
UN LIBRO QUE ES NECESARIO MEDITAR (*)

Este reciente libro es sin duda un tratado magistral. Durante 
mucho tiempo habrá de servirnos de base para hablar acerca del 
monacato agustiniano. El P. Manrique ha tenido acierto para su­
perar realmente todos los estudios que hasta hoy se habían publica­
do y es muy difícil que alguien ose presentamos otro superior, 
tanto por la extensión del contenido como por la profundidad de 
cada apartado. Este es el libro que todos nuestros religiosos, biso- 
ños y veteranos, deben tener entre las manos para beber en las 
fuentes más puras la auténtica tradición agustiniana sobre el mo­
nacato y conocer las vicisitudes que caracterizaron los primeros 
pasos de aquella institución ejemplar. Historia y doctrina se hallan 
bien hermanadas y constituyen, por así decirlo, el carácter funda­
cional de la institución. Todo carácter se forma de ese modo. Era 
necesario leer un libro semejante para darse cuenta cabal del pro­
blema monástico agustiniano y de tantas inconveniencias como se 
han escrito sobre tema tan asendereado.

Al apartado doctrinal dedica el P. Manrique toda la sexta parte 
de su gran libro, que por eso mismo es intitulada «Doctrina de San 
Agustín sobre la vida monástica». Los puntos tocados y los textos 
aducidos para cada punto se presentan en la mejor forma posible 
y nos da todo lo sustancial. Nada de lo que recoge el P. Manrique 
se puede recusar. Podría aumentarse la colección de textos, pero 
esto tiene ya escasa importancia, una vez bien puestas a plomo las 
bases. Lo cual no significa que el campo de la investigación, de la 
meditación y de la hermenéutica haya sido tan minuciosamente ex­
plorado que no quede margen para nuevas apreciaciones y aun 
quizá sorpresas, puesto que la vida monástica en su conjunto tiene 
que ser comprendida, no desde dentro, sino desde fuera de ella. La 
espiritualidad agustiniana general ha de dar el valor y el sentido, la 
clave, de toda exégesis de los textos.

(*) Manrique, 0. S. A., P. Andrés : La vida monástica en San Agus­
tín (Enchiridion histórico-doctrinal y Regla. 548 págs. 23 x 15 cms. El Escorial- 
Salamanca, 1959.

189



TEXTOS Y GLOSAS

En lo que el P. Manrique no toca cabe lo que podríamos llamar 
el estudio de la fundamentación. ¿Cuál es el principio y fundamento 
de la vida monástica? Es un tema de discusión interminable. Todos 
tienen y citan textos y más textos a su favor; por donde se ve 
que por el camino de las citas nunca nos pondremos de acuerdo. 
Más fácil será llegar a una demostración, examinando en conjunto la 
estructura de la espiritualidad agustiniana. El P. Manrique comien­
za su tratado doctrinal por la vocación religiosa y luego continúa 
con la vida común y la caridad. ¿Es eso tomar partido a favor o en 
contra de otras opiniones? No lo sabemos. ¿Significa tan sólo que, 
de todos modos, la vida religiosa comienza cronológicamente por 
la vocación y ha de estructurarse en la vida común por medio de la 
caridad? ¿Hemos de estimar que el principio y fundamento de la 
vida monástica es la vida común? ¿O será acaso la misma caridad?

No hay un principio y fundamento para la espiritualidad monás­
tica y otro para la seglar, sino que el principio y fundamento es 
único para todo linaje de espiritualidad: la interioridad agustiniana. 
Es el principio y fundamento. Por él hay que empezar y continuar y 
concluir, porque es el problema primero e invade todos los demás, 
y siendo el principio y fundamento es asimismo el fin, la corona y 
resplandor de los otros.

Ya hemos topado de nuevo con la filosofía, reprochará alguno. 
Y bien, ¿cuánto tiempo tardaremos en convencernos de que sin esa 
filosofía no se puede edificar? Tal filosofía no es tarea para unos 
entes hieráticos y silenciosos, como los buhos, sino la tarea esen­
cial. ¿Para qué nos vamos a lamentar de la inundación del vulgum 
pecus, que no llena tan sólo las calzadas y las pistas? ¡Desgraciados 
los pueblos y las instituciones que no sientan la necesidad e impor­
tancia de la llamada filosófica, de la llamada adentro! Porque el 
pasar al interior de los asuntos y de sí mismos no es sólo filosofía, 
sino que es al mismo tiempo espiritualidad y aun personalidad. Es 
fácil desmostrarlo y es fácil comprobarlo.

Se dirá que todo eso está muy bien, pero que en definitiva pertene­
ce al reino vago del espíritu y no a la técnica ascética de la vida mo­
nástica. Hemos de cuidar de que esta vida monástica no se convier­
ta en una profesión técnica, con su moral aparte, como la tenían 
los «teurgos» platónicos, o los perfectos maniqueos. El espíritu, so­
lemos decir, es un aura vaga. Pero manifiestamente nos engañamos. 
El espíritu es el alma de todo. Sin llegar a los extremos del Weltgeist 
hegeliano, es siempre el espíritu el que lo determina todo, el prin­
cipio vital y formativo por excelencia. Ese espíritu de la interiori­
dad agustiniana es la dialéctica de la vida religiosa, dentro o fue- 

190



TEXTOS Y GLOSAS

τα del claustro. Así como no se puede hacer filosofía constructiva 
y edificante sin la dialéctica, sin el sentido y el gusto de la dialéc­
tica, así tampoco puede el religioso levantar una vida edificante de 
verdad, si no se siente animado, impelido y aun arrebatado por la 
tromba del espíritu que va hacia adentro y lleva a los abismos de 
la espiritualidad. Sin ese espíritu todo se nos convierte en estoicis­
mo eudemonista, en practicismo heroicista, que a veces no es muy 
edificante, sino destructivo.

Si alguien no quisiera someterse a esa dialéctica, o pidiera algo 
más concreto, que defina de un modo más visible el pensamiento 
agustiniano sobre la espiritualidad monástica, podríamos aducir el 
principio de unidad, como equivalente al principio y fundamento de 
la interioridad. ¿Fácil, verdad? Y hasta se presta a lindos donaires. 
¿Porque, acaso un monje no es uno? Y menos mal si alguno no sale 
repitiendo el omne ens est unum. En todo caso, argüiría alguien, en 
la Regla se insiste sobre la unanimidad y la concordia, y esto es la 
vida común. Pero ésa es sólo la mitad de la verdad. Todos los mon­
jes han de ser uno, pero antes cada monje ha de ser uno. El pro­
blema de la unificación personal en el bien, problema previo y gra­
ve, antecede al problema social o comunitario. Se recordará segu­
ramente aquel pasaje que San Agustín presenta, al final del libro 
De Ordine, exigiéndonos un mínimum para filosofar. Ese mínimum 
es doble: dialéctica y principio de la unidad. Ese mínimum se exi­
ge, naturalmente, para la obra espiritual, que no puede sustraerse 
a su correspondiente metafísica.

Todo esto significa que hemos de comenzar por los fines, por las 
intenciones. Significa que no debemos comenzar por los medios o 
por el medio. Y en realidad, lo que suele catalogarse como «medios 
de perfección» es algo consecutivo y posterior, no es constitutivo y 
esencial. Es cierto que siempre se advierte que tenemos que unir­
nos con Dios y con el prójimo. Se advierte de pasada, sin hacer 
gran hincapié en ello, y luego se deja como asunto vago del espí­
ritu. Y lo que ya no se dice tanto es que tenemos que unirnos tam­
bién con nosotros mismos. Y mucho menos se explica que la unión 
con Dios y con el prójimo se realiza por esa unión que tenemos que 
realizar con nosotros mismos. Los medios de perfección, al fin, son 
medios. Un medio es la vocación religiosa. Podríamos alcanzar la 
perfección también fuera del claustro y esa vocación es nece­
saria tan sólo en el supuesto de la vida claustral y en unas con­
diciones que los autores discuten sin fin. En realidad el individuo po­
dría unificarse en el siglo mismo y con la Iglesia, con Dios y con el 
prójimo. Un medio es la vida común, la unanimidad y la concordia.

191



TEXTOS Y GLOSAS

Pero todos sabemos que quizá , la concordia no existe y no obstante 
queda la obligación de unificarse. Dios no pide imposibles y bien 
sabido es que la unanimidad y la concordia no están al alcance de 
individuos determinados. El monje puede ser perfecto, aunque no 
haya concordia en su comunidad. Un medio es también la caridad, 
si bien es el medio propio y directo de la unificación, ya que por sí 
misma se ordena a unirnos con Dios, con nosotros mismos y con el 
prójimo. Un medio son los votos, aunque su función negativa sea 
tan importante, en cuanto que suprime de raíz la mayor parte de los 
obstáculos que impiden la unión con Dios, con nosotros mismos y 
con el prójimo.

Ahora que, al parecer, se trata de reformar y poner al día nues­
tras S. Constituciones, y se desea penetrarlas del espíritu genuina­
mente agustiniano, estaría muy bien que tales puntos de vista fue­
ran tenidos en cuenta y, a ser posible, incorporados en nuestra 
misma legislación agustiniana.

P. LOPE CILLERUELO, O. S. A.

192


