UN LIBRO QUE ES NECESARIO MEDITAR (%)

Este reciente libro es sin duda un tratado magistral. Durante
mucho tiempo habrd de servirnos de base para hablar acerca del
monacato agustiniano. El P. Manrique ha tenido acierto para su-
perar realmente todos los estudios que hasta hoy se habian publica-
do y es muy dificill que alguien ose presentarnos otro superior,
tanto por la extensién del contenido como por la profundidad de
cada apartado. Este es el libro que todos nuestros religiosos, biso-
fios y vetercmos, deben tener enire las manos para beber en las
fuentes mds puras la cuténtica tradicién agustinicna sobre el mo-
nacato y comocer las vicisitudes que caracterizaron los primeros
pasos de aquella institucién ejemplar. Historia y doctrina se hallan
bien hermanadas y constituyen, por asi decirlo, el cardcter funda-
cional de la institucién. Todo carécter se forma de ese modo. Era
necesario leer un libro semejante para darse cuenta cabal del pro-
blema mondstico agustiniano y de tantas inconveniencias como se
han escrito sobre tema tan asendereado.

Al apartado docirinal dedica el P. Manrique toda la sexta parte
de su gran libro, que por eso mismo es intitulada «Docirina de Sem
Agustin sobre la vida mondstica». Los puntos tocados y los textos
aducidos para cada punto se presentan en la mejor forma posible
y nos da todo lo sustancial. Nada de lo que recoge el P. Manrique
se puede recusar. Podria aumentarse la coleccién de textos, pero
esto tiene ya escasa importancia, una vez bien puestas a plomo las
bases. Lo cual no significa que el campo de la investigacién, de la
meditacién v de la hermenéutica haya sido tam minuciosamente ex-
plorado que no quede margen para nuevas apreciaciones y oun
quizd sorpresas, puesto que la vida mondstica en su conjunto tiene
que ser comprendida, no desde dentro, sino desde fuera de ella. La
espiritualidad agustiniana general ha de dar el valor y el sentido, la
clave, de toda exégesis de los textos.

(*) MANRIQUE, O.S.A., P. ANDRES: La vida mondstica en San Agus-
tin (Enchiridion histérico-doctrinal y Regla. 548 pdgs, 23x 15 cms. El Escorial-
Salamanca, 1959.

189



TEXTOS Y GLOSAS

En lo que el P. Manrique no toca cabe lo que podriamos llamar
el estudio de la fundamentacién. ¢Cudl es el principio y fundamento
de la vida mondstica? Es un tema de discusién interminable. Todos
tienen y citan textos y mds textos a su favor; por donde se ve
que por el camino de las citas nunca nos pondremos de acuerdo.
Més t4cil serd llegar a una demostracién, examinando en conjunto la
estructura de la espiritualidad agustiniana. El P. Manrique comien-
za su tratado doctrinal por la vocacién religiosa y luego continfia
con la vida comun y la caridad. ¢Es eso tomar partido a favor o en
contra de otras opiniones? No lo sabemos. ¢Significa tan sélo que,
de todos modos, la vida religiosa comienza cronolégicamente por
la vocacién y ha de estructurarse en la vida comin por medio de la
caridad? ¢Hemos de estimar que el principio y fundamento de la
vida mondstica es la vida comin? O serd acaso la misma caridad?

No hay un principio vy fundamento para la espiritualidad monds-
fica y otro para la seglar, sino que el principio y fundamento es
tnico para todo linaje de espiritualidad: la interioridad agustiniana.
Es el principio y fundamento. Por él hay que empezar y continuar y
concluir, porque es el problema primero e invade todos los demds,
y siendo el principio y fundamento es asimismo el fin, la corona y
resplandor de los otros.

Ya hemos topado de nuevo con la filosofia, reprochard alguno.
Y bien, ¢cudnio tiempo tardaremos en convencernos de que sin esa
filosofia no se puede edificax? Tal filosofia no es tarea para unos
entes hierdticos y silenciosos, como los buhos, sino la tarea esen-
cial. ;Para qué nos vamos a lamentar de la inundacién del vulgum
pecus, que no llena tem s6lo las calzadas y las pistas? jDesgraciados
los pueblos y las instituciones que no sientan la necesidad e impor-
tancia de la llamada filosdfica, de la llamada adentro! Porque el
pasar al interior de los asuntos y de si mismos no es sélo filosofia,
sino que es al mismo tiempo espiritualidad y cun personalidad. Es
f4cil desmostrarlo y es facil comprobarlo.

Se dird que todo eso estd muy bien, pero que en definitiva pertene-
ce al reino vago del espiritu y no a la técnica ascética de la vida mo-
ndstica. Hemos de cuidar de que esta vida mondstica no se convier-
ta en una profesién técnica, com su moral aparte, como la tenian
los «teurgos» platdénicos, o los perfecios maniqueos. El espiritu, so-
lemos decir, es un aura vaga. Pero manifiestamente nos engafiamos.
El espiritu es el alma de todo. Sin llegar a los extremos del Weligeist
hegeliano, es siempre el espiritu el que lo determina todo, el prin-
cipio vital y formativo por excelencia. Ese espiritu de la interiori-
dad agustiniana es la dialéctica de la vida religiosa, deniro o fue-

190



TEXTOS Y GLOSAS

ra del claustro. Asi como no se puede hacer filosofia constructiva
y edificante sin la dialéctica, sin el sentido v el gusto de la dialéc-
tica, asi tampoco puede el religioso levantar una vida edificante de
verdad, si no se siente animado, impelido y aun arrebatado por la
tromba del espiritu que va hacia adentro y lleva a los abismos de
la espiritualidad. Sin ese espiritu todo se nos convierte en estoicis-
mo eudemonista, en practicismo heroicista, que a veces no es muy
edificante, sino destructivo.

Si dguien no quisiera someterse a esa dialéctica, o pidiera algo
mas concreto, que defina de un modo mas visible el pensamiento
agustiniono sobre la “espiritualidad mondstica, podriamos aducir el
principio de unidad, como equivalente al principio y fundamento de
la interioridad. Facil, verdad? Y hasta se presta a lindos donaires.
{Porque, acaso un monje no es uno? Y menos mal si alguno no sale
repitiendo el omne ens est unum. En todo caso, argiiitia alguien, en
la Regla se insiste sobre la unanimidad y la concordia, v esto es la
vida comin. Pero ésa es sdlo la mitad de la verdad. Todos los mon-
jes han de ser uno, pero antes cada monje ha de ser uno. El pro-
blema de la unificacién personal en el bien, problema previo y gra-
ve, antecede al problema social o comunitario. Se recordard sequ-
ramente aquel pasaje que San Agustin presenta, al final del libro
De Ordine, exigiéndonos un minimum para filosofar. Ese minirmum
es doble: didléctica y principio de la unidad. Ese minimum se exi-
ge, naturalmente, para la obra espiritual, que no puede sustraerse
a su correspondiente metafisica.

Todo esto significa que hemos de comenzar por los fines, por las
intenciones. Significa que no debemos comenzar por los medios o
por el medio. Y en redlidad, lo que suele catalogarse como emedios
de perfeccién» es algo consecutivo y posterior, no es constitutivo y
esencial. Es cierto que siempre se advierte que tenemos que unir-
nos con Dios y con el prédjimo. Se advierte de pasada, sin hacer
gran hincapié en ello, y luego se deja como asunto vago del espi-
ritu. Y lo que ya no se dice tanto es que tenemos que umirnos tam-
bién con nosotros mismos. Y mucho menos se explica que la unién
con Dios y con el préjimo se recliza por esa unién que tenemos que
reqlizar con nosotros mismos. Los medios de perfeccién, al fin, son
medios. Un medio es la vocacién religiosa. Podriamos alcanzar la
perfeccién también fuera del claustro y esa vocacién es nece-
saria tan sélo en el supuesto de la vida claustral y en unas con-
diciones que los autcres discuten sin fin. En realidad el individuo po-
dria unificarse en el siglo mismo y con la Iglesia, con Dios vy con el
préjimo. Un medio es la vida comin, la unanimidad y la concordia.

191



TEXTOS Y GLOSAS

Pero todos sabemos que quizd la concordia no existe y no obstante
queda la obligacién de unificarse. Dios no pide imposibles y bien
sabido es que la unanimidad y la concordia no estdn al alcance de
individuos determinados. El monje puede ser perfecto, aunque no
haya concordia en su comunidad. Un medio es también la caridad,
si bien es el medio propio y directo de la umificacién, ya que por si
misma se ordena a unirnos con Dios, con nosotros mismos y con el
préjimo. Un medio son los votos, cunque su funcidén negativa sea
tan importante, en cuanto que suprime de raiz la mayor parte de los
obstdculos que impiden la unién con Dios, con nosotros mismos y
con el préjimo.

Ahora que, al parecer, se irata de reformar y poner al dia nues-
tras S. Constituciones, y se desea penetrarlas del espiritu genuina-
mente agustiniano, estaria muy bien que tales puntos de vista fue-
ran tenidos en cuenta y, a ser posible, incorporados en nuestra
misma legislacién agustiniana.

P. LOPE CILLERUELOQ, O. 8. A.

192



