
Textos y glosas





UTOPÍA Y ESPERANZA EN EL PENSAMIENTO DE ERNST BLOCH 721

Utopía y esperanza en 
el pensamiento de Ernst Bloch

Resumen:
El pensamiento filosófico de E. Bloch se centra en la utopía y la esperanza. 
Recupera el horizonte utópico del pensamiento filosófico. Libera la utopía de 
sus connotaciones peyorativas y la convierte en una de las nociones mayores 
de la filosofía. La pone en relación y la integra en la filosofía de la esperanza. 
La esperanza es el principio y la clave de la filosofía de Bloch y el nervio de su 
antropología. El pensamiento filosófico de Bloch, fundamentado en estas dos 
nociones de “utopía” y “esperanza”, es un lugar de confluencia de tradiciones 
religiosas, culturales y filosóficas. Este trabajo trata de exponer brevemente el 
fundamento filosófico de estas nociones, utopía y esperanza, en el pensamiento 
de Bloch e, igualmente, su presencia en la historia del pensamiento a la luz de 
la obra de E. Bloch.

Palabras clave: E, Bloch. Utopía. Esperanza. Tradición filosófica de la uto-
pía. Tradición filosófica y de la esperanza

Abstract:
E. Bloch’s philosophical thought focuses on utopia and hope. He recovers the 
utopian horizon of philosophical thought. He frees utopia from its pejorative 
connotations and transforms it into one of the major notions of philosophy. 
He connects it and integrates it into the philosophy of hope. Hope is the prin-
ciple and key to Bloch’s philosophy and the driving force of his anthropolo-
gy. Bloch’s philosophical thought, based on these two notions of “utopia” and 
“hope,” is a place where religious, cultural, and philosophical traditions conver-
ge. This paper attempts to briefly explain the philosophical foundation of these 
notions, utopia and hope, in Bloch’s thought and, equally, their presence in the 
history of thought in light of the work of E. Bloch.

Keywords: E, Bloch. Utopia. Hope. Philosophical tradition of utopia. Philoso-
phical tradition and hope.

CiuD-Ra 238-3 (2025) 721-746



JUAN JOSÉ TAMAYO722

La larga e intensa vida itinerante del filósofo alemán Ernst Bloch 
(1885-1977) por distintos países de Europa (Alemania Federal, Suiza, 
República Democrática Alemana), de América (Estados Unidos, Mé-
xico) y su extensa obra de 18 volúmenes, centrada toda ella en la es-
peranza y la utopía, reflejan certeramente el principal cometido de su 
actividad intelectual: la rehabilitación de la imaginación creadora, la 
recuperación del horizonte utópico en el pensamiento filosófico y el 
descubrimiento del futuro como núcleo fundamental de la religión, 
sobre todo del judaísmo y del cristianismo jesuánico.

“El tipo de filosofía que se hace depende del tipo de hombres que 
se es”. Esta afirmación de Fichte se verifica plenamente en el filósofo 
alemán Ernst Bloch. Biografía y filosofía caminan en él a la par, en una 
fecunda complicidad siempre autocrítica, transgresora de fronteras, de 
todas las fronteras: las disciplinares, a través de un permanente ejer-
cicio de interdisciplinariedad (filosofía, teología, antropología, crítica 
literaria, derecho); las políticas, a través de compromisos no fácilmente 
justificables a veces (la famosa frase de “ubi Lenin, ibi Ierusalem”, de El 
principio esperanza); las ideológicas, a través de opciones no fácilmente 
sometidas a las tipologías del momento (marxismo humanista). Biogra-
fía y filosofía caminan en él parejas en constante e infatigable éxodo 
hacia la tierra prometida, en busca de la patria, del reino de la libertad, 
de la u-topía, del no-lugar. Un éxodo tan largo como el de los hebreos 
tras la salida de Egipto y con tantas penalidades como las que ellos 
padecieron, pero sin añorar las «cebollas de Egipto» y sin miedo a la 
libertad. Un éxodo en la «oscuridad del instante vivido».

1.	C ruce de plurales tradiciones

El pensamiento de Bloch es, al decir de Jürgen Habermas, un lugar 
de confluencia de tradiciones religiosas, culturales y filosóficas confe-
sional e ideológicamente distanciadas. Se trata de tradiciones general-
mente heterodoxas, algunas de las cuales corren por el subsuelo de la 
filosofía y adquieren relevancia gracias al empeño de algunos filósofos. 
Suelen tener muy poco en común entre sí. El mérito de Bloch consiste 
en reconstruirlas, darles vida, ponerlas en relación e integrarlas así en 
su filosofía de la esperanza. Entre ellas cabe citar las siguientes:



UTOPÍA Y ESPERANZA EN EL PENSAMIENTO DE ERNST BLOCH 723

Aristóteles

Con Aristóteles comienza una nada desdeñable corriente de filoso-
fía de la naturaleza, que inspira en parte la filosofía de la esperanza de 
Bloch y que tiene sus antecedentes en Alejandro de Afrodisio y Estra-
tón y culmina en Schelling, dando lugar a lo que Bloch llama «izquierda 
aristotélica». Aristóteles lleva a cabo la primera transformación en la 
concepción de la materia: pasa de la materia to ex ananke, que es la ma-
teria mecánica, a la materia kata to dynaton, que es la materia conforme 
a la posibilidad, y a la materia to dinamei on, o ser en potencia. Es en esta 
concepción donde Bloch encuentra implícitamente el totum utopicum.

Esta corriente tiene una concepción dinámica, y no mecanicista, 
de la materia. La materia aparece como sujeto con posibilidad de en-
gendrarse, como potencia. Para Aristóteles, la materia es rica en mo-
vimiento y formas. «En la materia mecánico-estática no hay proceso 
ni dialéctica algunos», indica Bloch, mientras que en la concepción 
dinámica de la materia ésta «es la que se perfecciona y tiene la facultad 
de perfeccionarse incesantemente en dirección a su forma esencial, y 
la plenitud absoluta de esta forma de ser... está todavía pendiente en 
cuanto posibilidad real»  1.

Bloch da un paso más al poner la materia en conexión con la uto-
pía y la dialéctica, estableciendo el arco de tensión utopía-materia, an-
ticipación real-materia real. El principio-esperanza tiene su correlato en 
el principio-materia.

La religión judeocristiana y movimientos heréticos

En el pensamiento de Bloch confluye con especial protagonismo 
la religión judeocristiana y, dentro de ella, destacan sus movimientos 
heréticos y heterodoxos. «Lo mejor de la religión –asevera aforista-
mente Bloch– es que produce herejes». Esa tradición comienza con la 
apocalíptica judía y su peculiar teología de la historia, que constituye 
el primer brote de la reflexión filosófica y teológica ulterior sobre la 
historia universal. Continúa con la tradición del reino de Dios con la 

1  Bloch, E., Avicena y la izquierda aristotélica, Ciencia Nueva, Madrid 1966, p. 59.



JUAN JOSÉ TAMAYO724

radicalidad desestabilizadora y escatológica con que se manifiesta en 
la predicación y la praxis de Jesús de Nazaret. Bloch incorpora a su 
filosofía de la religión las corrientes inconformistas y heterodoxas, que 
van de Marción a la Kábala. Juegan un papel relevante las corrientes 
místicas, vía Eckart, Tauler y Silesius, de las que destaca sus tendencias 
antropologizantes. Refiriéndose a Silesius dice que pareciera haber leí-
do antropológicamente a Hegel y cita como prueba el siguiente texto 
del místico: «Yo sé que sin mí Dios no puede existir un instante. Si yo 
me aniquilo, él tiene que dejar necesariamente mi espíritu».

Bloch sigue las huellas de la apocalíptica en la Edad Media, de-
teniéndose en las tendencias apocalípticas que desembocan en revo-
luciones históricas, vía Joaquín de Fiore como inspirador de nume-
rosos levantamientos populares y Thomas Müntzer como caudillo de 
la guerra de los campesinos, aplastada salvajemente por los príncipes 
con la colaboración del reformador Martin Lutero, el más encarnizado 
enemigo de Müntzer.

Su recorrido por el subsuelo heterodoxo del cristianismo no le im-
pide valorar adecuadamente las grandes aportaciones de los grandes 
pensadores cristianos integrados en el sistema en los campos de la filo-
sofía y de la teología de la historia. Tal es el caso de Agustín de Hipona 
y su peculiar teología de la historia con la doble vertiente utópica: una 
inmanente y otra trascendente.

La filosofía panteísta

Otra fuente de inspiración de Bloch es la filosofía panteísta de filó-
sofos árabes medievales como Avicena, Averroes y Avicebrón, conti-
nuada ulteriormente por Giordano Bruno y Baruc Spinoza. Se trata de 
un materialismo panteísta no mecanicista que entiende la materia no 
como «simple foso de sustancias químicas», sino como acto y entele-
quia, como principio necesario, eterno y divino.

El médico y filósofo Avicena se presenta como discípulo de Aristó-
teles, a quien interpreta «a la luz del neoplatonismo e incluso de las doc-
trinas gnósticas» y considera «la suprema encarnación del espíritu hu-



UTOPÍA Y ESPERANZA EN EL PENSAMIENTO DE ERNST BLOCH 725

mano»  2. Avicena se mantenía alejado de toda ortodoxia religiosa, aun 
cuando estaba en relación con diferentes movimientos místicos. Trans-
forma la relación materia/forma. La materia es originaria e increada, 
posibilidad de todas las cosas. La materia contiene en su interior todas 
las formas como gérmenes vitales; a la esencia de la materia pertenece el 
movimiento y la actividad. La forma es «fuego inmanente» de la materia.

Averroes reconoce vida a la materia, la considera natura-naturans 
y la dota de un movimiento interior eterno. Es de la materia de donde 
surgen las formas, según la fórmula eductio formarum ex materia. Avice-
brón profundiza en la idea de Avicena de la materia universalis, que en-
tiende como «el sustrato de la uniforme coherencia vital del mundo». 
Como recordará siglos más tarde Giordano Bruno, el filósofo árabe lla-
ma a la materia «dios omnipotente». Esta doctrina fue penetrando en 
importantes pensadores cristianos panteístas, como Amalrico y David 
de Dinat, para quienes Dios no era otra cosa que la materia primera.

Con Giordano Bruno desaparece definitivamente la eminencia de 
la forma y adquiere prioridad la materia que se fecunda y se explica a 
sí misma. La forma no pasa de ser para la materia lo que «el timonel 
en el barco». La relación entre ambas es la de paternidad/maternidad 
para la materia y filiación para la forma. Con él desaparece la diferen-
cia sustancia real que se reconocía hasta entonces entre materia y for-
ma. La materia es concebida como «la vida total, fecundante y fecundada, 
una, infinita como el antiguo Dios, pero sin un Más allá»  3. En el interior de 
la natura naturans se encuentra el artífice de la formación del mundo. 
No hay pasividad sino actividad en esta filosofía de la naturaleza.

Relación crítica con Kant

Kant está presente en el pensamiento de Bloch desde el principio 
de su reflexión filosófica. La tesis doctoral, que no ha sido incorporada 
en la edición de sus obras completas, versó sobre el filósofo neokantia-
no H. Rickert. El título era Acotaciones críticas sobre Rickert y el problema de 
la moderna teoría del conocimiento. El neo-kantismo separaba de manera 

2  Ibíd., pp.18 y 19.
3  Ibíd., p. 30.



JUAN JOSÉ TAMAYO726

nítida la metodología de las ciencias de la naturaleza de la de las cien-
cias sociales. La escuela de Marburgo formalizó en demasía la teoría 
kantiana del conocimiento, haciéndola derivar hacia operaciones con-
ceptuales de rígida observancia lógica. Bloch se distancia claramente 
de este planteamiento tan restrictivo.

Otra era la línea del neokantiano Rickert, que pone el acento en la 
problemática del valor y se ocupa de las referencias éticas en Kant. Este 
es el objeto de investigación doctoral de Bloch, quien dirige una severa 
crítica a la filosofía de la historia de tendencia kantiana porque se limita 
a contar hechos positivistamente. El horizonte de Bloch es muy otro: 
considerar el proceso histórico como unidad de los tres tiempos, pasado, 
presente y futuro. Ello le lleva a la búsqueda de una nueva metafísica 
que gire en torno a la idea de utopía capaz de aportar luz en la «oscuri-
dad del instante vivido». Lo expresa de manera clarividente al final de 
la tesis doctoral referida: «... es del todo evidente que la nueva metafísica 
debe consistir en la solución de esos enigmas que, con absoluta complici-
dad, se transfieren, como la fatalidad propia de la historia y de la utopía, 
al dominio y a las nuevas disposiciones del conocimiento»  4.

La aproximación al autor de la Crítica de la razón pura es especial-
mente selectiva y desde una cierta distancia. No se muestra receptivo 
hacia la filosofía de la conciencia trascendental ni hacia la teoría de la 
ciencia en versión kantiana. Más cercano se muestra hacia las ideas 
reguladoras en cuanto pudieran contener virtualidades utópicas. Bloch 
reconoce un alto nivel utópico a la idea kantiana de «bien supremo». 
Ve la experiencia moral abierta hacia un todavía-no. El mundo moral 
está cargado de tendencia y posibilidad.

El espacio dedicado a la crítica de la filosofía kantiana es más am-
plio que el de las sintonías. Bloch reprocha a Kant el que remita el 
bien supremo a una inalcanzable meta-historia. Le reprocha también 
que en la Crítica de la razón pura tienda a un determinismo mecanicista 
en su concepción de la naturaleza, sin referencia a la energía vital y a 
la potencia creadora inherentes a ella. Con todo, Bloch reconoce po-
tencialidad utópica a los postulados de la razón práctica y a las ideas 
reguladoras del juicio, como acabamos de indicar.

4  Citado por Zudeick, P., Ernst Bloch. Vida y obra, Valencia 1992, p. 36.



UTOPÍA Y ESPERANZA EN EL PENSAMIENTO DE ERNST BLOCH 727

La crítica blochiana se dirige a la vacuidad formalista de la ética 
kantiana, que tiene su correspondencia en el carácter insolidario de la 
sociedad de su tiempo. La ética de Kant, afirma, diseña el reino ideali-
zado de la burguesía.

Por lo que se refiere al imperativo categórico, Bloch cree que apunta 
a un contenido de futuro, si bien peca de «excesiva interioridad» y de 
«frío formalismo» y exige una actitud fría y rígida: el «respeto por una 
ley moral que manda sin más». Es, en fin, «en gran medida ideológico, 
es el bordón prusiano más el reino de la burguesía»   5. La ética kantiana 
«rinde culto a un concepto del deber que, en su mitad, lleva más en sí 
de Königsberg en Rusia que de Marsellesa»  6.

Pero si no ahorra críticas a Kant, tampoco oculta sus virtualidades 
utópicas. Así, la consideración del ser humano como fin y nunca como 
medio. Esto «no es una exigencia burguesa»; significa la negación de la 
explotación moral. El ser humano aparece como «fin último de la crea-
ción», significando con ello «el deber ser de la ley moral y su realización 
por el desarrollo histórico –sobre todo futuro– del género humano»  7.

La filosofía de la naturaleza de Schelling

La filosofía de la naturaleza del filósofo idealista alemán Schelling 
(1775-1865) ha dejado su huella, una huella profunda, en Bloch, a 
quien Habermas define como «Schelling marxista»; definición que el 
propio filósofo de la esperanza acepta implícitamente cuando afirma: 
«Toda filosofía profunda lleva consigo per definitionem a Schelling como 
hermano, a Hegel como padre y a Marx como su mundo»  8.

La naturaleza es, para Schelling, un organismo vivo, no simples 
relaciones mecánicas. En ella descubre la existencia de un alma, de 
un principio vital (cf. sus obras Ideas para una filosofía de la naturaleza 
–1797– y Sobre el alma del mundo –1798–. «La naturaleza tiene un im-
pulso hacia el hombre», reconoce Bloch comentando el pensamiento 

5  Bloch, E., El principio esperanza II, Madrid 1979, pp. 454 y 455.
6  Ibíd.. II, p. 456.
7  Ibíd., II, p. 457.
8  Bloch, E., Entremundos en la historia de la filosofía, Madrid 1984, p. 269.



JUAN JOSÉ TAMAYO728

de Schelling   9. Y sigue: En la naturaleza «hay una producción incons-
ciente..., una inconsciencia en ebullición, en la cual son producidos 
los productos de la naturaleza» (ibid.). «La naturaleza es un gigantesco 
cuerpo que está de parto, que alumbra al hombre»  10. La naturaleza es 
la Ilíada del espíritu, donde hay sangre, lucha, guerra y tensión.

Bloch cita este paradigmático texto del filósofo idealista alemán: 
«...el universo duerme como un germen infinitamente fértil, con la su-
perabundancia de sus figuras, la riqueza de la vida y la plenitud de sus 
desarrollos...»  11. Es muy conocedor de las acusaciones de «reacciona-
rio petrificado y sin porvenir» y de ausencia de contenidos de futuro, 
que se hacían caer sobre Schelling y de la ausencia de contenidos de 
futuro. Pero Bloch no las comparte.

Vuelta a Hegel

Bloch pertenece a la generación de filósofos marxistas del siglo 
XX que considera necesaria la vuelta a Hegel, tan olvidado por el mar-
xismo ortodoxo como si se tratara, en expresión de G. Lukács, de un 
perro muerto. La intención de esa generación era recuperar al filóso-
fo de la Fenomenología del Espíritu en cuanto «pensador de la realidad 
como acontecer, de la dialéctica como método y de la identidad como 
estructura»  12. Bloch no es un epígono de Hegel; pone en práctica su 
propia máxima: «pasar por Hegel sin detenerse en él». Y tras pasar por 
él, lleva a cabo una nueva sistematización en la que asume parcialmen-
te categorías y procesos discursivos suyos.

Bloch califica a Hegel como el «guardián del Panteón de lo acon-
tecido», porque cree que su dialéctica está referida al pasado, marcada 
por el hechizo de la anámnesis, centrada en la contemplación y sin 
apertura hacia el futuro. Lo que se propone Bloch es rescatar la dialéc-
tica hegeliana, pero liberada de la anámnesis, trascendida y superada 

9  Ibíd., p. 266.
10  Ibíd., p. 267.
11  Ibíd., p. 267.
12  José María González Gómez-Heras, “El principio teleológico y su relevancia 

para la ecología: Bloch versus Kant”: Anthropos, Suplementos n. 41 (noviembre 1993), 
p. 186.



UTOPÍA Y ESPERANZA EN EL PENSAMIENTO DE ERNST BLOCH 729

por la perspectiva de futuro. La dialéctica blochiana, además de orien-
tarse al futuro, se prefigura por medio del optimismo militante y se 
acrisola en la práctica.

La filosofía blochiana, tras pasar por Hegel, tiene carácter siste-
mático como la del filósofo idealista, pero se trata de un sistema abier-
to al tiempo disciplinado. Ahora bien, no es la disciplina manu militari 
del cuartel la que rige en Bloch, sino la de la marcha, que no es me-
nos exigente que la anterior, pero está siempre de camino hacia una 
meta. La realidad, dirá Bloch, es proceso, dinamismo, y la filosofía 
que reflexiona sobre la realidad como proceso es también procesual, 
dinámica.

Corriente cálida del marxismo

Moltmann considera la filosofía blochiana como «pensamiento li-
bre dentro del ámbito trazado por Marx». El marxismo no se encuen-
tra en Bloch en estado puro. Aquí, como en casi todo, Bloch se muestra 
crítico y nada ortodoxo. Su marxismo está mediado por las tradiciones 
antes descritas y corregido por las manifestaciones expresionistas de la 
cultura de su tiempo. Bloch interpreta el marxismo en clave humanista 
y utópica. En él distingue dos caras no excluyentes, sino complemen-
tarias y mutuamente fecundantes, la cálida y la fría.

La corriente cálida fomenta la solidaridad humana, concede espe-
cial importancia a los factores subjetivos en la transformación histórica, 
tiene la mirada puesta en la meta y recupera, si bien críticamente, la 
línea utópica del socialismo del mismo nombre. La corriente fría del 
marxismo se encarga de los análisis de la realidad, del estudio de las 
condiciones objetivas. Encara críticamente y con voluntad transfor-
madora la realidad económica y social. Así se evita la re-caída en la 
exaltación de la utopía abstracta, poniendo plomo a las alas cuando se 
vuela muy alto y se levantan los pies del suelo, cual si estuviera abstraí-
do del mundo. Los análisis, la crítica, la elaboración y la búsqueda de 
estrategias no se quedan en la frialdad de los datos, sino que posibilitan 
el futuro esperado.



JUAN JOSÉ TAMAYO730

El expresionismo

Bloch tuvo una actitud receptiva hacia el expresionismo, que le lle-
vó a distanciarse intelectual, e incluso humanamente, de G. Lukács, su 
gran amigo de los primeros pasos filosóficos. El expresionismo es leído 
por Bloch desde el mañana y la herencia. Es verdad que el expresio-
nismo como cultura, arte, poesía, pintura y literatura de la decadencia 
constituyen otra forma de conciencia que no pertenece a la familia 
socialista, pero Bloch la pone al servicio de ésta.

El derecho natural

Bloch es uno de los pocos marxistas que se toman en serio el de-
recho natural y su ejemplar plasmación en el lema de la Revolución 
Francesa: «Igualdad, libertad y fraternidad». Bloch reconoce la capa-
cidad del proyecto revolucionario de 1789 en su obra Derecho natural y 
dignidad humana.

2.	E l principio esperanza

La editorial Trotta ha reeditado en castellano El principio esperanza 
la obra mayor de Bloch (1885-1977), que ha sido calificada de «catedral 
laica de la esperanza», «Summa filosófica de la utopía» y «enciclopedia 
de las utopías»  13. Es, sin duda, el libro más emblemático del filósofo 
de la esperanza, escrito durante su exilio en los Estados Unidos entre 
1938 y 1947 y revisado en 1953 y 1959 cuando vivía en la República 
Democrática Alemana (DDR): Es la principal elaboración teórica del 
pensamiento utópico, que el propio Bloch define como «pensar es tras-
pasar», y que fue severamente criticada por la ortodoxia del Partido 
Comunista de la República Democrática Alemana (DDR).

El principio esperanza es, a mi juicio, una de las obras filosóficas más 
creativas e innovadoras del siglo XX, que ha ejercido una influencia 

13  Bloch, E., El principio esperanza I, Trotta, Madrid, 2004; id., El principio 
esperanza, II, Trotta, Madrid, 2006, traducción de Felipe González Vicent, edición 
de Francisco Serra. 



UTOPÍA Y ESPERANZA EN EL PENSAMIENTO DE ERNST BLOCH 731

nada desdeñable en algunas de las principales corrientes teológicas del 
siglo XX, como la teología de la esperanza de Jürgen Moltmann, la 
teología política de Metz y la teología latinoamericana de la liberación, 
inspiradas en la corriente cálida, utópico-humanista, del marxismo, 
teologías de frontera, más preocupadas por la ortopraxis que por la or-
todoxia o, si se quiere, con un punto de heterodoxia, en sintonía con la 
afirmación de Pablo de Tarso: «Conviene que haya herejías (disensio-
nes)». Es uno de los intentos más sólidos y rigurosos de construir una 
filosofía posmetafísica, una filosofía que vaya más allá de la metafísica 
clásica, en las que el “ya Ab-soluto estaba presente por doquier”.

En el primer volumen aparecen ya las principales categorías de la 
filosofía de Bloch, ausentes, en su mayoría, de las principales corrientes 
filosóficas del siglo XX: la esperanza como principio, la realidad como 
proceso, el ser humano como animal utópico, la utopía, la esperanza, 
la posibilidad, el futuro, el novum, el sueño, la conciencia anticipatoria 
y la función utópica. Son los mimbres con los que elabora su ontología 
del todavía-no-consciente y del todavía-no-ser.

La esperanza no es confianza ciega ni optimismo ingenuo, sino 
docta spes, esperanza fundada. Nada tiene que ver con los anuncios 
fraudulentos de los charlatanes ni con la esperanza encerrada en la 
interioridad o como consuelo en el más allá que se predica desde los 
púlpitos. Bloch muta el concepto rígido y angosto de realidad del po-
sitivismo de la segunda mitad del siglo XIX por otro más dinámico: la 
realidad es proceso. Posibilidad y todavía-no-ser constituyen las deter-
minaciones ontológicas fundamentales de la nueva experiencia crea-
dora del mundo. En ellas tiene su núcleo y su soporte fundamental el 
materialismo utópico de Bloch.

Páginas antológicas son las que dedica a los sueños con su lúcida 
distinción entre sueños nocturnos y sueños diurnos o soñados despier-
to. En los primeros descubre una vieja y oculta satisfacción de deseos; 
en los segundos, una satisfacción fabuladora y anticipadora. Es en este 
punto donde dirige duras críticas al psicoanálisis, que considera todos 
los sueños como vehículo de la represión y que conoce la realidad 
únicamente bajo la forma de la sociedad burguesa. La crítica adquiere 
tonos insultantes en el caso de Jung, a quien llama fascista mitificador.



JUAN JOSÉ TAMAYO732

Uno de los momentos estelares de la obra es el comentario a las 
Once tesis sobre Feuerbach (pp. 295-338), escritas por Marx en Bruselas, 
en 1845, a la edad de 25 años, y publicadas por primera vez por Engels 
en 1888, siete años después de la muerte del autor. En ellas aparece 
el genio filosófico temprano de Marx, y en el comentario, la agude-
za, brillantez y originalidad de Bloch. Es quizás el momento de ma-
yor compenetración entre el Marx joven y el Bloch adulto, entre la 
filosofía de la transformación del mundo de Marx y la filosofía de la 
esperanza-en-acción de Bloch. El punto de encuentro es la dialéctica 
teoría-praxis. En esa línea va la distinción de dos corrientes en el mar-
xismo: la cálida y la fría, ambas igualmente necesarias.

Dos son las categorías mayores del pensamiento de Bloch: “uto-
pía” y “esperanza”.

3.	U topía

Entre las aportaciones más significativas de Bloch se encuentra la 
recuperación de la, hasta entonces tan denostada, categoría “utopía”, 
que, liberada, de sus connotaciones peyorativas, se convierte en una no-
ción filosófica mayor. La utopía había sufrido un fuerte descrédito por 
mor del marxismo ortodoxo. Corresponde a Bloch el mérito de haberle 
devuelto su credibilidad, sin por ello renunciar a la tradición marxista. 
Bloch no cree que la crítica de Marx y Engels al socialismo utópico com-
porte la eliminación de la utopía. La oposición entre socialismo utópico 
y socialismo científico no debe entenderse como oposición entre ciencia 
y utopía, sino como paso de la utopía abstracta a la utopía concreta.

La categoría “utopía” es clave en la antropología de Bloch: ser 
hombres es tener una utopía, afirma; el ser humano es animal utópico, 
ser peregrinante, que va camino de la patria intentando sacar a la luz 
lo que aún no se ha manifestado.

Historia de la utopía

Bloch hace uno de los más completos y fascinantes recorridos por 
las distintas expresiones y manifestaciones de la utopía y del pensa-



UTOPÍA Y ESPERANZA EN EL PENSAMIENTO DE ERNST BLOCH 733

miento utópico que la humanidad ha ido tejiendo a lo largo de la his-
toria desde la antigüedad griega hasta nuestros días, y desde las utopías 
sociales, políticas, literarias, etc. hasta las del mundo del deporte y de 
la medicina. Recorrido apasionante entreverado de historias, mitos, le-
yendas, reflexiones filosóficas y elucubraciones teológicas muy atinadas.

Abre el recorrido Solón, cuya utopía era ser feliz con pocos bie-
nes, reduciendo las necesidades y repartiendo la propiedad. Le siguen 
Diógenes, para quien la felicidad se logra con una vida frugal, y Aristi-
po, para quien donde se está bien allí está la patria. Especial atención 
dedica a Platón, quien critica por igual el estado de naturaleza, al que 
califica de “estados de cerdos”, como el estado sibarita, y en La Repú-
blica diseña un grandioso navío utópico-social, que se traduce en un 
mundo estrictamente organizado, en un Estado policial y de orden, 
que tiene como paradigma Esparta. Platón utopiza el orden, en este 
caso, el orden espartano acabado.

Por la obra de Bloch desfilan otras utopías griegas, como la Isla del 
Sol, de Yambulo, un lugar de placer y superabundancia, que califica de 
“festividad comunista y colectiva”. Es una utopía sin esclavos ni seño-
res, sin propiedad privada ni división del trabajo, con alegría y trabajo 
comunes, con educación en la concordia y la comprensión. O la de 
Zenón de Elea, que propone el Estado universal ideal, teniendo como 
referente la expansión imperial de Alejandro Magno.

Estudia con rigor y exquisito respeto las imágenes de utopía en la 
Biblia a través de una lectura rebelde y desteocratizadora. La primera 
es la serpiente seductora, la imagen sin duda más llamativa de la Biblia 
subterránea, cuya promesa es el prometeico “seréis como dioses, ver-
sados en el bien y el mal”, que se convierte en el imperativo de la sub-
versión contra la autoridad de arriba. Después viene el éxodo como 
motivo vertebrador de la Biblia de los pobres y paradigma de toda libe-
ración colectiva posterior. Una liberación que no remite ni al suplicio 
de Prometeo, ni a la desesperanza de Job, sino…

Es en el éxodo donde se revela el Dios de la esperanza. Etapa im-
portante del itinerario de Bloch por la Biblia hebrea son los profetas de 
Israel, que proponen el más antiguo esquema de utopías sociales, don-
de Dios aparece como enemigo declarado de los especuladores de tie-
rras y acumuladores de posesiones. El contenido de futuro de la predi-



JUAN JOSÉ TAMAYO734

cación social de los profetas es perfectamente asumible por las utopías 
sociales. Se detiene en el profeta Amós, que predica contra la tiranía 
y la riqueza. Especial importancia concede a la utopía eco-pacifista de 
Isaías: “De las espadas forjarán arados; de las lanzas, podaderas. No al-
zará la espada pueblo contra pueblo, no se adiestrarán para la guerra” 
(2,4), que define como “el proto-modelo de la internacional de la paz, 
que constituye el núcleo de la utopía estoico”, con un influjo real en las 
utopías cristianas. Redimensiona la figura bíblico-legendaria de Job a 
quien llama “Prometeo hebreo”. Él revela, con más fuerza si cabe que 
las otras imágenes, el potencial utópico de la religión y convierte la 
teodicea en su contrario: la más radical negación de la justicia divina. 
Bloch muta así la imagen del Job conformista inscrita en el imaginario 
social (“Dios me lo dio, Dios me lo quitó, ¡bendito sea Dios!”) por la 
del rebelde e inconformista que desafía a Dios.

La lectura del Antiguo Testamento, siguiendo el “hilo rojo” de las 
tradiciones subversivas, desemboca en Jesús de Nazaret, que lleva a 
feliz término el proceso desteocratizador al destronar a Dios y ocupar 
su puesto. La Buena Noticia jesuánica es contraria al temor de Dios y a 
las teodiceas establecidas. Anuncia la destrucción del templo y el final 
de las fuerzas de dominación. La proclamación de la llegada inminente 
del reino de Dios constituye la clave de bóveda del edificio utopico-re-
volucionario que Bloch construye.

De las utopías de la Edad Media se centra en dos, La ciudad de Dios, 
de Agustín de Hipona, y el Tercer Evangelio, de Joaquín de Fiore. De la 
primera destaca su imagen optimista y dinámica de la historia, abierta 
a un futuro (esjaton) todavía no llegado a ser. Del Tercer Evangelio o 
tercer reino dice que es la utopía de mayor relevancia de toda la Edad 
Media con una amplia influencia en las corrientes cristiano-revolucio-
narias posteriores, desde el franciscanismo hasta la guerra de los cam-
pesinos, pasando por los husitas, hasta los radicales de la revolución 
inglesa. Reconoce sus huellas en el joven Engels.

De entre las utopías tejidas durante la Edad Moderna, presta es-
pecial atención a la Utopía de Tomás Moro, primera descripción del 
sueño democrático-comunista, que combina la libertad y la tolerancia 
públicas con la economía colectiva. En el polo opuesto, La Ciudad del 



UTOPÍA Y ESPERANZA EN EL PENSAMIENTO DE ERNST BLOCH 735

Sol, de Campanella, propone la utopía del orden social, “completa-
mente autoritaria y burocrática”..

Al derecho natural, que presenta como “pariente próximo de las 
utopías”, dedica Bloch un extenso y denso capítulo de El principio es-
peranza y el libro Dignidad humana y derecho natural. El derecho natural 
defiende la resistencia contra el monarca injusto y contra el tirano que 
viola el contrato (en caso de tiranía, éste deja de ser vinculante para 
el pueblo). La diferencia fundamental entre derecho natural y utopías 
radica en que el primero tiende a la dignidad y extrae las condiciones 
jurídicas del mantenimiento de la dignidad, mientras que las utopías 
sociales tienden a la felicidad humana y reflexionan sobre su forma 
económico-social. El derecho natural clásico es relevante en el terreno 
político al hacer desaparecer el respeto por la autoridad, pero es menos 
utopía social, ya que se construyó más de tendencias semi-realizadas 
que de tendencias futuras, al tiempo que estaba vinculado estrecha-
mente a las corrientes individualistas de la sociedad de su tiempo.

Numerosas son las utopías en el siglo XVIII, pero poco relevantes. 
El panorama cambia en el siglo XIX, momento de desarrollo del so-
cialismo utópico, de las utopías sociales en sus distintas formas: utopías 
federalistas de Owen y Fourier, centralistas de Cabet y Saint-Simon, 
anarquistas de Prouhon, Stirner y Bakunin; Weitling, “primera voz 
proletaria en Alemania, como Babeuf es una de las primeras en Fran-
cia” (p. 148). En la mayoría de ellos predomina el carácter abstracto y 
la falta de análisis de la realidad.

Se detiene con todo lujo de detalles y con una originalidad difí-
cilmente superables en otras utopías: las técnicas, cuyo principal re-
ferente es la Nueva Atlántida, de Francis Bacon, verdadero laboratorio 
utópico; las arquitectónicas, con sus edificaciones que reproducen un 
mundo mejor; geográficas, el dorado y el edén, cuya peculiaridad es 
inventar y descubrir; las pictóricas, con sus paisajes desiderativos (pin-
tores de lo que queda del domingo”: Seurat, Cezanne, Gaughin); las 
literarias, con imágenes del cielo; las deportivas, en cuanto el deporte 
está animado por la esperanza; las médicas, en lucha por la salud y el 
bienestar humanos; las burguesas, entre las que sitúa el movimiento 
juvenil, el movimiento feminista, el sionismo, las novelas de futuro y 
utopías totales (William Morris, Carlyle, Wells).



JUAN JOSÉ TAMAYO736

Valoración de las utopías sociales

En su valoración de esta larga historia de las utopías, Bloch reco-
noce su fuerza y su debilidad. La fuerza de los grandes libros de las 
viejas utopías radica en su tenacidad y su carácter incondicionado; la 
debilidad está en su carácter abstracto. A los utopistas sociales les reco-
noce su voluntad de cambio, pero constata igualmente sus límites no 
pequeños. Los utopistas sociales del siglo XIX condenaron las injusti-
cias, defendieron la justicia y trataron de construir un mundo mejor, 
pero sólo con la cabeza, sin mediaciones históricas. Se quedaron en la 
utopía abstracta. Fueron pensadores ahistóricos y no dialécticos. Sus 
especulaciones estuvieron dedicadas, en buena parte, al diseño ideal 
de la nueva sociedad y sólo una décima parte al análisis de la realidad. 
Lo fantasioso comió terreno a la fantasía. De entre todos sólo salva 
a Fourier, el único dialéctico de los utopistas sociales y quien más se 
ocupa de analizar las tendencias reales, “pero –matiza– también en él 
hay más decreto que conocimiento, más utopía abstracta que utopía 
concreta” (p. 152). Ahora bien, a pesar de las críticas, Bloch se siente 
cómodo en el clima utópico de los utopistas sociales.

El marxismo como utopía

¿Qué lugar ocupa el marxismo en esta larga historia de las utopías? 
La crítica marxista a las utopías sociales del siglo XIX no significa que 
el marxismo elimine la utopía. Muy al contrario. Bloch interpreta el 
marxismo como utopía concreta, superadora del carácter abstracto del 
socialismo utópico. Su mérito consiste en ubicar el mejoramiento del 
mundo en conexión con las leyes del mundo objetivo –corriente fría 
del marxismo-, pero sin descuidar la importancia de los factores subje-
tivos, es decir, la capacidad del ser humano para alterar y transformar 
la historia –corriente cálida–. Es precisamente en esta corriente en la 
que más pone el acento Bloch, en su doble dimensión de anticipación 
y finalidad. “La finalidad concreta-anticipada –afirma– rige el camino 
concreto”. El filósofo de la esperanza cita a este respecto el conocido 
texto de la carta de Marx a Rudge: “Se mostrará que el mundo posee 
desde hace tiempo el sueño de algo, de lo que sólo debe poseer la 
consciencia para poderlo poseer realmente. Se mostrará que no se trata 
de una raya divisoria entre el pasado y el futuro, sino de la realización 



UTOPÍA Y ESPERANZA EN EL PENSAMIENTO DE ERNST BLOCH 737

del pensamiento del pasado” (MP 476: sigla en mi tesis). En suma, el 
marxismo, en cuanto filosofía de la praxis y de la transformación del 
mundo, no elimina la utopía, sino que la autentifica y realiza.

El contexto de la utopía

Bloch no estudia las utopías en abstracto, sino en el contexto en 
que se formularon: el Estado espartano en Platón, la expansión impe-
rial de la incipiente economía feudal en Agustín, el libre capital comer-
cial en Tomás Moro, la época manufacturera absolutista en Campa-
nella, la nueva industria en Saint Simon. Cada utopía tiene su propio 
itinerario y depende de sus presuposiciones, así como del lugar social 
y geográfico en que se formula. Lo que demuestra que hasta los sueños 
más personales, cuando se formulan en imágenes desbordantes, po-
seen tendencias de esa época y de la posterior.

Bloch es muy consciente de que las utopías no son independientes 
de la historia; sólo dentro de ella pueden realizarse todas sus posibili-
dades. Lo nuevo que proponen también es histórico; nunca invariable 
a priori. Lo que no varía es la intención hacia lo utópico. Pero sus 
contenidos ciertamente son variables. Es muy distinto, por ejemplo, el 
aspecto de la utopía en Platón que en Moro y en éste que Owen, como 
distintos son los contenidos y el aspecto de los “tiempo por venir” en 
Joaquín de Fiore que en Saint-Simon. La razón de dicha variabilidad 
radica en que las utopías no descansan en las posibilidades eternas 
de Leibniz, sino “exclusivamente en la historia, que es la que crea los 
contenidos”.

En este recorrido por las utopías, Bloch demuestra una vez más la 
fecunda complicidad de su filosofía y su biografía, complicidad trans-
gresora de todas las fronteras: las disciplinares, a través de un perma-
nente ejercicio de interdisciplinaridad; las políticas, a través de com-
promisos no siempre justificables, las ideológicas, a través de opciones 
heterodoxas. En el segundo volumen de El principio esperanza Bloch 
fundamenta histórica y filosóficamente la afirmación de Oscar Wilde: 
Un mapa del mundo en el que no se encuentre el país Utopía no mere-
ce la pena ni siquiera de echarle un vistazo.



JUAN JOSÉ TAMAYO738

4.	L a esperanza como principio

La esperanza constituye el nervio de la antropología de Bloch y la 
clave de bóveda de su sistema filosófico. La esperanza no es una simple 
disposición anímica que defina a personas de naturaleza optimista y 
entusiasta y que esté ausente de personas de talante pesimista y depre-
sivo. Es el impulso de la utopía concreta. Constituye una determina-
ción fundamental de la realidad objetiva y un rasgo fundamental de la 
conciencia humana. En palabras del propio Bloch: “Espera, esperanza, 
intención hacia una posibilidad que todavía no ha llegado a ser: no 
se trata sólo de un rasgo fundamental de la conciencia humana, sino, 
ajustado y aprehendido concretamente, de una determinación funda-
mental dentro de la realidad objetiva en su totalidad”  14

La esperanza no se queda en el terreno de las virtudes, donde 
tradicionalmente ha sido ubicada, sino que es principio, Das Prinzip Ho-
ffnung, dice Bloch en una fórmula feliz que ha hecho fortuna y que da 
título a su obra más importante  15. Es docta spes, esperanza fundada, que 
no va a la deriva ni emprende un viaje a ninguna parte, sino que se 
orienta a una finalidad. Precisamente la finalidad es la categoría que 
fija el rumbo de la esperanza y la libera tanto del quietismo pasivo 
(confianza total) como del nihilismo (desesperanza total).

La esperanza no ocupa las zonas superficiales de la persona, sino 
que está radicada en lo más profundo del ser humano; es una de sus 
dimensiones constitutivas. Constituye la respuesta del ser humano a la 
situación de cautividad existencial en que se encuentra. Se inscribe en 
la estructura misma del ser humano: en su subjetividad, su conciencia, 
su libertad, su historicidad, su relación con los otros –alteridad– y su 
relación con el mundo. Está presente y operante en la conciencia huma-
na. El ser humano tiene conciencia de su finitud, negatividad y contin-
gencia. Pero, al mismo tiempo, aspira a la infinitud, a la positividad y 
a la definitividad. Ello le lleva a vivir en tensión radical hacia la plenitud.

La esperanza está presente y activa en la libertad humana. Pero ésta 
es frágil y quebradiza; está sometida a los vaivenes del quehacer his-

14  Bloch, E., El principio esperanza, Aguilar, Madrid, 1977, p. XV.
15  Bloch, E., El principio esperanza, Aguilar, Madrid 1977-1980. 



UTOPÍA Y ESPERANZA EN EL PENSAMIENTO DE ERNST BLOCH 739

tórico; está amenazada desde muchos frentes; puede romperse en mil 
pedazos. Puede emprender un camino desviado y fracasar en su intento 
de lograr la realización del ser humano. Y el fracaso no se puede re-
huir, ni minusvalorar, ni sublimar, y menos aún eliminarlo del hori-
zonte humano. Pues en ese caso se pierde el sentido de la realidad y se 
cae en los brazos adormecedores de Morfeo. Al despertar y tomar pie 
en la realidad, la frustración se apodera de nosotros.

Pues bien, la esperanza libera a la frágil libertad humana de caer 
en la frustración ante el fracaso real o posible. La mirada esperanzada 
al futuro libera a la quebradiza libertad de la depresión ontológica.

El mundo, laboratorio de salvación

La esperanza opera activamente en la relación del ser humano con 
el mundo. Bloch reconoce la convergencia entre la aspiración del ser 
humano a la plena realización y las posibilidades del mundo de lograr 
su total liberación. Convergencia que Pablo de Tarso describe en clave 
teológica en estos términos: «La ansiosa espera de la creación desea 
vivamente la revelación de los hijos de Dios. La creación, en efecto, 
fue sometida a la vanidad, no espontáneamente, sino por aquel que 
la sometió, en la esperanza de ser liberada de la servidumbre de la 
corrupción para participar en la gloriosa libertad de los hijos de Dios. 
Pues sabemos que la creación entera gime hasta el presente y sufre 
dolores de parto. Y no sólo ella, también nosotros, que poseemos las 
primicias del Espíritu, nosotros mismos gemimos en nuestro interior 
anhelando el rescate de nuestro cuerpo. Porque nuestra salvación es en 
esperanza, y una esperanza que se ve, no es esperanza, pues, ¿cómo es 
posible esperar una cosa que se ve? Pero esperar lo que no vemos, es 
aguardar con paciencia» (Rom 8, 19-25).

La naturaleza no es materia inerte, ni bien sin dueño, ni objeto 
de necesaria explotación. Es el hogar del ser humano, su habitat más 
propio, su pulmón de respiración, su espacio vital. Sin ella el ser hu-
mano perecería. La relación entre naturaleza y ser humano ha de ser 
respetuosa, dialógica, de sujeto a sujeto, no autoritaria, arrogante, de-
predadora, de sujeto a objeto.



JUAN JOSÉ TAMAYO740

Hay una convergencia entre la fluidez y el dinamismo de la reali-
dad, por una parte, y la creatividad humana por otra, entre la apertura 
y la capacidad de sorpresa de lo real, de un lado, y la originalidad sin 
límites del ser humano, por otro. Bloch subraya dicha convergencia 
cuando habla de la correspondencia entre «lo todavía no real» en el 
mundo y «lo todavía no consciente» en la persona.

El determinismo mecanicista se queda en el terreno de los hechos, 
de lo dado, de lo «contante y sonante», de lo empíricamente verifica-
ble. La filosofía de la esperanza, sin embargo, eleva el vuelo sobre lo 
dado y apunta a las posibilidades reales presentes, pero todavía no 
exploradas, en el mundo. Lo expresa con precisión filosófica E. Bloch: 
«En la realidad ocurren cosas verdaderamente nuevas. Cosas que vero-
símilmente aún no le habían ocurrido a la realidad... Hay condiciona-
mientos que nosotros no conocemos aún, o que ni siquiera existen por 
ahora... Vivimos rodeados de la posibilidad, no sólo de la presencia»  16.

El mundo no está determinado mecánicamente. Más bien, se pre-
senta ante nuestros ojos –si están en estado de vigilia– como un la-
boratorio de la salvación posible. La realidad no es un calco de lo ya 
acontecido; no es un circuito cerrado, sino que es –y está en– proceso. 
Un proceso en el que nada está decidido de antemano y donde todo 
está en marcha. El mundo, en palabras de Bloch, se caracteriza por su 
disposición hacia algo (= Anlage zu etwas), por su tendencia hacia algo 
(=Tendenz auf etwas), por su latencia de algo (=Latenz von etwas). Y ese 
algo al que se tiende es «un mundo que nos sea más adecuado, sin 
sufrimientos indignos, sin temor, sin alienación de sí, sin la nada»  17.

El ser humano, guarda-agujas de la ruta del mundo

El ser humano no está programado. Por mucho que se le quiera 
dirigir desde fuera o desde arriba, siempre tiene una puerta abierta a 
lo imprevisible, como consecuencia de su libertad. Por muy completa 
y acabada que quiera presentarse su esencia, el ser humano está inaca-

16  Bloch, E., “Man as possibility”: Cross Currents 18 (1968) 279 y 281.
17  Bloch, E., El principio esperanza I, Aguilar, Madrid, 1977, p. XXVII.



UTOPÍA Y ESPERANZA EN EL PENSAMIENTO DE ERNST BLOCH 741

bado e incompleto, y va en busca de su verdadero ser, de su verdadera 
identidad, que está en el futuro, más que en el presente y en el pasado.

El ser humano es el «guarda-agujas» de la ruta que ha de seguir el 
mundo, llevándolo en la buena dirección, a la velocidad adecuada y 
camino de la meta. Pero ninguna de las paradas puede considerarse la 
meta definitiva del mundo o de la humanidad. Son etapas de un cami-
nar de más largo alcance del que se avista. La llegada a la meta definiti-
va conduciría derechamente a la «melancolía del cumplimiento», dice 
Bloch, y, en definitiva, al hastío.

A veces, sin embargo, el ser humano gira la aguja en dirección 
equivocada y provoca el descarrilamiento del mundo. En cuyo caso se 
apodera de la humanidad una desesperanza generalizada que cuesta 
mucho tornar de nuevo en esperanza. Es el caso de los «holocaustos 
humanos» que con tanta frecuencia jalonan la historia y son cada vez 
más dramáticos.

Esperanza y razón

Esperanza y razón se han presentado a veces como dos realidades 
que caminan en dirección contraria. Del lado de la esperanza se tiende 
a situar las reacciones ciegas, viscerales, alocadas, no mediadas por la 
racionalidad humana. En la órbita de la razón se tiende a colocar los 
comportamientos lúcidos, calculados, sensatos.

Pero dicha presentación se basa en prejuicios infundados. La razón 
es parte integrante de la esperanza: libera de lo ilusorio y fantasmagóri-
co, guía y orienta la acción y vincula la imaginación con las exigencias 
del querer y del saber. La razón convierte a la esperanza en docta spes, 
en esperanza esciente, inteligida y lúcida. “La razón no puede florecer 
sin la esperanza; la esperanza no puede hablar sin la razón”, afirma 
Bloch, para quien “sólo cuando la razón comienza a hablar, comienza 
de nuevo a florecer la esperanza en la que no hay falsía”

La esperanza dirige la actividad humana y su impulso vital hacia una 
meta futura. La esperanza lúcida lleva a luchar por igual contra nuestras 
falsas ilusiones y contra toda sensación de derrotismo, contra el optimis-
mo ingenuo y contra todo intento de programar la utopía. La esperanza 



JUAN JOSÉ TAMAYO742

vivida desde la razón lleva a asumir el fracaso como una etapa necesaria 
e inesquivable en el itinerario de la humanidad. Pero el fracaso no es la 
suspensión absoluta de nuestras aspiraciones, sino una llamada de aten-
ción para cambiar el rumbo de la marcha y transitar por veredas que 
pueden llevar a buen puerto. El fracaso rompe la esperanza en su misma 
entraña, pero hace que eche raíces profundas y renazca fortalecida.

Esperanza y razón práctica

La esperanza en Bloch está guiada por la razón, pero no por cual-
quier razón, sino por la razón práctica, en dura confrontación con la 
razón positivista, uno de los adversarios más vigilados y controlados 
por Bloch, como se refleja en la conocida frase: «Tanto peor para los 
hechos si una teoría no coincide con ellos».

Bloch reconoce «el primado de la razón práctica, que comporta la 
humanización concreta de todas las situaciones y relaciones del mun-
do»  18. La razón práctica no es una simple derivación de la lógica de 
la filosofía; es, más bien, su constitutivo. La lógica de la filosofía no se 
centra sólo en la interpretación. El saber filosófico no es contemplati-
vo  19, sino que «se juramenta activa y partidistamente a favor del bien 
que se va abriendo camino, es decir, de lo humanamente digno en el 
proceso» (ibid.)  20.

La esperanza no es ciega, muda o pasiva, sino que tiene ojos abier-
tos para mirar hacia el futuro, se expresa a través de la palabra vivifica-
dora de la realidad histórica y se autentifica en el compromiso de trans-
formación. Su carácter operativo, es decir, su referencia a la acción, 
constituye una de las constantes de la reflexión filosófica. Aparece en 
las dos preguntas de Kant: “¿Qué me cabe esperar? ¿Qué debo hacer? 
Resurge de nuevo en la tesis XI de Marx sobre Feuerbach: «Hasta ahora 
los filósofos se han limitado a interpretar el mundo de distintas formas; 
de lo que se trata es de transformarlo». Vuelve a ponerse de manifiesto 

18  Bloch, E., Tübinger Einleitung: GA, vol. 13, 1977, p. 114.
19  Bloch, E., El principio esperanza I, o. c., p. 190.
20  Cf. Centeno Ramos, V., Utopía y razón práctica en Ernst Bloch, Endymion, 

Madrid 1992.



UTOPÍA Y ESPERANZA EN EL PENSAMIENTO DE ERNST BLOCH 743

en la «filosofía de la esperanza» de Bloch: «La espera es..., en último 
término, un afecto práctico, militante»  21.

Lo que precisamente enfatiza Bloch del marxismo es el deber-ser 
y la primacía de la razón práctica. Pretende hacer realidad la idea de 
Marx de que la religión es el “viejo sueño de algo que hay que elevar 
a conciencia para poder poseer”. ¿Cómo? Colocando a la religión del 
lado de la emancipación humana y transformando la esperanza trans-
histórica en utopía histórica concreta.

El inconformismo es un elemento constitutivo de la esperanza, que 
no se somete servilmente a la realidad, sino que entra en conflicto con 
ella y pugna por transformarla desde la perspectiva de la justicia y de 
la fraternidad-sororidad.

La esperanza se expresa como actividad, se traduce en una praxis 
y se autentifica en el compromiso.

El acento en la vertiente práctica de la razón, ¿significa desdén 
hacia la teoría y sumisión de ésta a la práctica? Parece que no. Hay un 
balanceo cambiante y recíproco de la teoría a la praxis y viceversa. La 
praxis «presupone teoría del mismo modo que alumbra y necesita nue-
va teoría para la prosecución de una nueva praxis»  22. A quienes acusan 
a Bloch de descuidar o despreciar la teoría en beneficio de la práctica, 
no duda en responderles que «nunca se ha valorado más alto el pen-
samiento que aquí, donde la luz se hace acción, ni nunca tampoco tan 
alto la acción que aquí, donde se convierte en coronación de la verdad» 
(subrayado mío) (Ibid.).

Una esperanza teñida de luto y con crespones negros

En Bloch la esperanza que constituye al ser humano está teñida 
de luto. Limita con la desesperanza, que también anida en el interior 
de la persona, con el desencanto, que se palpa en el ambiente, y con 
el pesimismo, que puede arrastrar fatalmente a la humanidad a una 
existencia sin norte. La esperanza tiene que contar con el hecho de la 

21  Bloch, E., El principio esperanza I, o. c., p. 101.
22  Bloch, E., El principio esperanza I, p. 267.



JUAN JOSÉ TAMAYO744

muerte, que es la más severa anti-utopía, con el sufrimiento, que es un 
aguijón clavado en el corazón mismo de la felicidad, con el dolor, que 
es el sabor amargo de la existencia humana. (Y tiene que contar con los 
«Holocaustos humanos» a los que nos acabamos de referirnos. Cuando 
millones de ser humanos mueren a manos de sus congéneres con mé-
todos crueles a cual más refinados, resulta difícil –por no decir impo-
sible– seguir creyendo en el Dios de la esperanza, que parece guardar 
silencio ante los crímenes, y más difícil todavía seguir esperando en el 
ser humano, responsable de ellos. Entonces no es posible la teo-dicea, 
pero tampoco la antropo-dicea.

El adagio popular «la esperanza es lo último que se pierde» con-
vive con la afirmación de Dante «dejad a la puerta toda esperanza». 
Si el adagio primero genera unas ganas de vivir irreprimibles, la afir-
mación de Dante puede desembocar en resignación insuperable. El 
inconformismo cohabita con el conformismo en el ser humano. La 
acción transformadora nacida de la esperanza coexiste con la pereza, 
la quietud y la indiferencia.

Una esperanza en clave no idealista tiene que ser consciente tanto 
del carácter naturalmente esperanzado del ser humano como de la resis-
tencia que opone la realidad a la esperanza para mantenerse en lo dado.

La esperanza en la oscuridad del instante vivido

Con la «oscuridad del instante vivido» Bloch está expresando los 
momentos o etapas de la vida en que la utopía no se ha tornado consciente. 
La utopía se encuentra sumida en la oscuridad de lo que todavía no se 
ha hecho consciente. Es como la oscuridad de lo que está más cerca de 
la luz del faro, que sirve para orientar al navegante y no ilumina al que 
está debajo del faro (debajo del faro no se ve, sentencia). La oscuridad 
representa no un clima anti-utópico, sino que expresa la carencia del 
saber. «La vida –afirma Gómez-Heras interpretando adecuadamente a 
Bloch– surge de la oscuridad del ahora y del deseo del todavía-no»  23.

23  González Gómez-Heras, J. M., “Un nuevo nombre para Dios: Utopía”: 
Anthropos 146-147 (1993), p. 83.



UTOPÍA Y ESPERANZA EN EL PENSAMIENTO DE ERNST BLOCH 745

Ética y esperanza

La filosofía de la esperanza tiene un fuerte componente ético. En 
ello coinciden los estudiosos de Bloch. Pero difieren a la hora de res-
ponder a la pregunta por el punto de partida de pensamiento blochia-
no: ¿es la ética o la ontología? O dicho de otra forma: ¿es la ética la que 
se deduce de la ontología blochiana o viceversa?

Javier Muguerza cree que Bloch no deduce el deber-ser (ética) del 
ser (ontología), sino que ofrece múltiples sugerencias para extraer el ser 
del deber-ser   24. La ontología de Bloch es calificada por Muguerza de 
«cuasi-organicista». Otros autores creen, más bien, que Bloch «extrae 
el ser del poder-ser en base a la visión del deber ser»  25. Bloch, comenta 
Francisco José Martínez, busca la fundamentación de la ética en una 
filosofía de la naturaleza peculiar, superadora de la filosofía engelsiana.

Más allá de la polémica sobre cuál sea primero y cuál deducción, 
coincido con José Antonio Gimbernat en que lo auténticamente rele-
vante es que «los sueños de la vida mejor, transmisores de la esperanza 
humana, no pueden ser soñados sin moral»  26. Y, ciertamente, Bloch 
es maestro en lo que a la mediación moral se refiere cuando se trata de 
soñar en un mundo mejor y de hacerlo realidad. La moral constituye 
un elemento irrenunciable para luchar contra la opresión; es el princi-
pio de toda transformación histórica.

¿Puede frustrarse la esperanza?

Termino con una reflexión sobre el año 1961, clave en la vida 
de Ernst Bloch. Ese año se construyó el muro de Berlín. La noticia 
le cogió a Bloch en la República Federal de Alemania, donde estaba 
impartiendo unas conferencias. La respuesta de Bloch a tamaña mani-

24  Cf. Muguerza, J., Desde la perplejidad (Ensayos sobre la ética, la razón y el 
diálogo), México-Madrid, 1990.

25  Martínez, F. J., “Materialismo y marxismo en Ernst Bloch”: Anthropos 
146-147 (1993), p. 102.

26  Gimbernat, J. A., “La filosofía de la historia de Ernst Bloch”: Anthropos 
146-147 (1993), p. 100.



JUAN JOSÉ TAMAYO746

festación de irracionalidad no se hizo esperar. Escribió al presidente 
de la Academia de las Ciencias de Leipzig, de la que era miembro, 
comunicándole su decisión de no volver a la República Democrática 
Alemana, donde había vivido los últimos doce años, y su propósito de 
fijar la residencia en la República Federal de Alemania.

En noviembre de ese mismo año pronunció en el Auditorium maxi-
mum de la universidad de Tubinga una conferencia con el título ¿Puede 
frustrarse la esperanza? La pregunta no podía ser más pertinente, habi-
da cuenta de que su tenaz e insobornable ideal de socialismo y libertad 
amenazaba con terminar en un rotundo fracaso. Para sorpresa de quie-
nes le escuchaban, su respuesta no fue la del pesimista desencantado 
de todo, pero tampoco la del optimista ingenuo. Efectivamente, res-
ponde, también la esperanza fundada puede quedar defraudada; y ello 
para honor suyo; de lo contrario no sería esperanza, sino confianza. 
La esperanza no puede confundirse con seguridad alguna; contiene en 
sí lo precario de la frustración. Pero, continúa, la frustración no tiene 
porqué tornarse vencedora en la prueba. La esperanza fundada puede 
recuperarse, reponerse de sus fracasos; ahí radica su grandeza.

La nonagenaria vida de Bloch –falleció a los 92 años– y su vo-
luminosa obra –18 volúmenes de apretado texto– son la prueba más 
irrefutable de la pregunta y la respuesta precedentes. Ellas son la mejor 
ejemplificación del incansable éxodo hacia la tierra prometida en bus-
ca de la patria de la libertad, sin darse un instante de descanso: primero 
por diferentes ciudades de Europa, después por Estados Unidos, y, 
finalmente, de Alemania a Alemania. Ese éxodo interminable le hizo 
ver las dificultades del camino, pero sin renunciar a la meta ni alejarse 
de ella; en ella tuvo puesta siempre su mirada. La esperanza de Bloch 
parece condenada a estar siempre de luto, pero sin ceder al fatalismo 
de la muerte, ni rendirse a la tozudez y opacidad de los hechos. La es-
peranza enlutada es, a la vez, portadora de luz y de sentido.

Este año celebramos el 140 aniversario del nacimiento de Ernst 
Bloch. El presente artículo quiere ser un modesto homenaje al profeta 
de la docta spes y al filósofo de la utopía.

Juan José Tamayo


