
SANTO TOMÁS DE VILLANUEVA: LA ESPERANZA 699

Santo Tomás de Villanueva: la esperanza

Resumen:
La esperanza es el fundamento de la vida y de la actividad pastoral de santo 
Tomás de Villanueva. Su concepción de la esperanza está determinada por las 
circunstancias en las que se desarrolló su vida: inmoralidad en las costumbres, 
abuso de poder, reforma protestante, guerras contra los turcos. Frente a estas 
circunstancias no sabe qué hacer, pero se siente impulsado a realizar una refor-
ma de la Iglesia. La raíz de este deseo de reforma radica en la imagen de Dios 
impresa en el corazón del hombre. Es Dios mismo quien le impulsa a actuar. 
La seguridad de su actividad pastoral radica en la confianza en Dios. Dios es 
fiel a sus promesas. La expresión de su confianza en Dios es el misterio de la 
Encarnación. La doctrina de la esperanza en santo Tomás es ante todo cristo-
lógica. La esperanza va siempre unida a la fe y sobre todo a la caridad. Santo 
Tomás acentúa, sobre todo, la esperanza en el perdón, en la misericordia de 
Dios hacia el pecador.

Palabras clave: Esperanza, la vida del hombre es un camino, fidelidad de 
Dios, misterio de la Encarnación, misericordia.

Abstract:
Hope is the foundation of the life and pastoral activity of St. Thomas of Vi-
llanova. His conception of hope is determined by the circumstances in which 
his life developed: immorality in customs, abuse of power, protestant reform, 
wars against the Turks. Faced with these circumstances he does not know what 
to do, but he feels impelled to reform the Church. The root of this desire for 
reform lies in the image of God imprinted in the heart of man. It is God him-
self who impels him to act. The efficacy of his pastoral activity lies in his trust 
in God. God is faithful to his promises. The expression of his trust in God is 
the mystery of the Incarnation. The doctrine of hope in St. Thomas is first of 
all Christological. Hope is always linked to faith and above all to charity. St. 
Thomas emphasizes, above all, hope in forgiveness, in God’s mercy towards 
the sinner.

Key words: Hope, man’s life is a journey, God’s faithfulness, mystery of the 
Incarnation, mercy.

CiuD-Ra 238-3 (2025) 699-718



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA700

Santo Tomás de Villanueva no nos ha dejado ningún tratado sobre 
la esperanza, no obstante, podemos constatar que el tema de la espe-
ranza se encuentra presente en todos sus sermones como se encuentra 
igualmente presente en toda su vida. La esperanza constituye la base, 
el fundamento de toda su actividad pastoral. La esperanza es la vida 
de su vida.

Las circunstancias del pensamiento de Santo Tomás de 
Villanueva sobre la esperanza 

Santo Tomás de Villanueva es, ante todo, un Pastor. Se ocupa y 
preocupa en acompañar a los fieles de su diócesis de Valencia en el 
camino que lleva hacia Dios. Y la esperanza se encuentra en la base y 
como el fundamento de su predicación y de su actividad pastoral. Al 
margen de la esperanza la vida y la obra de Santo Tomás de Villanue-
va se hacen incomprensibles. Pero la esperanza en santo Tomás de 
Villanueva no es algo abstracto o puramente teórico. La esperanza es 
para él la vida de su vida.

Comprender su pensamiento sobre la esperanza exige el situar 
tanto su vida como su obra dentro del contexto tanto social como reli-
gioso en el cual se desarrolla su vida y su actividad pastoral. Este con-
texto nos es hoy ciertamente bien conocido. Existen estudios históricos 
sumamente detallados sobre este tema  1 y nos es conocido, sobre todo, 
por los sermones o “conciones” del mismo Santo Tomás de Villanue-
va. Santo Tomás de Villanueva habla con frecuencia de la situación en 
la cual se encuentra y en la cual ha de trabajar. Sus sermones mues-
tran con gran detalle cómo él mismo vivía los problemas de su época 
y, sobre todo, los problemas de la Iglesia. La situación de la Iglesia 
en general y, de una forma más concreta, de la Iglesia de Valencia 

1  Álvarez Gutiérrez, L., “Fray Tomás de Villanueva ante los problemas 
de su tiempo”, en  Revista Agustiniana  38 (1987) 361-398; Gallego Villena, L., 
Santo Tomás de Villanueva y su entorno, Valencia 2008,15-44; González González, 
N., “Tomás de Villanueva y su tiempo”, en La Ciudad de Dios 186 (1973) 506-528; 
Campos, F. J. (coord.), La Iglesia y el Mundo Hispano en tiempos de Santo Tomás de 
Villanueva (1486-1555), R.C.U Escorial-María Cristina 2018; Jobit, P., L’évêque des 
pauvres.Saint Thomas de Villeneuve, Artème Fayard, Paris 1961,155-175.



SANTO TOMÁS DE VILLANUEVA: LA ESPERANZA 701

era ciertamente crítica. El ambiente que le rodeaba era un ambiente 
marcado por la inmoralidad en las costumbres, el abuso del poder de 
los ricos sobre los pobres y, sobre todo, por la presencia de la reforma 
luterana y la lucha en contra de los turcos. Las noticias que le llegaban 
de Alemania no eran precisamente alentadoras

“¿Y qué voy a decir de nuestros tiempos? Han vuelto, hermanos los 
primeros siglos, y el mundo, ya en su última vejez, ha regresado otra 
vez a su primera infancia. Ahora nadie sigue a Dios si no es por los re-
galos: no hay nadie que se acerque gratis a su altar, según la queja del 
Apóstol: Todos buscan sus propios intereses, no los de Jesucristo (Flp 2, 21). 
¿Dónde está hoy el celo, dónde la reciedumbre de los mártires? ¿Quién 
siente hoy como ellos el celo por la gloria de Dios? ¿Quién se expone 
hoy al peligro como ellos, por amor a Dios? ¡Cuántas cosas se hacen 
hoy en los congresos, en los consistorios, en los capítulos, contra Dios, 
contra las buenas costumbres, contra el bien común! No hay nadie que 
se oponga, nadie que dé la cara y haga frente, siquiera sea verbalmente, 
a los prevaricadores. Nadie consiente sufrir merma de su dinero, nadie 
se atreve a contristar a los mayores: le parece que ya ha hecho bastante 
si él no lo hace, si él no despilfarra, si no toma parte en el crimen y si no 
se une a los malvados en una decisión injusta. 

Abstente, por favor, Señor Jesús, abstente de someternos a prueba 
en estos tiempos, que no se vea lo que tienes entre nosotros. ¿Qué ima-
gináis, hermanos, que pasaría si surgiera hoy en el pueblo cristiano al-
guna persecución de aquellas antiguas?, ¿si se levantara contra la Iglesia 
alguna tempestad de aquellos tiempos? ¿Pensáis que Dios encontraría 
fe sobre la tierra? (Lc 18, 8).Los que no somos capaces de soportar co-
sas de poca monta, ¿cómo íbamos a soportar cosas mayores? Los que 
no somos fieles en lo poco, ¿cómo lo íbamos a ser en lo máximo (Lc 
16,10). No aguantamos por Cristo las injurias de los hermanos, ¿cómo 
aguantaríamos los incordios de los déspotas? No toleramos la pérdida 
de dinero, ¿cómo toleraríamos los peligros de la muerte?

Aprended de la experiencia de Alemania. Toda una grande y exten-
sa provincia, engañada por un solo hombrecillo, ¡cómo se desvió del 
camino recto de la verdad y de la auténtica fe! Un pueblo por lo demás 
serio y noble, al que antiguamente, por su conocida y acendrada fe, le 
fue concedido por el sumo Pontífice el título de “Imperio del pueblo 
cristiano contra infieles y bárbaros”, en qué poco tiempo, ay, y con qué 



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA702

facilidad se dejó llevar por el detestable error, y en su gran mayoría 
experimentó un vuelco total! Todos tenéis conocimiento de su perdi-
ción y del cambio radical. Decidme, ¿cuántos obispos, cuántos monjes, 
cuántos predicadores y rectores de iglesias han sido desgarrados, des-
trozados, quemados vivos?, ¿cuántos habéis llegado a contar que por 
oponerse a esta falsedad, recibieran la palma del martirio? ¿Quién le-
vantó públicamente la voz en la calle contra el pestilente error? ¿Quién 
se enfrentó hasta derramar la sangre? ¿Quién soportó el más leve de-
terioro en defensade la fe católica? Los que hubieran debido oponerse, 
todos éstos, con anterioridad fueron corrompidos, no tanto quizás por el 
error, como por la lujuria; éstos, antes que ningún otro, contra lo lícito 
y lo legal, contra la fe y los votos, acogieron con grandísimo entusiasmo 
la licencia matrimonial ofrecida” (C. 354, 8; O.C.VIII-2, 479)  2.

La situación de la sociedad no era mejor. Le preocupa sobre todo 
la lucha contra los infieles que, paso a paso, iban invadiendo toda Eu-
ropa. 

“Ahora mismo están amenazantes sobre Italia y Austria dispuestos 
a tragárselo todo en poco tiempo si Dios no se lo impide. ¡En cuántos 
aprietos se encuentra hoy la Iglesia! ¡Qué grandes peligros la acechan! 
Tienen desplegado un poderoso ejército de 400. 000 hombres, y si se 
da el caso –cosa que no quiera Dios– de que derroten a nuestro ejército, 
mucho menor en número que aquel, se les abre un camino fácil hasta 
Roma. Por eso la Iglesia, colocada en tan embarazosa situación, levanta 
los ojos al cielo hacia su Esposo y Señor, hacia su protector, y como 
quejándose y asombrada de que consienta verla así atribulada y afligida, 
le grita este piadoso lamento: Despierta, Señor, despierta, ¿por qué duermes? 
(Sal 43, 23). ¿Qué sueño es? ¿Qué clase de sopor? ¿Hasta cuándo esta-
rás dormido? ¿Hasta cuándo te harás el desentendido? ¿Hasta cuándo 
estarás callado?” (C.180, 4; O. C.IV, 377).

Pero lo que le preocupa es sobre todo la situación en la que se 
encontraba la Iglesia y, de forma particular, la iglesia en Valencia: el 
desorden que existía en ella:

2  Todas las citas de las Conciones de Santo Tomás de Villanueva están to-
madas de: Santo Tomás de Villanueva, Obras Completas, vols I-X,BAC, Madrid 
2010-2015.



SANTO TOMÁS DE VILLANUEVA: LA ESPERANZA 703

“Levantad la vista y ved qué sucede hoy en la Iglesia ¿Dónde está 
hoy el juicio? ¿Dónde la justicia? ¿Dónde la piedad? ¡Ay, si volvieras 
hoy, Espíritu Santo! ¡A cuántos condenarías en orden al juicio, a cuán-
tos en orden a la justicia, a cuántos en orden al pecado! Da vergüenza 
ver lo que pasa, y le dan a uno ganas de irse a vivir con las bestias en la 
soledad de los montes y no ver los engaños, las trampas, las calumnias, 
las perfidias, las injusticias y demás horrores que a diario se cometen en 
los pueblos (C. 174, 14; O. C IV, 301).

“No convirtáis la casa de mi Padre en casa de negocios. Es terrible lo que 
se dice en el libro de los Reyes: Todo el que quería, llenaba su mano y se 
hacía sacerdote (3Re 13, 33). ¿La Iglesia de Dios, casa de compraventa? 
¿Y que sus sagrados ministerios se compran y se venden? ¿Y que, si uno 
en nuestros días quiere llegar a obispo, beneficiado, canónigo, necesi-
ta tal vez llenar la bolsa? Líbrenos Dios a todos de tamaña desgracia. 
Sin embargo, sí hay que temer, en caso de que hoy suceda eso, lo que 
antaño dijo el Profeta: Los príncipes hacían cohecho en los juicios, y sus sacer-
dotes enseñaban por interés, y sus profetas adivinaban por dinero, y se apoyaban 
en el Señor diciendo: “Ningún mal vendrá sobre nosotros” (Miq 3, 11). Pues 
hoy día, ¿quién da un buen asesoramiento si no es por dinero? ¿Quién 
predica sino por dinero? ¿Quién recibe un mandamiento del juez que 
necesita, si no va por delante el dinero? ¿Quién hay entre vosotros –se 
lamentaba el Señor por otro Profeta– que se encargue de cerrar las puertas 
y que encienda el fuego del altar gratuitamente? (Mal 1,10). Al coro sólo 
asisten unos pocos, y eso por las distribuciones. Alguien que cierre las 
puertas, que encienda las luces, no se encuentra, salvo que se le pague. 
Entonces, ¿qué solución queda, ¿qué podemos esperar, sino que vuelva 
Cristo al templo con el látigo y los eche a todos de allí? Por de pronto, 
sabed que el Anticristo será el azote de Dios, que el turco lo está sien-
do, y que en nuestros días el miserable Lutero es también un azote” 
(C.131,23; OC III, p 439).

La reforma de la Iglesia

Ante esta situación su primer problema es tomar conciencia de lo 
que se puede hacer. Era preciso reformar la Iglesia, reformar la socie-
dad, reformar la vida de sus fieles. Es su gran deseo.



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA704

“¡Oh la reforma de la Iglesia, por largo tiempo deseada y nunca 
emprendida! ¡Oh, quién me diera verla con mis propios ojos antes de 
morir! Tened por seguro, hermanos, que mientras la Iglesia se man-
tenga en estas costumbres, es inútil la lucha contra los turcos: hay que 
luchar contra las costumbres antes que contra las huestes enemigas. 
En definitiva, enmendemos nuestra vida, adhirámonos a Dios y él lu-
chará a nuestro favor” (C. 87, 6 ;O C II, p 663).

Pero ante esta situación surge la tentación de la desesperanza. No 
se sabe cómo actuar. La tarea es demasiado amplia, excesiva para sus 
fuerzas. El fracaso de toda actuación, de toda intervención se hace pre-
sente. La tarea se le presenta como algo imposible. Era la tentación 
que acechaba por todas partes y que afectaba directamente al mismo 
santo Tomás:

“Estamos dormidos, hermanos, desconocedores del peligro en que 
nos hallamos. Nos cercan asechanzas por todas partes, y nosotros ni nos 
enteramos. Hermanos, nos recomienda el Apóstol, amonestaos todos los 
días unos a otros (Heb 3, 13), dad voces, clamad en vuestros corazones, 
a ver si los animáis a que teman el juicio, al pudor al amor, al deseo 
del reino de los cielos. ¡Ay, Señor! ¡Cuántas veces me parece que estoy 
como dormido, y que deseo despertarme, y me traigo una lucha conmi-
go mismo... y ya ni la luz veo (Sal 39,13). Sólo veo esto: que soy un ciego” 
(C. 3, 4; OC I. 61-63).

El primer testimonio de la esperanza es precisamente elegir la au-
dacia, es decir, obrar a pesar de todo, obrar a pesar de lo absurdo y de 
la ambigüedad de la situación en la cual se vive. Cuando la esperanza 
se hace presente estamos seguros de que aquello que estamos haciendo 
no es quizás la solución perfecta, pero es posible que sea el comienzo 
mismo de la solución. Puede ser un fracaso, pero es preciso hacer algo. 
Lo peor es no hace nada. Si esperamos que todo sea absolutamente 
claro antes de obrar, no haremos nunca absolutamente nada, ya que 
nada en este mundo es absolutamente claro. En esta vida estamos obli-
gados a caminar siempre en medio de la penumbra. Es necesario hacer 
aquello que es posible hacer, incluso si eso que hacemos es sumamente 
modesto, pobre. Es preciso elegir siempre la audacia. La audacia no 



SANTO TOMÁS DE VILLANUEVA: LA ESPERANZA 705

consiste en hacer planes o proyectos para el futuro, es obrar en el con-
texto y la situación en la cual nos encontramos.

Santo Tomás juzga que toda situación de desánimo, de no saber 
que hacer no es algo normal en el hombre. Más aún, es algo que va 
contra la misma naturaleza del hombre. 

Dios nos ha hecho a su imagen y semejanza. Somos imágenes de 
Dios. 

“Es grande la excelencia y dignidad del hombre por su imagen de 
Dios. ¿Qué más digno que parecerse a Dios? Lo que el Padr me ha dado es 
lo más excelente de cuanto existe, dijo el Señor (Jn 10,29). ¿Y qué otra cosa 
le dio el Padre sino que fuera el esplendor suyo y la imagen de su sustancia? 
(Heb 1,3). Así pues, el Hijo es imagen de Dios e imagen de Dios tam-
bién el hombre, pero de diferente manera, pues aquel es imagen sus-
tancial y natural, el hombre es imagen imitativa. […] Me preguntarás: 
¿En qué aparece esta imagen?[…] La imagen está en las potencias, y la 
semejanza en los dones gratuitos. Por tanto, la imagen es indeleble; por 
el contrario, la semejanza puede variar y perderse. En concreto, el hom-
bre es imagen de Dios porque en él está la excelencia de Dios, es decir, 
en su mente y en su espíritu, y consiste precisamente en la simplicidad, 
la incorruptibilidad y la libertad del alma, de la misma manera que Dios 
es simple, incorruptible y libre. Mira qué grandes perfecciones de Dios 
hay en el alma” (C.225,2-3; OC V, 459-463).

La imagen, por naturaleza, está orientada hacia su modelo. En lo 
más profundo del ser del hombre hay un deseo radical y originario de 
Dios, de descansar en Él. El hombre ansía con inquietud su verdadero 
centro; busca en Dios el Bien y la Paz que le sacien plenamente. 

“Pues el amor es peso del ánima. Testigo es el gran Agustino, que 
dice: “Mi amor es mi peso; con él soy llevado doquier que soy lleva-
do”, y así como el peso lleva la piedra al centro, así es el amor, que 
lleva el ánima a su centro, que es Dios, el cual es así propio lugar del 
ánima, como el centro es el propio lugar de la piedra. Pues imita, oh 
ánima mía, a la naturaleza; remeda y sigue a lo menos, ya que más no 
quieras hacer, a una piedra insensible. ¿No veis por ventura con cuán-
to ímpetu y furia la piedra se va al bajar a su centro? Cuanto ella más 
puede, se da priesa a bajar y a buscar su descanso, que es el centro, y si 



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA706

alguna cosa se le pone entre medias que le quiera estorbar, con todas 
sus fuerzas la echa de sí y procura que su camino no sea estorbado, 
para que finalmente vaya adonde desea y a su reposo. Un peñasco 
movido de su lugar y cayendo de lo alto, cosa espantosa es ver con qué 
ímpetu cae, con qué estruendo corre al bajo, con qué presteza y lige-
reza se da priesa para llegar al lugar a sí conveniente y donde pueda 
descansar, y todas las cosas que se le ponen delante las desmenuza, 
quebranta y deshace para que finalmente pueda llegar donde va. Tal 
te da, oh ánima mía, a tu Dios; no sea poca tu vergüenza y confusión, 
cuando te vieres vencida de una piedra, y que con mayor ímpetu ella 
se va a su centro que tú te vas al tuyo. Deshaz, pues, y derrueca [sic], 
y destruye todo lo que se te pone delante y te impide que no vayas a 
tu Dios; quebrántalo y pasa, como está escrito: Traspasaré el muro, mi 
Dios” (C. 213, 4; OC. V,279).

Este deseo radical de Dios no es un deseo vano, vacío, está habi-
tado por la esperanza, por la seguridad de encontrar aquello que se 
busca.

Buscar, desear es ciertamente una operación extraña. Cuando bus-
camos, buscamos siempre algo o a alguien. Y eso que buscamos de 
cierta manera lo poseemos ya. Nadie busca sin saber lo que busca. La 
acción de buscar viene precedida de una cierta posesión de aquello 
que se busca. Buscamos a Dios, deseamos ver a Dios, porque, en cierto 
modo, Dios está ya presente en nosotros y es Él mismo quien nos incita 
y anima a buscarle. San Agustín dirá con plena claridad:” Se le busca 
para que sea más dulce el hallazgo, se le encuentra para buscarle con 
más avidez”(Trin 15,2,2). “Busquemos como si hubiéramos de encon-
trar, y encontremos con el afán de buscar” (Trin 9, 1,1). Es esta primera 
y elemental presencia la que da seguridad y confianza de encontrar 
aquello que se busca. Esta presencia elemental, originaria es el funda-
mento de la esperanza, de llegar un día a gozar de la presencia plena 
de Dios: “Dando gloria a Dios, no suspirando sino unidos a aquel por 
quien hasta el final hemos suspirado y en esperanza ya lo hemos goza-
do” (C. 43, 3, OC II,43).

Es cierto que en esta búsqueda de una plena visión de Dios el 
hombre puede errar y de hecho, y con frecuencia, busca a Dios allí en 
donde no se encuentra: riquezas, placeres, poder. 



SANTO TOMÁS DE VILLANUEVA: LA ESPERANZA 707

“Empléate, pues, al máximo en esta tarea, esfuérzate más que nada 
en esto durante tu vida mortal, para que no te encuentres sin este siclo, 
para que abundes en este tesoro del amor, para que te hagas rico con 
esta perla, es decir, que mantengas el amor, que acrecientes el amor, 
que conformes en ti el amor. Porque es vacío y perdido todo tiempo que 
no se emplee en esto; huera y sin fruto es toda obra que no se dirige a 
ese objetivo” (C.212,10 ; OC. V,271).

La vida del hombre es un camino hacia Dios

La vida del hombre es ciertamente un camino. Este camino va des-
de el nacimiento hasta la muerte. Pero los hombres no recorren todos 
este camino de la misma manera. En realidad, se podría decir que se 
vive como se camina. De hecho, se puede caminar sencillamente para 
distraerse, para dar un paseo. En este caso se va de un lugar a otro sin 
un proyecto fijo, determinado. La único que se busca es la distracción. 
Es un paseo. Se camina sin ir a parte alguna. El hombre puede igual-
mente hacer de su vida un paseo. En este caso se vive distraído, sin 
proyecto alguno. La vida carecerá de peso, de calidad. Será una pura 
distracción. Pero existe otra forma de caminar, como es la del nómada 
o la del peregrino. El nómada como el peregrino están poseídos por 
un deseo que les lleva a dejar su casa, su familia, su patria para buscar 
aquello de que carecen y de lo cual realmente tienen necesidad para 
continuar viviendo: el alimento material para el nómada, el alimento 
espiritual para el peregrino. El caminar de uno y otro es un caminar 
que está al servicio de un proyecto sumamente concreto. En este cami-
nar no es el camino que se ha de recorrer lo importante sino aquello 
que se busca por medio o a través de dicho caminar.

El caminar hacia Dios está lleno de peligros. Puede sobrevenir 
el cansancio, ser atacado por los malhechores, caer en un precipicio. 
Otras veces no se ve claro a dónde dirigir los pasos ya que la niebla 
obscurece el camino.

“Es harto difícil caminar. ¡Cuántos sinsabores, cuántos peligros para 
los caminantes! Pues nosotros, hermanos, estamos de viaje, en peregri-



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA708

nación a Jerusalén. ¡Oh, cómo nos cuesta y qué peligros nos esperan!” 
(C.55,1; OC II,241).

“Camina, prosigue por el camino recto; compensa con obras buenas 
tus yerros cometidos, ¿a qué te detienes, por qué estás parado? (C 226, 
9; OC V, 491).

“Por tanto, hermanos, imitemos el entusiasmo de los que caminan 
hacia su patria, donde tienen a sus esposas e hijos. ¡Cómo aprietan la 
marcha! Más que andar, vuelan. No se enteran de las montañas, ni de 
las “cuestas”, del rigor del mal tiempo, ni de las lluvias. No les detiene 
ni la belleza del camino, ni los viñedos, ni la vegetación. No pueden 
olvidar la meta a la que se dirigen. Ya estén comiendo, o bebiendo, 
o sentados, siempre tienen en su mente el objeto de su viaje. En todo 
momento se desentienden de todo para caminar hacia su destino. No 
les detienen ni las murallas de las ciudades, ni los castillos, ni las fiestas, 
ni las diversiones. Se levantan muy temprano, ansiosos por llegar a su 
casa. Se desentienden de los caminos de los otros y de adónde van; 
ellos se preocupan sólo de su ruta, porque su espíritu está en la patria. 
Vosotros, hermanos, haced también así. No olvidéis adónde vais; te-
nedlo constantemente en la memoria. No os dejéis seducir por los atrac-
tivos del camino de esta vida, menospreciadlos y corred rápidos hacia 
la meta. No es preocupéis de las andanzas de los demás, de qué harán, 
adónde irán. Vosotros seguid vuestro ca mi no. Como el Salmista: Si me 
olvidare de ti, Jerusalén, etc. (Sal 136, 5). Poned atención en lo que se nos 
dice: Mirad que subimos a Jerusalén” (C. 95, 1; OC II, 249).

“Ahora bien, el que va por el camino ha de esmerarse en mantener 
fija su mirada en la dirección correcta y hacia la salida, es decir, al final 
de la vida. Símbolo del caminante es la flecha que se dirige derecha al 
blanco” (C.25, 2; O.C. I, 403).

La esperanza es la virtud de aquel que camina

La esperanza es precisamente la virtud de aquel que camina. Es 
ella quien pone en camino al camínate, la que le guía, conduce y orien-
ta en su caminar. Frente al desánimo o la duda de obtener aquello que 
se espera, la esperanza nos pone en pie y otorga una fuerza nueva para 
seguir caminando en medio de las múltiples dificultades que surgen o 



SANTO TOMÁS DE VILLANUEVA: LA ESPERANZA 709

pueden surgir a lo largo del camino. La esperanza es vida y otorga la 
vida a aquel que la acoge. 

“Ya lo ves, el que al principio vivía triste al acordarse de la Sión del 
cielo, por sentirse desterrado y prófugo, ahora, reanimado por la espe-
ranza de volver allá, con un gozo desbordante promete y jura que jamás 
se olvidará de ella” (C. 362, 3; O.C. VIII-2, 601).

Incluso es la esperanza quien despierta al amor. Ella es la fuerza 
del amor. 

“Muy tibio es el amor, si no lo despierta la esperanza, y la fuerza 
del amor es la esperanza. Así que ésta no debilita el amor, sino que, al 
contrario, lo robustece. La esperanza añadida no lo desvanece, sino 
que lo embellece; el amor es hermoso en sí mismo, pero se hace fuerte 
con la esperanza” (C.332, 16; O.C. VIII-2, 133).

La esperanza es como una semilla y, por lo mismo, está orientada 
hacia el porvenir. Nos libera del presente, de lo inmediato para poner-
nos en camino hacia el futuro. La esperanza, como la semilla arrojada 
en tierra, tiene necesidad, de ser acogida en el corazón, porque es ahí, 
en el corazón del hombre en donde echa raíces y se desarrolla hasta 
dar fruto. Pero la esperanza precisa ser cuidada ya que corre el peligro 
de ser ahogada por el desánimo. La esperanza es una llama que nece-
sita ser alimentada con el aceite de las obras.

Cuando la esperanza está ausente de la vida , surge la muerte, sur-
ge el vacío. Vivir sin esperanza es morir. Santo Tomás de Villanueva 
compara las personas sin esperanza con Lázaro muerto y sepultado 
e, igualmente, con el joven muerto que Jesús resucita y entrega a su 
madre. Cristo se acerca, lo toca y dio una voz: “Joven, yo te lo mando, 
levántate”. El Señor hace nacer en ellos la esperanza, la vida. La espe-
ranza es la raíz de la vida. 

“En la resurrección del difunto se dieron, por parte de Jesús, cuatro 
tiempos: Primero, se acercó. Segundo, lo tocó: Y se acercó y tocó el féretro. 
Tercero, hizo que los portadores se detuvieran: Y los que lo llevaban se para-
ron. Cuarto, dio una voz: Y dijo: Joven, yo te lo mando, levántate. Lo primero 
de todo es acercarse. Es cuando el Señor sugiere la conversión, imprime el 



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA710

dolor, cura los afectos corrompidos. Toca, cuando hace reflexionar, cuan-
do desazona. Se paran los portadores, es decir, la adulación, la esperanza 
de vida, la presunción de la misericordia de Dios, la mirada a los pecado-
res. Jesús clama: Joven, a ti te lo digo, levántate” (C. 210, 7; OC V, 237).

El fundamento de la esperanza: la fidelidad de Dios

El fundamento de la esperanza es, en primer lugar, la promesa de 
Dios de estar con nosotros, de sostenernos en el camino que nos con-
duce hacia él y, sobre todo, en el hecho de que Dios es amor y es fiel a 
sí mismo, fiel a sus promesas: ” Dios es fiel incluso si nosotros somos infieles, 
porque no puede negarse a sí mismo” (2 Tm 2, 13). La fidelidad es la forma 
que adopta el amor en el tiempo. Dios no cesa de acompañarnos y de 
levantarnos en medio de nuestras caídas.

La fidelidad de Dios crea en nosotros la confianza en él. Es cierto 
que confiar en alguien no es algo evidente. Y sin embargo la confianza 
se encuentra en la base y como fundamento de toda las relación social. 
Es cierto que con frecuencia se vive en la desconfianza. Se tiene miedo 
del otro. Se juzga que el otro invade nuestra vida, nuestra intimidad. Y, 
sin embargo, no se puede vivir sin confianza. Es necesario reencontrar 
el camino que nos lleve hacia ella. Pero la confianza no se decreta. 
Para que surja y se desarrolle tiene que apoyarse en pruebas tangibles. 
La confianza tiene siempre un fundamento. Y este fundamento es la 
fidelidad de Dios a sus promesas.

“La única razón, el peso, la única base de toda mi esperanza es ésta: 
que tú eres, Señor, la causa de todos mis trabajos y de todas mis accio-
nes, y que tú eres también su fin: por ti y mirándote a ti los he llevado a 
cabo, es decir, al final me está preparada una corona, no por las obras, 
sino por la confianza.” (C 2, 15; O.C. I, 51).

“Cuánta ha de ser la esperanza de los humanos en ese juez! ¿Quién 
no va a esperar la salvación, por gran pecador que uno sea y no la me-
rezca, si su dictamen final lo aprobará un poder benignísimo [. . ] ¿Qué 
menos que tener esperanza siendo él la propiciación por mis pecados? (1Jn 
2, 2). ¿Qué menos que confiar cuando veo resplandecer grabadas en el 
cuerpo de mi juez las insignias de mi salvación” (C. 1, 14; O,C, I, 23).



SANTO TOMÁS DE VILLANUEVA: LA ESPERANZA 711

Vivir de la esperanza es vivir de la Promesa, de la Palabra de Dios. 
Es precisamente la meditación de la Palabra de Dios quien sostiene y 
vivifica la esperanza. Y Dios sostiene y vivifica la esperanza igualmente 
a través de los hechos y acontecimientos de nuestra vida. Cuando los 
contemplamos encontramos en ellos indicios que animan y excitan la 
esperanza.

“Pero pon atención, alma cristiana, y reconoce lo siguiente: existen 
ciertos signos y conjeturas por los que de algún modo puedes colegir 
que estás en gracia y amistad de Dios. No con certeza, y esto mismo es 
también un rasgo de la misericordia divina, pues si lo supiéramos con 
seguridad, nos induciría a la soberbia y la desidia; o, en otro caso, a la 
desesperación, si sabemos de seguro que, después de tantos trabajos por 
nuestra parte, no alcanzaríamos la gracia de Dios. Por estos motivos, 
quiso el piadosísimo Dios que eso estuviese oculto, dejándonos entre 
tanto algunos indicios que sean capaces de excitar y a la vez mantener 
nuestra esperanza y nuestro temor ante Dios.” (C.83,4; O.C II,559).

Esta fidelidad de Dios a sus promesas crea la confianza en nuestro 
corazón y esta confianza es quien fundamenta la esperanza. De hecho, 
la esencia de la esperanza se encuentra en la confianza en Dios y no en 
nuestras obras. 

“La esencia de la esperanza es, por tanto, que realices obras, y que 
confíes en Dios, no en las obras” (C. 35, 5; O.C. 535).

“El real Profeta describe con pocas palabras, y pensando en sí mis-
mo, el modo cómo Dios guía a sus santos y elegidos por el camino de 
la salvación. Dice: El Señor me guía, nada me faltará (Sal 22, 1). Porque, 
con un guía como éste, ¿qué cosa me puede faltar? ¿Cómo podré equi-
vocarme, dirigido por la Verdad? Yo me he confiado enteramente a él 
para que me guíe, él dispone de mis actos y de mis afectos, él endereza 
mis pasos; él es el guía, él es el camino, él es mi carro, él mi conductor. 
Porque yo sé bien de quién me he fiado, y estoy cierto de que él es poderoso para 
conservar mi depósito hasta aquel día (2Tim 1, 12), y estoy seguro de que 
nada impedirá, nada se opondrá a que, llevándolo a él de guía y mode-
rador, consiga yo llegar adonde quiero y alcanzar lo que pretendo” (C. 
329, 1; O. C. VIII-2, 63).



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA712

Jesucristo fundamento de la esperanza

La fidelidad de Dios a sus promesas crea nuestra confianza en él. 
La confianza de Dios en nosotros crea nuestra confianza en él. 

La fidelidad de Dios se muestra ante todo en el misterio de la 
Encarnación. En este misterio Dios nos entrega a su propio Hijo, a Je-
sucristo; lo pone en nuestras manos para guiarnos y, sobre todo, para 
otorgarnos la salvación a través de su muerte en la cruz y de su resu-
rrección. Jesucristo es la revelación del amor que Dios nos ofrece. 

“Éste es el gran misterio de nuestra fe y su único fundamento: el 
que se adhiera a él con verdadero amor, se salvará; el que lo ignore, será 
ignorado (1Cor 14, 38). En él se fundamenta toda la salud y la vida de 
las almas. Ésta es aquella maravillosa prenda de amor y el inexplicable 
beneficio por el que Dios nos emparentó con la divinidad. Ésta es la 
gracia mayor y más alta que hizo al mundo, pues hasta tal punto exaltó 
y sublimó al hombre, que, siendo nuestro Dios, se hizo hermano nues-
tro, hueso de nuestros huesos y carne de nuestra carne (Gn 2, 23). ¡Cómo se 
afianza con esto nuestra esperanza, hermanos, nuestra seguridad en la 
vida!” (C. 232, 3;O.C. VI, 95).

El pensamiento de santo Tomás de Villanueva sobre la esperan-
za es esencialmente cristológico. Cristo es la expresión suprema de 
la fidelidad de Dios, el fundamento de la esperanza. Él es nuestra es-
peranza. En él Dios cumple, realiza lo que había prometido: nuestra 
salvación. Cristo deja su cielo, deja su gloria y viene a nosotros para 
mostrarnos el amor del Padre.

“Éste es el Cordero de Dios, éste es el Salvador y guardián del mun-
do, él es nuestra esperanza, él es nuestra gloria y nuestra cabeza, él 
nuestra honra y la corona de nuestra gente; él lava nuestras manchas y 
nos colma de todos los bienes” (C. 273, 8; O.C. VII, 215).

“Él fue levantado en la cruz como estandarte, para que todos cuantos 
fuimos envenenados por aquella serpiente antigua (Gn 3,1ss), levante-
mos a él la mirada, porque en él está la salud completa, en él la medici-
na contra todos los pecados, en él toda esperanza y toda vida. Así pues, 
si te notas contagiado con el veneno de la serpiente, lesionado con una 
herida grave, fija tu mirada en Cristo pendiente de la cruz, levanta a él 



SANTO TOMÁS DE VILLANUEVA: LA ESPERANZA 713

los ojos de tu mente, no te separes de él, unge tus heridas con sangre de 
su cruz, mantén viva la memoria de Cristo crucificado, invócalo, y te 
curarás” (C. 241, O.C. VI, 287).

El fundamento de la esperanza es, por consiguiente, la confianza 
en Cristo. Toda nuestra esperanza ha de estar fundamentada en él. “En 
él está la salvación mía, en él la vida, en él la esperanza y la confianza 
plenas” (C.319, 15; OC VIII-1, 467). La vida de Cristo es nuestra es-
peranza. 

“Su ancla es la esperanza, que, sujeta en los agujeros de la roca (Cant 
2, 14), es decir, en las llagas de Cristo, mantiene inmóvil la lancha que 
se debate entre las olas de los vicios, para que no la arrastre la corriente 
del agua, ni la trague el abismo de la desesperación (Sal 68, 16). La 
carta de navegación, como la llaman o la descripción de la ruta, es la 
sagrada Escritura, que avisa de los escollos y peligros de este mar. Los 
timoneles, que llamamos vulgarmente “pilotos”, son los santos docto-
res, cuya pericia gobierna la nave de la Iglesia. No busques, te lo ruego, 
otros capitanes: éstos, instruidos por el espíritu de Dios, conocen a la 
perfección el oficio y el mapa de navegación. El timón o la brújula en 
que se basa todo el arte de navegar es la vida de Cristo; no la pierdas 
nunca de vista si quieres llegar al puerto de la salvación” (C. 319, 11; 
O.C. VIII-1, 461).

Pero el misterio de Cristo que con mayor claridad muestra el amor 
de Dios hacia el hombre y, por lo mismo, crea y fundamenta nuestra 
esperanza es la resurrección. Con su resurrección resucita nuestra es-
peranza, como resucitó la esperanza en María Magdalena. Por esto 
santo Tomás de Villanueva no cesa de decir:

“No desconfíes, hombre. Tenemos garantías de ello: resucitó consi-
go a otros, que son testigos de su propia resurrección y de la de Cristo. 
Él tomó tanto de los muertos como de los vivos, para darte la esperanza 
de tu resurrección” (C.168, 6; O.C. IV, 169).

“En él tengo depositada mi gran esperanza: pues en él estoy vivien-
do en cierto modo, y en él en cierta manera he ya resucitado, como ase-
gura el Apóstol: Dios nos resucitó con él y con él nos hizo sentar en los cielos, 
por Cristo Jesús (Ef 2, 6)” (C 161, 3; O.C. IV, 37).



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA714

Y por medio de su ascensión Cristo levanta, eleva nuestra espe-
ranza. Si Cristo asciende al cielo es para mostrarnos que no debemos 
fundamentar la esperanza aquí, en las cosas de la tierra. El fundamento 
de la esperanza está en Cristo. 

“Y esto no lo hizo así sin intención, pues él, que había querido 
mantener el secreto de su concepción, de su nacimiento, de su trans-
figuración, de su resurrección, sin testigo presencial ninguno, decidió 
subir a la vista de muchos, para así, a la vez que evidenciaba el hecho 
de su ascensión, crear en nosotros la seguridad de que algún día será 
también la nuestra, y levantar nuestra esperanza, pues a los hombres 
les resultaba igual de difícil creer en la ascensión que en la resurrec-
ción. Por eso, había que afianzar esta fe de tal modo, que no quedara 
en los hombres el más mínimo resquicio para la duda a ese respecto” 
(C. 250, 2; OC VI, 451).

Como prenda y garantía de la esperanza que Cristo infunde en 
nuestro corazón nos entrega su propio cuerpo en la Eucaristía. En este 
sacramento Santo Tomás de Villanueva fundamenta igualmente su es-
peranza. 

“Porque este sacramento es prenda de la herencia eterna, la úni-
ca áncora de nuestra esperanza, el único asilo para nuestro consuelo: 
gracias a él, confiamos entrar en el celestial santuario para ver a Dios, 
apoyados en esta esperanza, quiero decir; aunque pecadores, aunque 
débiles y enfermos, siguiendo sin embargo el consejo y el aliento que 
nos da Dios, más aún, su mandato” (C. 258, 10; O.C. VI, 601).

“Acerquémonos, pues, así, comamos así de aquel pan y bebamos 
de aquel cáliz, manteniendo firme la profesión de nuestra esperanza (Heb 
10, 23), es decir, manteniendo firme e inconmovible la esperanza de 
alcanzar la bienaventuranza por un don tan grande, porque el que dio 
su propia carne, no negará la herencia que él prometió. Nos dejó una se-
gura garantía, y fiel es el que hizo la promesa. Por una y otra parte, nuestra 
esperanza está bien fundada y corroborada, tanto por la fianza, como 
por la fidelidad. Así que no tenemos por qué temer ser engañados” (C. 
258, 11; OC VI, 603).

“Confíe quien quisiere en las obras de su justicia o en las obras y 
santificaciones de la Iglesia; que yo, sobre todo, en este único sacra-



SANTO TOMÁS DE VILLANUEVA: LA ESPERANZA 715

mento pongo toda mi esperanza, y confío que no me será imputado a 
insipiencia mi ignorancia (Sal 21, 3) (Proemio unos sermones del Santísimo 
Sacramento, O.C. X, 207).

La esperanza, una gracia, un don gratuito de Dios

La esperanza es, ante todo un don, una gracia de Dios. A nosotros 
nos corresponde el estar preparados para recibirla. La imagen del sem-
brador que deposita la semilla en la tierra con la esperanza de recobrar 
más tarde el fruto, expresa con plena claridad lo que ha de ser la espe-
ranza para el hombre. 

“En realidad no se debe a tus obras, sino a la misericordia de Dios; 
en ella se basa tu esperanza de perdón; es congruente, en efecto, con la 
misericordia divina la concesión de aquel bien infinito, y es cosa digna 
y razonable que aquel Bien sumo colme de sí mismo al hombre, al que 
hizo, por naturaleza, capaz de sí, para que no sea un fracaso su obra 
maestra” (C. 43, 7; OC II. 51).

La esperanza llena de alegría el corazón

La esperanza posee unos efectos de gran importancia en la vida 
cristiana. No solo modera el dolor, sino que llena de alegría el corazón 
y lo llena de alegría porque ofrece ya, en esta vida, una cierta presencia 
de la vida eterna. Santo Tomás de Villanueva desarrolla este tema con 
amplitud. Formamos parte del Cuerpo de Cristo, somos sus miembros 
y participamos de su misma vida.

“Ahora por de pronto el reino de Dios está dentro de vosotros (Lc 17,21). 
Está oculto, pero entonces se revelará; ahora es grande lo que hay den-
tro de vosotros, pero está oculto: Amadísimos, nosotros somos ya ahora hijos 
de Dios, mas lo que seremos algún día no aparece aún (1Jn 3,2). ¡Qué grande y 
qué gloriosa es esa filiación, la que se oculta en estas palabras! […] pero 
se descubrirá su filiación: ahora tienen la garantía del Espíritu y una 
esperanza viva, están esperando el cuándo del que resucitó a Cristo Jesús de 



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA716

entre los muertos, que vivificará también nuestros cuerpos mortales (Rom 8,11)” 
(C. 5,4; O.C. I,89).

“¿Acaso no es motivo plenamente justificado de alegría tener una 
esperanza cierta de gloria? ¿Quién no se alegrará esperando la gloria de 
los hijos de Dios? (Rom 5, 2). ¿O cómo puede estar triste uno que, tras un 
breve tiempo, espera reinar con Dios, ser agregado a la compañía de los 
ángeles y disfrutar de la felicidad eterna? Que se hunda el mundo, que se 
desintegre el universo, que se resquebraje la tierra: “Aunque el universo 
se desplome hecho pedazos, le golpearán impávido los cascotes” (Ho-
racio). Pues ningún acontecimiento podrá contristar al justo (Prov 12, 21), ya 
que todo lo temporal es para él accesorio. Su tesoro lo tiene escondido 
en lugar seguro, donde ni el ladrón lo puede robar, ni puede roerlo la 
polilla (Mt 6, 19)” (C. 314, 7; O.C. VIII-1, 373).

Fe, esperanza y caridad

La esperanza ciertamente nos sostiene en el camino que conduce 
a la “patria”, a la visión de Dios. Y es la fe la luz que guía la esperanza. 
Es ella quien muestra, en cierto modo, la “patria”.

La fe, según el Apóstol, es el compendio básico de las realidades que se 
esperan y una prueba de las cosas que no se ven (Heb 11,1). Mejor no se la 
podía definir, pues la fe nos muestra las cosas que debemos esperar, y 
da vigor y firmeza a nuestra esperanza. Haz desaparecer la fe y toda 
esperanza se viene inmediatamente abajo, porque nadie espera aquello 
en que no cree. Además, gracias al magisterio de la fe, hemos aprendido 
todo lo que esperamos. En efecto, ¿cómo hemos llegado a saber de la 
vida eterna, la resurrección, la bienaventuranza y los premios futuros, 
sino gracias a la fe?” (C. 219,1; O.C.VIII-1,441).

Por otra parte, es el amor quien sostiene la esperanza. Santo To-
más de Villanueva ve siempre la esperanza unida al amor. Amor y 
esperanza están íntimamente ligados: no hay amor sin esperanza, ni 
esperanza sin amor. La falta de esperanza es falta de amor.

“La esperanza sin el amor es mercenaria, como dice Bernardo; y 
el amor sin esperanza es tibio. Por eso la esperanza es el acicate y el 



SANTO TOMÁS DE VILLANUEVA: LA ESPERANZA 717

incentivo del amor, pues el amor, cuando se le considera improducti-
vo, pierde intensidad. Y el amor es el soporte sólido de la esperanza: 
la esperanza se hace certeza cuando existe ya en el corazón la prenda 
del amor. En efecto, ¿qué es el amor en el alma sino una garantía de la 
herencia eterna que esperamos? Y si amas y esperas, es seguro que te 
sentirás feliz, pues, según Aristóteles, cada uno disfruta en lo que ama” 
(C.64, 18; O.C.II, 341).

Por otra parte, el verdadero amor nunca debe dejar de buscar. La 
esperanza es un amor hambriento como dice San Agustín (S.255,5). En 
la vida cristiana no se pueden separar fe, esperanza y caridad. El amor 
no puede existir sin la esperanza, ni la esperanza sin el amor y uno y 
otro sin la fe.

Misericordia y esperanza

Santo Tomás de Villanueva a lo largo de su vida pastoral se en-
contró con no pocas personas alejadas de Dios a causa de una vida 
desordenada. No retornan a Dios ya que desconfían de su perdón. 
Creen que Dios no puede acogerles. Viven en un ambiente de profun-
da desconfianza con respecto a Dios y, por lo mismo, sin esperanza 
alguna de salvación. Son plenamente conscientes de su pecado, pero 
juzgan que Dios no puede perdonarlos. Y santo Tomás, una y otra vez, 
y con verdadera insistencia en sus sermones desarrolla con amplitud y 
profundidad el tema de la misericordia de Dios. Muestra que la miseri-
cordia es el verdadero rostro de Dios. Dios es inconcebible al margen 
de la misericordia. Y la misericordia, en aquel que la acoge, hace bro-
tar la esperanza y con la esperanza el retorno hacia Dios. La esperanza 
nos pone de pie y en camino hacia Dios. La misericordia es la llamada 
que Dios nos hace, la esperanza nuestra respuesta. Misericordia y espe-
ranza son inseparables. Todos sus sermones tienen precisamente como 
fundamento la misericordia de Dios y nuestra esperanza en él.

“¡Cuánta ha de ser la esperanza de los humanos en ese juez! ¿Quién 
no va a esperar la salvación, por gran pecador que uno sea y no la 
merezca, si su dictamen final lo aprobará un poder benignísimo? Por 
eso el Apóstol se pregunta: ¿Quién podrá acusar a los elegidos de Dios? 



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA718

Dios es el que justifica, ¿quién habrá que condene? ¿Cristo Jesús, que murió y 
resucitó, que está a la derecha de Dios y que está incluso intercediendo por noso-
tros? (Rom 8,33-34). ¿Cómo va a condenar un intercesor, uno que, para 
no condenarnos, sufrió él mismo la condena de muerte? ¿Cuándo un 
salvador se ha visto que condene a los que rescató de la muerte? ¿De 
cuándo acá que mi abogado defensor vaya a condenar a su cliente? En 
conclusión, he de reconocer, y no tengo reparo en decirlo, que en este 
juicio todo me causa espanto, todo me produce zozobra, y no puedo 
evitar un gran temor siempre que recuerdo tan solemne cita. Sólo un 
consuelo me queda, oh Señor mío: que únicamente tú serás el juez de 
mis delitos, tú —repito— mi redentor, mi abogado, mi padre, toda mi 
esperanza, todo mi bien y mi solaz. [..] ¿Qué menos que confiar cuando 
veo resplandecer grabadas en el cuerpo de mi juez las insignias de mi 
salvación? Seguro que, aunque yo callara, hablarían por mí aquellas lla-
gas. No responderé otra cosa, a los que hacen reproches a mis palabras, 
más que esto: Que siempre he mantenido mi esperanza en tu justificación (Sal 
118,142)” (Con 1,14; OC I,23).

Jaime García Álvarez, OSA


