CruD-Ra 238-3 (2025) 611-650

La esperanza y la fe,
companeras inseparables en San Agustin

RESUMEN:

La esperanza arrastra al hombre hacia el futuro, le abre horizontes nuevos e
insospechados y le permite evitar el escollo de un presente tal vez angustioso
y devastador. La esperanza impulsa al ser humano hacia adelante, pero para
que vaya bien encauzada precisa insoslayablemente de la compania de la fe.
El presente articulo trata de probar cémo la esperanza y la fe van de la mano
en el mensaje teolégico de San Agustin. La esperanza —tal y como la interpreta
el Obispo de Hipona- invita una y otra vez a la paciencia, hasta que llegue un
mafana mas pleno; por su parte, la fe disefia los vectores que han de dirigir
con seguridad la existencia humana, de modo que ésta no desemboque ni en el
vacio ni en la impaciente claudicacién. Ambas, esperanza y fe, son compaiieras
inseparables en el pensamiento del tagastino.

PALABRAS CLAVE: Virtud, gracia, confianza, peregrino, vida, historia y vision.

ABSTRACT:

Hope draws man toward the future, opens new and unsuspected horizons, and
allows him to avoid the pitfalls of a perhaps distressing and devastating present.
Hope propels human beings forward, but to keep it on the right path, it inevi-
tably requires the accompaniment of faith. This article attempts to demonstrate
how hope and faith go hand in hand in the theological message of Saint Augus-
tine. Hope—as interpreted by the Bishop of Hippo—repeatedly invites us to be
patient, until a more fulfilling tomorrow arrives; for its part, faith designs the
vectors that must securely guide human existence, so that it does not end in
emptiness or impatient surrender. Both, hope and faith, are inseparable com-
panions in the Tagastino’s thinking.

KEY WORDS: Virtue, grace, trust, pilgrim, life, history and vision.



612 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

1. LA ESPERANZA, ESA LAMPARA PARA EL PEREGRINO !

En las obras de San Agustin la esperanza y la fe aparecen como
virtudes conectadas y —a veces— da la sensacion de que son intercam-
biables. Si bien esto es cierto, también es verdad que cada una de es-
tas dos virtudes teologales posee un perfil propio. Vamos a comenzar
hablando de la esperanza. Tentados por un afan utilitarista podriamos
preguntarnos... (para qué sirve la esperanza? {tiene algunos efectos
positivos de los que nos podriamos beneficiar? Evidentemente la es-
peranza cristiana esta plagada de efectos positivos que no podemos
olvidar. En una época como la nuestra, en la que la tecnologia es casi
“pantocrdtica”, vamos a ver lo que nos dice la IA si le preguntamos
acerca de los beneficios de la esperanza cristiana.

La esperanza cristiana —asegura sin titubeos el chatgpt- tiene varios
efectos positivos que pueden impactar profundamente en la vida de las
personas. Aqui te menciono algunos de ellos:

1. Fortaleza en la adversidad: La esperanza cristiana brinda consuelo
y fortaleza en momentos dificiles. Saber que hay un propésito di-
vino puede ayudar a las personas a enfrentar los desafios con una
actitud mas resiliente.

2. Sentido de comunidad: La fe cristiana fomenta la creacién de co-
munidades unidas por la esperanza compartida. Esto puede pro-
porcionar un fuerte apoyo emocional y social, ayudando a las per-
sonas a sentirse acompanadas en su camino.

1 Tenemos la oportunidad de profundizar ain mas en el tema de la espe-
ranza, seguin la cosmovision de San Agustin, acudiendo a: IMANOL LARRINAGA
BENGOECHEA, La esperanza en San Agustin, Ed. Federacion Agustiniana Espaiiola,
Madrid 2003; JosE MARIA RODRIGUEZ, La esperanza cristiana en San Agustin: Reli-
gion y Cultura 31/147-149 (1985) 653-676; GRAZIANO MARIA MALGERI, Fundamento
antropoldgico de la esperanza en San Agustin: Augustinus 63/248-249 (2018) 155-190;
MIGUEL ANGEL KELLER PEREZ-HERRERO, La esperanza en la experiencia 9y la doctrina
de San Agustin: FRANCISCO JOSE ANDRADES LEDO (COORD.), MIGUEL ANXO PENA
GONZALEZ (COORD.), ANGEL GALINDO GARCIA (COORD.); Josi ROMAN FLECHA
ANDRES (HOM.), Razones para vivir y razones para esperar: homenaje al Prof. Dr. D.
José-Romdn Flecha Andrés, Ed. Universidad Pontificia de Salamanca, Salamanca
2012, 127-140; PABLO ANTONIO MORILLO REY, El tiempo en San Agustin: élamento
0 esperanza?: Isidorianum 22/43 (2013) 41-72.


https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=2461125
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=19705
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=19705
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=173380
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=270334
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=270334
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=583284

LA ESPERANZA Y LA FE, COMPANERAS INSEPARABLES EN SAN... 613

3. Motivacion para el cambio: La esperanza en un futuro mejor pue-
de inspirar a las personas a trabajar por el cambio, tanto en su vida
personal como en la sociedad. Esta motivacion puede llevar a ac-
ciones positivas y a un compromiso con el bienestar de los demas.

4. Pazinterior: La esperanza cristiana puede ofrecer una profunda paz
interior, ya que se basa en la confianza en Dios y en su plan. Esto
ayuda a manejar el estrés y la ansiedad de manera mas efectiva.

5. Perspectiva de vida: La esperanza cristiana invita a las personas
a ver mas alla de las circunstancias actuales y a enfocarse en un
futuro lleno de posibilidades. Esta perspectiva puede enriquecer la
vida y fomentar una actitud de gratitud.

6. Fomento de valores positivos: La esperanza en la ensenanza cristiana
promueve valores como el amor, la compasién y el perdon, lo que
puede llevar a relaciones mas saludables y a una vida mas plena.

En resumen, la esperanza cristiana puede ser una fuente poderosa
de inspiracién y apoyo, ayudando a las personas a navegar por la vida
con una actitud mas optimista y resiliente.

Agustin de Hipona fue un hombre que vivi6 la esperanza en pri-
mera persona. En medio de una época de cambios (recordemos la sa-
cudida que supuso la caida de Roma a partir del afio 410), el Obispo de
Hipona siempre invitaba a mirar mas alla de los elementos humanos
y a poner la esperanza sélo en Dios. Incluso, ante las acusaciones que
los paganos hacian a los cristianos (los acusaban del saqueo de Roma,
porque habian desestimado la idolatria), Agustin les respondi6 con el
canto a la esperanza escondido en La ciudad de Dios. En sus paginas
el tagastino invita a no dejarse sorprender por la desesperacion y el
temor, al tiempo que exhorta a elevar el propio corazén con esperanza
hacia Dios. La de Agustin, evidentemente, no ha sido una esperanza
s6lo mental o intelectual; la suya ha sido una esperanza factica y exis-
tencial, pues ha conocido de primera mano la desgracia y las calami-
dades que afectaron al norte de Africa. Desde aqui ha elevado el vuelo
hacia lo alto 2 y nos invita a nosotros a hacer lo mismo: isursum corda...
hacia Dios! La esperanza nos levanta a Dios (cf. sol. 1,1,3).

2 De ello nos habla Enrique Alejandro Eguiarte Bendimez en https://agus-
tinosrecoletos.org / Consulta: 25.03.2025.


https://agustinosrecoletos.org
https://agustinosrecoletos.org

614 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

A pesar de la muerte de la civilizacién y el mundo que él habia co-
nocido, Agustin sabia internamente que algo nuevo estaba naciendo.
A pesar de que la vida del hombre en la tierra esta siempre amenazada
(desgracias, calamidades...), nada debiera robarnos la esperanza. La
esperanza del cristiano tiene un nombre, Jesucristo, y su promesa nos
posiciona en el camino hacia la vida eterna. Ninguna circunstancia
debiera robarnos la esperanza, pues el creyente siempre ha de estar
alegre en el Sefior (Rom 12,12). Agustin sabia que el cristianismo es
la religion de la resurreccion, advirtiendo que en muchos momentos
—tras el fracaso y la muerte aparente— resurge una y otra vez como el
Ave Fénix de la mitologia clasica 3.

Esta es la razén por la cual invita a los conciudadanos de la ciudad
de Dios a seguir avanzando dia a dia, al tiempo que cantan y caminan
(cf. ser. 256,3), reconociendo de modo realista que su existencia va ma-
durando entre las persecuciones del mundo y los consuelos de Dios
(cf. civ.Dei, 18,51,2). No estamos dejados de la mano de Dios, ya que
la historia tiene un horizonte de sentido. Se trata nada menos que del
reino de los cielos, con la existencia futura de una Ecclesia sine macula et
sine ruga. Entonces, en la civitas Dei del escenario escatol6gico, se hara
realidad aquello que aparece registrado al final de La ciudad de Dios,
pues alli descansaremos y contemplaremos, contemplaremos y amare-
mos, amaremos y alabaremos (cf. ¢iv.Dei 22,30,5) 4.

La esperanza agustiniana mira siempre hacia adelante, se extiende
hacia adelante, y no es presa del pasado. En su obra Concordancia de los
evangelistas 2,22 el Hiponate reconoce que lo contrario de la esperanza
es mirar atras: “cuando se habla de la esperanza se habla de cosas futuras, no
de cosas pasadas”. Hemos de caminar como peregrinos esperanzados,
haciendo caso a lo que escribe el Apéstol de los Gentiles en Fil 3,13:
“dejando lo que queda atrds, me extiendo hacia lo que estd por delante”. En
ultimo término, lo que hace la Iglesia es invitar a sus hijos a correr,
a extenderse (Agustin emplea el sustantivo extensio en sus Confesiones)
hacia las cosas del cielo 5. Somos peregrinos in Deum (cf. reg. 1,2). Sabe-

3 Cf. https://agustinosrecoletos.org / Consulta: 25.03.2025.
4 Cf. https://agustinosrecoletos.org / Consulta: 25.03.2025.

5 Ya en la tierra los cristianos poseemos las primicias del Espiritu, que nos
hacen capaces de saborear y gustar -aunque todavia en una pequena medida-


https://agustinosrecoletos.org
https://agustinosrecoletos.org

LA ESPERANZA Y LA FE, COMPANERAS INSEPARABLES EN SAN... 615

mos hacia donde vamos, y también conocemos que Cristo nos acom-
pana en el camino de la vida, para que avancemos con los afectos del
corazon (cf. ser. 306B,1). En medio del movimiento y de la dinamica
del caminante esperanzado, estamos llamados a gozar con los canticos
graduales anabathmi (escalones ascensionales que s6lo van hacia arriba
y que s6lo suben). Entonces, como el fuego, tendemos a lo alto, nos
enardecemos y caminamos hacia arriba, hacia la paz jerosolimitana (cf.
conf- 13,10), hacia los bienes espirituales y superiores 6.

Es evidente, en el pensamiento de Agustin, que la redenciéon de
Cristo es la esperanza de los pecadores. Cristo es aquel que se ha deja-
do matar por ellos y al mismo tiempo en favor de ellos, para que nadie
desespere de la remision de sus pecados, cuando aquellos mismos que
quitaron la vida a Cristo merecieron el perdon (cf. Jo.ev.tr. 31,9).

Lo que nosotros debemos temer —en opinién del santo— son dos
cosas: por un lado tenemos que temer que nos mate la esperanza, y
esperando mucho en la misericordia de Dios caigamos en las manos
de la justicia divina; por otro lado, hemos de temer también no nos
vaya a matar la desesperacion, y creyendo que es imposible que se
nos perdonen los pecados que hemos cometido nos neguemos a hacer
penitencia (cf. Jo.ev.tr. 33,8).

Tengamos la esperanza firme de ver un dia a Dios, ya que le ve-
remos como El es. En tanto le veremos en cuanto seremos semejantes
a El, puesto que ahora en tanto no le vemos en cuanto somos deseme-
jantes. Nos permitira verlo aquello que nos asemeja a El Es cierto que
la semejanza debe ponerse no tanto en las cosas corpdreas, sino en el
hombre interior, que se renueva en el conocimiento de Dios segun la

aquello que podremos comer y beber con plena satisfaccion en el cielo. Eso si,
s6lo podremos gozar de la plenitud de la paz celestial al final, después de que el
cuerpo corruptible y mortal sea resucitado, convertido en incorruptible e inmor-
tal. Mientras estamos todavia en este mundo, el Espiritu Santo es derramado en
los creyentes para que vivamos en paz interior, o sea, en la concordia del alma
con la carne. Gracias a El alcanzamos la victoria contra el enemigo mediante las
obras de misericordia. En tltimo término, el Espiritu Santo es el don de Dios
donde descansamos y gozamos del mismisimo Dios (cf. NELLO CIPRIANI, El Espiritu
Santo, amor que une. Pneumatologia y espiritualidad en san Agustin, Ed. Agustiniana,
Guadarrama [Madrid] 2023, pp. 148-162).

6 Cf. https://agustinosrecoletos.org / Consulta: 25.03.2025.


https://agustinosrecoletos.org

616 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

imagen de aquel que le cre6 (Col 3,10). En tanto mas nos hacemos se-
mejantes a Dios en cuanto progresamos mas y mas en su conocimiento
y Su amor, porque aunque nuestro cuerpo exterior se corrompa, nues-
tro hombre interior se renueva de dia en dia (2Cor 4,16). Aunque en la
vida presente vaya uno espiritualmente muy adelantado, esta siempre
lejos, muy lejos, de aquella perfeccion de semejanza que es idonea para
ver al Senor coram Deo (cf. ep. a Italica, 92,3).

Si ahora creemos, mas tarde veremos. Es cierto que nuestra tribu-
lacion tiene lugar en el mundo actual, mientras que nuestra esperanza
se encamina hacia el siglo futuro. Si la esperanza del siglo futuro no
nos consolase en la tribulacién del presente, pereceriamos. Aun no po-
seemos nuestro gozo en la realidad, pero si ya en esperanza, y nuestra
esperanza es tan firme como si ya fuese realidad, pues no titubeamos
dada la Verdad que promete. Es cierto que la Verdad no nos puede
enganar ni enganarse. Agustin anota que nos conviene unirnos a ella;
ella nos liberta si permanecemos en su palabra. Ahora creemos, mas
tarde veremos. Cuando creemos, se da la esperanza en este siglo; cuan-
do veamos, se dara la realidad en el futuro, pues veremos cara a cara.
Aqui esta la ecuacion espiritual o el silogismo agustiniano: creer para
ver. Cuando tengamos purificados los corazones, entonces veremos
cara a cara, por aquello de Bienaventurados los limpios de corazon, porque
ellos verdn a Dios (cf. enar.Psal. 123,2).

Nosotros no tenemos que aferrarnos a las cosas de este mundo,
pues nuestra esperanza no se cifra en las cosas del tiempo presente. He-
mos de poner los ojos en lo que Dios nos ha prometido; estamos ante
un regalo que un dia se nos dara, pero del cual todavia no podemos
—ni siquiera— hacernos idea (cf. ser. 127,1). Aun nos toca esperar, es
verdad. Nosotros hemos resucitado con Cristo y existimos con Cristo,
nuestra Cabeza, de momento mediante la fe y la esperanza. El Senor
nos mostré en su carne, esto es, en nuestra cabeza, en la que resucité y
ascendio al Padre, qué es lo que debemos esperar. La razén es que asi
esta escrito: Fue entregado fue por nuestros delitos y resucitado para nuestra
Justificacion (cf. ser. 144,6).

Nadie debiera desesperar, pues Dios esta acostumbrado a cambiar
la direccion de la vida de las personas. El Sefior —siendo un médico
poderoso— es experto en activar procesos de cambio de agujas en la



LA ESPERANZA Y LA FE, COMPANERAS INSEPARABLES EN SAN... 617

direccion existencial (ahi estan los casos, por ejemplo, de Pablo y de
Pedro). Los dos cambiaron radicalmente el rumbo de sus vidas. Nadie
debiera envanecerse de su dignidad mundana. Nadie debiera tampoco
alejarse de la misericordia de Dios, considerando su propia maldad. Ni
lo uno ni lo otro (cf. ser. 381).

Estamos esperando lo que Cristo ya nos ha anticipado. Deberia-
mos poder decirle un dia al Senor aquello de “Cumplimos lo que nos
mandaste, danos lo que nos prometiste”. El ha sufrido nuestros males, iy
no nos dara sus bienes? Es veraz el Senor que hace las promesas. El
Senor ha tomado por nosotros en la tierra la humillacion de la pasion,
las injurias, las burlas y cuanto habia de vil. {No va a darnos el reino,
la felicidad, la inmortalidad y la eternidad? (cf. ser. 395,2).

La soteriologia agustiniana, de clara inspiracién paulina, se basa
en la esperanza y no en la realidad que todavia no ha llegado. No te-
nemos realmente lo que se nos ha prometido, pero lo esperamos como
algo venidero (cf. ep. ad Partos 4,2).

Los justos tendrian que alegrarse en el Sefor, por aquello de que
permaneciendo el Sefior continda el gozo de los justos (cf. enar.Psal.
32,2/s.1,1 {v.1}).

Cuando el hijo de Santa Ménica, convertido ya en ministro con-
sagrado predica al pueblo, le asegura que la esperanza es la lampara
del hombre (ser. 37,11,25). Es la virtud del peregrino que camina por
este mundo (ser. 395,1). Aqui nos toca a todos tolerar lo presente y es-
perar lo futuro (ser. 211A). Nuestra esperanza es nuestra ancla (ser. 359
A,1), que nos da seguridad. Se simboliza en el huevo (ser. 105,7) y tam-
bién en la altura de la cruz (ser. 165,4). Se une a nuestra paciencia (ser.
157,6), a nuestra oracion (ser. 179 A,2) y a la celebracion de nuestras
eucaristias (ser. 334,2). Nadie debiera perder la esperanza (ser. 157,2;
170,9; 176,5), pues siempre hemos de caminar en ella (ser. 4,9; 32,23).
Es una virtud propia de quien cree (ser. 313F,3). Vivir sin ella es una
maldicion (ser. 313F,1). Lo opuesto a la esperanza, en nuestra vida, es
mirar atras (ser. 105,7). Esta virtud teologal nos amamanta (ser. 21,1) y
aviva nuestro amor (ser. 21,1). Quien es ahora nuestra esperanza, sera
después nuestra posesion (ser. 313F,3).



618 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

Es cierto que el pecador esta llamado a tener esperanza. ¢En quién?
En Cristo. Nadie ha de desesperar de la remision de sus pecados, cuan-
do aquellos mismos que quitaron la vida a Cristo merecieron el perdén
(cf. Jo.eu.tr. 31,9). El pecador no ha de desesperar de si, sino que mas
bien debe abrirse y convertirse a Dios (cf. enar.Psal. 70,1,1).

La esperanza presente todavia no ha logrado su objeto. Lo alcanza-
ra en la ultima resurreccion de los muertos. Cuando nuestra esperanza
llegue a su meta, habra llegado a la suya también nuestra justificacion.
El Sefior mostr6 en la carne con que resucit6 y subi6 al Padre lo que
nosotros hemos de esperar; vemos en la Cabeza lo que después ha de
suceder en los miembros (cf. ser. 144,6). Mirar a Cristo es, entonces,
fortalecer nuestra esperanza. Esperamos lo que Cristo ya nos ha antici-
pado. Caminemos confiadamente hacia esa esperanza, porque es veraz
quien la ha prometido (cf. ser. 395,2).

La esperanza, ademas, nos asegura la posibilidad de la sanacion.
Existe la esperanza de tener a un médico muy especial. No sélo se trata
de curar los cuerpos, aunque esto ya es mucho. Se nos propone una
sanacion completa e integral. Nuestra esperanza es Dios, es el Senor
(sal. 38,8). El es nuestra esperanza, y es el que nos ha hecho también
a nosotros (cf. enar.Psal. 38,13,8). Los enfermos estan llamados a la es-
peranza porque ha venido el Médico. Es cierto que la enfermedad era
grave, las heridas insanables, y la dolencia desesperada. Aunque el mal
es ciertamente severo, no olvidemos que el Médico es omnipotente (al
tiempo que humilde). Hay testigos que prueban su poder sanador.

Deberiamos cuestionarnos... {podemos permitirnos perder la es-
peranza, habiendo venido un médico de tal categoria? Grandes eran
las dolencias, incurables las heridas y sin esperanza de curacién la en-
fermedad. Te fijas en la magnitud de tu mal ¢y no en la omnipotencia
del médico? Tu has perdido la esperanza, pero €l es todopoderoso.
Testigos de su poder son los primeros a los que curd; ellos le dieron
celebridad. Y todo ello no obstante que fueron curados, mas en la espe-
ranza que en la realidad. Pues asi se expresa el Apostol: Pues hemos sido
salvados en esperanza. La adquisicion de la fe significa el comienzo de
nuestra sanacion, pero nuestra salud alcanzara su plenitud cuando esto
corruptible se revista de incorruptibilidad y esto mortal se revista de
inmortalidad. Esto es objeto de esperanza, y ain no es realidad. El que



LA ESPERANZA Y LA FE, COMPANERAS INSEPARABLES EN SAN... 619

se goza en lo que espera, conseguira también la realidad; en cambio,
quien carece de esperanza no podra alcanzarla. (cf. ¢p.o. 8,13).

En la teologia agustiniana, muchas son las variedades y modula-
ciones de la enfermedad del pecado. Mucho se ha escrito sobre esto.
Hemos de alegrarnos de estar redimidos y curados; es posible que
aun no lo estemos completamente, pero hemos de estar seguros en la
esperanza. Si no gemimos en la esperanza, no llegaremos a la realidad
(cf. enar.Psal. 37,5,4).

Agustin nos advierte —estemos muy atentos a esto— que no hemos
de esperar cualquier cosa, pues la esperanza nos vincula a unos bienes
concretos. En verdad, el hiponense nos ensena donde tenemos que
poner la esperanza, es decir, en qué tipo de bienes. Nosotros no he-
mos venido al cristianismo para el disfrute de los bienes de aca, sino
para otro no sabido bien, que Dios nos ha prometido ya, pero del que
los hombres no podemos hacernos idea todavia. Nuestra esperanza
no ha de quedarse a ras de tierra; no ha de cifrarse en este tiempo, ni
en este mundo, ni en la felicidad con que se ciegan los hombres que
se olvidan de Dios (cf. ser. 127,1). Los que ponen sus ojos en las cosas
de este mundo podriamos decir que son los malos. Ellos tienen una
esperanza presente, mientras que la de los cristianos ha de ser futura.
La de los malos es pasajera, y la de los cristianos permanente. La de
los malos es falsa, y la que debe ser nuestra es verdadera (cf. enar.Psal.
52,8,6-7). Es buena la salud del cuerpo, aunque la esperanza cristiana
nos lanza mas alla. El bien mayor es el bien de la salvacion, y nues-
tra salvacion se basa en la esperanza. Aun no tenemos lo que se nos
prometio, sino que lo esperamos como venidero (cf. ep.fo. 4,2). Si en
esta vida somos justos, entonces hemos de alegrarnos. ¢Por qué razén?
Permaneciendo en el Sefior, después continuara el gozo para los justos
(cf. enar.Psal. 32,2,1,1,1). Agustin nos exhorta a fijarnos en la luz del
Senor 7, teniendo en cuenta sus sufrimientos, reteniendo la justicia, y

7 La luz del Sefior, la luz de la Verdad, produce la iluminacién en la mente.
Dicha iluminacion es necesaria para vivir una vida virtuosa y para tener a Dios
derramado en un corazén que se ensancha con su venida. No obstante, si el ser
humano se vuelca no hacia Dios sino hacia lo que ha sido hecho por Dios, enton-
ces se vincula a las tinieblas y a la informidad; va hacia las realidades infimas,
experimentando una peligrosa y progresiva degradacion (cf. TAMARA SAETEROS,
Amor y conversion en san Agustin, Ed. Ciudad Nueva, Madrid 20197, p. 37).



620 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

convencidos —en la esperanza— de que no perecera ni un cabello de
nuestra cabeza (cf. enar.Psal. 64,13).

La esperanza de los buenos difiere con respecto a la de los malos.
La esperanza de los que tratan de vivir de acuerdo a la voluntad de
Dios es Dios; por otro lado, la esperanza de los malos es la de las cosas
de este mundo. Podriamos decir que una es la buena esperanza y la
otra la mala esperanza. Entonces podemos cuestionarnos, {cual es mi
esperanza?; ¢no es el Senor? Claro que si, Eleslo que yo espero, el que
me dio todo esto que debo despreciar. £l se me dara a si mismo, que
esta sobre todo y por quien fueron hechas todas las cosas; yo mismo he
sido creado por El entre todas las cosas. El es mi esperanza, el Sefor
(cf. enar.Psal. 38,13, v.8).

Agustin establece un contraste cromatico vinculado al objeto de
nuestra esperanza. {En quién ponemos nuestra esperanza? Dependien-
do de nuestra vinculacion, asi disfrutaremos de la manana, o bien nues-
tro animo cambiara al estar en la tarde o en la noche. Si hacemos caso
a lo que promete el Creador del mundo, entonces tendremos salida de
mafana. Si nos dejamos enredar, por el contrario, por el que promete
riquezas e intenta corrompernos y lucrarnos, entonces llegara para no-
sotros la tristeza de la tarde o de la noche (cf. enar.Psal. 64,13).

Los seres humanos somos limitados, por lo que no es conveniente
poner la esperanza en los hombres. Y es que —senala Agustin— nosotros
somos lo que somos: criaturas finitas y limitadas, nada mas. Agustin
avisa en sus catequesis a los principiantes para que la esperanza se pon-
ga s6lo en Dios, pues es el unico inmutable, que nunca nos defrauda
y que no se muda: “con todo, no debes colocar tu esperanza en esas personas
buenas que te preceden o te acomparnian hacia Dios, ya que no debes colocarla ni
en ti mismo, por mds progresos que hubieres hecho, sino en aquel que, al justifi-
caros, os hace tales a ti' y a los otros. Estd seguro de Dios, porque no se muda; en
cambio, de los hombres nadie puede estar seguro. Pero si debemos amar a los que
todavia no son justos, para que lo sean un dia, icudnto mds ardientemente deben
ser amados los que ya lo son! Pero una cosa es amar al hombre y otra poner la
esperanza en el hombre, hasta tal punto que Dios manda lo primero y prohibe
lo segundo” (cat.rud. 25,49).

Nos espera, al final, nada menos que la visiéon de Dios. Si, la vir-
tud de la esperanza desemboca en ver a Dios. Dichosos los limpios de



LA ESPERANZA Y LA FE, COMPANERAS INSEPARABLES EN SAN... 621

corazon, porque ellos veran a Dios, nos dice el Sefior Jesas (Mt 5,8).
Agustin cree firmemente esto. Lo veremos tal cual es (1Jn 3,2) y lo
veremos cara a cara (1Cor 13,12). En tanto le veremos en cuanto sere-
mos semejantes a El puesto que ahora en tanto no le vemos en cuanto
somos desemejantes. Nos permitira verlo aquello que nos asemeja a
El (cf. ep. a Itdlica, 92,3). Mientras caminamos en esta vida, hemos de
mantener encendida la llama de la esperanza. Es la llama del deseo, si
pretendemos buscar un simbolo que nos ayude a entenderlo. Toda la
vida del hombre cristiano es un santo deseo. Lo que deseamos ain no
lo vemos, pero deseandolo nos hacemos capaces de verlo. Entonces,
en el futuro, cuando venga lo que hemos de ver, seremos saciados (cf.
ep.lo. 4,6). No obstante, todavia no hemos llegado al futuro, al final.
Ahora cada uno vive su presente. Pues bien, aqui es donde encontra-
mos la tribulacion. {Y qué nos alivia en el dolor y en el sufrimiento de
la tribulacién...? La respuesta es la esperanza; y es que si la esperanza
del siglo futuro no nos consolase en la tribulacién del presente, enton-
ces pereceriamos. Poseemos gozo en la esperanza. Se trata de una es-
peranza que es tan firme como si ya fuese realidad. Es la Verdad quien
nos promete estas cosas, y ella ni puede enganar ni puede enganarse.
Ahora creemos y mas tarde veremos. La esperanza pertenece a este
siglo, y la realidad al futuro (cf. enar.Psal. 123,2).

En Agustin —por lo demas— es obvio que la esperanza posee un
aspecto o elemento comunitario. Uno no espera al margen del otro
y mucho menos contra el otro. El Papa Benedicto XVI lo capt6 muy
bien y cita directamente a Agustin en el n°® 14 de su Carta enciclica Spe
salvi. Veamos c6mo lo explica con sus propias palabras 8:

“Por eso, la « redencion » se presenta precisamente como el restablecimiento
de la unidad en la que nos encontramos de nuevo juntos en una union que se
refleja en la comunidad mundial de los creyentes. No hace falta que nos ocu-
pemos aqui de todos los textos en los que aparece el aspecto comunitario de la
esperanza. Sigamos con la Carta a Proba, en la cual Agustin intenta explicar
un poco esta desconocida realidad conocida que vamos buscando. El punto de
partida es simplemente la expresion « vida bienaventurada [feliz] ». Después
cita el Salmo 744 [143],15: « Dichoso el pueblo cuyo Dios es el Serior ». Y

8 Disponible en www.vatican.va / Consulta: 16.03.2025.


http://www.vatican.va

622 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

continiia: « Para que podamos formar parte de este pueblo y llegar [...] a vivir
con Dios eternamente, “el precepto tiene por objeto el amor, que brota de un
corazon limpio, de una buena conciencia y de una fe sincera” (1 Tm 1,5) ».
Esta vida verdadera, hacia la cual tratamos de dirigirnos siempre de nuevo,
comporta estar unidos existencialmente en un « pueblo » y solo puede realizarse
para cada persona dentro de este « nosotros ». Precisamente por eso presupone
dejar de estar encerrados en el propio « yo », porque solo la apertura a este
sujeto universal abre también la mirada hacia la fuente de la alegria, hacia el
amor mismo, hacia Dios”.

Hemos de alegrarnos de estar redimidos —comunitariamente— en
la esperanza: “cuando el gozo es compartido por muchos es mds intenso en
cada uno en particular, pues el afecto y el entusiasmo son contagiosos” (conf.
8,4,9). Atn no lo estamos del todo en la realidad, pero hemos de estar
seguros en la esperanza. Si no gemimos en la esperanza nunca llegare-
mos a la realidad (cf. enar.Psal. 37,5, v.4).

Vamos a desgranar ahora cuatro textos agustinianos que son
como cuatro ejemplos muy ilustrativos con respecto a la esperanza,
tal y como la concibe San Agustin. Hay muchos mas, sin duda, pero
éstos cuatro podrian ser muy inspiradores ahora para nosotros: se trata
del sermon 157, del sermon 158, de algunos numeros del Enchiridion ad
Laurentium (concretamente los nn. 8, 66 y 114) y finalmente el sermdn
313F (=Denis 22).

1°. Conrespecto al sermon 157, senalemos que en €l Agustin se detiene
a valorar las repercusiones de Rom 8,24-25 (versiculos alusivos a
spe salvy). El tagastino se fija en las palabras del Apdstol que -miran-
do al Senor Dios- le dice “Tu eres mi esperanza”. El propio Agustin,
inspirado por Pablo, desea exhortar y consolar a los suyos. Dios
es nuestra esperanza en la tierra de los vivos, y nosotros no hemos
de fijar nuestra mirada en lo que se ve, sino en lo que no se ve. Lo
que se ve es temporal, mientras que lo que no se ve es eterno. Lo
que no se ve hemos de esperarlo con paciencia. No hemos de caer
en las redes de las promesas del mundo, porque enganan siempre,
mientras que las de Dios nunca enganan. Lo que Dios nos dara nos
lo dara en la tierra de los vivientes. Algunos se cansan de esperar
al que es veraz, y no se avergiienzan de amar al falaz. Son los hijos
de la muerte eterna, que no cesan de insultar a los que se com-



LA ESPERANZA Y LA FE, COMPANERAS INSEPARABLES EN SAN... 623

portan varonilmente. Podriamos decir, al hilo de las meditaciones
de Agustin en este sermén, que los malos ademas molestan a los
buenos, y les invitan a fijarse en ellos: son los impios, los que estan
alegres y saciados en sus placeres, siempre vinculados a la espera
de algo visible. Por otro lado, los malos dicen a los buenos que
ellos se atormentan con las torturas de la templanza, creyendo lo
que no ven.

Agustin exhorta a sus oyentes a que se guarden de charlatane-
rias, para que no se corrompan las costumbres, para que no decai-
ga la esperanza, y para que no se debilite la paciencia. Es preferi-
ble, en opiniéon del Hiponate, mantenerse en la humildad y en la
mansedumbre, en los caminos rectos del Sefior (esto nos recuerda
muy bien la doctrina de los dos caminos del sal. 1 y una seccién

de la Didaché).

El Excelso, por el proceso kenético y katabatico, se ha abaja-
do y se ha entregado en su forma de siervo, llegando a soportar
el oprobio de los hombres, el desprecio de la plebe, la afrenta, la
flagelacion y la muerte en cruz.

En cuanto a nosotros, es verdad que todavia nos toca esperar.
¢Por qué? El hijo de Santa Ménica es lucido al constatar que atin
no ha llegado la plenitud de nuestro gozo; no obstante, no por eso
se nos ha dejado ahora sin gozo alguno. Estamos salvados en espe-
ranza, lo cual nos exhorta a vivir alegres en la esperanza, pacientes
en la tribulacién y viviendo con gran confianza. Es verdad que
algunos han perdido el aguante y que —lamentablemente— aman
lo pasajero y lo que se lleva el viento. Agustin, por el contrario,
invita a sus oyentes a esperar los bienes eternos, aunque no los
veamos. Se trata de un tipo de bienes que, cuando lleguen, no pa-
saran y permaneceran para siempre. (Cémo alcanzarlos? Yendo
por el camino del Sefior y dejando de lado las cosas pasajeras. Los
bienes deseados enardecen, poseidos se envilecen y perdidos se
desvanecen.

Desde la ecuacién espiritual agustiniana del utiy el frui, el san-
to Padre de la Iglesia postnicena no quiere poner un muro altisimo
entre nosotros y los bienes que encontramos en el camino de la
vida. No se trata de bienes intocables para nosotros. De lo que se



624

2°.

P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

trata es de que nos sirvamos de ellos por la necesidad de nuestra
peregrinacion (ufi), aunque sin poner en ellos nuestro gozo (fruz),
para no ser arrastrados lamentablemente cuando se desmoronen 9.
Hemos de usar de este mundo como si no usaramos de él; después
podremos llegar a quien hizo el mundo, y permaneceremos gozan-
do de su eternidad. Dios es fiel a la hora de cumplir lo que nos ha
prometido.

Por lo que se refiere al sermon 158 aqui Agustin habla de la cadu-
cidad de la esperanza. Dejara de existir cuando se haga presente
la realidad esperada. Estamos ante una esperanza que es necesaria
durante la peregrinaciéon, ya que nos consuela en el camino. La
esperanza permite que no se quebranten nuestras fuerzas, y como
ejemplo emblematico y util Agustin emplea el del viandante. El
viandante se fatiga en el camino, soporta la fatiga, ya que espera
llegar en un momento a la meta; no obstante, si al viandante se
le quita la esperanza, entonces se viene abajo y sus fuerzas se ven
quebrantadas.

En este mundo gemimos en nuestro interior, esperando la
adopcién y la redencién de nuestro cuerpo. Esperamos lo que no
vemos y la paciencia nos ayuda en este proceso. Gracias a esta
paciencia han sido coronados los martires, que deseando lo que
no veian despreciaron los sufrimientos. Gracias a esta esperanza
aprendieron que nada les iba a separar del amor de Cristo: ni la
tribulacién, ni la angustia, ni la persecucién, ni el hambre, ni la
desnudez, ni la espada. Cristo nos acompafa y nos ayuda en el
camino de la vida. Ahora Cristo habita por la fe en nuestros co-
razones (Ef 3,17) y después lo hara por la vision. La esperanza ha
de mantenerse activada mientras estamos en el camino y en la

9 El hijo de Santa Moénica nos exhorta a ser licidos y a dirigir nuestra

existencia desde un recto ordo amoris. La ley del ordo amoris nos pide distinguir
las cosas utilizables (u#i) de los bienes de los que hemos de gozar con fruicién
(frui). Las cosas, que sirven sélo para alcanzar el fin (Dios), son del orden del u#i
y no del frui. El desorden moral aparece cuando se invierte el orden de las cosas.
Este principio nos invita a relacionarnos bien con la realidad, evitando -de algun
modo- la peligrosa idolatria. Si respetamos este orden alcanzamos la paz, que el
Hiponate identifica con la tranquilitas ordinis (cf. VITTORINO GROSSI, Agustin de
Hipona. Vida, escritos, legado histérico, Ed. BAC, Madrid 2022, p. 228).



LA ESPERANZA Y LA FE, COMPANERAS INSEPARABLES EN SAN... 625

3°.

peregrinacion. Recordemos que “toda peregrinacion, por su misma
naturaleza, es dura y cansada. Solo se emprende con animo por la esperan-
za de llegar a la meta” (enar.Psal. 85,11).

Mas alla de los devaneos terrenales del homo viator, llegara
un dia la visién, cuando Dios sera todo en todos. Dios integrara
y aglutinara en si mismo todo lo que aqui buscamos, todo lo que
aqui tenemos por grande. El sera para nosotros comida y bebida,
al tiempo que sera para nosotros inmortalidad. Sera nuestra gran
riqueza y nuestra gloria. Sera nuestra posesion y la vision en la que
desemboque nuestra fe esperanzada. Aparecera entonces la cari-
dad perfecta. Para llegar a gozar de este don sublime se nos pide
perseverar con confianza en Dios y en su ayuda. Si somos capaces
de soportar y de tolerar, entonces venceremos con el auxilio del
mismisimo Dios.

En cuanto al Enchiridion ad Laurentium (en particular en los nn. 8,
66 y 114) vemos que Agustin nos comenta algunos elementos in-
teresantes sobre la esperanza. Esta virtud versa sobre cosas buenas
y futuras. La fe y la esperanza coinciden en que tanto el objeto
de la una como el de la otra es invisible. Llamamos fe la que nos
ensefian las Escrituras divinas, es decir, la de las cosas se no se ven
(Agustin tiene —entre sus cuatro obras dedicadas exclusivamente al
asunto de la fe- una cuyo titulo es precisamente De fide rerum quae
non videntur). Aqui hay un punto coincidente con la virtud de la
esperanza, pues la esperanza que se ve ya no es esperanza. Lo que
uno ve, (como va a esperarlo...? Si esperamos lo que no vemos, en
paciencia esperamos. Cuando alguno cree que ha de poseer bienes
futuros, no hace otra cosa que esperarlos.

La fe y la esperanza nos quedan incompletas en el triptico de
virtudes teologales si no incorporamos la caridad. Agustin cae en
la cuenta de ello. Esta es la razén por la cual asegura que sin ella
nada aprovecha la fe. Sin la caridad la esperanza no puede existir
tampoco. Nos distinguimos de los demonios en que ellos creen
y tiemblan, pero ni esperan ni aman; lo que nosotros por la fe
esperamos y amamos, ellos temen que se realice. Si hacemos caso
al Apostol San Pablo, entonces seguiremos su recomendacion al
vivir desde una fe que obra por la caridad, la cual no puede existir



626

4°.

P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

sin la esperanza. Ni el amor existe sin la esperanza, ni la esperanza
existe sin el amor, ni ninguna de las dos anteriores sin la fe. Hay un
vinculo entre las tres que nos habla de una conexién inextricable.

Al hablar de la esperanza en esta obra, Agustin hace una in-
clusién teologica de tipo sacramental. Esta es la razon por la cual
anota que todo cuanto obran los saludables sacramentos, mas tie-
ne por fin la esperanza de los bienes futuros que la obtencion o
conservacion de los bienes actuales. Es por tanto la esperanza una
virtud que nos lanza al escenario supraterreno o escatologico, esta-
do en el cual obtendremos bienes que nadie nos podra arrebatar y
de los que gozaremos indefectible y eternamente.

Haciendo una comparacién entre la fe y la esperanza, el tagas-
tino remarca que, de todas las cosas que fielmente han de ser crei-
das, s6lo aquellas que se contienen en la Oracion dominical pertene-
cen a la esperanza. Es maldito todo aquel que pone su esperanza
en el hombre. El que la pone en si mismo, por lo demas, queda
sujeto por las cadenas de la maldicién.

El Hiponate nos convence de que s6lo a Dios debemos pedir
aquello que esperamos para obrar bien, y para conseguir el fruto
de las buenas obras.

Si miramos al sermdn 313F (=Denis 22) nos percatamos de que aqui
también se nos habla de la esperanza. Se trata de una interpreta-
cion de la esperanza conectada con la durabilidad; de hecho, el
predicador advierte que la esperanza de la que trata este sermén
debe perdurar y no debe acabarse cuando acabe su sermén. La es-
peranza se dilata en el tiempo. La esperanza clama siempre a Dios,
y es una esperanza que no serd eterna... Se habla de esperanza
mientras no se posee la realidad, porque cuando llegue la realidad
ya no habra esperanza. Vivir sin esperanza es una maldicion.

En Agustin la fe y la esperanza aparecen relacionadas con la
vision beatifica. Asi como la fe desemboca en la vision, también la
esperanza un dia se acabara, y cuando llegue la visiéon ya no exis-
tira esta virtud teologal. Hemos de esperar siempre con paciencia.

No se trata de esperar muchas cosas terrenas, como hacen
ahora los hombres. En las distintas edades del hombre, éste espe-



LA ESPERANZA Y LA FE, COMPANERAS INSEPARABLES EN SAN... 627

ra: “los ninios tienen la esperanza de crecer, de instruirse, de saber algo;
los jovenes, de casarse y tener hijos; los padres, de alimentar a los hijos, de
instruirlos, de ver crecidos a quienes acariciaban de nifios, por referirme
de manera particular al niicleo de la esperanza humana, que es como lo
mds natural, lo mds excusable y lo mds frecuente. Hay, en efecto, muchas
esperanzas vulgares y del todo reprensibles; pero aferrémonos a ésta que
es comiin a todos y natural. Cada cual nace para esto: para crecer, para
casarse, para procrear hijos, para educarlos y también para que le llamen
padre de hijos. ¢ Qué mds pretende? Pero aiin no se ha acabado la esperan-
za: desea casar a sus hijos y aun sigue teniendo esperanza. Cuando haya
conseguido esto, desea tener nietos; y, cuando haya alcanzado este deseo,
entra en la tercera generacion, y el anciano se muestra perezoso para dejar
su lugar a los nifios. Todavia va tras algo que desear y que esperar, y parece
benévolo. iOjald —dice— aquel nifio pueda llamarme abuelo! iCuando lo
oiga de su propia boca, puedo morir! El nifio crece, le llama abuelo, y él
aun no se reconoce tal. En efecto, si ya es abuelo, si es ya anciano, cpor qué
no se da cuenta de que debe abandonar este mundo para que le sucedan
quienes han nacido de él? Pero, cuando escucha ese nombre honorable en la
boca del nifio, quiere instruirlo él mismo. ¢Le falta, acaso esperar tambien
un bisnieto? Asi muere, ain con esperanza; espera esto y lo otro una vez
que ha recibido lo que antes esperaba. Cuando recibe lo que esperaba, no se
sacia, y suspira por otras cosas. ¢Para qué habia llegado lo que esperabas?
Con toda certeza, para que pongas un término a tu camino. Ese limite no se
extiende. (A cudntos engania esta esperanza, esperanza trillada! Ante todo,
no sacia cuando llega” (ser. 313F [=Denis 22], 2).

¢Y qué mas encuentra el tagastino en su analisis de los seres
humanos...? Agustin constata que no hay nadie que deje de espe-
rar. Nadie se sacia y, aunque son tantos los defraudados, nadie se
da de baja de la esperanza de las cosas mundanas. El hijo de Santa
Monica —por lo demas— quiere que vayamos por una senda segura.
Anhela que nuestra esperanza no sea engafiosa, para que sea una
virtud que nos sacie, y con algo superlativo, es decir: con algo tan
bueno que no pueda serlo mas.

Nuestro autor nos pide dar un salto de trampolin, que nos
lleve desde abajo hasta arriba. Las cosas de este mundo causan
deleite, son hermosas y son buenas. De lo que se trata es de dar

un salto desde ellas hacia arriba, para buscar a quien las hizo. iEl



628

P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

es precisamente nuestra esperanza! El es ahora nuestra esperanza,
mientras que en el futuro sera nuestra posesion: «Esperamos a Dios
de Dios, de modo que el objeto de la esperanza, que es la posesion fruitiva
de Dios, y el medio de lograrla es el mismo Dios, que ha hecho promesas que
deberdn cumplirse. En esto consiste el amor gratuito a Dios: en esperar de
Dios a Dios, en rellenarse y darse un hartazgo de El Porque El te basta a ti
y fuera de El nada te basta. iQué bien conocia esto Felipe al decir: “Sefior,
muéstranos al Padre y con esto nos basta! » (ser. 334,3).

La esperanza es la fortaleza en la vida presente, al tiempo que
nos capacita para afrontar las calamidades que se nos presentan
en esta vida. Nos permite vivir con la sonrisa en el corazoén, cons-
cientes de que lo que se vive en la vida presente es solamente una
anécdota ante lo que esta por venir. La verdadera Vida, la Vida
con mayusculas, la viviremos en el cielo. La Iglesia, sabedora de
estas cosas, ha de vivir con humildad el presente. Vivamos, en-
tonces, con el consuelo de la esperanza (cf. civ.Dei 18,49) y con los
corazones permanentemente en alto (cf. ser. 86,1).

Vivir en esperanza nos exige vivir siguiendo al Christus Illumi-
nator, para no vivir en tinieblas ni en sombras de muerte. El Ilumi-
nador es la luz del mundo, y el que lo sigue no camina en las tinie-
blas (cf. Jn 8,12). Con El se abre el horizonte de un futuro mejor,
de modo que iojala! sea el Sefior nuestra esperanza (cf. enar.Psal.
39,7). Pongamos, entonces, toda nuestra esperanza en Dios, sin
quedarnos encerrados en el momento presente. Dios es fiel, cum-
plir sus promesas y nuestra confianza en El no nos defraudara 10.

LA FE, ESA VIRTUD DECISIVA EN EL DESARROLLO
DE LA VIDA CRISTIANA

La fe posee un puesto privilegiado en el corpus espiritual del ta-

gastino !1. Es un principio teolégico presente en gran parte de las obras

10 Cf. https://agustinosrecoletos.org / Consulta: 25.03.2025.
11 Algunos de los altimos estudios significativos sobre la fe en clave agusti-

niana se encuentran en ALEXANDRE RODRIGUES GOMES, La fe, las obras y la gracia
segiin San Agustin y su relevancia pedagigica: Multidisciplinary journal of school


https://agustinosrecoletos.org
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=5959815
https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=27134

LA ESPERANZA Y LA FE, COMPANERAS INSEPARABLES EN SAN... 629

del hijo de Santa Moénica. Es verdad que Agustin dedica especialmente
algunas de sus obras al tema de la fe, como por ejemplo De utilitate cre-
dendi (391), De fide et symbolo (393), De fide rerum quae non videntur (400),
De fide et operibus (anterior al 413) y el Enchiridion ad Laurentium sive de
fide, spe et caritate (hablando de las tres virtudes teologales en el 420).
No obstante, mas alla de estas obras centradas en la fe, nuestro tema es
un eje transversal que atraviesa muchas de las obras agustinianas, de
distinto género literario. Como botén de muestra tenemos los Sermones
62, 62-A, 77, 77-A, 77-B, 229-F, 259, 260, 290 y 346, dedicados al tema
que traemos entre manos.

Agustin nos asegura que ninguna cosa ora, sino la fe (ser. 168,5).
Nuestro santo nos exhorta a tener fe, sabiendo que para tener fe te-
nemos que orar con fe. No estamos ante un jeroglifico o un juego de
palabras. No podemos orar con fe sin tener fe, pues ninguna cosa ora
sino la fe (ser. 168,5). El empezar a creer, el poder perseverar en la fe
y el alcanzar la meta, es todo ello una gracia de Dios. Dios corona sus
dones, mas alla de nuestros méritos, y es importante advertir que no
estamos en condiciones de exigirle nada a Dios. Ni siquiera nuestros
meéritos son nuestros. Los méritos son la obra de la gracia divina que
estd permanentemente actuando —si no se lo impedimos- en cada uno
de nosotros. Esto significa que no podemos gloriarnos en nada. En una
frase de mucha densidad teolégica el Hiponate advierte cuando esta
junto a Dios: “Seror, nada sin ti, todo en ti. El puede mucho, todo sin noso-
tros, nosotros no podemos hacer nada sin El” (enar.Psal. 30,2,1,4).

En el corpus teologico agustiniano la fe es la que capacita a los
hombres para creer aquello que no se ve (cf. ser. Dolbeau 21,15), y para

education 21/1 (2022). Ejemplar dedicado a: Good practices and challenges regarding
the fostering of resilience in educational settings, pp. 297-317; PABLO ANTONIO MORILLO
REY, Saint Augustine. Motif for the Year of Faith: Isidorianum 21/42 (2012) 241-76;
EMERSON DETONI, Santo Agostinho, Fé, Esperanca ¢ Caridade: Mirabilia: Electronic
Journal of Antiquity, Middle & Modern Ages 11 (2010); ENRIQUE A. EGUIARTE
BENDIMEZ, El “De utilitate credendi” de san Agustin: “protoconfesiones”, profesion de fe
y apologia: Augustinus 61/242-243 (2016) 287-337; CARLOS NOVELLA GARCIA, Las
cualidades del maestro segin la pedagogia agustiniana en Confessiones, De cathechizandis
rudibus, De magistro y De doctrina christiana (Iesis), Universidad Catolica de Valencia
San Vicente Martir, Valencia 2013; NELLO CIPRIANI, La autonomia de la voluntad
humana en el acto de fe: las razones de una teoria acogida primero y rechazada después
por San Agustin: Augustinus 57-/226-227 (2012) 281-293.


https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=27134
https://dialnet.unirioja.es/ejemplar/626895
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=2954911
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=44641
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=44641
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=2618744
https://dialnet.unirioja.es/tesis/institucion/2143498
https://dialnet.unirioja.es/tesis/institucion/2143498
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=2688563

630 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

brindar un asentimiento cordial a las realidades que tienen que ver con
Dios. A pesar de que nosotros no vemos a Dios con los ojos fisicos, la
virtud teologal de la fe nos asegura que Dios esta ahi, con nosotros. Es
una certeza espiritual, que va mas alla de lo que nos aseguran los sen-
tidos corporales. La fe es capacidad y es virtud teologal. Nos convence
de la existencia de realidades espirituales ciertas, que se sitian mas alla
de elementos empiricos experimentables por los sentidos. Estas reali-
dades cognoscibles por medio de la fe son eternas 12.

En verdad, la fe para Agustin es, ante todo, un don de Dios 13. Es
una luz salvadora, que nos llega como un regalo gratuito, portador de
vida eterna. El creer es una gracia venida de lo alto !4. Los términos
fides y credere son utilizados con mucha frecuencia en los escritos del
santo, tal y como puede verse en el CAG-2. Ambos términos indican
contenidos lingiiisticos afines, agrupados semanticamente en torno a la
buena fe, a la fidelidad, a la amistad, al crédito dado en relacion a lo
que se ha dicho, a la credibilidad, a la certeza en el cumplimiento fiel
de una promesa15...

Estamos convencidos de que el niicleo magnético y aglutinador
de todos ellos es la confianza. E1 hombre agustiniano que cree es, ante
todo, el hombre que confia. Esta confianza es indicativa de que nos
hallamos ante el que es digno de crédito, ante el que no nos engana 16.
Podemos fiarnos de Dios.

12 Cf. ENRIQUE ALEJANDRO EGUIARTE BENDIMEZ, El clamor del corazin. 10
palabras sobre la oracion en San Agustin, Ed. Agustiniana, Guadarrama/Madrid 2012,
pp. 67-71.

13 Asi aparece en el ser. 229-F,1.

14 Tal y como Agustin nos sefiala, en el proceso creyente la gracia precede
a la fe, a la voluntad de creer, a la obediencia a Dios y a toda caridad (cf. persev.
16,41). Sobre la necesidad de la gracia para la fe, Agustin habla en la ¢p. 186,11,38.
Dicha gracia capacita al creyente para que crea voluntaria y alegremente (cf. c.¢p.
Pel. 1,19,37; ep. 217,26).

15 Cf. Puede verse en el Diccionario que analiza nicleos del pensamiento de
Agustin, por ejemplo, en EUGENE TESELLE, Voz “Fe”> ALLAN FITZGERALD (DIR.),
Diccionario de San Agustin, 562-563. Agustin pide que creamos al Omnipotente, porque
El no puede mentir y hara lo que prometié que habia de hacer (cf. civ.Dei 22,25).

16 Es evidente que la fe aparece entrelazada con la verdad. Fe y verdad van

juntas; por esta razén, como dice el santo, “éc6mo no va a ser mentiroso el que
carece de fe?” (ser. 189,2).



LA ESPERANZA Y LA FE, COMPANERAS INSEPARABLES EN SAN... 631

Caigamos en la cuenta de que el verbo credere se asocia, frecuen-
temente, a otros verbos seguidos por dativo (cedere, consentire, oboedire,
subiugere y committere) 17. Esto sefiala que en el creer se acepta una au-
toridad que esta por encima del sujeto cognoscente y creyente 18. La
mente creyente esta sometida a Dios; esto es lo que ocurrio en el caso
de Abraham 19, de Maria 20 y de tantos santos a lo largo de toda la his-
toria de la Iglesia (también, por supuesto, en el caso del hiponense). La
raz6n agustiniana, sin aniquilarse a si misma, se abre y se somete a la
fe21. La fe —por lo demas— prepara la razoén, y lleva a la sabiduria 22 y
a la salvacion 23.

Y vamos a detenernos ahora en analizar qué significa ser creyente
en el pensamiento del Obispo de Hipona. Un creyente es alguien al
que Dios ha vocacionado, porque nadie cree si no es previamente lla-
mado; si la misericordia de Dios no se adelanta llamando, nadie puede
conseguir la fe24. Por otro lado, también es cierto que no todos los
llamados creen, por lo que ha de decirse que el creyente es el que ha
dado a Dios el consentimiento propio de su voluntad 25.

17 Cf. De todo ello se nos habla con bastante claridad en EUGENE TESELLE,
Voz “Fe”: ALLAN FITZGERALD (DIR.), Diccionario de San Agustin, 564.

18 Nos hallamos ante una auctoritas que apunta directamente a Dios, a la
Verdad que ilumina interiormente y cuya presencia se encuentra en las Escrituras
canonicas (cf. ¢p. 147,2). No obstante, no tienen fe todos los que oyen la Palabra,
sino so6lo aquellos a quienes Dios reparte “una medida de fe” (cf. ¢p. 194,10). La
predicacion de la Palabra es importante, porque la fe viene de la escucha a la
misma: es fides ex auditu (cf. enar.Psal.118,18,3).

19 Asi se constata en el primer libro biblico: Gn 15,6.
20 Tal y como se muestra en Trin. 13,18,23; ench. 10,34.

21 Sin lugar a dudas es cierto que lo que la razén humana no comprende,
lo percibe la fe; donde la razén humana desfallece es donde hace progresos la fe
(cf. ser. 190,2).

22 Estamos claramente ante una sabiduria que se alcanza por la iluminacion
de la fe. Se caracteriza por ser una consagracién total al mismisimo Dios (cf.
LuIGl ALICI, Agostino tra fede e ricerca: la conversione dell’intelligenza, Ed. Augustinus,
Palermo 1987, 44).

23 Util.cred. 17,35.
24 Cf. Simpl. 1,2,7.
25 Cf. Simpl. 1,2,7.



632 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

Si nos atenemos a los textos del tagastino advertimos que el cre-
yente es, ante todo, alguien que confia y que obtiene asi el conocimien-
to del creyente. El creyente se fia y conoce el mundo desde una mirada
nueva y con mas hondura. La fe de una persona se cimenta en la au-
toridad que le merece la persona a la que cree. El creyente es el que
primero se fia, para después entender y comprender. En efecto, si no
creemos no entenderemos 26. Una lectura atenta de las obras del santo
deriva en la conclusion de que la fe es una etapa necesaria en el camino
del conocimiento. Tener fe no significa tener automaticamente la plena
comprension de todo lo que se desea conocer; el que tiene fe es el que
busca comprender, sabiendo que la comprension sélo se alcanza con
la fe (que proviene originariamente de Dios?27 y no de nosotros 28). El
fruto de la fe no es s6lo una realidad intelectual; se trata, mas bien, de
una ofrenda de Dios al hombre. Dios es capaz, mediante este don, de
saciarle con la vida divina 29.

Desde luego, es evidente que la fe y el entendimiento son algo asi
como dos caras de una misma moneda agustiniana. En los escritos de
Basil Studer al respecto, la fe trinitaria constituye una especie de co-
nocimiento histérico agustiniano. En ella hay que distinguir el credere
del intelligere. El credere se relaciona primeramente con una gracia, con
un don de Dios; el intelligere, por su parte, aparece mas bien como un
ejercicio antropolégico posterior. Es importante, a la hora de captar
el alcance de ambas realidades, el conocimiento historico. Este cono-
cimiento es fundamental para la vida virtuosa y constituye la base de
la religion cristiana: nos ayuda a descubrir lo que Jesus hizo historica-
mente por nosotros. Asi se va estimulando nuestro crecimiento dina-
mico en la fe 30,

La virtud teologal de la fe —junto a lo ya expuesto— es un correctivo
potente frente al academicismo racionalista; evidentemente el proceso
creyente no va contra la razén, pero —siendo un camino de razén-

26 Is 7,9. Agustin se refiere a esto ademads en su ser. 43,5.
27 Praed.sanct. 2,5.
28 Praed.sanct. 3,7.
29 Cf. ep. 157,2,7.

30 Cf. BASIL STUDER, History and Faith in Augustine’s “De Trinitate”: Augustinian
Studies 28 (1997) 15-16; 19-21.



LA ESPERANZA Y LA FE, COMPANERAS INSEPARABLES EN SAN... 633

nos exhorta razonablemente a creer. La meta que busca la fe es el
entendimiento 31. Creer no es, por tanto, un ejercicio antirracional o
irracional. Si deseamos que la fe no quede adulterada, entonces el cre-
yente agustiniano ha de evitar escorarse en el fideismo endogamico 32
que no es capaz de mirar mas alla de si mismo. En este sentido la ratio
agustiniana adquiere una funcién purificadora y catarquica 33, permi-
tiendo que resplandezca con limpieza la esencia del verdadero creer.
Para Agustin, entonces, el creer y el entender van necesariamente de
la mano; por eso asegura que todo el que cree piensa: piensa creyendo
y cree pensando 34. Agustin pide a Dios que nos libre de pensar que
nuestra fe nos impide aceptar o buscar la razén, pues entonces no po-
driamos creer 35.

Al mismo tiempo la fe purifica. La dindmica creyente posee una
mision acrisoladora en relacién al corazon, con el objeto de que capte
y de que soporte la luz de la gran razon 36. Es facil vislumbrar que te-
nemos aqui una evidente insinuacion para el dialogo fecundisimo de
la fides con la ratio.

La fe agustiniana, acompanada de la oracién, nos permite alcanzar
una visiéon sobrenatural de nuestra propia vida y de los acontecimien-
tos del mundo en el que estamos viviendo. No estamos ante la fe fidu-
cial de la propuesta luterana mas radicalizada, sino ante una fe viva,
o ante una fe que actiia por el amor. Aqui esta el rasgo dinamico del

31 Cf. WILHELM GEERLINGS, Jesaja 7,9b bei Augustinus. Die Geschichte eines
Sfruchtbaren Missverstindnisses: Wissenschaft und Weisheit 50 (1987) 5ss.

32 Este fideismo que distorsiona el verdadero acto de fe ha sido denunciado
y condenado por Benedicto XVI, al decir que “representa una limitacioén la acti-
tud de quien hace fuerte hincapié en la prioridad y el caracter decisivo de la fe,
subestimando y casi despreciando las obras concretas de caridad y reduciéndolas
a un humanitarismo genérico” (BENEDICTO XVI, Mensaje para la Cuaresma 2013,
n® 3 / Web: http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/lent/docu-
ments/ hf_benxvi_mes_20121015_ _ _lent-2013_sp.html / Consulta: 28.08.2025).

33 La fe purifica el nicleo de la persona, el corazon, para alcanzar la vision y
para conocer la Verdad que nos libertara (cf. enar.Psal. 123,2). Cuanto més limpio
se halla el espiritu de impurezas, mas facil le resulta la intuicién de la Verdad:
“hay que purificar para ver” (util. cred. 16,34).

3¢ Cf. praed.sanct. 2,5.

35 Cf. ep. 120,1,3.

36 Cf. ep. 120,1,3.


http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/lent/documents
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/lent/documents

634 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

proceso creyente agustiniano. Estamos ante una fe no estatica. Es una
fe que nos dinamiza y que nos dirige hacia Dios. Nos orienta y nos im-
pulsa para que vayamos con los demas hacia Dios (in Deum). También
para que ejerzamos la diakonia con los hermanos.

Lamentablemente, aunque todo el mundo desea entender, no to-
dos llegan a un perfecto entendimiento, ya que no todos quieren creer.
Hay gente que se cierra a la fe, y que no deja que se active el dinamis-
mo creyente. Agustin asevera lo siguiente: “No hay nadie que no quiera
entender, pero no todos quieren creer. Me dijo un hombre: " que yo entienda para
que crea . Yo le respondo: “cree para que entiendas ” (ser. 43,4). Y si la fe es
una gracia, tendriamos que ubicarnos en esta onda teologica si no que-
remos correr el riesgo de perecer. La fe posee un dinamismo ilumina-
dor muy propio que nos capacita para hacer un ejercicio hermenéutico
de nuestra vida desde la perspectiva divina 37.

La fe ayuda mucho a las personas creyentes en medio del ruido, la
prisa y el no parar de hacer cosas. Evita el escollo del activismo seco,
admitiendo que las obras de la justicia provienen realmente de la fe 38.
La salvacién que nos ha sido dada no se alcanza por acciones carentes
de la estructura, de los nutrientes y de la orientacion de la fe.

El hijo de Santa Moénica nos brinda licidamente una tipologia va-
riada en el campo semantico y en el ambito del creer: una cosa es crede-
re Deum (creer que Dios existe, que Dios es, que Dios no es un absurdo
o0 una invencion), otra es credere Deo (creer a Dios por la autoridad que
tiene) y otra credere in Deum (creer en Dios, tener una adhesion personal
a Dios, con un movimiento afectivo y cordial). En el creyente maduro
las tres acepciones del credere han de estar, ciertamente, muy presentes
e integradas 39.

37 Cf. ENRIQUE ALEJANDRO EGUIARTE BENDIMEZ, Elclamor del corazon. 10 palabras
sobre la oracion en San Agustin, Ed. Agustiniana, Guadarrama/Madrid 2012, pp. 72-77.

38  Cf. gr. et lib.arb. 7,17.

39 Las coincidencias y discrepancias de las mismas son estudiadas amplia-
mente en PIERRE THOMAS CAMELOT, Credere Deo, credere Deum, credere in Deum:
Revue des Sciences Philosophiques et Théologiques 1 (1941-1942) 149ss. y también en
CHRISTINE MOHRMANN, Credere in Deum: CHRISTINE MOHRMANN, Etudes sur le
latin des chrétiens, Ed. di Storia e Letteratura, Roma 1958, 195-203. Una variacion
de esta triple acepcion de creer en Dios aparece en el “creer en Cristo”, del que



LA ESPERANZA Y LA FE, COMPANERAS INSEPARABLES EN SAN... 635

¢Utilizo el Obispo de Hipona el tema de la fe en sus debates frente
a algunos adversarios? Creemos que si. La fe le sirvi6 a Agustin para
exteriorizar su discrepancia frente a los maniqueos (a los que advierte
que la fe asiente a una auctoritas reconocida) y también frente a los
pelagianos (a los que avisa del caracter voluntario de la fides, al tiempo
que valora la funcién de la gratia) 40. En Agustin —ademas- la fe apa-
rece conectada con las otras dos virtudes teologales. Por ejemplo nos
asegura que la fe, para ser realmente valiosa a los ojos de Dios y del
projimo, ha de estar unida a la caritas4!, completada por el amor. S6lo
el amor hace util la fe 42. Agustin dice que gran cosa es la fe, pero que
no aprovecha sin la caridad 43. De poco le sirve la fe a los demonios,
ya que en ellos esta fe carece de la caridad 44. Sin la caridad ningin
otro don divino lleva a los creyentes hacia Dios; para que esta caridad
actie poderosa y convenientemente en la vida del creyente, han de
estar bien presentes tanto la persona del Espiritu Santo como el don
de la gracia que tiene en €l su origen 45. Cuando la caridad existe en el
interior del hombre evidencia que Cristo mora en €l gracias a la fe 46.

Agustin habla en el ser. 144,2. En esta ocasion no estamos ante una estructura
tripartita, sino bipartita: una cosa es creer en la existencia de Cristo (cosa que
también hacen los demonios) y otra cosa creer en Cristo (que va unido al esperar
en Cristo y al amar a Cristo).

40 Cf. EUGENE TESELLE, Voz “Fe”: ALLAN FITZGERALD (DIR.), Diccionario de
San Agustin, 566.

41 Estaesla fe que justifica, porque se trata de una fe activa gracias al amor
(Gal. 5,6). La fe, en efecto, ha de actuarse en obras de dileccion, esperando lo
que Dios promete (ser. 53,11).

42 Trin. 15,18,32. Hablando del amor unido a la fe, el santo afirma que los
demonios carecen de €l; ellos si creen, pero no aman, sino que tiemblan (cf. ser.
146,5).

43 Jo.ev.tr. 6,21.

44 F. et op. 27ss. En esto se distingue la fe de los demonios de la fe de los
buenos creyentes. En el caso de los primeros la fe es solo una estrategia para
evitar a Cristo (lo.ev.tr. 6,21; ep.fo. 10,1; ep. 194,11). En los buenos creyentes, por
lo demas, se trata de una adhesion firme y personal (ep.fo. 10,1).

45 El don del Pneuma es el gran Don que viene de Dios: es el Don supremo
(Trin. 15,18,23), generador de la “fe de la gracia” (f. et 9p. 16,27; 21,38; 27,49) y
activador de su mision poderosa (cf. Mt 11,12).

16 Ef. 3,17.



636 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

La fe se vincula también a la discrecién. El buen creyente es el por-
tador de la fe que actia sin hacer ruido, sin grandes estridencias, dis-
cretamente y al margen de exhibicionismos47. El creyente agustiniano
tiene su fe cimentada en la humildad 48. Esta es la fe que busca tnica-
mente la glorificacion de Dios 49, al tiempo que obtiene su plenitud en
la justicia 50 y actiia la justificacion 51. Esta es la fe de los que han nacido
de nuevo a una nueva vida, con la identidad insuperable de ser hijos de
Dios 52. Esta fe no es ciega, porque es una fe “con ojos”. Gracias a ellos
el hombre ve, en cierto modo, que es verdadero lo que todavia no ve;
por ellos ve, con certidumbre, que todavia no ve lo que cree 53. La fe es
una puerta que lleva a la plenitud salvifica. La fe es, en verdad, necesa-
ria para salvarse; también para ofrecerle a Dios una vida agradable. El
cristiano ha de permanecer siempre firme en la fe 54, consciente de que
ésta es la garantia de lo que espera 5. Si existe ahora la fe, después el
creyente estara en pie, lleno de confianza y alegria, escuchando aquello
de “Venid, benditos de mi Padre, porque tuve hambre... 5.

{Y, podemos cuestionarnos, en qué consiste la salvacion que viene
de la fe? Advirtamos que ésta se caracteriza porque perdona y alcanza
la absolucién de los pecados; obtiene el don de la filiacién adoptiva y

47 Exp. Gal. 21; pecc.mer. 2,32,52.

48 Cf. lo.ev.tr. 40,8.

49 Ser. 143,2.

50 Perfiust. 8,18.

51 Ser. 143,2. También habla de la justificacién por la fe en praed.sanct. 7,12.
52 Jn 1,12.

Cf. ¢p. 120,2,8. En esta carta, Agustin pide no quedarse simplemente
en el creer, sin mas; la verdadera fe ha de ir mas alla, anhelando ardientemente
el entendimiento y la comprension. La fe abre la puerta al entendimiento (ep.
137,4,15). El santo muestra sus cautelas ante la fe de corte intelectualista y prefiere
vincularla tanto a la esperanza como a la caridad. Dice, en algin momento, que la
fe es sostenida y no desfallece gracias a la esperanza y al amor (ser. 359-A,4). La
fe ha de ser piadosa, unida a la esperanza alegre y a la caridad sencilla, para que
se dé la confianza del hombre “en los buenos maestros del cristianismo catélico”
(cf. util.cred. 18,36).

54 Cf. ser. 346-B,4.
55 Ser. 359-A,3.
56 Cf. ser. 127,1 .

=
@



LA ESPERANZA Y LA FE, COMPANERAS INSEPARABLES EN SAN... 637

otorga el regalo de la herencia divina, disfrutada junto a Cristo 7. En
efecto, creer es tocar con el corazoén a Cristo 58; por la fe El inhabita en
nosotros %9. El Sefior es el cimiento de la fe: ésta es un edificio cons-
truido gracias a su resurreccion 60. Todo lo que no procede de la fe es
pecado 61 y es preciso tener en cuenta que, sin la verdadera fe, incluso
las buenas obras pierden su valor religioso y se convierten también en
pecados 62,

3. LA FE CONDUCE —CON SEGURIDAD TEOLOGAL-
LA VIRTUD DE LA ESPERANZA

La esperanza y la fe van siempre juntas en el pensamiento de
Agustin. En las paginas precedentes nos hemos preguntado: iqué es la
fe para San Agustin? Después de haber reflexionado un poco, hemos
ahondado en el significado teolégico que esta virtud teologal 63 posee
en el corpus teologico agustiniano. Hemos podido comprobar cémo la
fe es una guia cristiana para no perdernos. La fe nos ilumina para que
no nos salgamos del camino de la voluntad de Dios, y la clave para
que esto pueda materializarse es que podamos contemplar y seguir el

57 Cf. ser. 143,2.

58 Cf. ser. 229-L,2.

59 Cf. ser. 260-E,2; f et op. 14,27.

60 Cf. ser. 234,2. El ahora, desde el cielo, edifica nuestra fe (ser. 235,4).
61  Rom. 14,23.

62 C.ep.Pel. 3,5,14. En este sentido, Agustin es bastante duro con los paganos
y con sus virtudes. Si no hay fe y si no hay gracia lo humano se devalaa. El santo
es duro con los paganos; critica, incluso, sus virtudes paganas. Dice que son signo
de lo hecho a medida humana. Dice que habra que sacarlas de la tierra extrana
en que crecen, para llevarlas a la verdadera patria donde han de enraizarse. Si se
reorientan seran legitimas virtudes (cf. SATURNINO ALVAREZ TURIENZO, San Agustin:
La moral y la politica: JOSE OROZ RETA — JOSE ANTONIO GALINDO RODRIGO (EDS.),
El pensamiento de San Agustin para el hombre de hoy (I). La filosofia agustiniana, Ed.
Edicep, Valencia 1998, 695). Para Agustin, en la vida pagana, las virtudes son
s6lo vicios disimulados, ya que sé6lo por la gracia de Cristo pueden darse virtudes
verdaderas (cf. JOSEP VIVES, Agustin: solo salva la gracia de Cristo. Las virtudes de los
paganos: Estudios Eclesiasticos 70 [1995] 311 y 312).

63 Virtud que, por otro lado, aparece interconectada con la esperanza y con
el amor (cf. ser. 144,2).



638 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

modelo de otros creyentes que nos han precedido y que nos sirven de
segura inspiracion.

Es cierto que no tenemos que esperar cualquier cosa, y no menos
cierto es que no hemos de esperarlo de cualquier persona. Nuestra
esperanza, por tanto, ha de ser educada para que —permaneciendo
teocéntrica— a la postre nunca nos defraude ¢4. La fe conduce, orienta,
dirige y guia la esperanza; la protege, la nutre y la evangeliza para que
no derive en supersticiones extranas.

La fe agustiniana es el alimento espiritual para una vida esperan-
zada. Tiene la virtualidad de unir a Cristo con los cristianos 65. Gracias
a ella Cristo navega hoy en el corazén del hombre, iluminando sus ce-
gueras y sanando sus heridas 66. La fe esta presente como requisito pre-
vio en la bisqueda y en la invocacién de Dios; emerge en la persona
en la dinamica interna de su plegaria orante 67. Gracias a la fe el propio
Cristo, inhabitante en el alma, encuentra la posibilidad de instruir al
hombre que espera desde el interior 6.

La fe agustiniana es, también, la medicina destinada a curar el ojo
del espiritu. Ella se constituye en fortaleza inexpugnable para la defen-
sa de todos, especialmente de los débiles, contra el error. Al mismo
tiempo la fe es el nido donde se echan las plumas para los altos vuelos
del espiritu y el camino corto que permite conocer pronto, con segu-
ridad y sin errores, las verdades que conducen al hombre a la sabidu-
ria 69, Estamos —como anotabamos antes- ante una facultad humana

64 Hemos de ser conscientes de que, en cualquier momento o edad de la
vida, la vida es susceptible de seguir creciendo y madurando: los nifios pueden
crecer, los adolescentes pueden crecer y -también- los adultos pueden crecer en
esperanza (cf. IMANOL LARRINAGA BENGOECHEA, OAR, La esperanza en San Agustin:
Cuadernos de espiritualidad agustiniana 17, Ed. FAE, Madrid 2003).

65  ANDRES MANRIQUE, Presencia de Cristo en los corazones por la fe (Ef 3,17),
segin San Agustin: Revista Agustiniana de Espiritualidad 14 (1973) 54-56.

66 ANDRES MANRIQUE, Presencia de Cristo en los corazones por la fe (Ef. 3,17),
segiin San Agustin: Revista Agustiniana de Espiritualidad 14 (1973) 42-51.

67 IGNACIO FALGUERAS SALINAS, De la razon a la fe por la senda de Agustin de
Hipona, Ed. Eunsa, Pamplona 2000, pp. 163-164.

68 ARTHUR HILARY ARMSTRONG — ROBERT A. MARKUS, Fe cristiana y filosofia
griega, Ed. Herder, Barcelona 1964, p. 79.

69 JuaN PaBLo II, Carta Apostolica “Augustinum Hipponensem”, 2,1.



LA ESPERANZA Y LA FE, COMPANERAS INSEPARABLES EN SAN... 639

que tiene “sus propios ojos” con los que ve que es verdadero lo que
todavia no ve 70.

A modo de sintesis te6logica vamos, ahora, a recapitular lo que
consideramos mas granado del pensamiento de Agustin sobre la fe que
vive el hombre esperanzado dentro de la Iglesia Catolica:

- En la Iglesia la fe genera un dinamismo en el hombre esperanzado. La fe
nos dinamiza internamente y nos ayuda a vivir: por la fe se va ple-
nificando nuestra vida (ahora) para llegar a la perfeccion (después).
La fe constituye hombres valientes en la tribulacién temporal, para
que no perezcan desesperados en la debilidad mortal 71. La fe no
es solamente una ayuda para vivir esperanzados en el espacio y
en el tiempo; es una senda que desemboca en la vida eterna, bien-
aventurada y feliz. Es cierto que la fe nos sostiene ahora en el
camino y nos orienta con seguridad hacia la patria final 72. Es tan
importante la fe que, si llegara a dormirse en nosotros, necesitaria-
mos que el Sefor nos despertara del letargo 73. El acto de fe (fides
qua creduntur) esta vinculado a unos contenidos de fe (fides quae
creduntur); el primero es variable y puede ser erroneo 74, mientras
que los segundos son fijos y universales, transmitidos por la Iglesia.

~  En la Iglesia la fe activa la esperanza para conocer de un modo nuevo. E1
verdadero creyente ird obteniendo, de forma progresiva y espe-
ranzada, el don de conocer comprensivamente lo que cree (fides
quaerens intellectum). La fe, de hecho, se desarrolla en el hombre
de forma paulatina 75. La fe tiene una fase en la que se cree lo que

70 Cf. JuaN PaBLO 11, Carta Apostilica “Augustinum Hipponensem”, 2,1.

71 Cf. enar.Psal. 118,21,4, v.92.

72 Cf. ser. 88,4.

78 Cf. enar.Psal. 25,2,4. Afirma Anne Marie la Bonnardiére que puede esta-
blecerse un paralelismo teolégico entre Cristo dormido en la barca (Mt. 8,24-26)
y el hombre que vive con un olvido de fe. Es preciso “despertar esa fe” (cf. ANNE
MARIE LA BONNARDIERE, La tempéte apaisée: ANNE MARIE LA BONNARDIERE [DIR.],
Saint Augustin et la Bible, Ed. Beauchesne, Paris 1986, pp. 147-148).

74 Cf. Trin. 13,3,5.

75 Es evidente que no es lo mismo tener una fe inicial que haber llegado a

una fe consumada; lo que si es cierto es que, en ambos casos, estamos ante dones
de Dios (cf. praed.sanct. 8,16).



640 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

no se entiende; este paso, para el hiponense, es tenido por una
predisposicion. ¢Y para qué sirve tal predisposicion? Sirve como
preparacion para llegar a entender. Si no creemos nunca entende-
remos 76, porque nos faltara la aptitud necesaria. En este sentido,
la fe tiene una mision purificativa, saneadora, orientada a que el
hombre esperanzado se vea lleno de inteligencia 77. La fe no es un
ejercicio contrario a la via del pensamiento; Agustin reconoce que
creer 1o es sino pensar con asentimiento (cum assentione cogitare). La
fe es amiga de la actividad intelectual y pensante, hasta tal punto
que Agustin se muestra convencido de que una fe que no sea pen-
sada no es verdaderamente fe 78. Por lo demas, el creyente va poco
a poco creciendo en la autoconciencia de su pequeiiez: el objeto
de su entendimiento es imposible de abarcar, de comprender del
todo. La famosa frase agustiniana si comprehendis non est Deus? no
deja dudas al respecto. Podemos decir que, en parte, la fe difiere
del conocimiento porque el segundo se basa en la presencia de lo
visto o entendido, mientras que la primera implica su ausencia 80.

~  En la Iglesia la fe no desconecta jamds a los creyentes del escenario histo-
rico en el que viven. La luz de la fe contribuye a hacer una correcta
hermenéutica de la historia y de sus acontecimientos concretos.
Nos impele a vivir con esperanza. Segun Agustin, los cristianos es-
tan en mejor situacion gnoseolégica que los fil6sofos para acome-
ter esta tarea, porque éstos no razonan sobre las verdades eternas
desde hechos temporales y no utilizan ningun método histérico.
Tampoco poseen la purificacion de sus razonamientos, ya que ésta
presupone la fe. El santo habla de una cognitio historica, cuyos prin-
cipales elementos son la fides y la cogitatio. El hiponense distingue
entre la fides historica y la fides spiritualis. Agustin se muestra con-
vencido de que por la fides historica tenemos acceso a los hechos del
pasado; esta fides se relaciona con lo que esta escrito, y con lo que

76 Y es que la fe ha de preceder y anteceder a la inteligencia y al conoci-
miento (ser. 139,1).

77 Cf. lo.ev.tr. 36,7.

78 Cf. praed.sanct. 2,5.
79 Ser. 117,5.

80 Ep. 147,7,10,30.



LA ESPERANZA Y LA FE, COMPANERAS INSEPARABLES EN SAN... 641

puede ser suscrito por un no cristiano. Pero estos hechos narrados
se vinculan con una realidad mas alta. Esta realidad superior (con
sus conceptos) es creida por la fides spiritualis. Esta es la mas subli-
me y siempre estd unida a la caritas8!.

- En la Iglesia la fe nos permite esperar la vision gozosa y beatifica de Dios.
En esta vida es necesario que permanezcamos esperanzados y li-
gados a la fe, para que no nos avergoncemos ante el Dios que
veremos 82. Hemos de estar convencidos —con Agustin— de que la
fe cristiana desemboca en la vision 83. Sélo en ese momento halla-
remos el descanso 84. La vision es la meta y el premio de la fe 85.
Ahora nos toca creer lo que aiin no vemos, esperando y amando
la futura vision 86. Dios no nos da ahora la visién para que nuestro
trabajo sea una obra meritoria87. El santo nos pide que no bus-
quemos el salario antes del trabajo 88. Si ahora nos encontramos
en el tiempo de la fe, después llegara la hora del gozo visual de
lo creido 9. La certeza de la futura visiéon nos ayuda a esperar y
a perseverar en la peregrinacién en la que ain no contamos con
la presencia del Sefor; en este mundo todavia no lo vemos con
los ojos de la carne 90. (Y en qué consistirad esta futura “visiéon” de

81 Cf. BASIL STUDER, History and Faith in Augustine’s “De Trinitate”: Augus-
tinian Studies 28 (1997) 13-18.

82 Cf. ser. 119,7.

83 En este mundo conocemos en la fe, pero todavia no vemos. En Agustin,
fe, conocimiento y vision se relacionan, pero no se confunden ni se intercambian.
Segin Thonnard toda visién es un conocimiento pero no hay una implicacion
inversa; asevera que la fe es un conocimiento, pero no es que sea —en si- una
vision (cf. FRANCOIS THONNARD, La notion de lumiére en philosophie augustinienne:
Recherches Augustiniennes 2 [1962] 156-157). Y es que, para el hiponense, la
vision llegara mas tarde.

84 Cf. enar.Psal. 93,29.
85  Ser. 359-A,3.

86 Cf. ep. 120,2,8.

87 Cf. ser. 24,4.

88 Ser. 2,2.

89 Jo.ev.tr. 3,20.

90  Cf. Trin. 1,8,17.



642

P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

Dios? El santo, superando a Plotino 91, nos asegura que disfrutare-
M b
mos con “la visién clara de su esencia”. Esta sera la recompensa
y el galardon para los que ahora se mantienen fieles 92. El premio
final significa, nada mas y nada menos, que los creyentes podran
(podremos) gozar eternamente en la contemplacion purisima y ar-
dentisima de Dios, en medio de un silencio reverencial 93.
b

En la Iglesia la fe nos educa para esperar la vida eterna, que es la verda-
dera vida. El Papa Benedicto XVI, en su Carta enciclica Spe salvi,
cita ampliamente a San Agustin (¢p. 130) para ilustrarnos sobre qué
significa la “vida eterna”. Veamos lo que nos dice el Papa aleman
al respecto en los nimeros 11 y 12 de esta enciclica %4:

“Y Cqué significa verdaderamente «eternidad» ? Hay momentos en que de re-
pente percibimos algo: si, esto seria precisamente la verdadera «vida», asi deberia
ser. En contraste con ello, lo que cotidianamente llamamos «vida», en verdad
no lo es. Agustin, en su extensa carta sobre la oracion dirigida a Proba, una
viuda romana acomodada y madre de tres consules, escribio una vez: En el fondo
queremos solo una cosa, la «vida bienaventurada», la vida que simplemente es
vida, simplemente «felicidad». A fin de cuentas, en la oracion no pedimos otra
cosa. No nos encaminamos hacia nada mds, se trata solo de esto. Pero después
Agustin dice también: pensdndolo bien, no sabemos en absoluto lo que deseamos,
lo que quisiéramos concretamente. Desconocemos del todo esta realidad; incluso
en aquellos momentos en que nos parece tocarla con la mano no la alcanzamos
realmente. «No sabemos pedir lo que nos conviene», reconoce con una expresion
de san Pablo (Rm 8,26). Lo unico que sabemos es que no es esto. Sin embargo, en

91 Es evidente que, en el tema de la vision, Agustin trasciende la filosofia ploti-

niana. No olvidemos que Plotino hizo una interpretacion intelectualista de la vision; la
interpretacion de Agustin es esencialmente creyente. En los neoplaténicos el ascenso
y el retorno son claves principales para la vision, mientras que -para Agustin- Cristo
Salvador tiene una misién propia y salvifica para nuestra vision (la identidad y la
mision propias del Salvador, en la doctrina eclesial, las encontramos en el Catecismo
de la Iglesia Catdlica, nn. 389, 846, 1019, 1359, 1507, 1584, 1741 y 1846). El objeto de
la visi6n agustiniana es el Dios de Jesucristo. En lo que si estan de acuerdo Plotino
y Agustin es en que “el ojo intelectual ha de ser purificado y fortalecido”; sélo de
esta manera se hace idéneo y apto para ver (cf. ROBERT JOHN O’CONNELL, Faith,
Reason and Ascent to Vision in St. Augustine: Augustinian Studies 21 [1990] 88-105).

92 Cf. ser. 24,4; enar.Psal. 109,8.
93 Cf. cat.rud. 25,47.
94 Disponible en www.vatican.va / Consulta: 16.03.2025.


http://www.vatican.va

LA ESPERANZA Y LA FE, COMPANERAS INSEPARABLES EN SAN... 643

este no-saber sabemos que esta realidad tiene que existir. «Ast, pues, hay en no-
sotros, por decirlo de alguna manera, una sabia ignorancia (docta ignorantia)»,
escribe. No sabemos lo que queremos realmente; no conocemos esta «verdadera
vida» Yy, sin embargo, sabemos que debe existir un algo que no conocemos y hacia
el cual nos sentimos impulsados.

Pienso que Agustin describe en este pasaje, de modo muy preciso y siempre
valido, la situacion esencial del hombre, la situacion de la que provienen todas
sus contradicciones y sus esperanzas. De algiin modo deseamos la vida misma, la
verdadera, la que no se vea afectada ni siquiera por la muerte; pero, al mismo
tiempo, no conocemos eso hacia lo que nos sentimos impulsados. No podemos de-
jar de tender a ello y, sin embargo, sabemos que todo lo que podemos experimen-
tar o realizar no es lo que deseamos. Esta «realidad» desconocida es la verdadera
«esperanza» que nos empuja y, al mismo tiempo, su desconocimiento es la causa
de todas las desesperaciones, asi como también de todos los impulsos positivos o
destructivos hacia el mundo auténtico y el auténtico hombre. La expresion «vida
eterna» trata de dar un nombre a esta desconocida realidad conocida. (...) Seria
el momento del sumergirse en el océano del amor infinito, en el cual el tiempo —el
antes y el después— ya no existe. Podemos tinicamente tratar de pensar que este
momento es la vida en sentido pleno, sumergirse siempre de nuevo en la inmen-
sidad del ser, a la vez que estamos desbordados simplemente por la alegria. En
el Evangelio de Juan, Jesis lo expresa asi: «Volveré a veros y se alegrard vuestro
corazon y nadie os quitard vuestra alegria» (16,22). Tenemos que pensar en esta
linea si queremos entender el objetivo de la esperanza cristiana, qué es lo que
esperamos de la fe, de nuestro ser con Cristo”.

4. PREGUNTA Y CONCLUSIONES:
¢ES LA ESPERANZA UNA COMPANERA INSEPARABLE
DE LA FE EN LA TEOLOGIA DE SAN AGUSTIN?

Anotabamos en el inicio del articulo que en las obras de San Agus-
tin la esperanza y la fe aparecen como virtudes conectadas y —a veces—
da la sensacion de que son intercambiables. Mirandolas por separado
podriamos preguntarnos: ¢estan conectadas habitualmente o no la fe y
la esperanza?; {discrepan en algo?; icoinciden normalmente en algu-
nos puntos? En la obra Enchiridion ad Laurentium 2,8 Agustin nos da la
respuesta. En primer lugar, vemos la conexiéon que Agustin encuentra



644 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

entre las tres virtudes teologales: “Y viniendo ahora al amor, sin el cual
nada aprovecha la fe, qué he de decir? La esperanza no puede existir sin el
amor; pues, como dice el apdstol Santiago, también los demonios creen y tiem-
blan y, no obstante, ni esperan ni aman, sino mds bien, lo que nosotros por la
Je esperamos y amamos, ellos temen que se realice: por esto mismo, el Apostol
aprueba y recomienda la fe que obra por la caridad, la cual no puede existir sin
la esperanza. Por consiguiente, ni el amor existe sin la esperanza, ni la espe-
ranza sin el amor, y ninguna de las dos sin la fe”. Este texto evidencia que,
para Agustin, la esperanza y la fe van siempre juntas.

En cuanto a las discrepancias y coincidencias entre la fe y la espe-
ranza, el Obispo de Hipona advierte también en ench. 2,8:

“Hay, por tanto, fe de cosas buenas y malas, ya que las buenas y las malas
son de igual modo creidas, y esto con fe buena, no mala. Existe también la fe sobre
cosas pasadas, presentes y futuras; y asi creemos que Cristo murio -que pertenece
al pasado-, creemos que estd sentado a la diestra del Padre- que es presente- y cree-
mos que vendrd a juzgar —cosa futura—. Asimismo hay fe acerca de cosas propias y
ajenas. En efecto, todos creemos que hemos empezado a existir en algiin momento,
y que no hemos existido siempre, y lo mismo de los demds hombres, y ast creemos
otras muchas cosas; del mismo modo, no sélo creemos acerca de los hombres mu-
chas cosas que se refieren a la religion, sino también acerca de los dngeles.

La esperanza no versa sino sobre cosas buenas y futuras y que se refieren a
aquel de quien se afirma que posee la esperanza de ellas. Siendo esto asi, del mis-
mo modo que la fe y la esperanza se distinguen por su término, asi también, por
estas causas, debe mediar entre ellas una distincion racional. La fe y la esperanza
coinciden en que tanto el objeto de la una como el de la otra es invisible. Por esto,
en la epistola a los Hebreos —de la cual han usado como testigo ilustres defensores
de la doctrina catolica— se denomina la fe conviccion de lo que no vemos. Con
todo, cuando alguno dice que no creyo, esto es, que no dio crédito ni a las palabras,
ni a los testigos, ni, finalmente, a ninguna clase de argumento, sino a la misma
evidencia de las cosas presentes, no parece esto de tal modo absurdo que pueda ser
reprendido justamente por sus palabras y pueda decirsele: viste, luego no creiste;
no se sigue de aqui, por tanto, que todo lo que se ve, no sea posible creerlo. No
obstante, mds bien llamamos fe la que nos ensefian las Escrituras divinas, es decir,
la de las cosas que no se ven. Acerca de la esperanza dice también el Apdstol: la
esperanza que se ve, ya no es esperanza, porque lo que uno ve, ccomo esperarlo?
Pero si esperamos lo que no vemos, en paciencia esperamos. Luego cuando alguno
cree que ha de poseer bienes futuros, no hace otra cosa que esperarlos”.



LA ESPERANZA Y LA FE, COMPANERAS INSEPARABLES EN SAN... 645

En Agustin la esperanza es una virtud destinada a crecer y a desa-
rrollarse gradualmente en el tiempo. La plenitud elpidica se alcanzara
mas alla del tiempo, al llegar al sabbatum vitae aeternae (dia para reposar
en el Sefior). Significa la idea de soportar y tener paciencia confiada
(esperanza de la cultura clasica) y ademas el esfuerzo del cristiano en
la vida temporal (del homo viator) en vista de la eternidad. Algunos es-
pecialistas han presentado a Agustin como a un Padre orientado s6lo
hacia las cosas ultimas, que llega a relativizar de manera excesiva la
realidad presente. Otros han identificado la doctrina agustiniana del
alejamiento de los bienes temporales con una actitud de pura indife-
rencia. Podria provocar —seguin ellos— una actitud de desapego frente
a lo temporal, o una mera ocasion de prueba, dejando sin verdadera
justificacion a la ciudad civica. Otros critican a Agustin por su estruc-
tura escatologica, que tiende a denigrar el mundo y la vida presente,
promoviendo un conformismo frente al sufrimiento paralizante 9.

En el pensamiento de Agustin se ha delineado el retrato de un
cristiano como aquel que —viviendo en la fe y en la esperanza- es fo-
rastero y peregrino. Esta categoria se puede encontrar en la Sagrada
Escritura y también en Ad Diognetum, que define a los cristianos como
a “extranjeros residentes” (népowot), que son a su vez ciudadanos del
cielo. Con esta inspiracion, Agustin de Hipona ve al cristiano como a
un exiliado, un forastero, un viandante, siempre en camino hacia la
patria; la vida terrena es vista como un viaje, una peregrinacion en el
desierto del mundo o una navegacion en el mar agitado de la vida (asi
lo interpreta N. Cipriani) %.

Por otro lado, la vida terrena no se reduce a una eterna cuaresma,
llena de dias estrechos y dolorosos. Ya desde ahora estamos llamados a
prepararnos a la perfectisima alabanza de la vida futura. Esto es, preci-
samente, lo que creemos y esperamos. Nos hace falta ejercitarnos in bo-
nis operibus, buscando la paz siempre, a partir de los muros domeésticos,
en el trabajo, con los amigos y los enemigos... La paz con Dios es posi-
ble tenerla también en el tiempo mediante la fe y la esperanza, sabiendo

95 Cf. GRAZIANO MARIA MALGERI, Fundamento antropologico de la esperanza
en San Agustin: Augustinus 63/248-249 (2018) 155-159.

96 Cf. GRAZIANO MARIA MALGERL, Fundamento antropoligico de la esperanza
en San Agustin: Augustinus 63/248-249 (2018) 164-165.



646 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

que en el futuro se tendra en la visién. Esta paz es mas como un alivio
de la infelicidad que como un gozar de la felicidad (cf. civ.Dei 19,27) 97.

La esperanza cristiana -y la agustiniana- se basa en la promesa que
Dios brinda a los creyentes. Dios se abaja sobre el hombre creado por
€l mismo para redimirlo. En la muerte y sangre de Cristo ya nos ha
dejado una prenda de dicha promesa. Cristo es nuestro guia y nuestra
esperanza; nos lleva como camino y nos conduce hacia El, pues es
nuestra patria. Dios no nos desprecia y se ha constituido en nuestra es-
peranza. En El vemos nuestros esfuerzos y nuestra recompensa; nues-
tros esfuerzos en la pasion y nuestra recompensa en la resurreccion.
Los creyentes hemos de soportar pacientemente la vida que ahora vi-
vimos y conseguiremos la vida que esperamos y que atin no tenemos.
La esperanza nos asegura la salvacion de la muerte eterna; aqui en la
tierra nos libra de los diversos enemigos tanto internos como externos
que amenazan a los creyentes. En la tierra, Cristo aparece como petra
sobre la cual es edificada la Iglesia; también es la furris en la que nos
podemos refugiar frente a los asaltos del diablo 9.

Graziano Maria Malgeri advierte que la esperanza agustiniana ge-
nera unos frutos positivos. Produce efectos benéficos, como el gozo
que nutre, fortifica, consuela e impulsa al canto del Aleluya a aquellos
que estan spe gaudentes, también activa la liberacion del apego exagera-
do a los bienes del mundo, que aunque sean atrayentes, son pasajeros.
Las cosas bellas, de hecho, «nacen y se desvanecen: naciendo comien-
zan, por asi decir, a existir, crecen para madurar, y apenas han madu-
rado envejecen hasta morir. No todas envejecen, pero todas mueren»;
por tanto es preciso no absolutizarlas, sino mas bien gozar de ellas, de
tal modo que nos hagan pregustar una unién intima con Dios. De la
esperanza proviene la fuerza necesaria para que los creyentes venzan
las tentaciones sin desanimarse frente al pecado, en vista de que es
mejor estar en conflicto con los vicios que ser dominado sin conflicto.
Es mejor la guerra con la esperanza (bellum cum spe) de la paz eterna,
que la prisién sin el pensamiento de la liberacién. Por lo demas, la

97 Cf. GRAZIANO MARIA MALGERI, Fundamento antropologico de la esperanza
en San Agustin: Augustinus 63/248-249 (2018) 167.

98 Cf. GRAZIANO MARIA MALGERL, Fundamento antropoligico de la esperanza
en San Agustin: Augustinus 63/248-249 (2018) 167-169.



LA ESPERANZA Y LA FE, COMPANERAS INSEPARABLES EN SAN... 647

esperanza libra a los creyentes tanto de la desesperaciéon como de la
presuncion. Agustin nos exhorta a vivir rectamente, a comportarnos
como peregrinos, a progresar en el amor... No esta esto alejado del
esfuerzo cotidiano, nutrido del deseo de la fe en un regreso del Sefior
que nos es desconocido. La vida misma sobre esta tierra esta ontolo-
gicamente impregnada de esperanza para posteriormente convertirse
en eternidad 99.

Luis Arias, hablandonos de la esperanza en San Agustin, asevera
que esperamos que todos los miembros del cuerpo de Cristo sean exal-
tados al lugar donde se halla ya nuestra cabeza. Alcanzar esto supone
la conversion del hombre infatuado de si mismo hasta el endiosamien-
to, para seguir el modelo del Christus humilis. La esperanza cristiana tal
y como la interpreta Agustin es cierta, inconmutable, segura y verda-
dera, todo un antidoto frente a la incertidumbre angustiosa del espe-
rar humano encerrado en la inmanencia. Los creyentes poseemos las
arras, por lo que hemos de esperar el premio que nos ha sido prometi-
do por el mismisimo Dios. Si esperamos aqui, gozaremos alli; aunque
tengamos hambre y sed aqui, seremos saciados alli. La resurreccion de
Cristo es anticipo y posibilidad de nuestra futura andstasis, sabiendo
que en Cristo esta nuestra primicia. La virtud de la esperanza es la que
pone la melodia del consuelo en el corazén del creyente peregrino.
Una esperanza que, sin temor, puede degenerar en la presuncion del
soberbio; por otro lado, el temor sin esperanza nos despenaria en la
sima de la desesperacion. El temor filial es el que reequilibra la virtud.

Estamos llamados a temer el poder de Dios, y a amar su miseri-
cordia. No presumamos los creyentes de su misericordia, hasta el des-
precio de su poder; no temamos su poder hasta la desconfianza de su
misericordia. Eso si, pongamos nuestro gozo en las cosas de alla arriba,
pensando en los bienes del cielo, siendo trabajadores de la eternidad,
permaneciendo humildes, mansos, santos, justos, piadosos y ciudada-
nos, en esperanza, de la ciudad iluminada por Cristo. Entonces los cre-
yentes, sedientos de Dios, tenderemos hacia Dios, con alegria, confian-
za y sin arredrarnos a causa de las dificultades. Gracias a la esperanza

99 Cf. GRAZIANO MARIA MALGERL, Fundamento antropoligico de la esperanza
en San Agustin: Augustinus 63/248-249 (2018) 170-190.



648 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

somos amamantados, nutridos, robustecidos y consolados. Ya que ella
misma es en si un anticipo del cielo, nos dona el gozo del que camina
por las rutas de la luz 100,

En medio de las fatigas del mundo, nuestro obispo nos invita a la
fe y ala paciencia, en orden a custodiar la esperanza de la vida futura.
No hay que ofrecer resistencia a la voluntad de Dios, pues el yugo que
la acompana es ligero Y su carga es leve. En este tono comportamental
se pueden amar los consuelos de Dios y soportar los azotes que nos
lleguen, con el fin de esperar —por la paciencia- lo que no vemos. Un
modelo cristologico inestimable, a este respecto, es el icono de Cris-
to en tanto que obediente; su obediencia fue tnica, en cuanto que se
anonadoé a si mismo, tomando forma de siervo. La pasion cristica es
para nosotros -los creyentes- un ejemplo de paciencia para caminar en
él. Somos el cuerpo de un organismo espiritual que tiene a Cristo por
Cabeza (aqui esta el Christus Totus agustiniano). El objeto de nuestra
esperanza (la victoria) se ha realizado ya en la Cabeza, y esperamos
pacientemente que un dia se realice también en el cuerpo cristico.

Si seguimos los consejos de nuestro Padre Agustin, entonces nos
transformaremos en hijos de la resurrecciéon, en conciudadanos de los
angeles, en herederos de Dios y coherederos con Cristo. A los cre-
yentes se nos pide andar por el camino estrecho que lleva derecho
a la gran Jerusalén celeste. Se nos pide que las malas conversaciones
no corrompan nuestras buenas costumbres. Se nos pide esperar con
firmeza lo que creemos y no vemos, y con paciencia lo que todavia no
tenemos. Junto a nosotros esta el que nos lo ha prometido y El es veraz.

Somos aspirantes que desean llegar al cielo con la ayuda de la
gracia de Dios. Mientras estamos en la tierra, nos toca contagiar espe-
ranza, admitiendo que asi contribuiremos con nuestro granito de arena
a la transformacién del mundo. Mantengamos siempre encendida la
llama de la esperanza, hasta que Cristo sea Cabeza de todo (Ef 1,10)
y alcancemos la anakephalaiosis (recapitulacion de todo en Cristo) tan
valorada por San Ireneo de Lyon. En Cristo ya se ha completado lo
que los creyentes esperamos como prometido (cf. ¢.Faust. 11,7). El se

100 Cf. LUIS ARIAS, La esperanza en san Agustin. Mensaje al hombre contempo-
rdneo: Augustinus 12/45-48 (1967) 51-75.



LA ESPERANZA Y LA FE, COMPANERAS INSEPARABLES EN SAN... 649

ha encarnado y ha habitado entre nosotros para que esperemos en la
proteccion de sus alas (cf. ser. 1,5).

La esperanza es el ancla, que nos auxilia para que no nos hunda-
mos en las aguas peligrosas de este mundo: “Al parecer vas fluctuando
en el mar, pero te recibe el puerto. Ti procura, antes de entrar en el puerto, no
desasirte del dncora. Zozobra la nave amarrada a las dncoras, pero es arrojada
cerca de la tierra; tampoco su agitacion durard siempre, pues es temporal. A esta
agitacion se refieren las palabras anteriores: he padecido tristezas y turbacion en
mi prueba. Esperaba al que me salvase de la cobardia y de la tempestad. Hable
en medio de la fluctuacion, pero ésta tendrd su fin, porque estd sujeta al dncora
que es la esperanza” (enar.Psal. 54,24).

La esperanza cristiana nos invita a los creyentes a ser humildes:
“Nadie debe estar seguro en esta vida, que ha sido definida en su totalidad como
una prueba, puesto que quien de peor se hizo mejor puede también degenerar
de mejor en peor. La inica esperanza, la unica confianza, la unica promesa
firme es tu misericordia” (conf- 10,32,48). Es una esperanza enteramente
dependiente de Dios, en quien esta radicada: “Toda esperanza radica en
la grandeza inmensa de tu misericordia. Dame lo que mandas y manda lo que
quieras” (conf- 10,29,40). Es la esperanza que nos fortalece, nos consuela
y anima nuestro canto: ‘Mirad que la esperanza nos amamanta, nos nutre,
nos robustece, y en esta vida trabajosa nos consuela; esa misma esperanza nos
hace cantar el aleluya. Mirad cudnto gozo nos da” (ser. 255,5).

Hablamos de una esperanza que colma nuestros anhelos y que tie-
ne sabor a plenitud: “Busquemos nosotros una esperanza que no nos engare,
sino que satisfaga todos nuestros deseos, de modo que no pueda darse otro bien
mayor. ¢Cudl es, pues, la cosa que, al venir a nuestro alcance, hard cesar toda
otra esperanza, porque serd la plenitud de lo deseable? ¢Qué serd ello? cSerd
la tierra? No. <O algo que de ella nace, como el oro, la plata, las plantas, las
mieses, el agua? Nada de estas cosas que nos deleitan, porque son hermosas y
iitiles. Tii busca al Creador, porque El es tu esperanza; ahora lo esperamos,
después lo poseeremos; ahora la esperanza del que cree, después serd el gozo de
la vision” (ser. =Denis 22,2-3). Entonces estamos llamados dia y noche
a poner nuestra esperanza en Dios, que da lo que promete, lo cual nos
exhorta a confiar en El: “Confia en Dios: El siempre da lo que promete. Sabe
lo que promete porque es la Verdad. Puede otorgarlo porque es la omnipotencia.



650 P. MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

Dispone de ello porque es la Vida misma. Ofrece todas las garantias porque es
la eternidad” (enar.Psal. 35,13).

En el camino de la fe esta dinamica espiritual no la experimen-
tamos solos. Hallamos companieros que son peregrinos esperanzados
que suspiran; hemos de unirnos a ellos, corriendo con los que com-
partimos los mismos sentimientos (cf. ¢p.fo. 10,2). Si los premios que
esperamos tardan en llegar recordemos lo siguiente: “Dios, aplazando el
premio, ensancha el deseo, extendiendolo, dilata el espiritu y le da mayor capa-
cidad. Cultivemos, pues, el deseo en espera de su plenitud” (ep.lo. 5,6).

Y vamos a terminar nuestro articulo fijindonos en un dato que nos
trae como una brisa de aire fresco. Hay un faro de luz que —en medio
de innumerables y variadas dificultades— nos alumbra a los creyentes
en el camino de la vida, para que no nos desesperemos: «Las divinas
Escrituras levantan nuestro dnimo para que no nos quebrante la desesperacion;
por otra parte, nos amedrentan para que no nos agite el viento de la soberbia.
Seguir el camino medio, verdadero, recto, que va, digamoslo asi, entre la iz-
quierda de la desesperacion y la derecha de la presuncion, nos seria muy dificil si
no nos dijera Cristo: ‘Yo soy el camino, la verdad y la vida’. Como si nos dijera:
cpor donde quieres ir 2. Yo soy el camino adonde quieres ir? Yo soy la verdad
cdonde quieres permanecer? Yo soy la vida. Caminemos, pues, con seguridad
por esta via, pero temamos las asechanzas que la amenazan» (ser. 156,1).

Nuestra meta final llegara con la vision: «Llegard el tiempo en que
veré aquello que ahora creo sin verlo; y viendo lo que ahora creo, seré feliz.
Tendré entonces en realidad lo que ahora solo poseo en esperanza. Al presente
suspiro y voy en busca de un asilo seguro para colocarme a salvo; estoy enfermo
y me dirijo al médico. Vivo contento en mi esperanza, porque Tt eres fiel a tus
promesas; pero, como no te poseo ain, gimo bajo el aguijon del deseo» (enar.
Psal. 70,1,7-9).

Mientras peregrinamos todavia en el espacio y en el tiempo pi-
damosle al Sefior que vigorice nuestra esperanza, y también nuestra
fe; dejandonos guiar por ellas disfrutaremos un dia de la plena vision,
de la total felicidad y de todas las realidades salvificas que ahora sé6lo
poseemos parcialmente.

P. MANUEL SANCHEZ TaApiA, OSA



	_ednref73
	_Hlt224531148

