
LA ESPERANZA Y LA FE, COMPAÑERAS INSEPARABLES EN SAN... 611

La esperanza y la fe, 
compañeras inseparables en San Agustín

Resumen:
La esperanza arrastra al hombre hacia el futuro, le abre horizontes nuevos e 
insospechados y le permite evitar el escollo de un presente tal vez angustioso 
y devastador. La esperanza impulsa al ser humano hacia adelante, pero para 
que vaya bien encauzada precisa insoslayablemente de la compañía de la fe. 
El presente artículo trata de probar cómo la esperanza y la fe van de la mano 
en el mensaje teológico de San Agustín. La esperanza –tal y como la interpreta 
el Obispo de Hipona– invita una y otra vez a la paciencia, hasta que llegue un 
mañana más pleno; por su parte, la fe diseña los vectores que han de dirigir 
con seguridad la existencia humana, de modo que ésta no desemboque ni en el 
vacío ni en la impaciente claudicación. Ambas, esperanza y fe, son compañeras 
inseparables en el pensamiento del tagastino.

Palabras clave: Virtud, gracia, confianza, peregrino, vida, historia y visión.

Abstract:
Hope draws man toward the future, opens new and unsuspected horizons, and 
allows him to avoid the pitfalls of a perhaps distressing and devastating present. 
Hope propels human beings forward, but to keep it on the right path, it inevi-
tably requires the accompaniment of faith. This article attempts to demonstrate 
how hope and faith go hand in hand in the theological message of Saint Augus-
tine. Hope—as interpreted by the Bishop of Hippo—repeatedly invites us to be 
patient, until a more fulfilling tomorrow arrives; for its part, faith designs the 
vectors that must securely guide human existence, so that it does not end in 
emptiness or impatient surrender. Both, hope and faith, are inseparable com-
panions in the Tagastino’s thinking.

Key Words: Virtue, grace, trust, pilgrim, life, history and vision.

CiuD-Ra 238-3 (2025) 611-650



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA612

1.	L a esperanza, esa lámpara para el peregrino  1

En las obras de San Agustín la esperanza y la fe aparecen como 
virtudes conectadas y –a veces– da la sensación de que son intercam-
biables. Si bien esto es cierto, también es verdad que cada una de es-
tas dos virtudes teologales posee un perfil propio. Vamos a comenzar 
hablando de la esperanza. Tentados por un afán utilitarista podríamos 
preguntarnos… ¿para qué sirve la esperanza? ¿tiene algunos efectos 
positivos de los que nos podríamos beneficiar? Evidentemente la es-
peranza cristiana está plagada de efectos positivos que no podemos 
olvidar. En una época como la nuestra, en la que la tecnología es casi 
“pantocrática”, vamos a ver lo que nos dice la IA si le preguntamos 
acerca de los beneficios de la esperanza cristiana.

La esperanza cristiana –asegura sin titubeos el chatgpt– tiene varios 
efectos positivos que pueden impactar profundamente en la vida de las 
personas. Aquí te menciono algunos de ellos:

1.	 Fortaleza en la adversidad: La esperanza cristiana brinda consuelo 
y fortaleza en momentos difíciles. Saber que hay un propósito di-
vino puede ayudar a las personas a enfrentar los desafíos con una 
actitud más resiliente.

2. 	 Sentido de comunidad: La fe cristiana fomenta la creación de co-
munidades unidas por la esperanza compartida. Esto puede pro-
porcionar un fuerte apoyo emocional y social, ayudando a las per-
sonas a sentirse acompañadas en su camino.

1  Tenemos la oportunidad de profundizar aún más en el tema de la espe-
ranza, según la cosmovisión de San Agustín, acudiendo a: Imanol Larrínaga 
Bengoechea, La esperanza en San Agustín, Ed. Federación Agustiniana Española, 
Madrid 2003; José María Rodríguez, La esperanza cristiana en San Agustín: Reli-
gión y Cultura 31/147-149 (1985) 653-676; Graziano María Malgeri, Fundamento 
antropológico de la esperanza en San Agustín: Augustinus 63/248-249 (2018) 155-190; 
Miguel Ángel Keller Pérez-Herrero, La esperanza en la experiencia y la doctrina 
de San Agustín: Francisco José Andrades Ledo (coord.), Miguel Anxo Pena 
González (coord.), Ángel Galindo García (coord.); José Román Flecha 
Andrés (hom.), Razones para vivir y razones para esperar: homenaje al Prof. Dr. D. 
José-Román Flecha Andrés, Ed. Universidad Pontificia de Salamanca, Salamanca 
2012, 127-140; Pablo Antonio Morillo Rey, El tiempo en San Agustín: ¿lamento 
o esperanza?: Isidorianum 22/43 (2013) 41-72.

https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=2461125
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=19705
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=19705
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=173380
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=270334
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=270334
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=583284


LA ESPERANZA Y LA FE, COMPAÑERAS INSEPARABLES EN SAN... 613

3.	 Motivación para el cambio: La esperanza en un futuro mejor pue-
de inspirar a las personas a trabajar por el cambio, tanto en su vida 
personal como en la sociedad. Esta motivación puede llevar a ac-
ciones positivas y a un compromiso con el bienestar de los demás.

4.	 Paz interior: La esperanza cristiana puede ofrecer una profunda paz 
interior, ya que se basa en la confianza en Dios y en su plan. Esto 
ayuda a manejar el estrés y la ansiedad de manera más efectiva.

5.	 Perspectiva de vida: La esperanza cristiana invita a las personas 
a ver más allá de las circunstancias actuales y a enfocarse en un 
futuro lleno de posibilidades. Esta perspectiva puede enriquecer la 
vida y fomentar una actitud de gratitud.

6.	 Fomento de valores positivos: La esperanza en la enseñanza cristiana 
promueve valores como el amor, la compasión y el perdón, lo que 
puede llevar a relaciones más saludables y a una vida más plena.

En resumen, la esperanza cristiana puede ser una fuente poderosa 
de inspiración y apoyo, ayudando a las personas a navegar por la vida 
con una actitud más optimista y resiliente.

Agustín de Hipona fue un hombre que vivió la esperanza en pri-
mera persona. En medio de una época de cambios (recordemos la sa-
cudida que supuso la caída de Roma a partir del año 410), el Obispo de 
Hipona siempre invitaba a mirar más allá de los elementos humanos 
y a poner la esperanza sólo en Dios. Incluso, ante las acusaciones que 
los paganos hacían a los cristianos (los acusaban del saqueo de Roma, 
porque habían desestimado la idolatría), Agustín les respondió con el 
canto a la esperanza escondido en La ciudad de Dios. En sus páginas 
el tagastino invita a no dejarse sorprender por la desesperación y el 
temor, al tiempo que exhorta a elevar el propio corazón con esperanza 
hacia Dios. La de Agustín, evidentemente, no ha sido una esperanza 
sólo mental o intelectual; la suya ha sido una esperanza fáctica y exis-
tencial, pues ha conocido de primera mano la desgracia y las calami-
dades que afectaron al norte de África. Desde aquí ha elevado el vuelo 
hacia lo alto  2 y nos invita a nosotros a hacer lo mismo: ¡sursum corda… 
hacia Dios! La esperanza nos levanta a Dios (cf. sol. 1,1,3).

2  De ello nos habla Enrique Alejandro Eguiarte Bendímez en https://agus-
tinosrecoletos.org / Consulta: 25.03.2025.

https://agustinosrecoletos.org
https://agustinosrecoletos.org


P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA614

A pesar de la muerte de la civilización y el mundo que él había co-
nocido, Agustín sabía internamente que algo nuevo estaba naciendo. 
A pesar de que la vida del hombre en la tierra está siempre amenazada 
(desgracias, calamidades…), nada debiera robarnos la esperanza. La 
esperanza del cristiano tiene un nombre, Jesucristo, y su promesa nos 
posiciona en el camino hacia la vida eterna. Ninguna circunstancia 
debiera robarnos la esperanza, pues el creyente siempre ha de estar 
alegre en el Señor (Rom 12,12). Agustín sabía que el cristianismo es 
la religión de la resurrección, advirtiendo que en muchos momentos 
–tras el fracaso y la muerte aparente– resurge una y otra vez como el 
Ave Fénix de la mitología clásica  3.

Ésta es la razón por la cual invita a los conciudadanos de la ciudad 
de Dios a seguir avanzando día a día, al tiempo que cantan y caminan 
(cf. ser. 256,3), reconociendo de modo realista que su existencia va ma-
durando entre las persecuciones del mundo y los consuelos de Dios 
(cf. civ.Dei, 18,51,2). No estamos dejados de la mano de Dios, ya que 
la historia tiene un horizonte de sentido. Se trata nada menos que del 
reino de los cielos, con la existencia futura de una Ecclesia sine macula et 
sine ruga. Entonces, en la civitas Dei del escenario escatológico, se hará 
realidad aquello que aparece registrado al final de La ciudad de Dios, 
pues allí descansaremos y contemplaremos, contemplaremos y amare-
mos, amaremos y alabaremos (cf. civ.Dei 22,30,5)  4.

La esperanza agustiniana mira siempre hacia adelante, se extiende 
hacia adelante, y no es presa del pasado. En su obra Concordancia de los 
evangelistas 2,22 el Hiponate reconoce que lo contrario de la esperanza 
es mirar atrás: “cuando se habla de la esperanza se habla de cosas futuras, no 
de cosas pasadas”. Hemos de caminar como peregrinos esperanzados, 
haciendo caso a lo que escribe el Apóstol de los Gentiles en Fil 3,13: 
“dejando lo que queda atrás, me extiendo hacia lo que está por delante”. En 
último término, lo que hace la Iglesia es invitar a sus hijos a correr, 
a extenderse (Agustín emplea el sustantivo extensio en sus Confesiones) 
hacia las cosas del cielo  5. Somos peregrinos in Deum (cf. reg. 1,2). Sabe-

3  Cf. https://agustinosrecoletos.org / Consulta: 25.03.2025.
4  Cf. https://agustinosrecoletos.org / Consulta: 25.03.2025.
5  Ya en la tierra los cristianos poseemos las primicias del Espíritu, que nos 

hacen capaces de saborear y gustar -aunque todavía en una pequeña medida- 

https://agustinosrecoletos.org
https://agustinosrecoletos.org


LA ESPERANZA Y LA FE, COMPAÑERAS INSEPARABLES EN SAN... 615

mos hacia donde vamos, y también conocemos que Cristo nos acom-
paña en el camino de la vida, para que avancemos con los afectos del 
corazón (cf. ser. 306B,1). En medio del movimiento y de la dinámica 
del caminante esperanzado, estamos llamados a gozar con los cánticos 
graduales anabathmi (escalones ascensionales que sólo van hacia arriba 
y que sólo suben). Entonces, como el fuego, tendemos a lo alto, nos 
enardecemos y caminamos hacia arriba, hacia la paz jerosolimitana (cf. 
conf. 13,10), hacia los bienes espirituales y superiores  6.

Es evidente, en el pensamiento de Agustín, que la redención de 
Cristo es la esperanza de los pecadores. Cristo es aquel que se ha deja-
do matar por ellos y al mismo tiempo en favor de ellos, para que nadie 
desespere de la remisión de sus pecados, cuando aquellos mismos que 
quitaron la vida a Cristo merecieron el perdón (cf. Io.ev.tr. 31,9).

Lo que nosotros debemos temer –en opinión del santo– son dos 
cosas: por un lado tenemos que temer que nos mate la esperanza, y 
esperando mucho en la misericordia de Dios caigamos en las manos 
de la justicia divina; por otro lado, hemos de temer también no nos 
vaya a matar la desesperación, y creyendo que es imposible que se 
nos perdonen los pecados que hemos cometido nos neguemos a hacer 
penitencia (cf. Io.ev.tr. 33,8).

Tengamos la esperanza firme de ver un día a Dios, ya que le ve-
remos como Él es. En tanto le veremos en cuanto seremos semejantes 
a Él, puesto que ahora en tanto no le vemos en cuanto somos deseme-
jantes. Nos permitirá verlo aquello que nos asemeja a Él. Es cierto que 
la semejanza debe ponerse no tanto en las cosas corpóreas, sino en el 
hombre interior, que se renueva en el conocimiento de Dios según la 

aquello que podremos comer y beber con plena satisfacción en el cielo. Eso sí, 
sólo podremos gozar de la plenitud de la paz celestial al final, después de que el 
cuerpo corruptible y mortal sea resucitado, convertido en incorruptible e inmor-
tal. Mientras estamos todavía en este mundo, el Espíritu Santo es derramado en 
los creyentes para que vivamos en paz interior, o sea, en la concordia del alma 
con la carne. Gracias a Él alcanzamos la victoria contra el enemigo mediante las 
obras de misericordia. En último término, el Espíritu Santo es el don de Dios 
donde descansamos y gozamos del mismísimo Dios (cf. Nello Cipriani, El Espíritu 
Santo, amor que une. Pneumatología y espiritualidad en san Agustín, Ed. Agustiniana, 
Guadarrama [Madrid] 2023, pp. 148-162).

6  Cf. https://agustinosrecoletos.org / Consulta: 25.03.2025.

https://agustinosrecoletos.org


P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA616

imagen de aquel que le creó (Col 3,10). En tanto más nos hacemos se-
mejantes a Dios en cuanto progresamos más y más en su conocimiento 
y su amor, porque aunque nuestro cuerpo exterior se corrompa, nues-
tro hombre interior se renueva de día en día (2Cor 4,16). Aunque en la 
vida presente vaya uno espiritualmente muy adelantado, está siempre 
lejos, muy lejos, de aquella perfección de semejanza que es idónea para 
ver al Señor coram Deo (cf. ep. a Itálica, 92,3).

Si ahora creemos, más tarde veremos. Es cierto que nuestra tribu-
lación tiene lugar en el mundo actual, mientras que nuestra esperanza 
se encamina hacia el siglo futuro. Si la esperanza del siglo futuro no 
nos consolase en la tribulación del presente, pereceríamos. Aún no po-
seemos nuestro gozo en la realidad, pero sí ya en esperanza, y nuestra 
esperanza es tan firme como si ya fuese realidad, pues no titubeamos 
dada la Verdad que promete. Es cierto que la Verdad no nos puede 
engañar ni engañarse. Agustín anota que nos conviene unirnos a ella; 
ella nos liberta si permanecemos en su palabra. Ahora creemos, más 
tarde veremos. Cuando creemos, se da la esperanza en este siglo; cuan-
do veamos, se dará la realidad en el futuro, pues veremos cara a cara. 
Aquí está la ecuación espiritual o el silogismo agustiniano: creer para 
ver. Cuando tengamos purificados los corazones, entonces veremos 
cara a cara, por aquello de Bienaventurados los limpios de corazón, porque 
ellos verán a Dios (cf. enar.Psal. 123,2).

Nosotros no tenemos que aferrarnos a las cosas de este mundo, 
pues nuestra esperanza no se cifra en las cosas del tiempo presente. He-
mos de poner los ojos en lo que Dios nos ha prometido; estamos ante 
un regalo que un día se nos dará, pero del cual todavía no podemos 
–ni siquiera– hacernos idea (cf. ser. 127,1). Aún nos toca esperar, es 
verdad. Nosotros hemos resucitado con Cristo y existimos con Cristo, 
nuestra Cabeza, de momento mediante la fe y la esperanza. El Señor 
nos mostró en su carne, esto es, en nuestra cabeza, en la que resucitó y 
ascendió al Padre, qué es lo que debemos esperar. La razón es que así 
está escrito: Fue entregado fue por nuestros delitos y resucitado para nuestra 
justificación (cf. ser. 144,6).

Nadie debiera desesperar, pues Dios está acostumbrado a cambiar 
la dirección de la vida de las personas. El Señor –siendo un médico 
poderoso– es experto en activar procesos de cambio de agujas en la 



LA ESPERANZA Y LA FE, COMPAÑERAS INSEPARABLES EN SAN... 617

dirección existencial (ahí están los casos, por ejemplo, de Pablo y de 
Pedro). Los dos cambiaron radicalmente el rumbo de sus vidas. Nadie 
debiera envanecerse de su dignidad mundana. Nadie debiera tampoco 
alejarse de la misericordia de Dios, considerando su propia maldad. Ni 
lo uno ni lo otro (cf. ser. 381).

Estamos esperando lo que Cristo ya nos ha anticipado. Debería-
mos poder decirle un día al Señor aquello de “Cumplimos lo que nos 
mandaste, danos lo que nos prometiste”. Él ha sufrido nuestros males, ¿y 
no nos dará sus bienes? Es veraz el Señor que hace las promesas. El 
Señor ha tomado por nosotros en la tierra la humillación de la pasión, 
las injurias, las burlas y cuanto había de vil. ¿No va a darnos el reino, 
la felicidad, la inmortalidad y la eternidad? (cf. ser. 395,2).

La soteriología agustiniana, de clara inspiración paulina, se basa 
en la esperanza y no en la realidad que todavía no ha llegado. No te-
nemos realmente lo que se nos ha prometido, pero lo esperamos como 
algo venidero (cf. ep. ad Partos 4,2).

Los justos tendrían que alegrarse en el Señor, por aquello de que 
permaneciendo el Señor continúa el gozo de los justos (cf. enar.Psal. 
32,2/s.1,1 {v.1}).

Cuando el hijo de Santa Mónica, convertido ya en ministro con-
sagrado predica al pueblo, le asegura que la esperanza es la lámpara 
del hombre (ser. 37,11,25). Es la virtud del peregrino que camina por 
este mundo (ser. 395,1). Aquí nos toca a todos tolerar lo presente y es-
perar lo futuro (ser. 211A). Nuestra esperanza es nuestra ancla (ser. 359 
A,1), que nos da seguridad. Se simboliza en el huevo (ser. 105,7) y tam-
bién en la altura de la cruz (ser. 165,4). Se une a nuestra paciencia (ser. 
157,6), a nuestra oración (ser. 179 A,2) y a la celebración de nuestras 
eucaristías (ser. 334,2). Nadie debiera perder la esperanza (ser. 157,2; 
170,9; 176,5), pues siempre hemos de caminar en ella (ser. 4,9; 32,23). 
Es una virtud propia de quien cree (ser. 313F,3). Vivir sin ella es una 
maldición (ser. 313F,1). Lo opuesto a la esperanza, en nuestra vida, es 
mirar atrás (ser. 105,7). Esta virtud teologal nos amamanta (ser. 21,1) y 
aviva nuestro amor (ser. 21,1). Quien es ahora nuestra esperanza, será 
después nuestra posesión (ser. 313F,3).



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA618

Es cierto que el pecador está llamado a tener esperanza. ¿En quién? 
En Cristo. Nadie ha de desesperar de la remisión de sus pecados, cuan-
do aquellos mismos que quitaron la vida a Cristo merecieron el perdón 
(cf. Io.eu.tr. 31,9). El pecador no ha de desesperar de sí, sino que más 
bien debe abrirse y convertirse a Dios (cf. enar.Psal. 70,1,1).

La esperanza presente todavía no ha logrado su objeto. Lo alcanza-
rá en la última resurrección de los muertos. Cuando nuestra esperanza 
llegue a su meta, habrá llegado a la suya también nuestra justificación. 
El Señor mostró en la carne con que resucitó y subió al Padre lo que 
nosotros hemos de esperar; vemos en la Cabeza lo que después ha de 
suceder en los miembros (cf. ser. 144,6). Mirar a Cristo es, entonces, 
fortalecer nuestra esperanza. Esperamos lo que Cristo ya nos ha antici-
pado. Caminemos confiadamente hacia esa esperanza, porque es veraz 
quien la ha prometido (cf. ser. 395,2).

La esperanza, además, nos asegura la posibilidad de la sanación. 
Existe la esperanza de tener a un médico muy especial. No sólo se trata 
de curar los cuerpos, aunque esto ya es mucho. Se nos propone una 
sanación completa e integral. Nuestra esperanza es Dios, es el Señor 
(sal. 38,8). Él es nuestra esperanza, y es el que nos ha hecho también 
a nosotros (cf. enar.Psal. 38,13,8). Los enfermos están llamados a la es-
peranza porque ha venido el Médico. Es cierto que la enfermedad era 
grave, las heridas insanables, y la dolencia desesperada. Aunque el mal 
es ciertamente severo, no olvidemos que el Médico es omnipotente (al 
tiempo que humilde). Hay testigos que prueban su poder sanador.

Deberíamos cuestionarnos… ¿podemos permitirnos perder la es-
peranza, habiendo venido un médico de tal categoría? Grandes eran 
las dolencias, incurables las heridas y sin esperanza de curación la en-
fermedad. Te fijas en la magnitud de tu mal ¿y no en la omnipotencia 
del médico? Tú has perdido la esperanza, pero él es todopoderoso. 
Testigos de su poder son los primeros a los que curó; ellos le dieron 
celebridad. Y todo ello no obstante que fueron curados, más en la espe-
ranza que en la realidad. Pues así se expresa el Apóstol: Pues hemos sido 
salvados en esperanza. La adquisición de la fe significa el comienzo de 
nuestra sanación, pero nuestra salud alcanzará su plenitud cuando esto 
corruptible se revista de incorruptibilidad y esto mortal se revista de 
inmortalidad. Esto es objeto de esperanza, y aún no es realidad. El que 



LA ESPERANZA Y LA FE, COMPAÑERAS INSEPARABLES EN SAN... 619

se goza en lo que espera, conseguirá también la realidad; en cambio, 
quien carece de esperanza no podrá alcanzarla. (cf. ep.Io. 8,13).

En la teología agustiniana, muchas son las variedades y modula-
ciones de la enfermedad del pecado. Mucho se ha escrito sobre esto. 
Hemos de alegrarnos de estar redimidos y curados; es posible que 
aún no lo estemos completamente, pero hemos de estar seguros en la 
esperanza. Si no gemimos en la esperanza, no llegaremos a la realidad 
(cf. enar.Psal. 37,5,4).

Agustín nos advierte –estemos muy atentos a esto– que no hemos 
de esperar cualquier cosa, pues la esperanza nos vincula a unos bienes 
concretos. En verdad, el hiponense nos enseña dónde tenemos que 
poner la esperanza, es decir, en qué tipo de bienes. Nosotros no he-
mos venido al cristianismo para el disfrute de los bienes de acá, sino 
para otro no sabido bien, que Dios nos ha prometido ya, pero del que 
los hombres no podemos hacernos idea todavía. Nuestra esperanza 
no ha de quedarse a ras de tierra; no ha de cifrarse en este tiempo, ni 
en este mundo, ni en la felicidad con que se ciegan los hombres que 
se olvidan de Dios (cf. ser. 127,1). Los que ponen sus ojos en las cosas 
de este mundo podríamos decir que son los malos. Ellos tienen una 
esperanza presente, mientras que la de los cristianos ha de ser futura. 
La de los malos es pasajera, y la de los cristianos permanente. La de 
los malos es falsa, y la que debe ser nuestra es verdadera (cf. enar.Psal. 
52,8,6-7). Es buena la salud del cuerpo, aunque la esperanza cristiana 
nos lanza más allá. El bien mayor es el bien de la salvación, y nues-
tra salvación se basa en la esperanza. Aún no tenemos lo que se nos 
prometió, sino que lo esperamos como venidero (cf. ep.Io. 4,2). Si en 
esta vida somos justos, entonces hemos de alegrarnos. ¿Por qué razón? 
Permaneciendo en el Señor, después continuará el gozo para los justos 
(cf. enar.Psal. 32,2,1,1,1). Agustín nos exhorta a fijarnos en la luz del 
Señor  7, teniendo en cuenta sus sufrimientos, reteniendo la justicia, y 

7  La luz del Señor, la luz de la Verdad, produce la iluminación en la mente. 
Dicha iluminación es necesaria para vivir una vida virtuosa y para tener a Dios 
derramado en un corazón que se ensancha con su venida. No obstante, si el ser 
humano se vuelca no hacia Dios sino hacia lo que ha sido hecho por Dios, enton-
ces se vincula a las tinieblas y a la informidad; va hacia las realidades ínfimas, 
experimentando una peligrosa y progresiva degradación (cf. Tamara Saeteros, 
Amor y conversión en san Agustín, Ed. Ciudad Nueva, Madrid 20191ª, p. 37).



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA620

convencidos –en la esperanza– de que no perecerá ni un cabello de 
nuestra cabeza (cf. enar.Psal. 64,13).

La esperanza de los buenos difiere con respecto a la de los malos. 
La esperanza de los que tratan de vivir de acuerdo a la voluntad de 
Dios es Dios; por otro lado, la esperanza de los malos es la de las cosas 
de este mundo. Podríamos decir que una es la buena esperanza y la 
otra la mala esperanza. Entonces podemos cuestionarnos, ¿cuál es mi 
esperanza?; ¿no es el Señor? Claro que sí, Él es lo que yo espero, el que 
me dio todo esto que debo despreciar. Él se me dará a sí mismo, que 
está sobre todo y por quien fueron hechas todas las cosas; yo mismo he 
sido creado por Él entre todas las cosas. Él es mi esperanza, el Señor 
(cf. enar.Psal. 38,13, v.8).

Agustín establece un contraste cromático vinculado al objeto de 
nuestra esperanza. ¿En quién ponemos nuestra esperanza? Dependien-
do de nuestra vinculación, así disfrutaremos de la mañana, o bien nues-
tro ánimo cambiará al estar en la tarde o en la noche. Si hacemos caso 
a lo que promete el Creador del mundo, entonces tendremos salida de 
mañana. Si nos dejamos enredar, por el contrario, por el que promete 
riquezas e intenta corrompernos y lucrarnos, entonces llegará para no-
sotros la tristeza de la tarde o de la noche (cf. enar.Psal. 64,13).

Los seres humanos somos limitados, por lo que no es conveniente 
poner la esperanza en los hombres. Y es que –señala Agustín– nosotros 
somos lo que somos: criaturas finitas y limitadas, nada más. Agustín 
avisa en sus catequesis a los principiantes para que la esperanza se pon-
ga sólo en Dios, pues es el único inmutable, que nunca nos defrauda 
y que no se muda: “con todo, no debes colocar tu esperanza en esas personas 
buenas que te preceden o te acompañan hacia Dios, ya que no debes colocarla ni 
en ti mismo, por más progresos que hubieres hecho, sino en aquel que, al justifi-
caros, os hace tales a ti y a los otros. Está seguro de Dios, porque no se muda; en 
cambio, de los hombres nadie puede estar seguro. Pero si debemos amar a los que 
todavía no son justos, para que lo sean un día, ¡cuánto más ardientemente deben 
ser amados los que ya lo son! Pero una cosa es amar al hombre y otra poner la 
esperanza en el hombre, hasta tal punto que Dios manda lo primero y prohíbe 
lo segundo” (cat.rud. 25,49).

Nos espera, al final, nada menos que la visión de Dios. Sí, la vir-
tud de la esperanza desemboca en ver a Dios. Dichosos los limpios de 



LA ESPERANZA Y LA FE, COMPAÑERAS INSEPARABLES EN SAN... 621

corazón, porque ellos verán a Dios, nos dice el Señor Jesús (Mt 5,8). 
Agustín cree firmemente esto. Lo veremos tal cual es (1Jn 3,2) y lo 
veremos cara a cara (1Cor 13,12). En tanto le veremos en cuanto sere-
mos semejantes a Él, puesto que ahora en tanto no le vemos en cuanto 
somos desemejantes. Nos permitirá verlo aquello que nos asemeja a 
Él (cf. ep. a Itálica, 92,3). Mientras caminamos en esta vida, hemos de 
mantener encendida la llama de la esperanza. Es la llama del deseo, si 
pretendemos buscar un símbolo que nos ayude a entenderlo. Toda la 
vida del hombre cristiano es un santo deseo. Lo que deseamos aún no 
lo vemos, pero deseándolo nos hacemos capaces de verlo. Entonces, 
en el futuro, cuando venga lo que hemos de ver, seremos saciados (cf. 
ep.Io. 4,6). No obstante, todavía no hemos llegado al futuro, al final. 
Ahora cada uno vive su presente. Pues bien, aquí es donde encontra-
mos la tribulación. ¿Y qué nos alivia en el dolor y en el sufrimiento de 
la tribulación…? La respuesta es la esperanza; y es que si la esperanza 
del siglo futuro no nos consolase en la tribulación del presente, enton-
ces pereceríamos. Poseemos gozo en la esperanza. Se trata de una es-
peranza que es tan firme como si ya fuese realidad. Es la Verdad quien 
nos promete estas cosas, y ella ni puede engañar ni puede engañarse. 
Ahora creemos y más tarde veremos. La esperanza pertenece a este 
siglo, y la realidad al futuro (cf. enar.Psal. 123,2).

En Agustín –por lo demás– es obvio que la esperanza posee un 
aspecto o elemento comunitario. Uno no espera al margen del otro 
y mucho menos contra el otro. El Papa Benedicto XVI lo captó muy 
bien y cita directamente a Agustín en el nº 14 de su Carta encíclica Spe 
salvi. Veamos cómo lo explica con sus propias palabras  8:

“Por eso, la « redención » se presenta precisamente como el restablecimiento 
de la unidad en la que nos encontramos de nuevo juntos en una unión que se 
refleja en la comunidad mundial de los creyentes. No hace falta que nos ocu-
pemos aquí de todos los textos en los que aparece el aspecto comunitario de la 
esperanza. Sigamos con la Carta a Proba, en la cual Agustín intenta explicar 
un poco esta desconocida realidad conocida que vamos buscando. El punto de 
partida es simplemente la expresión « vida bienaventurada [feliz] ». Después 
cita el Salmo 144 [143],15: « Dichoso el pueblo cuyo Dios es el Señor ». Y 

8  Disponible en www.vatican.va / Consulta: 16.03.2025. 

http://www.vatican.va


P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA622

continúa: « Para que podamos formar parte de este pueblo y llegar [...] a vivir 
con Dios eternamente, ‘‘el precepto tiene por objeto el amor, que brota de un 
corazón limpio, de una buena conciencia y de una fe sincera’’ (1 Tm 1,5) ». 
Esta vida verdadera, hacia la cual tratamos de dirigirnos siempre de nuevo, 
comporta estar unidos existencialmente en un « pueblo » y sólo puede realizarse 
para cada persona dentro de este « nosotros ». Precisamente por eso presupone 
dejar de estar encerrados en el propio « yo », porque sólo la apertura a este 
sujeto universal abre también la mirada hacia la fuente de la alegría, hacia el 
amor mismo, hacia Dios”.

Hemos de alegrarnos de estar redimidos –comunitariamente– en 
la esperanza: “cuando el gozo es compartido por muchos es más intenso en 
cada uno en particular, pues el afecto y el entusiasmo son contagiosos” (conf. 
8,4,9). Aún no lo estamos del todo en la realidad, pero hemos de estar 
seguros en la esperanza. Si no gemimos en la esperanza nunca llegare-
mos a la realidad (cf. enar.Psal. 37,5, v.4).

Vamos a desgranar ahora cuatro textos agustinianos que son 
como cuatro ejemplos muy ilustrativos con respecto a la esperanza, 
tal y como la concibe San Agustín. Hay muchos más, sin duda, pero 
éstos cuatro podrían ser muy inspiradores ahora para nosotros: se trata 
del sermón 157, del sermón 158, de algunos números del Enchiridion ad 
Laurentium (concretamente los nn. 8, 66 y 114) y finalmente el sermón 
313F (=Denis 22).

1º.	 Con respecto al sermón 157, señalemos que en él Agustín se detiene 
a valorar las repercusiones de Rom 8,24-25 (versículos alusivos a 
spe salvi). El tagastino se fija en las palabras del Apóstol que -miran-
do al Señor Dios- le dice “Tú eres mi esperanza”. El propio Agustín, 
inspirado por Pablo, desea exhortar y consolar a los suyos. Dios 
es nuestra esperanza en la tierra de los vivos, y nosotros no hemos 
de fijar nuestra mirada en lo que se ve, sino en lo que no se ve. Lo 
que se ve es temporal, mientras que lo que no se ve es eterno. Lo 
que no se ve hemos de esperarlo con paciencia. No hemos de caer 
en las redes de las promesas del mundo, porque engañan siempre, 
mientras que las de Dios nunca engañan. Lo que Dios nos dará nos 
lo dará en la tierra de los vivientes. Algunos se cansan de esperar 
al que es veraz, y no se avergüenzan de amar al falaz. Son los hijos 
de la muerte eterna, que no cesan de insultar a los que se com-



LA ESPERANZA Y LA FE, COMPAÑERAS INSEPARABLES EN SAN... 623

portan varonilmente. Podríamos decir, al hilo de las meditaciones 
de Agustín en este sermón, que los malos además molestan a los 
buenos, y les invitan a fijarse en ellos: son los impíos, los que están 
alegres y saciados en sus placeres, siempre vinculados a la espera 
de algo visible. Por otro lado, los malos dicen a los buenos que 
ellos se atormentan con las torturas de la templanza, creyendo lo 
que no ven.

Agustín exhorta a sus oyentes a que se guarden de charlatane-
rías, para que no se corrompan las costumbres, para que no decai-
ga la esperanza, y para que no se debilite la paciencia. Es preferi-
ble, en opinión del Hiponate, mantenerse en la humildad y en la 
mansedumbre, en los caminos rectos del Señor (esto nos recuerda 
muy bien la doctrina de los dos caminos del sal. 1 y una sección 
de la Didaché).

El Excelso, por el proceso kenótico y katabático, se ha abaja-
do y se ha entregado en su forma de siervo, llegando a soportar 
el oprobio de los hombres, el desprecio de la plebe, la afrenta, la 
flagelación y la muerte en cruz.

En cuanto a nosotros, es verdad que todavía nos toca esperar. 
¿Por qué? El hijo de Santa Mónica es lúcido al constatar que aún 
no ha llegado la plenitud de nuestro gozo; no obstante, no por eso 
se nos ha dejado ahora sin gozo alguno. Estamos salvados en espe-
ranza, lo cual nos exhorta a vivir alegres en la esperanza, pacientes 
en la tribulación y viviendo con gran confianza. Es verdad que 
algunos han perdido el aguante y que –lamentablemente– aman 
lo pasajero y lo que se lleva el viento. Agustín, por el contrario, 
invita a sus oyentes a esperar los bienes eternos, aunque no los 
veamos. Se trata de un tipo de bienes que, cuando lleguen, no pa-
sarán y permanecerán para siempre. ¿Cómo alcanzarlos? Yendo 
por el camino del Señor y dejando de lado las cosas pasajeras. Los 
bienes deseados enardecen, poseídos se envilecen y perdidos se 
desvanecen.

Desde la ecuación espiritual agustiniana del uti y el frui, el san-
to Padre de la Iglesia postnicena no quiere poner un muro altísimo 
entre nosotros y los bienes que encontramos en el camino de la 
vida. No se trata de bienes intocables para nosotros. De lo que se 



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA624

trata es de que nos sirvamos de ellos por la necesidad de nuestra 
peregrinación (uti), aunque sin poner en ellos nuestro gozo (frui), 
para no ser arrastrados lamentablemente cuando se desmoronen  9. 
Hemos de usar de este mundo como si no usáramos de él; después 
podremos llegar a quien hizo el mundo, y permaneceremos gozan-
do de su eternidad. Dios es fiel a la hora de cumplir lo que nos ha 
prometido.

2º.	 Por lo que se refiere al sermón 158 aquí Agustín habla de la cadu-
cidad de la esperanza. Dejará de existir cuando se haga presente 
la realidad esperada. Estamos ante una esperanza que es necesaria 
durante la peregrinación, ya que nos consuela en el camino. La 
esperanza permite que no se quebranten nuestras fuerzas, y como 
ejemplo emblemático y útil Agustín emplea el del viandante. El 
viandante se fatiga en el camino, soporta la fatiga, ya que espera 
llegar en un momento a la meta; no obstante, si al viandante se 
le quita la esperanza, entonces se viene abajo y sus fuerzas se ven 
quebrantadas.

En este mundo gemimos en nuestro interior, esperando la 
adopción y la redención de nuestro cuerpo. Esperamos lo que no 
vemos y la paciencia nos ayuda en este proceso. Gracias a esta 
paciencia han sido coronados los mártires, que deseando lo que 
no veían despreciaron los sufrimientos. Gracias a esta esperanza 
aprendieron que nada les iba a separar del amor de Cristo: ni la 
tribulación, ni la angustia, ni la persecución, ni el hambre, ni la 
desnudez, ni la espada. Cristo nos acompaña y nos ayuda en el 
camino de la vida. Ahora Cristo habita por la fe en nuestros co-
razones (Ef 3,17) y después lo hará por la visión. La esperanza ha 
de mantenerse activada mientras estamos en el camino y en la 

9  El hijo de Santa Mónica nos exhorta a ser lúcidos y a dirigir nuestra 
existencia desde un recto ordo amoris. La ley del ordo amoris nos pide distinguir 
las cosas utilizables (uti) de los bienes de los que hemos de gozar con fruición 
( frui). Las cosas, que sirven sólo para alcanzar el fin (Dios), son del orden del uti 
y no del frui. El desorden moral aparece cuando se invierte el orden de las cosas. 
Este principio nos invita a relacionarnos bien con la realidad, evitando -de algún 
modo- la peligrosa idolatría. Si respetamos este orden alcanzamos la paz, que el 
Hiponate identifica con la tranquilitas ordinis (cf. Vittorino Grossi, Agustín de 
Hipona. Vida, escritos, legado histórico, Ed. BAC, Madrid 2022, p. 228).



LA ESPERANZA Y LA FE, COMPAÑERAS INSEPARABLES EN SAN... 625

peregrinación. Recordemos que “toda peregrinación, por su misma 
naturaleza, es dura y cansada. Sólo se emprende con ánimo por la esperan-
za de llegar a la meta” (enar.Psal. 85,11).

Más allá de los devaneos terrenales del homo viator, llegará 
un día la visión, cuando Dios será todo en todos. Dios integrará 
y aglutinará en sí mismo todo lo que aquí buscamos, todo lo que 
aquí tenemos por grande. Él será para nosotros comida y bebida, 
al tiempo que será para nosotros inmortalidad. Será nuestra gran 
riqueza y nuestra gloria. Será nuestra posesión y la visión en la que 
desemboque nuestra fe esperanzada. Aparecerá entonces la cari-
dad perfecta. Para llegar a gozar de este don sublime se nos pide 
perseverar con confianza en Dios y en su ayuda. Si somos capaces 
de soportar y de tolerar, entonces venceremos con el auxilio del 
mismísimo Dios.

3º.	 En cuanto al Enchiridion ad Laurentium (en particular en los nn. 8, 
66 y 114) vemos que Agustín nos comenta algunos elementos in-
teresantes sobre la esperanza. Esta virtud versa sobre cosas buenas 
y futuras. La fe y la esperanza coinciden en que tanto el objeto 
de la una como el de la otra es invisible. Llamamos fe la que nos 
enseñan las Escrituras divinas, es decir, la de las cosas se no se ven 
(Agustín tiene –entre sus cuatro obras dedicadas exclusivamente al 
asunto de la fe– una cuyo título es precisamente De fide rerum quae 
non videntur). Aquí hay un punto coincidente con la virtud de la 
esperanza, pues la esperanza que se ve ya no es esperanza. Lo que 
uno ve, ¿cómo va a esperarlo…? Si esperamos lo que no vemos, en 
paciencia esperamos. Cuando alguno cree que ha de poseer bienes 
futuros, no hace otra cosa que esperarlos.

La fe y la esperanza nos quedan incompletas en el tríptico de 
virtudes teologales si no incorporamos la caridad. Agustín cae en 
la cuenta de ello. Ésta es la razón por la cual asegura que sin ella 
nada aprovecha la fe. Sin la caridad la esperanza no puede existir 
tampoco. Nos distinguimos de los demonios en que ellos creen 
y tiemblan, pero ni esperan ni aman; lo que nosotros por la fe 
esperamos y amamos, ellos temen que se realice. Si hacemos caso 
al Apóstol San Pablo, entonces seguiremos su recomendación al 
vivir desde una fe que obra por la caridad, la cual no puede existir 



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA626

sin la esperanza. Ni el amor existe sin la esperanza, ni la esperanza 
existe sin el amor, ni ninguna de las dos anteriores sin la fe. Hay un 
vínculo entre las tres que nos habla de una conexión inextricable.

Al hablar de la esperanza en esta obra, Agustín hace una in-
clusión teológica de tipo sacramental. Ésta es la razón por la cual 
anota que todo cuanto obran los saludables sacramentos, más tie-
ne por fin la esperanza de los bienes futuros que la obtención o 
conservación de los bienes actuales. Es por tanto la esperanza una 
virtud que nos lanza al escenario supraterreno o escatológico, esta-
do en el cual obtendremos bienes que nadie nos podrá arrebatar y 
de los que gozaremos indefectible y eternamente.

Haciendo una comparación entre la fe y la esperanza, el tagas-
tino remarca que, de todas las cosas que fielmente han de ser creí-
das, sólo aquellas que se contienen en la Oración dominical pertene-
cen a la esperanza. Es maldito todo aquel que pone su esperanza 
en el hombre. El que la pone en sí mismo, por lo demás, queda 
sujeto por las cadenas de la maldición.

El Hiponate nos convence de que sólo a Dios debemos pedir 
aquello que esperamos para obrar bien, y para conseguir el fruto 
de las buenas obras.

4º.	 Si miramos al sermón 313F (=Denis 22) nos percatamos de que aquí 
también se nos habla de la esperanza. Se trata de una interpreta-
ción de la esperanza conectada con la durabilidad; de hecho, el 
predicador advierte que la esperanza de la que trata este sermón 
debe perdurar y no debe acabarse cuando acabe su sermón. La es-
peranza se dilata en el tiempo. La esperanza clama siempre a Dios, 
y es una esperanza que no será eterna… Se habla de esperanza 
mientras no se posee la realidad, porque cuando llegue la realidad 
ya no habrá esperanza. Vivir sin esperanza es una maldición.

En Agustín la fe y la esperanza aparecen relacionadas con la 
visión beatífica. Así como la fe desemboca en la visión, también la 
esperanza un día se acabará, y cuando llegue la visión ya no exis-
tirá esta virtud teologal. Hemos de esperar siempre con paciencia.

No se trata de esperar muchas cosas terrenas, como hacen 
ahora los hombres. En las distintas edades del hombre, éste espe-



LA ESPERANZA Y LA FE, COMPAÑERAS INSEPARABLES EN SAN... 627

ra: “los niños tienen la esperanza de crecer, de instruirse, de saber algo; 
los jóvenes, de casarse y tener hijos; los padres, de alimentar a los hijos, de 
instruirlos, de ver crecidos a quienes acariciaban de niños, por referirme 
de manera particular al núcleo de la esperanza humana, que es como lo 
más natural, lo más excusable y lo más frecuente. Hay, en efecto, muchas 
esperanzas vulgares y del todo reprensibles; pero aferrémonos a ésta que 
es común a todos y natural. Cada cual nace para esto: para crecer, para 
casarse, para procrear hijos, para educarlos y también para que le llamen 
padre de hijos. ¿Qué más pretende? Pero aún no se ha acabado la esperan-
za: desea casar a sus hijos y aún sigue teniendo esperanza. Cuando haya 
conseguido esto, desea tener nietos; y, cuando haya alcanzado este deseo, 
entra en la tercera generación, y el anciano se muestra perezoso para dejar 
su lugar a los niños. Todavía va tras algo que desear y que esperar, y parece 
benévolo. ¡Ojalá —dice— aquel niño pueda llamarme abuelo! ¡Cuando lo 
oiga de su propia boca, puedo morir! El niño crece, le llama abuelo, y él 
aún no se reconoce tal. En efecto, si ya es abuelo, si es ya anciano, ¿por qué 
no se da cuenta de que debe abandonar este mundo para que le sucedan 
quienes han nacido de él? Pero, cuando escucha ese nombre honorable en la 
boca del niño, quiere instruirlo él mismo. ¿Le falta, acaso esperar también 
un bisnieto? Así muere, aún con esperanza; espera esto y lo otro una vez 
que ha recibido lo que antes esperaba. Cuando recibe lo que esperaba, no se 
sacia, y suspira por otras cosas. ¿Para qué había llegado lo que esperabas? 
Con toda certeza, para que pongas un término a tu camino. Ese límite no se 
extiende. ¡A cuántos engaña esta esperanza, esperanza trillada! Ante todo, 
no sacia cuando llega” (ser. 313F [=Denis 22], 2).

¿Y qué más encuentra el tagastino en su análisis de los seres 
humanos…? Agustín constata que no hay nadie que deje de espe-
rar. Nadie se sacia y, aunque son tantos los defraudados, nadie se 
da de baja de la esperanza de las cosas mundanas. El hijo de Santa 
Mónica –por lo demás– quiere que vayamos por una senda segura. 
Anhela que nuestra esperanza no sea engañosa, para que sea una 
virtud que nos sacie, y con algo superlativo, es decir: con algo tan 
bueno que no pueda serlo más.

Nuestro autor nos pide dar un salto de trampolín, que nos 
lleve desde abajo hasta arriba. Las cosas de este mundo causan 
deleite, son hermosas y son buenas. De lo que se trata es de dar 
un salto desde ellas hacia arriba, para buscar a quien las hizo. ¡Él 



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA628

es precisamente nuestra esperanza! Él es ahora nuestra esperanza, 
mientras que en el futuro será nuestra posesión: «Esperamos a Dios 
de Dios, de modo que el objeto de la esperanza, que es la posesión fruitiva 
de Dios, y el medio de lograrla es el mismo Dios, que ha hecho promesas que 
deberán cumplirse. En esto consiste el amor gratuito a Dios: en esperar de 
Dios a Dios, en rellenarse y darse un hartazgo de Él. Porque Él te basta a ti 
y fuera de Él nada te basta. ¡Qué bien conocía esto Felipe al decir: ‘Señor, 
muéstranos al Padre y con esto nos basta!´» (ser. 334,3).

La esperanza es la fortaleza en la vida presente, al tiempo que 
nos capacita para afrontar las calamidades que se nos presentan 
en esta vida. Nos permite vivir con la sonrisa en el corazón, cons-
cientes de que lo que se vive en la vida presente es solamente una 
anécdota ante lo que está por venir. La verdadera Vida, la Vida 
con mayúsculas, la viviremos en el cielo. La Iglesia, sabedora de 
estas cosas, ha de vivir con humildad el presente. Vivamos, en-
tonces, con el consuelo de la esperanza (cf. civ.Dei 18,49) y con los 
corazones permanentemente en alto (cf. ser. 86,1).

Vivir en esperanza nos exige vivir siguiendo al Christus Illumi-
nator, para no vivir en tinieblas ni en sombras de muerte. El Ilumi-
nador es la luz del mundo, y el que lo sigue no camina en las tinie-
blas (cf. Jn 8,12). Con Él se abre el horizonte de un futuro mejor, 
de modo que ¡ojalá! sea el Señor nuestra esperanza (cf. enar.Psal. 
39,7). Pongamos, entonces, toda nuestra esperanza en Dios, sin 
quedarnos encerrados en el momento presente. Dios es fiel, cum-
plirá sus promesas y nuestra confianza en Él no nos defraudará  10.

2.	L a fe, esa virtud decisiva en el desarrollo 
de la vida cristiana

La fe posee un puesto privilegiado en el corpus espiritual del ta-
gastino  11. Es un principio teológico presente en gran parte de las obras 

10  Cf. https://agustinosrecoletos.org / Consulta: 25.03.2025.
11  Algunos de los últimos estudios significativos sobre la fe en clave agusti-

niana se encuentran en Alexandre Rodrigues Gomes, La fe, las obras y la gracia 
según San Agustín y su relevancia pedagógica: Multidisciplinary journal of school 

https://agustinosrecoletos.org
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=5959815
https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=27134


LA ESPERANZA Y LA FE, COMPAÑERAS INSEPARABLES EN SAN... 629

del hijo de Santa Mónica. Es verdad que Agustín dedica especialmente 
algunas de sus obras al tema de la fe, como por ejemplo De utilitate cre-
dendi (391), De fide et symbolo (393), De fide rerum quae non videntur (400), 
De fide et operibus (anterior al 413) y el Enchiridion ad Laurentium sive de 
fide, spe et caritate (hablando de las tres virtudes teologales en el 420). 
No obstante, más allá de estas obras centradas en la fe, nuestro tema es 
un eje transversal que atraviesa muchas de las obras agustinianas, de 
distinto género literario. Como botón de muestra tenemos los Sermones 
62, 62-A, 77, 77-A, 77-B, 229-F, 259, 260, 290 y 346, dedicados al tema 
que traemos entre manos.

Agustín nos asegura que ninguna cosa ora, sino la fe (ser. 168,5). 
Nuestro santo nos exhorta a tener fe, sabiendo que para tener fe te-
nemos que orar con fe. No estamos ante un jeroglífico o un juego de 
palabras. No podemos orar con fe sin tener fe, pues ninguna cosa ora 
sino la fe (ser. 168,5). El empezar a creer, el poder perseverar en la fe 
y el alcanzar la meta, es todo ello una gracia de Dios. Dios corona sus 
dones, más allá de nuestros méritos, y es importante advertir que no 
estamos en condiciones de exigirle nada a Dios. Ni siquiera nuestros 
méritos son nuestros. Los méritos son la obra de la gracia divina que 
está permanentemente actuando –si no se lo impedimos– en cada uno 
de nosotros. Esto significa que no podemos gloriarnos en nada. En una 
frase de mucha densidad teológica el Hiponate advierte cuando está 
junto a Dios: “Señor, nada sin ti, todo en ti. Él puede mucho, todo sin noso-
tros, nosotros no podemos hacer nada sin Él” (enar.Psal. 30,2,1,4).

En el corpus teológico agustiniano la fe es la que capacita a los 
hombres para creer aquello que no se ve (cf. ser. Dolbeau 21,15), y para 

education 21/1 (2022). Ejemplar dedicado a: Good practices and challenges regarding 
the fostering of resilience in educational settings, pp. 297-317; Pablo Antonio Morillo 
Rey, Saint Augustine. Motif for the Year of Faith: Isidorianum 21/42 (2012) 241-76; 
Emerson Detoni, Santo Agostinho, Fé, Esperança e Caridade: Mirabilia: Electronic 
Journal of Antiquity, Middle & Modern Ages 11 (2010); Enrique A. Eguiarte 
Bendímez, El “De utilitate credendi” de san Agustín: “protoconfesiones”, profesión de fe 
y apología: Augustinus 61/242-243 (2016) 287-337; Carlos Novella García, Las 
cualidades del maestro según la pedagogía agustiniana en Confessiones, De cathechizandis 
rudibus, De magistro y De doctrina christiana (Tesis), Universidad Católica de Valencia 
San Vicente Mártir, Valencia 2013; Nello Cipriani, La autonomía de la voluntad 
humana en el acto de fe: las razones de una teoría acogida primero y rechazada después 
por San Agustín: Augustinus 57-/226-227 (2012) 281-293.

https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=27134
https://dialnet.unirioja.es/ejemplar/626895
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=2954911
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=44641
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=44641
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=2618744
https://dialnet.unirioja.es/tesis/institucion/2143498
https://dialnet.unirioja.es/tesis/institucion/2143498
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=2688563


P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA630

brindar un asentimiento cordial a las realidades que tienen que ver con 
Dios. A pesar de que nosotros no vemos a Dios con los ojos físicos, la 
virtud teologal de la fe nos asegura que Dios está ahí, con nosotros. Es 
una certeza espiritual, que va más allá de lo que nos aseguran los sen-
tidos corporales. La fe es capacidad y es virtud teologal. Nos convence 
de la existencia de realidades espirituales ciertas, que se sitúan más allá 
de elementos empíricos experimentables por los sentidos. Estas reali-
dades cognoscibles por medio de la fe son eternas  12.

En verdad, la fe para Agustín es, ante todo, un don de Dios  13. Es 
una luz salvadora, que nos llega como un regalo gratuito, portador de 
vida eterna. El creer es una gracia venida de lo alto  14. Los términos 
fides y credere son utilizados con mucha frecuencia en los escritos del 
santo, tal y como puede verse en el CAG-2. Ambos términos indican 
contenidos lingüísticos afines, agrupados semánticamente en torno a la 
buena fe, a la fidelidad, a la amistad, al crédito dado en relación a lo 
que se ha dicho, a la credibilidad, a la certeza en el cumplimiento fiel 
de una promesa  15...

Estamos convencidos de que el núcleo magnético y aglutinador 
de todos ellos es la confianza. El hombre agustiniano que cree es, ante 
todo, el hombre que confía. Esta confianza es indicativa de que nos 
hallamos ante el que es digno de crédito, ante el que no nos engaña  16. 
Podemos fiarnos de Dios.

12  Cf. Enrique Alejandro Eguiarte Bendímez, El clamor del corazón. 10 
palabras sobre la oración en San Agustín, Ed. Agustiniana, Guadarrama/Madrid 2012, 
pp. 67-71. 

13  Así aparece en el ser. 229-F,1. 
14  Tal y como Agustín nos señala, en el proceso creyente la gracia precede 

a la fe, a la voluntad de creer, a la obediencia a Dios y a toda caridad (cf. persev. 
16,41). Sobre la necesidad de la gracia para la fe, Agustín habla en la ep. 186,11,38. 
Dicha gracia capacita al creyente para que crea voluntaria y alegremente (cf. c.ep.
Pel. 1,19,37; ep. 217,26). 

15  Cf. Puede verse en el Diccionario que analiza núcleos del pensamiento de 
Agustín, por ejemplo, en Eugène Teselle, Voz “Fe”: Allan Fitzgerald (Dir.), 
Diccionario de San Agustín, 562-563. Agustín pide que creamos al Omnipotente, porque 
Él no puede mentir y hará lo que prometió que había de hacer (cf. civ.Dei 22,25). 

16  Es evidente que la fe aparece entrelazada con la verdad. Fe y verdad van 
juntas; por esta razón, como dice el santo, “¿cómo no va a ser mentiroso el que 
carece de fe?” (ser. 189,2). 



LA ESPERANZA Y LA FE, COMPAÑERAS INSEPARABLES EN SAN... 631

Caigamos en la cuenta de que el verbo credere se asocia, frecuen-
temente, a otros verbos seguidos por dativo (cedere, consentire, oboedire, 
subiugere y committere)  17. Esto señala que en el creer se acepta una au-
toridad que está por encima del sujeto cognoscente y creyente  18. La 
mente creyente está sometida a Dios; esto es lo que ocurrió en el caso 
de Abraham  19, de María  20 y de tantos santos a lo largo de toda la his-
toria de la Iglesia (también, por supuesto, en el caso del hiponense). La 
razón agustiniana, sin aniquilarse a sí misma, se abre y se somete a la 
fe  21. La fe –por lo demás– prepara la razón, y lleva a la sabiduría  22 y 
a la salvación  23.

Y vamos a detenernos ahora en analizar qué significa ser creyente 
en el pensamiento del Obispo de Hipona. Un creyente es alguien al 
que Dios ha vocacionado, porque nadie cree si no es previamente lla-
mado; si la misericordia de Dios no se adelanta llamando, nadie puede 
conseguir la fe  24. Por otro lado, también es cierto que no todos los 
llamados creen, por lo que ha de decirse que el creyente es el que ha 
dado a Dios el consentimiento propio de su voluntad  25.

17  Cf. De todo ello se nos habla con bastante claridad en Eugène Teselle, 
Voz “Fe”: Allan Fitzgerald (Dir.), Diccionario de San Agustín, 564. 

18  Nos hallamos ante una auctoritas que apunta directamente a Dios, a la 
Verdad que ilumina interiormente y cuya presencia se encuentra en las Escrituras 
canónicas (cf. ep. 147,2). No obstante, no tienen fe todos los que oyen la Palabra, 
sino sólo aquellos a quienes Dios reparte “una medida de fe” (cf. ep. 194,10). La 
predicación de la Palabra es importante, porque la fe viene de la escucha a la 
misma: es fides ex auditu (cf. enar.Psal.118,18,3). 

19  Así se constata en el primer libro bíblico: Gn 15,6. 
20  Tal y como se muestra en Trin. 13,18,23; ench. 10,34. 
21  Sin lugar a dudas es cierto que lo que la razón humana no comprende, 

lo percibe la fe; donde la razón humana desfallece es donde hace progresos la fe 
(cf. ser. 190,2). 

22  Estamos claramente ante una sabiduría que se alcanza por la iluminación 
de la fe. Se caracteriza por ser una consagración total al mismísimo Dios (cf. 
Luigi Alici, Agostino tra fede e ricerca: la conversione dell’intelligenza, Ed. Augustinus, 
Palermo 1987, 44).

23  Util.cred. 17,35. 
24  Cf. Simpl. 1,2,7. 
25  Cf. Simpl. 1,2,7. 



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA632

Si nos atenemos a los textos del tagastino advertimos que el cre-
yente es, ante todo, alguien que confía y que obtiene así el conocimien-
to del creyente. El creyente se fía y conoce el mundo desde una mirada 
nueva y con más hondura. La fe de una persona se cimenta en la au-
toridad que le merece la persona a la que cree. El creyente es el que 
primero se fía, para después entender y comprender. En efecto, si no 
creemos no entenderemos  26. Una lectura atenta de las obras del santo 
deriva en la conclusión de que la fe es una etapa necesaria en el camino 
del conocimiento. Tener fe no significa tener automáticamente la plena 
comprensión de todo lo que se desea conocer; el que tiene fe es el que 
busca comprender, sabiendo que la comprensión sólo se alcanza con 
la fe (que proviene originariamente de Dios  27 y no de nosotros  28). El 
fruto de la fe no es sólo una realidad intelectual; se trata, más bien, de 
una ofrenda de Dios al hombre. Dios es capaz, mediante este don, de 
saciarle con la vida divina  29.

Desde luego, es evidente que la fe y el entendimiento son algo así 
como dos caras de una misma moneda agustiniana. En los escritos de 
Basil Studer al respecto, la fe trinitaria constituye una especie de co-
nocimiento histórico agustiniano. En ella hay que distinguir el credere 
del intelligere. El credere se relaciona primeramente con una gracia, con 
un don de Dios; el intelligere, por su parte, aparece más bien como un 
ejercicio antropológico posterior. Es importante, a la hora de captar 
el alcance de ambas realidades, el conocimiento histórico. Este cono-
cimiento es fundamental para la vida virtuosa y constituye la base de 
la religión cristiana: nos ayuda a descubrir lo que Jesús hizo histórica-
mente por nosotros. Así se va estimulando nuestro crecimiento diná-
mico en la fe  30.

La virtud teologal de la fe –junto a lo ya expuesto– es un correctivo 
potente frente al academicismo racionalista; evidentemente el proceso 
creyente no va contra la razón, pero –siendo un camino de razón– 

26  Is 7,9. Agustín se refiere a esto además en su ser. 43,5. 
27  Praed.sanct. 2,5. 
28  Praed.sanct. 3,7. 
29  Cf. ep. 157,2,7. 
30  Cf. Basil Studer, History and Faith in Augustine’s “De Trinitate”: Augustinian 

Studies 28 (1997) 15-16; 19-21.



LA ESPERANZA Y LA FE, COMPAÑERAS INSEPARABLES EN SAN... 633

nos exhorta razonablemente a creer. La meta que busca la fe es el 
entendimiento  31. Creer no es, por tanto, un ejercicio antirracional o 
irracional. Si deseamos que la fe no quede adulterada, entonces el cre-
yente agustiniano ha de evitar escorarse en el fideísmo endogámico  32 
que no es capaz de mirar más allá de sí mismo. En este sentido la ratio 
agustiniana adquiere una función purificadora y catárquica  33, permi-
tiendo que resplandezca con limpieza la esencia del verdadero creer. 
Para Agustín, entonces, el creer y el entender van necesariamente de 
la mano; por eso asegura que todo el que cree piensa: piensa creyendo 
y cree pensando  34. Agustín pide a Dios que nos libre de pensar que 
nuestra fe nos impide aceptar o buscar la razón, pues entonces no po-
dríamos creer  35.

Al mismo tiempo la fe purifica. La dinámica creyente posee una 
misión acrisoladora en relación al corazón, con el objeto de que capte 
y de que soporte la luz de la gran razón  36. Es fácil vislumbrar que te-
nemos aquí una evidente insinuación para el diálogo fecundísimo de 
la fides con la ratio.

La fe agustiniana, acompañada de la oración, nos permite alcanzar 
una visión sobrenatural de nuestra propia vida y de los acontecimien-
tos del mundo en el que estamos viviendo. No estamos ante la fe fidu-
cial de la propuesta luterana más radicalizada, sino ante una fe viva, 
o ante una fe que actúa por el amor. Aquí está el rasgo dinámico del 

31  Cf. Wilhelm Geerlings, Jesaja 7,9b bei Augustinus. Die Geschichte eines 
fruchtbaren Missverständnisses: Wissenschaft und Weisheit 50 (1987) 5ss. 

32  Este fideísmo que distorsiona el verdadero acto de fe ha sido denunciado 
y condenado por Benedicto XVI, al decir que “representa una limitación la acti-
tud de quien hace fuerte hincapié en la prioridad y el carácter decisivo de la fe, 
subestimando y casi despreciando las obras concretas de caridad y reduciéndolas 
a un humanitarismo genérico” (Benedicto XVI, Mensaje para la Cuaresma 2013, 
nº 3 / Web: http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/lent/docu-
ments/ hf_benxvi_mes_20121015_ _ _lent-2013_sp.html / Consulta: 28.08.2025).

33  La fe purifica el núcleo de la persona, el corazón, para alcanzar la visión y 
para conocer la Verdad que nos libertará (cf. enar.Psal. 123,2). Cuanto más limpio 
se halla el espíritu de impurezas, más fácil le resulta la intuición de la Verdad: 
“hay que purificar para ver” (util. cred. 16,34). 

34  Cf. praed.sanct. 2,5. 
35  Cf. ep. 120,1,3. 
36  Cf. ep. 120,1,3. 

http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/lent/documents
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/lent/documents


P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA634

proceso creyente agustiniano. Estamos ante una fe no estática. Es una 
fe que nos dinamiza y que nos dirige hacia Dios. Nos orienta y nos im-
pulsa para que vayamos con los demás hacia Dios (in Deum). También 
para que ejerzamos la diakonía con los hermanos.

Lamentablemente, aunque todo el mundo desea entender, no to-
dos llegan a un perfecto entendimiento, ya que no todos quieren creer. 
Hay gente que se cierra a la fe, y que no deja que se active el dinamis-
mo creyente. Agustín asevera lo siguiente: “No hay nadie que no quiera 
entender, pero no todos quieren creer. Me dijo un hombre: `que yo entienda para 
que crea´. Yo le respondo: `cree para que entiendas´” (ser. 43,4). Y si la fe es 
una gracia, tendríamos que ubicarnos en esta onda teológica si no que-
remos correr el riesgo de perecer. La fe posee un dinamismo ilumina-
dor muy propio que nos capacita para hacer un ejercicio hermenéutico 
de nuestra vida desde la perspectiva divina  37.

La fe ayuda mucho a las personas creyentes en medio del ruido, la 
prisa y el no parar de hacer cosas. Evita el escollo del activismo seco, 
admitiendo que las obras de la justicia provienen realmente de la fe  38. 
La salvación que nos ha sido dada no se alcanza por acciones carentes 
de la estructura, de los nutrientes y de la orientación de la fe.

El hijo de Santa Mónica nos brinda lúcidamente una tipología va-
riada en el campo semántico y en el ámbito del creer: una cosa es crede-
re Deum (creer que Dios existe, que Dios es, que Dios no es un absurdo 
o una invención), otra es credere Deo (creer a Dios por la autoridad que 
tiene) y otra credere in Deum (creer en Dios, tener una adhesión personal 
a Dios, con un movimiento afectivo y cordial). En el creyente maduro 
las tres acepciones del credere han de estar, ciertamente, muy presentes 
e integradas  39.

37  Cf. Enrique Alejandro Eguiarte Bendímez, El clamor del corazón. 10 palabras 
sobre la oración en San Agustín, Ed. Agustiniana, Guadarrama/Madrid 2012, pp. 72-77.

38  Cf. gr. et lib.arb. 7,17. 
39  Las coincidencias y discrepancias de las mismas son estudiadas amplia-

mente en Pierre Thomas Camelot, Credere Deo, credere Deum, credere in Deum: 
Revue des Sciences Philosophiques et Théologiques 1 (1941-1942) 149ss. y también en 
Christine Mohrmann, Credere in Deum: Christine Mohrmann, Études sur le 
latin des chrétiens, Ed. di Storia e Letteratura, Roma 1958, 195-203. Una variación 
de esta triple acepción de creer en Dios aparece en el “creer en Cristo”, del que 



LA ESPERANZA Y LA FE, COMPAÑERAS INSEPARABLES EN SAN... 635

¿Utilizó el Obispo de Hipona el tema de la fe en sus debates frente 
a algunos adversarios? Creemos que sí. La fe le sirvió a Agustín para 
exteriorizar su discrepancia frente a los maniqueos (a los que advierte 
que la fe asiente a una auctoritas reconocida) y también frente a los 
pelagianos (a los que avisa del carácter voluntario de la fides, al tiempo 
que valora la función de la gratia)  40. En Agustín –además– la fe apa-
rece conectada con las otras dos virtudes teologales. Por ejemplo nos 
asegura que la fe, para ser realmente valiosa a los ojos de Dios y del 
prójimo, ha de estar unida a la caritas  41, completada por el amor. Sólo 
el amor hace útil la fe  42. Agustín dice que gran cosa es la fe, pero que 
no aprovecha sin la caridad  43. De poco le sirve la fe a los demonios, 
ya que en ellos esta fe carece de la caridad  44. Sin la caridad ningún 
otro don divino lleva a los creyentes hacia Dios; para que esta caridad 
actúe poderosa y convenientemente en la vida del creyente, han de 
estar bien presentes tanto la persona del Espíritu Santo como el don 
de la gracia que tiene en él su origen  45. Cuando la caridad existe en el 
interior del hombre evidencia que Cristo mora en él gracias a la fe  46.

Agustín habla en el ser. 144,2. En esta ocasión no estamos ante una estructura 
tripartita, sino bipartita: una cosa es creer en la existencia de Cristo (cosa que 
también hacen los demonios) y otra cosa creer en Cristo (que va unido al esperar 
en Cristo y al amar a Cristo).

40  Cf. Eugène Teselle, Voz “Fe”: Allan Fitzgerald (Dir.), Diccionario de 
San Agustín, 566.

41  Ésta es la fe que justifica, porque se trata de una fe activa gracias al amor 
(Gal. 5,6). La fe, en efecto, ha de actuarse en obras de dilección, esperando lo 
que Dios promete (ser. 53,11). 

42  Trin. 15,18,32. Hablando del amor unido a la fe, el santo afirma que los 
demonios carecen de él; ellos sí creen, pero no aman, sino que tiemblan (cf. ser. 
146,5). 

43  Io.ev.tr. 6,21. 
44  F. et op. 27ss. En esto se distingue la fe de los demonios de la fe de los 

buenos creyentes. En el caso de los primeros la fe es sólo una estrategia para 
evitar a Cristo (Io.ev.tr. 6,21; ep.Io. 10,1; ep. 194,11). En los buenos creyentes, por 
lo demás, se trata de una adhesión firme y personal (ep.Io. 10,1). 

45  El don del Pneuma es el gran Don que viene de Dios: es el Don supremo 
(Trin. 15,18,23), generador de la “fe de la gracia” ( f. et op. 16,27; 21,38; 27,49) y 
activador de su misión poderosa (cf. Mt 11,12). 

46  Ef. 3,17. 



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA636

La fe se vincula también a la discreción. El buen creyente es el por-
tador de la fe que actúa sin hacer ruido, sin grandes estridencias, dis-
cretamente y al margen de exhibicionismos  47. El creyente agustiniano 
tiene su fe cimentada en la humildad  48. Ésta es la fe que busca única-
mente la glorificación de Dios  49, al tiempo que obtiene su plenitud en 
la justicia  50 y actúa la justificación  51. Ésta es la fe de los que han nacido 
de nuevo a una nueva vida, con la identidad insuperable de ser hijos de 
Dios  52. Esta fe no es ciega, porque es una fe “con ojos”. Gracias a ellos 
el hombre ve, en cierto modo, que es verdadero lo que todavía no ve; 
por ellos ve, con certidumbre, que todavía no ve lo que cree  53. La fe es 
una puerta que lleva a la plenitud salvífica. La fe es, en verdad, necesa-
ria para salvarse; también para ofrecerle a Dios una vida agradable. El 
cristiano ha de permanecer siempre firme en la fe  54, consciente de que 
ésta es la garantía de lo que espera  55. Si existe ahora la fe, después el 
creyente estará en pie, lleno de confianza y alegría, escuchando aquello 
de “Venid, benditos de mi Padre, porque tuve hambre…”  56.

¿Y, podemos cuestionarnos, en qué consiste la salvación que viene 
de la fe? Advirtamos que ésta se caracteriza porque perdona y alcanza 
la absolución de los pecados; obtiene el don de la filiación adoptiva y 

47  Exp. Gal. 21; pecc.mer. 2,32,52. 
48  Cf. Io.ev.tr. 40,8. 
49  Ser. 143,2. 
50  Perf.iust. 8,18. 
51  Ser. 143,2. También habla de la justificación por la fe en praed.sanct. 7,12. 
52  Jn 1,12. 
53  Cf. ep. 120,2,8. En esta carta, Agustín pide no quedarse simplemente 

en el creer, sin más; la verdadera fe ha de ir más allá, anhelando ardientemente 
el entendimiento y la comprensión. La fe abre la puerta al entendimiento (ep. 
137,4,15). El santo muestra sus cautelas ante la fe de corte intelectualista y prefiere 
vincularla tanto a la esperanza como a la caridad. Dice, en algún momento, que la 
fe es sostenida y no desfallece gracias a la esperanza y al amor (ser. 359-A,4). La 
fe ha de ser piadosa, unida a la esperanza alegre y a la caridad sencilla, para que 
se dé la confianza del hombre “en los buenos maestros del cristianismo católico” 
(cf. util.cred. 18,36). 

54  Cf. ser. 346-B,4. 
55  Ser. 359-A,3. 
56  Cf. ser. 127,1 .



LA ESPERANZA Y LA FE, COMPAÑERAS INSEPARABLES EN SAN... 637

otorga el regalo de la herencia divina, disfrutada junto a Cristo  57. En 
efecto, creer es tocar con el corazón a Cristo  58; por la fe Él inhabita en 
nosotros  59. El Señor es el cimiento de la fe: ésta es un edificio cons-
truido gracias a su resurrección  60. Todo lo que no procede de la fe es 
pecado  61 y es preciso tener en cuenta que, sin la verdadera fe, incluso 
las buenas obras pierden su valor religioso y se convierten también en 
pecados  62.

3.	L a fe conduce –con seguridad teologal– 
la virtud de la esperanza

La esperanza y la fe van siempre juntas en el pensamiento de 
Agustín. En las páginas precedentes nos hemos preguntado: ¿qué es la 
fe para San Agustín? Después de haber reflexionado un poco, hemos 
ahondado en el significado teológico que esta virtud teologal  63 posee 
en el corpus teológico agustiniano. Hemos podido comprobar cómo la 
fe es una guía cristiana para no perdernos. La fe nos ilumina para que 
no nos salgamos del camino de la voluntad de Dios, y la clave para 
que esto pueda materializarse es que podamos contemplar y seguir el 

57  Cf. ser. 143,2. 
58  Cf. ser. 229-L,2. 
59  Cf. ser. 260-E,2; f. et op. 14,27.
60  Cf. ser. 234,2. Él ahora, desde el cielo, edifica nuestra fe (ser. 235,4). 
61  Rom. 14,23. 
62  C.ep.Pel. 3,5,14. En este sentido, Agustín es bastante duro con los paganos 

y con sus virtudes. Si no hay fe y si no hay gracia lo humano se devalúa. El santo 
es duro con los paganos; critica, incluso, sus virtudes paganas. Dice que son signo 
de lo hecho a medida humana. Dice que habrá que sacarlas de la tierra extraña 
en que crecen, para llevarlas a la verdadera patria donde han de enraizarse. Si se 
reorientan serán legítimas virtudes (cf. Saturnino Álvarez Turienzo, San Agustín: 
La moral y la política: José Oroz Reta – José Antonio Galindo Rodrigo (Eds.), 
El pensamiento de San Agustín para el hombre de hoy (I). La filosofía agustiniana, Ed. 
Edicep, Valencia 1998, 695). Para Agustín, en la vida pagana, las virtudes son 
sólo vicios disimulados, ya que sólo por la gracia de Cristo pueden darse virtudes 
verdaderas (cf. Josep Vives, Agustín: sólo salva la gracia de Cristo. Las virtudes de los 
paganos: Estudios Eclesiásticos 70 [1995] 311 y 312).

63  Virtud que, por otro lado, aparece interconectada con la esperanza y con 
el amor (cf. ser. 144,2). 



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA638

modelo de otros creyentes que nos han precedido y que nos sirven de 
segura inspiración.

Es cierto que no tenemos que esperar cualquier cosa, y no menos 
cierto es que no hemos de esperarlo de cualquier persona. Nuestra 
esperanza, por tanto, ha de ser educada para que –permaneciendo 
teocéntrica– a la postre nunca nos defraude  64. La fe conduce, orienta, 
dirige y guía la esperanza; la protege, la nutre y la evangeliza para que 
no derive en supersticiones extrañas.

La fe agustiniana es el alimento espiritual para una vida esperan-
zada. Tiene la virtualidad de unir a Cristo con los cristianos  65. Gracias 
a ella Cristo navega hoy en el corazón del hombre, iluminando sus ce-
gueras y sanando sus heridas  66. La fe está presente como requisito pre-
vio en la búsqueda y en la invocación de Dios; emerge en la persona 
en la dinámica interna de su plegaria orante  67. Gracias a la fe el propio 
Cristo, inhabitante en el alma, encuentra la posibilidad de instruir al 
hombre que espera desde el interior  68.

La fe agustiniana es, también, la medicina destinada a curar el ojo 
del espíritu. Ella se constituye en fortaleza inexpugnable para la defen-
sa de todos, especialmente de los débiles, contra el error. Al mismo 
tiempo la fe es el nido donde se echan las plumas para los altos vuelos 
del espíritu y el camino corto que permite conocer pronto, con segu-
ridad y sin errores, las verdades que conducen al hombre a la sabidu-
ría  69. Estamos –como anotábamos antes- ante una facultad humana 

64  Hemos de ser conscientes de que, en cualquier momento o edad de la 
vida, la vida es susceptible de seguir creciendo y madurando: los niños pueden 
crecer, los adolescentes pueden crecer y -también- los adultos pueden crecer en 
esperanza (cf. Imanol Larrínaga Bengoechea, OAR, La esperanza en San Agustín: 
Cuadernos de espiritualidad agustiniana 17, Ed. FAE, Madrid 2003).

65  Andrés Manrique, Presencia de Cristo en los corazones por la fe (Ef. 3,17), 
según San Agustín: Revista Agustiniana de Espiritualidad 14 (1973) 54-56.

66  Andrés Manrique, Presencia de Cristo en los corazones por la fe (Ef. 3,17), 
según San Agustín: Revista Agustiniana de Espiritualidad 14 (1973) 42-51.

67  Ignacio Falgueras Salinas, De la razón a la fe por la senda de Agustín de 
Hipona, Ed. Eunsa, Pamplona 2000, pp. 163-164. 

68  Arthur Hilary Armstrong – Robert A. Markus, Fe cristiana y filosofía 
griega, Ed. Herder, Barcelona 1964, p. 79. 

69  Juan Pablo II, Carta Apostólica “Augustinum Hipponensem”, 2,1.



LA ESPERANZA Y LA FE, COMPAÑERAS INSEPARABLES EN SAN... 639

que tiene “sus propios ojos” con los que ve que es verdadero lo que 
todavía no ve  70.

A modo de síntesis teólogica vamos, ahora, a recapitular lo que 
consideramos más granado del pensamiento de Agustín sobre la fe que 
vive el hombre esperanzado dentro de la Iglesia Católica:

–	 En la Iglesia la fe genera un dinamismo en el hombre esperanzado. La fe 
nos dinamiza internamente y nos ayuda a vivir: por la fe se va ple-
nificando nuestra vida (ahora) para llegar a la perfección (después). 
La fe constituye hombres valientes en la tribulación temporal, para 
que no perezcan desesperados en la debilidad mortal  71. La fe no 
es solamente una ayuda para vivir esperanzados en el espacio y 
en el tiempo; es una senda que desemboca en la vida eterna, bien-
aventurada y feliz. Es cierto que la fe nos sostiene ahora en el 
camino y nos orienta con seguridad hacia la patria final  72. Es tan 
importante la fe que, si llegara a dormirse en nosotros, necesitaría-
mos que el Señor nos despertara del letargo  73. El acto de fe (fides 
qua creduntur) está vinculado a unos contenidos de fe (fides quae 
creduntur); el primero es variable y puede ser erróneo  74, mientras 
que los segundos son fijos y universales, transmitidos por la Iglesia.

–	 En la Iglesia la fe activa la esperanza para conocer de un modo nuevo. El 
verdadero creyente irá obteniendo, de forma progresiva y espe-
ranzada, el don de conocer comprensivamente lo que cree (fides 
quaerens intellectum). La fe, de hecho, se desarrolla en el hombre 
de forma paulatina  75. La fe tiene una fase en la que se cree lo que 

70  Cf. Juan Pablo II, Carta Apostólica “Augustinum Hipponensem”, 2,1.
71  Cf. enar.Psal. 118,21,4, v.92. 
72  Cf. ser. 88,4. 
73  Cf. enar.Psal. 25,2,4. Afirma Anne Marie la Bonnardière que puede esta-

blecerse un paralelismo teológico entre Cristo dormido en la barca (Mt. 8,24-26) 
y el hombre que vive con un olvido de fe. Es preciso “despertar esa fe” (cf. Anne 
Marie la Bonnardière, La tempête apaisée: Anne Marie la Bonnardière [Dir.], 
Saint Augustin et la Bible, Ed. Beauchesne, Paris 1986, pp. 147-148). 

74  Cf. Trin. 13,3,5. 
75  Es evidente que no es lo mismo tener una fe inicial que haber llegado a 

una fe consumada; lo que sí es cierto es que, en ambos casos, estamos ante dones 
de Dios (cf. praed.sanct. 8,16). 



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA640

no se entiende; este paso, para el hiponense, es tenido por una 
predisposición. ¿Y para qué sirve tal predisposición? Sirve como 
preparación para llegar a entender. Si no creemos nunca entende-
remos  76, porque nos faltará la aptitud necesaria. En este sentido, 
la fe tiene una misión purificativa, saneadora, orientada a que el 
hombre esperanzado se vea lleno de inteligencia  77. La fe no es un 
ejercicio contrario a la vía del pensamiento; Agustín reconoce que 
creer no es sino pensar con asentimiento (cum assentione cogitare). La 
fe es amiga de la actividad intelectual y pensante, hasta tal punto 
que Agustín se muestra convencido de que una fe que no sea pen-
sada no es verdaderamente fe  78. Por lo demás, el creyente va poco 
a poco creciendo en la autoconciencia de su pequeñez: el objeto 
de su entendimiento es imposible de abarcar, de comprender del 
todo. La famosa frase agustiniana si comprehendis non est Deus  79 no 
deja dudas al respecto. Podemos decir que, en parte, la fe difiere 
del conocimiento porque el segundo se basa en la presencia de lo 
visto o entendido, mientras que la primera implica su ausencia  80.

–	 En la Iglesia la fe no desconecta jamás a los creyentes del escenario histó-
rico en el que viven. La luz de la fe contribuye a hacer una correcta 
hermenéutica de la historia y de sus acontecimientos concretos. 
Nos impele a vivir con esperanza. Según Agustín, los cristianos es-
tán en mejor situación gnoseológica que los filósofos para acome-
ter esta tarea, porque éstos no razonan sobre las verdades eternas 
desde hechos temporales y no utilizan ningún método histórico. 
Tampoco poseen la purificación de sus razonamientos, ya que ésta 
presupone la fe. El santo habla de una cognitio historica, cuyos prin-
cipales elementos son la fides y la cogitatio. El hiponense distingue 
entre la fides historica y la fides spiritualis. Agustín se muestra con-
vencido de que por la fides historica tenemos acceso a los hechos del 
pasado; esta fides se relaciona con lo que está escrito, y con lo que 

76  Y es que la fe ha de preceder y anteceder a la inteligencia y al conoci-
miento (ser. 139,1). 

77  Cf. Io.ev.tr. 36,7. 
78  Cf. praed.sanct. 2,5. 
79  Ser. 117,5. 
80  Ep. 147,7,10,30. 



LA ESPERANZA Y LA FE, COMPAÑERAS INSEPARABLES EN SAN... 641

puede ser suscrito por un no cristiano. Pero estos hechos narrados 
se vinculan con una realidad más alta. Esta realidad superior (con 
sus conceptos) es creída por la fides spiritualis. Ésta es la más subli-
me y siempre está unida a la caritas  81.

–	 En la Iglesia la fe nos permite esperar la visión gozosa y beatífica de Dios. 
En esta vida es necesario que permanezcamos esperanzados y li-
gados a la fe, para que no nos avergoncemos ante el Dios que 
veremos  82. Hemos de estar convencidos –con Agustín– de que la 
fe cristiana desemboca en la visión  83. Sólo en ese momento halla-
remos el descanso  84. La visión es la meta y el premio de la fe  85. 
Ahora nos toca creer lo que aún no vemos, esperando y amando 
la futura visión  86. Dios no nos da ahora la visión para que nuestro 
trabajo sea una obra meritoria  87. El santo nos pide que no bus-
quemos el salario antes del trabajo  88. Si ahora nos encontramos 
en el tiempo de la fe, después llegará la hora del gozo visual de 
lo creído  89. La certeza de la futura visión nos ayuda a esperar y 
a perseverar en la peregrinación en la que aún no contamos con 
la presencia del Señor; en este mundo todavía no lo vemos con 
los ojos de la carne  90. ¿Y en qué consistirá esta futura “visión” de 

81  Cf. Basil Studer, History and Faith in Augustine’s “De Trinitate”: Augus-
tinian Studies 28 (1997) 13-18.

82  Cf. ser. 119,7. 
83  En este mundo conocemos en la fe, pero todavía no vemos. En Agustín, 

fe, conocimiento y visión se relacionan, pero no se confunden ni se intercambian. 
Según Thonnard toda visión es un conocimiento pero no hay una implicación 
inversa; asevera que la fe es un conocimiento, pero no es que sea –en sí– una 
visión (cf. François Thonnard, La notion de lumière en philosophie augustinienne: 
Recherches Augustiniennes 2 [1962] 156-157). Y es que, para el hiponense, la 
visión llegará más tarde. 

84  Cf. enar.Psal. 93,29. 
85  Ser. 359-A,3. 
86  Cf. ep. 120,2,8. 
87  Cf. ser. 24,4. 
88  Ser. 2,2. 
89  Io.ev.tr. 3,20. 
90  Cf. Trin. 1,8,17.



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA642

Dios? El santo, superando a Plotino  91, nos asegura que disfrutare-
mos con “la visión clara de su esencia”. Ésta será la recompensa 
y el galardón para los que ahora se mantienen fieles  92. El premio 
final significa, nada más y nada menos, que los creyentes podrán 
(podremos) gozar eternamente en la contemplación purísima y ar-
dentísima de Dios, en medio de un silencio reverencial  93.

–	 En la Iglesia la fe nos educa para esperar la vida eterna, que es la verda-
dera vida. El Papa Benedicto XVI, en su Carta encíclica Spe salvi, 
cita ampliamente a San Agustín (ep. 130) para ilustrarnos sobre qué 
significa la “vida eterna”. Veamos lo que nos dice el Papa alemán 
al respecto en los números 11 y 12 de esta encíclica  94:

“Y ¿qué significa verdaderamente «eternidad»? Hay momentos en que de re-
pente percibimos algo: sí, esto sería precisamente la verdadera «vida», así debería 
ser. En contraste con ello, lo que cotidianamente llamamos «vida», en verdad 
no lo es. Agustín, en su extensa carta sobre la oración dirigida a Proba, una 
viuda romana acomodada y madre de tres cónsules, escribió una vez: En el fondo 
queremos sólo una cosa, la «vida bienaventurada», la vida que simplemente es 
vida, simplemente «felicidad». A fin de cuentas, en la oración no pedimos otra 
cosa. No nos encaminamos hacia nada más, se trata sólo de esto. Pero después 
Agustín dice también: pensándolo bien, no sabemos en absoluto lo que deseamos, 
lo que quisiéramos concretamente. Desconocemos del todo esta realidad; incluso 
en aquellos momentos en que nos parece tocarla con la mano no la alcanzamos 
realmente. «No sabemos pedir lo que nos conviene», reconoce con una expresión 
de san Pablo (Rm 8,26). Lo único que sabemos es que no es esto. Sin embargo, en 

91  Es evidente que, en el tema de la visión, Agustín trasciende la filosofía ploti-
niana. No olvidemos que Plotino hizo una interpretación intelectualista de la visión; la 
interpretación de Agustín es esencialmente creyente. En los neoplatónicos el ascenso 
y el retorno son claves principales para la visión, mientras que -para Agustín- Cristo 
Salvador tiene una misión propia y salvífica para nuestra visión (la identidad y la 
misión propias del Salvador, en la doctrina eclesial, las encontramos en el Catecismo 
de la Iglesia Católica, nn. 389, 846, 1019, 1359, 1507, 1584, 1741 y 1846). El objeto de 
la visión agustiniana es el Dios de Jesucristo. En lo que sí están de acuerdo Plotino 
y Agustín es en que “el ojo intelectual ha de ser purificado y fortalecido”; sólo de 
esta manera se hace idóneo y apto para ver (cf. Robert John O’Connell, Faith, 
Reason and Ascent to Vision in St. Augustine: Augustinian Studies 21 [1990] 88-105). 

92  Cf. ser. 24,4; enar.Psal. 109,8. 
93  Cf. cat.rud. 25,47. 
94  Disponible en www.vatican.va / Consulta: 16.03.2025. 

http://www.vatican.va


LA ESPERANZA Y LA FE, COMPAÑERAS INSEPARABLES EN SAN... 643

este no-saber sabemos que esta realidad tiene que existir. «Así, pues, hay en no-
sotros, por decirlo de alguna manera, una sabia ignorancia (docta ignorantia)», 
escribe. No sabemos lo que queremos realmente; no conocemos esta «verdadera 
vida» y, sin embargo, sabemos que debe existir un algo que no conocemos y hacia 
el cual nos sentimos impulsados.

Pienso que Agustín describe en este pasaje, de modo muy preciso y siempre 
válido, la situación esencial del hombre, la situación de la que provienen todas 
sus contradicciones y sus esperanzas. De algún modo deseamos la vida misma, la 
verdadera, la que no se vea afectada ni siquiera por la muerte; pero, al mismo 
tiempo, no conocemos eso hacia lo que nos sentimos impulsados. No podemos de-
jar de tender a ello y, sin embargo, sabemos que todo lo que podemos experimen-
tar o realizar no es lo que deseamos. Esta «realidad» desconocida es la verdadera 
«esperanza» que nos empuja y, al mismo tiempo, su desconocimiento es la causa 
de todas las desesperaciones, así como también de todos los impulsos positivos o 
destructivos hacia el mundo auténtico y el auténtico hombre. La expresión «vida 
eterna» trata de dar un nombre a esta desconocida realidad conocida. (…) Sería 
el momento del sumergirse en el océano del amor infinito, en el cual el tiempo –el 
antes y el después– ya no existe. Podemos únicamente tratar de pensar que este 
momento es la vida en sentido pleno, sumergirse siempre de nuevo en la inmen-
sidad del ser, a la vez que estamos desbordados simplemente por la alegría. En 
el Evangelio de Juan, Jesús lo expresa así: «Volveré a veros y se alegrará vuestro 
corazón y nadie os quitará vuestra alegría» (16,22). Tenemos que pensar en esta 
línea si queremos entender el objetivo de la esperanza cristiana, qué es lo que 
esperamos de la fe, de nuestro ser con Cristo”.

4.	 Pregunta y conclusiones: 
¿es la esperanza una compañera inseparable 
de la fe en la Teología de San Agustín?

Anotábamos en el inicio del artículo que en las obras de San Agus-
tín la esperanza y la fe aparecen como virtudes conectadas y –a veces– 
da la sensación de que son intercambiables. Mirándolas por separado 
podríamos preguntarnos: ¿están conectadas habitualmente o no la fe y 
la esperanza?; ¿discrepan en algo?; ¿coinciden normalmente en algu-
nos puntos? En la obra Enchiridion ad Laurentium 2,8 Agustín nos da la 
respuesta. En primer lugar, vemos la conexión que Agustín encuentra 



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA644

entre las tres virtudes teologales: “Y viniendo ahora al amor, sin el cual 
nada aprovecha la fe, ¿qué he de decir? La esperanza no puede existir sin el 
amor; pues, como dice el apóstol Santiago, también los demonios creen y tiem-
blan y, no obstante, ni esperan ni aman; sino más bien, lo que nosotros por la 
fe esperamos y amamos, ellos temen que se realice: por esto mismo, el Apóstol 
aprueba y recomienda la fe que obra por la caridad, la cual no puede existir sin 
la esperanza. Por consiguiente, ni el amor existe sin la esperanza, ni la espe-
ranza sin el amor, y ninguna de las dos sin la fe”. Este texto evidencia que, 
para Agustín, la esperanza y la fe van siempre juntas.

En cuanto a las discrepancias y coincidencias entre la fe y la espe-
ranza, el Obispo de Hipona advierte también en ench. 2,8:

“Hay, por tanto, fe de cosas buenas y malas, ya que las buenas y las malas 
son de igual modo creídas, y esto con fe buena, no mala. Existe también la fe sobre 
cosas pasadas, presentes y futuras; y así creemos que Cristo murió -que pertenece 
al pasado-, creemos que está sentado a la diestra del Padre- que es presente- y cree-
mos que vendrá a juzgar –cosa futura–. Asimismo hay fe acerca de cosas propias y 
ajenas. En efecto, todos creemos que hemos empezado a existir en algún momento, 
y que no hemos existido siempre, y lo mismo de los demás hombres, y así creemos 
otras muchas cosas; del mismo modo, no sólo creemos acerca de los hombres mu-
chas cosas que se refieren a la religión, sino también acerca de los ángeles.

La esperanza no versa sino sobre cosas buenas y futuras y que se refieren a 
aquel de quien se afirma que posee la esperanza de ellas. Siendo esto así, del mis-
mo modo que la fe y la esperanza se distinguen por su término, así también, por 
estas causas, debe mediar entre ellas una distinción racional. La fe y la esperanza 
coinciden en que tanto el objeto de la una como el de la otra es invisible. Por esto, 
en la epístola a los Hebreos –de la cual han usado como testigo ilustres defensores 
de la doctrina católica– se denomina la fe convicción de lo que no vemos. Con 
todo, cuando alguno dice que no creyó, esto es, que no dio crédito ni a las palabras, 
ni a los testigos, ni, finalmente, a ninguna clase de argumento, sino a la misma 
evidencia de las cosas presentes, no parece esto de tal modo absurdo que pueda ser 
reprendido justamente por sus palabras y pueda decírsele: viste, luego no creíste; 
no se sigue de aquí, por tanto, que todo lo que se ve, no sea posible creerlo. No 
obstante, más bien llamamos fe la que nos enseñan las Escrituras divinas, es decir, 
la de las cosas que no se ven. Acerca de la esperanza dice también el Apóstol: la 
esperanza que se ve, ya no es esperanza, porque lo que uno ve, ¿cómo esperarlo? 
Pero si esperamos lo que no vemos, en paciencia esperamos. Luego cuando alguno 
cree que ha de poseer bienes futuros, no hace otra cosa que esperarlos”.



LA ESPERANZA Y LA FE, COMPAÑERAS INSEPARABLES EN SAN... 645

En Agustín la esperanza es una virtud destinada a crecer y a desa-
rrollarse gradualmente en el tiempo. La plenitud elpídica se alcanzará 
más allá del tiempo, al llegar al sabbatum vitae aeternae (día para reposar 
en el Señor). Significa la idea de soportar y tener paciencia confiada 
(esperanza de la cultura clásica) y además el esfuerzo del cristiano en 
la vida temporal (del homo viator) en vista de la eternidad. Algunos es-
pecialistas han presentado a Agustín como a un Padre orientado sólo 
hacia las cosas últimas, que llega a relativizar de manera excesiva la 
realidad presente. Otros han identificado la doctrina agustiniana del 
alejamiento de los bienes temporales con una actitud de pura indife-
rencia. Podría provocar –según ellos– una actitud de desapego frente 
a lo temporal, o una mera ocasión de prueba, dejando sin verdadera 
justificación a la ciudad cívica. Otros critican a Agustín por su estruc-
tura escatológica, que tiende a denigrar el mundo y la vida presente, 
promoviendo un conformismo frente al sufrimiento paralizante  95.

En el pensamiento de Agustín se ha delineado el retrato de un 
cristiano como aquel que –viviendo en la fe y en la esperanza– es fo-
rastero y peregrino. Esta categoría se puede encontrar en la Sagrada 
Escritura y también en Ad Diognetum, que define a los cristianos como 
a “extranjeros residentes” (πάροικοι), que son a su vez ciudadanos del 
cielo. Con esta inspiración, Agustín de Hipona ve al cristiano como a 
un exiliado, un forastero, un viandante, siempre en camino hacia la 
patria; la vida terrena es vista como un viaje, una peregrinación en el 
desierto del mundo o una navegación en el mar agitado de la vida (así 
lo interpreta N. Cipriani)  96.

Por otro lado, la vida terrena no se reduce a una eterna cuaresma, 
llena de días estrechos y dolorosos. Ya desde ahora estamos llamados a 
prepararnos a la perfectísima alabanza de la vida futura. Esto es, preci-
samente, lo que creemos y esperamos. Nos hace falta ejercitarnos in bo-
nis operibus, buscando la paz siempre, a partir de los muros domésticos, 
en el trabajo, con los amigos y los enemigos… La paz con Dios es posi-
ble tenerla también en el tiempo mediante la fe y la esperanza, sabiendo 

95  Cf. Graziano Maria Malgeri, Fundamento antropológico de la esperanza 
en San Agustín: Augustinus 63/248-249 (2018) 155-159.

96  Cf. Graziano Maria Malgeri, Fundamento antropológico de la esperanza 
en San Agustín: Augustinus 63/248-249 (2018) 164-165.



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA646

que en el futuro se tendrá en la visión. Esta paz es más como un alivio 
de la infelicidad que como un gozar de la felicidad (cf. civ.Dei 19,27)  97.

La esperanza cristiana -y la agustiniana- se basa en la promesa que 
Dios brinda a los creyentes. Dios se abaja sobre el hombre creado por 
él mismo para redimirlo. En la muerte y sangre de Cristo ya nos ha 
dejado una prenda de dicha promesa. Cristo es nuestro guía y nuestra 
esperanza; nos lleva como camino y nos conduce hacia Él, pues es 
nuestra patria. Dios no nos desprecia y se ha constituido en nuestra es-
peranza. En Él vemos nuestros esfuerzos y nuestra recompensa; nues-
tros esfuerzos en la pasión y nuestra recompensa en la resurrección. 
Los creyentes hemos de soportar pacientemente la vida que ahora vi-
vimos y conseguiremos la vida que esperamos y que aún no tenemos. 
La esperanza nos asegura la salvación de la muerte eterna; aquí en la 
tierra nos libra de los diversos enemigos tanto internos como externos 
que amenazan a los creyentes. En la tierra, Cristo aparece como petra 
sobre la cual es edificada la Iglesia; también es la turris en la que nos 
podemos refugiar frente a los asaltos del diablo  98.

Graziano Maria Malgeri advierte que la esperanza agustiniana ge-
nera unos frutos positivos. Produce efectos benéficos, como el gozo 
que nutre, fortifica, consuela e impulsa al canto del Aleluya a aquellos 
que están spe gaudentes; también activa la liberación del apego exagera-
do a los bienes del mundo, que aunque sean atrayentes, son pasajeros. 
Las cosas bellas, de hecho, «nacen y se desvanecen: naciendo comien-
zan, por así decir, a existir, crecen para madurar, y apenas han madu-
rado envejecen hasta morir. No todas envejecen, pero todas mueren»; 
por tanto es preciso no absolutizarlas, sino más bien gozar de ellas, de 
tal modo que nos hagan pregustar una unión íntima con Dios. De la 
esperanza proviene la fuerza necesaria para que los creyentes venzan 
las tentaciones sin desanimarse frente al pecado, en vista de que es 
mejor estar en conflicto con los vicios que ser dominado sin conflicto. 
Es mejor la guerra con la esperanza (bellum cum spe) de la paz eterna, 
que la prisión sin el pensamiento de la liberación. Por lo demás, la 

97  Cf. Graziano Maria Malgeri, Fundamento antropológico de la esperanza 
en San Agustín: Augustinus 63/248-249 (2018) 167.

98  Cf. Graziano Maria Malgeri, Fundamento antropológico de la esperanza 
en San Agustín: Augustinus 63/248-249 (2018) 167-169.



LA ESPERANZA Y LA FE, COMPAÑERAS INSEPARABLES EN SAN... 647

esperanza libra a los creyentes tanto de la desesperación como de la 
presunción. Agustín nos exhorta a vivir rectamente, a comportarnos 
como peregrinos, a progresar en el amor… No está esto alejado del 
esfuerzo cotidiano, nutrido del deseo de la fe en un regreso del Señor 
que nos es desconocido. La vida misma sobre esta tierra está ontoló-
gicamente impregnada de esperanza para posteriormente convertirse 
en eternidad  99.

Luis Arias, hablándonos de la esperanza en San Agustín, asevera 
que esperamos que todos los miembros del cuerpo de Cristo sean exal-
tados al lugar donde se halla ya nuestra cabeza. Alcanzar esto supone 
la conversión del hombre infatuado de sí mismo hasta el endiosamien-
to, para seguir el modelo del Christus humilis. La esperanza cristiana tal 
y como la interpreta Agustín es cierta, inconmutable, segura y verda-
dera, todo un antídoto frente a la incertidumbre angustiosa del espe-
rar humano encerrado en la inmanencia. Los creyentes poseemos las 
arras, por lo que hemos de esperar el premio que nos ha sido prometi-
do por el mismísimo Dios. Si esperamos aquí, gozaremos allí; aunque 
tengamos hambre y sed aquí, seremos saciados allí. La resurrección de 
Cristo es anticipo y posibilidad de nuestra futura anástasis, sabiendo 
que en Cristo está nuestra primicia. La virtud de la esperanza es la que 
pone la melodía del consuelo en el corazón del creyente peregrino. 
Una esperanza que, sin temor, puede degenerar en la presunción del 
soberbio; por otro lado, el temor sin esperanza nos despeñaría en la 
sima de la desesperación. El temor filial es el que reequilibra la virtud.

Estamos llamados a temer el poder de Dios, y a amar su miseri-
cordia. No presumamos los creyentes de su misericordia, hasta el des-
precio de su poder; no temamos su poder hasta la desconfianza de su 
misericordia. Eso sí, pongamos nuestro gozo en las cosas de allá arriba, 
pensando en los bienes del cielo, siendo trabajadores de la eternidad, 
permaneciendo humildes, mansos, santos, justos, piadosos y ciudada-
nos, en esperanza, de la ciudad iluminada por Cristo. Entonces los cre-
yentes, sedientos de Dios, tenderemos hacia Dios, con alegría, confian-
za y sin arredrarnos a causa de las dificultades. Gracias a la esperanza 

99  Cf. Graziano Maria Malgeri, Fundamento antropológico de la esperanza 
en San Agustín: Augustinus 63/248-249 (2018) 170-190. 



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA648

somos amamantados, nutridos, robustecidos y consolados. Ya que ella 
misma es en sí un anticipo del cielo, nos dona el gozo del que camina 
por las rutas de la luz  100.

En medio de las fatigas del mundo, nuestro obispo nos invita a la 
fe y a la paciencia, en orden a custodiar la esperanza de la vida futura. 
No hay que ofrecer resistencia a la voluntad de Dios, pues el yugo que 
la acompaña es ligero y su carga es leve. En este tono comportamental 
se pueden amar los consuelos de Dios y soportar los azotes que nos 
lleguen, con el fin de esperar –por la paciencia– lo que no vemos. Un 
modelo cristológico inestimable, a este respecto, es el icono de Cris-
to en tanto que obediente; su obediencia fue única, en cuanto que se 
anonadó a sí mismo, tomando forma de siervo. La pasión crística es 
para nosotros -los creyentes- un ejemplo de paciencia para caminar en 
él. Somos el cuerpo de un organismo espiritual que tiene a Cristo por 
Cabeza (aquí está el Christus Totus agustiniano). El objeto de nuestra 
esperanza (la victoria) se ha realizado ya en la Cabeza, y esperamos 
pacientemente que un día se realice también en el cuerpo crístico.

Si seguimos los consejos de nuestro Padre Agustín, entonces nos 
transformaremos en hijos de la resurrección, en conciudadanos de los 
ángeles, en herederos de Dios y coherederos con Cristo. A los cre-
yentes se nos pide andar por el camino estrecho que lleva derecho 
a la gran Jerusalén celeste. Se nos pide que las malas conversaciones 
no corrompan nuestras buenas costumbres. Se nos pide esperar con 
firmeza lo que creemos y no vemos, y con paciencia lo que todavía no 
tenemos. Junto a nosotros está el que nos lo ha prometido y Él es veraz.

Somos aspirantes que desean llegar al cielo con la ayuda de la 
gracia de Dios. Mientras estamos en la tierra, nos toca contagiar espe-
ranza, admitiendo que así contribuiremos con nuestro granito de arena 
a la transformación del mundo. Mantengamos siempre encendida la 
llama de la esperanza, hasta que Cristo sea Cabeza de todo (Ef 1,10) 
y alcancemos la anakephalaiosis (recapitulación de todo en Cristo) tan 
valorada por San Ireneo de Lyon. En Cristo ya se ha completado lo 
que los creyentes esperamos como prometido (cf. c.Faust. 11,7). Él se 

100  Cf. Luis Arias, La esperanza en san Agustín. Mensaje al hombre contempo-
ráneo: Augustinus 12/45-48 (1967) 51-75. 



LA ESPERANZA Y LA FE, COMPAÑERAS INSEPARABLES EN SAN... 649

ha encarnado y ha habitado entre nosotros para que esperemos en la 
protección de sus alas (cf. ser. 1,5).

La esperanza es el ancla, que nos auxilia para que no nos hunda-
mos en las aguas peligrosas de este mundo: “Al parecer vas fluctuando 
en el mar, pero te recibe el puerto. Tú procura, antes de entrar en el puerto, no 
desasirte del áncora. Zozobra la nave amarrada a las áncoras, pero es arrojada 
cerca de la tierra; tampoco su agitación durará siempre, pues es temporal. A esta 
agitación se refieren las palabras anteriores: he padecido tristezas y turbación en 
mi prueba. Esperaba al que me salvase de la cobardía y de la tempestad. Hablé 
en medio de la fluctuación, pero ésta tendrá su fin, porque está sujeta al áncora 
que es la esperanza” (enar.Psal. 54,24).

La esperanza cristiana nos invita a los creyentes a ser humildes: 
“Nadie debe estar seguro en esta vida, que ha sido definida en su totalidad como 
una prueba, puesto que quien de peor se hizo mejor puede también degenerar 
de mejor en peor. La única esperanza, la única confianza, la única promesa 
firme es tu misericordia” (conf. 10,32,48). Es una esperanza enteramente 
dependiente de Dios, en quien está radicada: “Toda esperanza radica en 
la grandeza inmensa de tu misericordia. Dame lo que mandas y manda lo que 
quieras” (conf. 10,29,40). Es la esperanza que nos fortalece, nos consuela 
y anima nuestro canto: “Mirad que la esperanza nos amamanta, nos nutre, 
nos robustece, y en esta vida trabajosa nos consuela; esa misma esperanza nos 
hace cantar el aleluya. Mirad cuánto gozo nos da” (ser. 255,5).

Hablamos de una esperanza que colma nuestros anhelos y que tie-
ne sabor a plenitud: “Busquemos nosotros una esperanza que no nos engañe, 
sino que satisfaga todos nuestros deseos, de modo que no pueda darse otro bien 
mayor. ¿Cuál es, pues, la cosa que, al venir a nuestro alcance, hará cesar toda 
otra esperanza, porque será la plenitud de lo deseable? ¿Qué será ello? ¿Será 
la tierra? No. ¿O algo que de ella nace, como el oro, la plata, las plantas, las 
mieses, el agua? Nada de estas cosas que nos deleitan, porque son hermosas y 
útiles. Tú busca al Creador, porque Él es tu esperanza; ahora lo esperamos, 
después lo poseeremos; ahora la esperanza del que cree, después será el gozo de 
la visión” (ser. =Denis 22,2-3). Entonces estamos llamados día y noche 
a poner nuestra esperanza en Dios, que da lo que promete, lo cual nos 
exhorta a confiar en Él: “Confía en Dios: Él siempre da lo que promete. Sabe 
lo que promete porque es la Verdad. Puede otorgarlo porque es la omnipotencia. 



P. MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA650

Dispone de ello porque es la Vida misma. Ofrece todas las garantías porque es 
la eternidad” (enar.Psal. 35,13).

En el camino de la fe esta dinámica espiritual no la experimen-
tamos solos. Hallamos compañeros que son peregrinos esperanzados 
que suspiran; hemos de unirnos a ellos, corriendo con los que com-
partimos los mismos sentimientos (cf. ep.Io. 10,2). Si los premios que 
esperamos tardan en llegar recordemos lo siguiente: “Dios, aplazando el 
premio, ensancha el deseo, extendiéndolo, dilata el espíritu y le da mayor capa-
cidad. Cultivemos, pues, el deseo en espera de su plenitud” (ep.Io. 5,6).

Y vamos a terminar nuestro artículo fijándonos en un dato que nos 
trae como una brisa de aire fresco. Hay un faro de luz que –en medio 
de innumerables y variadas dificultades– nos alumbra a los creyentes 
en el camino de la vida, para que no nos desesperemos: «Las divinas 
Escrituras levantan nuestro ánimo para que no nos quebrante la desesperación; 
por otra parte, nos amedrentan para que no nos agite el viento de la soberbia. 
Seguir el camino medio, verdadero, recto, que va, digámoslo así, entre la iz-
quierda de la desesperación y la derecha de la presunción, nos sería muy difícil si 
no nos dijera Cristo: ‘Yo soy el camino, la verdad y la vida’. Como si nos dijera: 
¿por dónde quieres ir?’. Yo soy el camino ¿adónde quieres ir? Yo soy la verdad 
¿dónde quieres permanecer? Yo soy la vida. Caminemos, pues, con seguridad 
por esta vía, pero temamos las asechanzas que la amenazan» (ser. 156,1).

Nuestra meta final llegará con la visión: «Llegará el tiempo en que 
veré aquello que ahora creo sin verlo; y viendo lo que ahora creo, seré feliz. 
Tendré entonces en realidad lo que ahora sólo poseo en esperanza. Al presente 
suspiro y voy en busca de un asilo seguro para colocarme a salvo; estoy enfermo 
y me dirijo al médico. Vivo contento en mi esperanza, porque Tú eres fiel a tus 
promesas; pero, como no te poseo aún, gimo bajo el aguijón del deseo» (enar.
Psal. 70,1,7-9).

Mientras peregrinamos todavía en el espacio y en el tiempo pi-
dámosle al Señor que vigorice nuestra esperanza, y también nuestra 
fe; dejándonos guiar por ellas disfrutaremos un día de la plena visión, 
de la total felicidad y de todas las realidades salvíficas que ahora sólo 
poseemos parcialmente.

P. Manuel Sánchez Tapia, OSA


	_ednref73
	_Hlt224531148

