CruD-Ra 238-3 (2025) 587-610

«Amor que hambrea y amor que fruye» (s. 255,5)
Relacion entre la esperanza y la caridad en san Agustin

RESUMEN:

Un conocido refran espafiol y la parabola evangélica del amigo inoportuno (Lc
11,5-13) ofrecen la via de acceso al tema de las tres virtudes teologales desde una
imagen alimentaria. Después de una presentacion de cada una de ellas por sepa-
rado y de sus relaciones reciprocas, el estudio examina la relacién mas concreta
entre la esperanza y la caridad, presentadas ambas como formas de amor: amor
que hambrea, la primera, y amor que fruye, la segunda (s. 255,5). El paso si-
guiente consiste en determinar como hay que entender ambas formas de amor,
si como eros o como agape, segun la distincion de A. Nygren. La respuesta llega
de un analisis de la célebre maxima: «Nos has hecho, Sefior, para ti y nuestro
corazon estd inquieto hasta que descanse en ti» (Conf. 1,1) y pasa por introducir
una tercera clase de amor, el amor obediencial. En un altimo paso se vuelve al
refran y parabola iniciales para exponer la naturaleza de la esperanza desde la
realidad del hambre y la de la caridad desde la realidad del pan que la sacia.

PALABRAS CLAVE: Fe, esperanza, caridad, eros, agape, hambre, fruicion.

ABSTRACT:

A well-known Spanish saying and the gospel parable of the importunate friend
(Lk 11:5-13) offer the way to access the topic of the three theological virtues from
a nutritional image. After presenting each of them separately and their reciprocal
relationships, the study examines the more concrete relationship between hope
and charity, both presented as forms of love: love that hungers, the first, and love
that enjoys, the second (s. 255,5). The next step is to determine how both forms
of love should be understood whether as eros or agape, according to A. Nygren’s
distinction. The answer comes from an analysis of the famous maxim: “You have
made us, Lord, for yourself and our heart is restless until it rests in you” (Conf. 1,1)
and involves introducing a third kind of love: obedient love. In a final step, we
return to the initial proverb and parable to expose the nature of hope from the
reality of hunger and that of charity from the reality of bread that satisfies it.

KEYWORDS: Faith, hope, charity, eros, agape, hunger, fruition.



588 PIO DE LUIS VIZCAINO, OSA

A. PREAMBULO

1. Un refran

Comenzamos estas paginas con un refran espanol: «Hambre que
espera hartura no es hambre». En su forma concreta enuncia una ver-
dad mas general: la penuria que tiene fecha de caducidad deja de ser
penuria, siempre que la caducidad la conozca quien la sufre y se man-
tenga dentro de unos limites asumibles por él. Precisamente esa ca-
ducidad le resta entidad, pues el ser genuino es solo el que perdura.
El lenguaje popular suele tener mas hondura metafisica de lo que se
piensa. Tal penuria sera juzgada como un contratiempo, pero pasajero
y hasta con efectos positivos: cuando desaparezca se disfrutara mas de
aquello de que se carecia y se apreciara mas. El hambre no saciada
procura la muerte; saciada, diversos beneficios. Cronolégicamente, el
refran contempla un presente caracterizado por la penuria de alimento
y un futuro en el que desaparecera, cediendo su lugar a la abundancia;
en perspectiva psicologica, presupone certeza de que hay alimentos,
esperanza de disfrutar de ellos, y una posterior fruicién efectiva, equi-
parables, de alguna manera, a las tres conocidas virtudes: fe, esperanza
y amor, obviamente no teologales en este caso. Cada una de ellas guar-
da relaciéon con las otras dos: la certeza abre la puerta a la esperanza
y a la fruicién; la esperanza la posibilita la certeza y se justifica por la
fruicién; la fruicién, a su vez, es el término ultimo de la certeza y de
la esperanza. Siendo inseparables, lo mas importante es la fruicion,
aunque desde otro punto de vista lo es mas la certeza de que hay ali-
mento, porque sin ella no habria esperanza ni probablemente fruicion.
Cierto, la certeza no genera automaticamente esperanza, si lo conocido
no suscita el deseo, pues el simple conocer carece de fuerza operativa,
aunque posibilita la operacion.

En el refran puede verse descrita la condicion del cristiano que
siente hambre —dichosos los que tienen hambrey sed de justicia (Mt 5,6a)—,
pero que espera hartura —porque seran saciados (Mt 5,6b)-. Ateniéndo-
se, pues, a las palabras de Jests, sabe que el tiempo de penuria que
provoca el hambre tiene fecha de caducidad; no conoce el momento,
pero no duda de ella y entiende que le reportara saciedad y felicidad.
Futuro esperanzado que no es ninguna autosugestiéon producida por



«AMOR QUE HAMBREA Y AMOR QUE FRUYE-» (S. 255,5). RELACION... 589

el hambre (conf. 3,10), sino certeza que le ofrece la fe, no mencionada
explicitamente. Asi topamos de nuevo con las tres virtudes: la fe, la
esperanza y la caridad !, pero ahora virtudes teologales al tener a Dios
por objeto. En su actual condicion famélica, el cristiano contempla con
esperanza un futuro de dichosa saciedad que le garantiza con certeza
su fe. Hambriento de Dios, espera saciarse de Dios, porque confia en
Dios. La esperanza une el presente y el futuro, siendo la fe la que abre
las puertas.

2. Una parabola evangélica

De entre los multiples alimentos del hombre el mas acreditado
es, en nuestra cultura occidental, el pan. Jesus mismo lo reconoce
cuando, al ensefiarnos a orar (Mt 6,11), lo presenta -recurriendo a la
sinécdoque— como cifra de todo alimento (s. 57,7). Esta constatacion
nos sirve de puerta de acceso a Lc 11,5-13, que permite interpretar la
existencia cristiana en clave alimentaria. La parabola lucana habla de
alguien que acude a un amigo a pedirle tres panes porque ha llegado
a su casa otro amigo, y no tiene qué ofrecerle. En atencién a las cir-
cunstancias, aquel a que se le pidieron se resistié a darlos, pero, ante
la insistencia, acab6 cediendo. El obispo de Hipona entiende que el
pan simboliza a Dios y el hecho de que sean tres los panes pedidos le
permite interpretarlos como simbolo de las tres Personas de la Trini-
dad —Padre, Hijo y Espiritu Santo—, pues «de ninguno de ellos se dice
que sea mayor que el otro». Segin su interpretacion, el sentido de la
parabola es este: el hombre pide a Dios pan y Dios se da a si mismo

1 Cuando el obispo de Hipona habla del amor, se sirve de tres términos:
amor, caritas 'y dilectio. Para referirse a la tercera virtud teologal, utiliza indistin-
tamente los tres. Su utilizacién en general por el santo no esta bien definida. En
algin texto presenta los tres términos como sinénimos (ciu. 14,7,2), sin que, por
ejemplo, obste a ello que en uno afirme que el amory la dilectio son una y misma
cosa (o. eu. tr. 123,5) y en otro que son cosas diferentes (lo. ep. ir. 8,5). Aunque
puede tener un sentido mas general, amor significa con preferencia el amor «de tejas
abajo»; caritas, el amor «de tejas arriba», y dilectio puede significar uno y otro. Al
hablar «de tejas arriba» y «de tejas abajo» nos referimos a su objeto, combinado
con su cualidad moral, positiva la del primero, negativa la del segundo. En lo
que sigue nos serviremos tanto de amor como de caridad; de amor cuando nos
referimos a él en sentido genérico o indefinido, y de caridad cuando nos referimos
especificamente a la tercera virtud teologal.



590 PIO DE LUIS VIZCAINO, OSA

—no puede dar otra cosa mejor (s. 105,4; 105A,1)-, presentandose de
€sa manera como pan.

El texto mantiene elementos esenciales en los dos anteriores: la
imagen alimentaria, alguien que padece hambre y el hecho de que
la vera saciada: al presente de esperanza —ella explica la stplica— le
sigue un futuro en que experimentara el efecto de un amor dadivoso.
Ademas de la mencién especifica del pan y su identificacion, a nivel
de simbolo, con las tres Personas divinas, cabe resaltar que, al hablar
de un amigo, introduce como subrepticiamente la fe en forma de con-
fianza, ausente en los textos anteriores. Si lo traemos aqui es porque
nos introduce de forma explicita en el tema de la esperanza y de la ca-
ridad en contexto alimentario. En efecto, el santo anade que solo esta
capacitado para percibir el agradable sabor de ese pan divino quien ha
recibido de Dios, también como don, la fe, la esperanza y la caridad,
las tres virtudes de las que el Apostol afirma, en el conocido texto de
1 Cor 13,13 (cf. también 1 Tes 1,3; 5,8; Ef 1,15-18; Col 1,4-5) que
subsisten en el tiempo presente. Aunque no aparecen mencionadas en
el texto evangélico, el obispo de Hipona las ve aludidas en tres bienes
que, en relacién con la parabola, Jests senala que un hijo puede pedir
a su padre: un pan, un pez, un huevo (cf. Mt 7,7-11 y Lc 11,9-13): el
pan como simbolo de la caridad, al que se opone la piedra por su du-
reza; el pez como simbolo de la fe, al que se opone la serpiente falaz y
seductora, y el huevo como simbolo de la esperanza, al que se opone
el escorpion que mata con el aguijon que posee en su parte posterior (s.
105,6). Aunque cada una de las virtudes tiene su rostro propio e incon-
fundible, refleja también en cierta medida el de las otras dos.

B. FE, ESPERANZA Y CARIDAD

Fe. Quien conoce el rostro espiritual del fiel sefiala como su primer
rasgo el hecho de creer algo no visto (s. 157,1; en. Ps. 41,5; ¢p. 64,1,
etc.), el que le identifica como tal (exp. Gal. 61). La fe, relacionada con
la verdad, se mueve consecuentemente en el ambito del conocimiento,
sensible o intelectual, pero, en cuanto virtud teologal, se mueve por el
espacio del conocimiento de Dios, incluida su obra salvifica. En el tras-
fondo estan, por una parte, las limitaciones cognitivas de la naturaleza



«AMOR QUE HAMBREA Y AMOR QUE FRUYE-» (S. 255,5). RELACION... 591

humana, agrandadas por su condiciéon pecadora —de ahi su hambre de
Verdad-, y, por otra, la voluntad benévola de Dios -tiniebla para el
hombre por un exceso de luz que deslumbra a quien pretende acer-
carse a €l- de poner remedio a esa situacion mediante la revelacion,
plasmada en la Sagrada Escritura. A ese fin sirvi6 la Encarnacion, que
posibilita al hombre tener acceso a Dios. A la vez que don de Dios, la
fe es tributo que el hombre ha de pagar para acceder a €él, pues Dios
no ha querido que le conozca sin poner nada de su parte. Ese tributo,
modo de manifestar interés por la Verdad, lo paga en tres ventanillas
distintas: en una acepta los contenidos doctrinales; en otra acepta la
autoridad que se los propone, y en otra paga con una adhesioén per-
sonal. La fe cristiana plena incluye, pues, tres decisiones: creer que,
creer a y creer en. Como ejemplo concreto, limitado a la persona de
Jesucristo, posee la fe quien cree que él es Hijo de Dios, quien cree a
su palabra y quien cree en que €l le ama, motivo de confianza en él.
En consecuencia, es fe, pero no plena, la de los demonios, que creen
que él es el Santo de Dios (Mc 1,24; Lc 4,34), pero no le aman, y si la
de Pedro que le crey6 Hijo de Dios y le amo¢ hasta el punto de querer
apartarle de la muerte que acababa de anunciarle (Mt 16,16ss). La fe
muestra que hay alimento adecuado al hambre espiritual del hombre.
Por ella el cristiano conoce cual es el suyo especifico, el Pan verdadero
del que debe nutrirse, y su calidad incomparable. Conocimiento que
implica una inicial, pero muy limitada, participacion de €l; en definiti-
va, una penuria que, aunque puede disminuir a medida que aumenta
la fe, le procura tristeza, mitigada por la certeza de que posee fecha de
caducidad: el momento gratificante y gozoso en que sera sustituida por
la vision y contemplacion plenas.

Esperanza. Con la esperanza, la inteligencia que se abre a la verdad
cede su lugar a la voluntad que apetece el bien. Por ello, la esperanza
se mueve en el ambito del deseo, pero, en cuanto virtud teologal, se
mueve también por el espacio del Bien Supremo, Dios, incluida su
obra salvifica, perceptible por los ojos de la fe. Al ser el Bien distinto de
su persona, el hombre lo busca fuera de si, corriendo el doble peligro
de buscarlo donde no lo puede encontrar (conf. 4,18) y no identificarlo
debidamente (conf 1,1; sol. 1,6), con la consecuencia de depositar su
esperanza en un bien solo aparente. El espacio es idéntico, pero en
sentido amplio, pues quien espera se mantiene a cierta distancia del



592 PIO DE LUIS VIZCAINO, OSA

Bien, desde la que lo divisa, convirtiéndose en objeto de su deseo. En
verdad, ese deseo significa ya una cierta posesién de él, pero no en el
nivel deseado. Es su ausencia la que, por asi decir, hace perceptible
su presencia. Se trata de una posesion real, aunque no segura —puede
quebrar la esperanza— y provisionalmente tenue, porque su plenitud se
recibe «en diferido». Solo si hay fe puede haber esperanza porque esta
se alimenta del deseo que suscita el conocimiento que garantiza la fe;
de igual manera, no puede haber esperanza, si falta la caridad (Ench. 8).
Presupuestos son aqui, por una parte, el deseo innato de felicidad de
todo hombre y el pecado que lo apart6 de Dios, Bien Supremo, el uni-
co que puede proporcionarsela y, por otra, la voluntad misericordiosa
de Dios de seguir siendo para €l la fuente de felicidad. Fundamento es
la fidelidad a su promesa de Dios que en la Encarnacién de su Hijo ha
inclinado su oido a la suplica del hombre (en. Ps. 114,1-2). Condicion
para alcanzar el objeto de la esperanza es la renuncia a satisfacer de-
seos mundanos, que ofrecen felicidad pero no la otorgan vy, si la otor-
gan, es nimia y efimera. Condicién es también ejercitar la virtud de la
perseverancia o paciencia, porque si esperamos lo que no vemos, mediante
la paciencia lo esperamos (Rom 8,25). La esperanza se hace acomparfiar
de la espera, pues tan cierto es que Dios da lo que ha prometido como
que el hombre ignora el momento elegido por €l para entregarlo o,
en todo caso, cuando llegara el fin de los tiempos, término absoluto
de la espera. Las tribulaciones interiores y exteriores, que purifican
al hombre, transforman el deseo en viva esperanza, pero no automa-
ticamente, pues es la espera confiada la que configura el deseo como
esperanza. La esperanza la funda el amor: se espera lo que se ama y
porque se ama, y espera quien ama y porque ama. Si falta el amor, la
actitud ante el futuro seria de indiferencia o de temor. La esperanza re-
presenta una cierta fruicion a la espera de que Dios devenga en objeto
de posesién plena, procurando una saturacién inefable y agradabilisi-
ma, aunque solo para quien haya sentido hambre y sed de €l en este
tiempo de peregrinacion (¢. Faust 22,27). En realidad, nadie se sacia
con la esperanza (s. 313F,2). Por ello, encarna también una penuria
que produce tristeza, pues la esperanza no quita el hambre sino que
mas bien la aumenta; tristeza mitigada, como en el caso de la fe, por
la certeza de que posee fecha de caducidad: el momento gratificante y
gozoso en que lo solo deseado sera sustituido por su realidad.



«AMOR QUE HAMBREA Y AMOR QUE FRUYE-» (S. 255,5). RELACION... 593

Caridad. En tercer lugar, se halla la caridad. Acto de la voluntad, se
mueve igual que la esperanza en el ambito del deseo —sinénimo a ve-
ces de amor (s. 193,1)- y del bien; en cuanto virtud teologal, se mueve
siempre en el espacio de Dios. Pero —aplicando de nuevo inadecua-
das categorias fisicas— ese espacio no es exactamente el mismo de la
esperanza, porque, mientras esta se ubica a distancia de su objeto, la
caridad lo hace en su mismo espacio, produciendo la comunién con
él en un encuentro amoroso. Al encontrarse con Dios, la caridad del
amante se encuentra a si misma en €l, una vez que san Juan define a
Dios como Caridad (1 Jn 4,8.16). No una caridad cerrada en si misma,
sino extensiva a su obra, que tiene en el hombre su maxima expresion:
Tanto amd Dios al mundo que envié a su Hijo tinico para que todo el que crea
en €l no perezca, sino que tenga vida eterna (Jn 3,16). En su condicion de Ca-
ridad, Dios convierte al hombre en objeto de la misma, pero también
en sujeto, al donarsela mediante el Espiritu santo (Rom 5,5): el hombre
amado por Dios ama también a Dios con la misma caridad con que es
amado é€l, la caridad de Dios (s. 34,2). La caridad es deseo, pero deseo
satisfecho, cuya satisfacciéon se produce en diversos niveles, correlati-
vos a la magnitud del don: uno es el nivel propio del tiempo presente,
limitado, y otro el propio del futuro escatolégico, ya pleno. Constatar
esa limitacién significa asumir que también en relacién con la caridad
el hombre vive en situaciéon de penuria que le suscita tristeza, mitigada
por la certeza de que también esa limitacién posee fecha de caducidad.

Relacion entre las tres virtudes. En el texto biblico de referencia so-
bre las tres virtudes teologales san Pablo hace dos afirmaciones: todas
subsisten ahora —son las virtudes del tiempo presente, dird san Agustin
(en. Ps. 83.7)-y la caridad es la mayor de las tres: En una palabra, estas
tres quedan: la fe, la esperanza y la caridad: estas tres. La mds grande es la
caridad (1 Cor 13,13). Primero parece igualarlas, pero inmediatamente
establece una distincién de calidad y magnitud a favor de la tercera.

Aun a nivel humano, la fe, la esperanza y el amor son experiencias
interiores sin las que nadie puede vivir (s. 198,2). En cuanto virtudes
teologales, las tres son don de Dios (Rom 12,3; Sal 118,49 y Rom 5,5
respectivamente) y ordenan todo hacia €l. Son distintas, aunque solo
parcialmente (aliguantulum: s. 105,5). E1 Apostol las menciona segin
un orden légico que empieza en la fe, sigue con la esperanza y culmina
en la caridad, puesto que de la fe nace la esperanza a la que acompaia



594 PIO DE LUIS VIZCAINO, OSA

la caridad o, con formulacién distinta, se ama porque se espera y se
espera porque se cree (ench. 774; en Ps. 114,2). En ese orden estan figu-
radas en los tres pisos del arca que Dios mand6 construir a Noé (Gén
6,16) (ciu. 15,26).

Las virtudes teologales —el tnico canto que ensena Dios (en. Ps.
91,1)- manifiestan la auténtica sabiduria y la verdadera pietas y mues-
tran como debe ser adorado (ench. 1-3); mas atn, solo quien se apo-
ye en ellas puede buscarlo y encontrarlo (ord. 2,25). Al servicio de
ellas milita toda ciencia y profecia (doctr. crist. 1,41). Ellas sostienen
la autoridad de la Iglesia (c. ¢p. Man. 4), fundamentan la unidad del
pueblo cristiano (en. Ps. 85,14) e impregnan las piedras vivas con que
se construye el templo de Dios (s. 337,1). Son la raiz del cristiano (en.
Ps. 148,16), las que le confieren este titulo (Jo. ep. tr. 4,4; 9,2), las que
le permiten ser cuerpo de Cristo (en. Ps. 37,6) y le garantizan estar por
siempre con €l (en. Ps. 26,2,12; 122,1). Son ellas las que hacen martires
a los martires (ciu. 21,24; s. 280,4) y virgenes en el alma a las que ya
no lo son en el cuerpo (. vid. 13; lo. eu. tr. 13,12). Son motivo de gozo
(en. Ps. 57,22) y de gratitud (en. Ps. 39,3) y no se pierden cuando se dan
a otros porque son fuentes que manando aumentan (s. 107A). A pesar
de todo, son solo alivio de miserables, no gozo de bienaventurados (en.
Ps. 118,19,3). Son el tesoro del cristiano y, en cuanto tal, moran en su
corazon (en. Ps. 53,3).

Desde el mirador de las facultades del hombre, la fe se relaciona
ante todo con la inteligencia; la esperanza y la caridad, ante todo con
la voluntad; desde el mirador de las fuentes cristianas, la fe la ilumina
el Simbolo; la esperanza y la caridad, la oracion del Sefior, pues «la fe
cree, la esperanza y la caridad oran» (ench. 7). Las relaciones entre ellas
no son reciprocas, dado que poseer la fe y la esperanza -buenas amigas
(s. 41,3)- no implica necesariamente poseer la caridad, mientras que
la caridad si reclama la fe y la esperanza; de hecho, amar rectamente
implica creer y esperar rectamente (ench. 777). Ni la esperanza ni la ca-
ridad pueden existir sin fe (ench. 9), aunque se puede tener fe sin caridad
y sin esperanza, como es el caso de los demonios (Sant 2,19) (s. 158,6).
Por eso, solo cree en Cristo quien también espera en Cristo y ama a
Cristo: quien posee la fe sin la esperanza, cree que Cristo existe, pero
no cree en Cristo (en. Ps. 144,2). Por ultimo, la esperanza coopera en
hacer activa la caridad (Gal 5,6), que no sabe estar ociosa (en. Ps. 31,2,5).



«AMOR QUE HAMBREA Y AMOR QUE FRUYE-» (S. 255,5). RELACION... 595

Aunque la caridad coexiste con la fe y la esperanza, no esta al mis-
mo nivel, al ser mayor que ellas. La afirmacion es del mismo Apéstol,
segun ya se indic6. Esta superioridad resulta de diversas constatacio-
nes. La primera, que la caridad es la plenitud de la ley (Rom 13,10),
por lo que donde esta ella nada puede faltar y sin ella nada aprovecha,
ni siquiera la fe, de lo que es ejemplo la fe imperfecta del demonio (s.
158,6). Otra, que la fe aporta certeza; la esperanza, deseo, forma inci-
piente de posesion, y la caridad comunioén, forma superior: la caridad
representa una posesion efectiva de lo que la fe ensena y de lo que la
esperanza anhela; en otras palabras, la caridad representa la meta de
la fe y de la esperanza, pues de nada sirve a alguien creer y esperar si
no ama (s. 359A,4). Una tercera, que, mientras la fe y la esperanza no
traspasan el umbral del tiempo presente, la caridad lo trasciende, pues
la caridad no acaba nunca (1 Cor 13,8). Lo que ahora es objeto de fe y es-
peranza, en el futuro escatolégico sera objeto de visién y de posesion,
mientras que lo que ahora es objeto de caridad seguira siéndolo en
ese futuro, momento en que alcanzara su plenitud; en otros términos,
a la fe sucede la vision, a la esperanza la realidad, a la caridad ningu-
na otra realidad sino ella misma, pero incrementada (s. 359A,4). La
fe y la esperanza pueden crecer, indefinidamente incluso, pasando de
una condicion imperfecta a otra mas perfecta, pero solo en el tiempo
presente, tras el cual les espera la desaparicion total y definitiva; no
asi la caridad que pasa de una condicion imperfecta a la perfecta, al
poder contemplar y fruir de lo que antes era solo objeto de fe y de
esperanza (s. 359A,4). En relacion con la fe y la esperanza la caducidad
se manifiesta como sustitucion —la fe por la vision, la esperanza por
la realidad—; en relacion con la caridad no cabe hablar de caducidad,
sino de acrecentamiento —de menos caridad a mas caridad— (perf. iust.
19). Por ello, en relacién al fin del tiempo presente, la disyuntiva para
la fe y la esperanza esta entre existir o dejar de existir, resolviéndose a
favor de esta tdltima posibilidad, mientras que para la caridad esta en-
tre una existencia limitada o una existencia en plenitud, resolviéndose
también a favor de la ultima posibilidad. Manifiesta también la supe-
rioridad de la caridad el hecho de que hace mejor a quien la posee, por
lo que la bondad del cristiano no la mide su fe o su esperanza, sino su
caridad (Ench. 117). Por ltimo, la manifiesta el que sin caridad ningan
otro don, incluso divino, conduce a Dios (Trin 15,32).



596 PIO DE LUIS VIZCAINO, OSA

C. ESPERANZA Y CARIDAD

El amor santo acompaiia la esperanza buena de los fieles (ench.
114). La esperanza y la caridad coinciden en su condicion de deseo,
pero divergen en sus peculiaridades: la esperanza se presenta como
deseo de futuro —de alcanzar el objeto de su amor-, y la caridad, como
deseo de presente —de permanecer en el objeto ya alcanzado en ma-
yor o menor grado- (s. 359A,2). Hay un amor que espera y otro amor
que experimenta, a la vez que sigue esperando (s. 24,1). En efecto, la
esperanza tiene su dosis de caridad porque anticipa ya en el tiempo
presente cierta comunion con Dios, obra precisamente de la caridad
(s. 32,165 170,8). La esperanza posee asimismo su dulzura que depen-
de de la caridad que inspira el Sefior (ciu.21,24). De hecho, la caridad
enciende la esperanza y la esperanza brilla gracias a la caridad (s.
359A,1-2) que encierra en si y a la que, incoada, nutre para que al-
cance su maxima perfeccion en esta tierra (Jn 15,13) (/o. ¢p. tr. 6,1). La
esperanza y la caridad mantienen una relacion idéntica e indisoluble
con la fe. Idéntica en el sentido de que la fe les ofrece un mismo Bien
que apetecer y abrazar; indisoluble porque sin la fe corren el riesgo de
extraviarse respecto del Bien que, respectivamente, buscan y abrazan.
De las cuatro etapas de la historia de la salvacién —antes de la ley,
bajo la ley, bajo la gracia y en la paz- la esperanza tiene su morada,
efimera, en la tercera en la que el deseo encuentra la gracia, y el amor
la suya, definitiva, en la cuarta, en la que el deseo se metamorfosea
en paz (ench. 118). Asi, pues, aunque al final del tiempo se rompera
la unién de ambas virtudes por la desaparicion de la esperanza, en la
presente situaciéon de provisionalidad, la esperanza y la caridad teolo-
gales van siempre unidas, no existiendo esperanza sin caridad ni cari-
dad sin esperanza (ench. 9). Quien no espera es porque no ama y quien
no ama no espera, como es —repetimos- el caso de los demonios, que
creen pero, en vez de amar, tiemblan (Sant. 2,19). Cabe también la

vana esperanza, aunque su objeto caiga dentro de lo que produce la
verdadera felicidad (ench. 117).

La esperanza y la caridad representan dos etapas sucesivas y pro-
gresivas, en cuanto que la espera acaba transformandose en posesion,
pero a la vez coexisten con interferencias reciprocas. La esperanza de
poseer un objeto enciende y aviva el amor a él. {La constatacion ex-



«AMOR QUE HAMBREA Y AMOR QUE FRUYE-» (S. 255,5). RELACION... 597

plica que el salmista afirme haber amado al Senor porque esperaba
que escuchara su voz? (en. Ps. 114,1). Efectivamente, por grande que
sea la belleza percibida en un objeto, el amor a €l se entibia o incluso
desaparece, en la medida en que se debilita o se pierde la esperanza
de poseerlo (#rin. 10,2). Es idea que expresa Esopo con la fabula de la
zorra y las uvas que deseaba: al ver que no podia alcanzarlas, renuncio
a ellas, aduciendo el argumento falaz de que no estaban maduras. A
nivel psicol6gico-moral acontece lo mismo: la esperanza funge de es-
timulo (fomes) al amor pasional. El lujurioso siente que aumenta en €l
tanto mas, cuanto mas aumenta su esperanza de satisfacer la pasion vy,
al contrario, la pasion se le va apagando tanto mas cuanto mas dismi-
nuye esa esperanza (. vid. 25). La unién entre ambas virtudes provoca
que el cambio en el objeto de una conlleva cambios en el objeto de
la otra. Poner la esperanza en el Sefior requiere alejarse del amor del
tiempo presente (s. 340 A,9); asimismo, si alguien desprecia la esperan-
za mundana y abraza la esperanza celeste es porque antes ha cambiado
el objeto de su amor (s. 15,9; ¢. Faust. 22,28). Unas esperanzas mueren y
otras nacen o renacen ante un nuevo amor. El amor a la salus presente
destierra la esperanza de la salus prometida (adn. lob. 30). Ciertamente
no hay esperanza si no la alimenta un amor, aunque cabe que el objeto
de ese amor no guarde relacion con el objeto de la esperanza o incluso
que se le oponga: uno puede esperar la vida eterna, pero amar la injus-
ticia, en vez de la vida eterna misma (ench. 117).

La esperanza es peso de amor que conduce hasta la puerta misma
de la morada de Dios, objeto del amor (conf 13,9-10); es un vuelo de
la mente y del corazoén hasta el fin del tiempo presente o, con imagen
agustiniana, hasta el confin del mar que lo simboliza. En el mas alla de
ese confin se encuentra el descanso verdadero y quien quiera hallarlo
mas aca se perdera en el tiempo o, siguiendo la imagen, caera al mar
y se ahogara. Las alas que posibilitan el vuelo de la esperanza no son
otras que las de la caridad. Eso equivale a volar a Dios con la esperanza
que orienta la reflexion del fiel sobre el fin del tiempo presente (en. Ps.
138,12). Llegar con la reflexion hasta ese término equivale a introdu-
cirse en la vida futura simbolizada por la cincuentena pascual y, atn
perdido en este tiempo, canta ya el Aleluya, aunque de distinto modo
a como lo cantara en el futuro: ahora lo canta el amor que hambrea
(esuriens) y entonces lo cantara el amor que fruye (fruens) (s. 255,5).



598 PIO DE LUIS VIZCAINO, OSA

La esperanza y el amor teologales tienen idénticos objetos, que
se encuentran en el Simbolo de la fe, pero no lo agotan. En tdltima
instancia no es otro que Dios, objeto de contemplacién y de fruicién.
Una vez alcanzado, desaparecerd la esperanza, permaneciendo solo la
caridad. En efecto, en un detalle de cortesia, la esperanza se retira, y
deja solos al amante y al Amado, amante también pues a €l se debe la
iniciacion de la relacion amorosa.

D. ¢EROS, AGAPE, O... ?

Si la esperanza es amor, aunque hambriento, y la caridad es tam-
bién amor, aunque saciado, parece légico preguntar si guardan o qué
relacién con las categorias de eros o agape. La pregunta la sugiere
una obra del sueco A. Nygren, escrita ya hace varias décadas (Eros e
Agape. La nozione cristiana del amore e le sue trasformazioni. EDB, Bologna
1990). En ella su autor sostiene que el amor especificamente cristiano
se identifica con el agape, incompatible con el eros, abriendo un inten-
so debate en el que entr6 incluso el papa Benedicto XVI en la primera
parte de la enciclica Deus caritas est. Te6logo evangélico, sostiene que
entre una y otra clase de amor existe una irreconciliable diferencia que
se manifiesta en multiples contraposiciones: el eros —que aqui no tiene
nada que ver con lo erético en su sentido actual- representa la visién
helenistica del amor; el agape, la vision cristiana. El eros es un amor
ascendente, aspiracion del hombre hacia Dios, el agape es un amor
descendente, pura benevolencia de Dios hacia el hombre; el eros es
deseo de poseer a Dios para gozar de sus perfecciones divinas, el 4gape
desconoce lo que es el deseo y ansia de poseer; el eros es amor moti-
vado e interesado, el 4gape amor inmotivado y desinteresado; el eros
se mueve entre valores —ama en funcién de ellos-, el agape no mira si
existen —los crea—; el eros es antropocéntrico, el agape es teocéntrico;
el eros es egocéntrico, el agape, solidario; el eros es eudemonista, el
agape rechaza todo eudemonismo y el concepto de recompensa,; asi el
agape del hombre a Dios se manifiesta en una entrega total a él que le
convierte en esclavo de él (Eros ¢ Agape, p. 9-204).

Segun el tedlogo sueco, ninguna de las dos clases de amor se impu-
so a la otra en la tradicién cristiana, sino que acabaron ligandose e in-



«AMOR QUE HAMBREA Y AMOR QUE FRUYE-» (S. 255,5). RELACION... 599

terrelacionandose hasta el punto de resultar imposible hablar del uno
sin evocar el otro. En esa tradicién la sintesis de san Agustin obtiene
una especial relevancia por su importancia objetiva y porque, debido
a su enorme influjo, dominé la Edad Media, hasta que la Reforma
protestante puso fin a ese estado de cosas. Esa sintesis se concreta en
el concepto de caritas —«el deseo dirigido hacia Dios» (Eros e Agape,
p-508)- que absorbe elementos tanto del eros de la tradicion (neo)pla-
tonica como del agape de la tradicion neotestamentaria, apartandose
asi de esta ultima, que solo conoce el agape (Ibid. p. 34.509). Mas en
concreto, el autor sostiene que, para el obispo de Hipona —que no ha-
bria advertido la absoluta oposicion entre ambas formas de amor-,
el eros es como el marco dentro del cual esta encuadrado el agape,
subordinando asi el agape al eros. Como consecuencia, el santo habria
ensayado establecer entre ellos un compromiso equitativo para ambos,
pero, en realidad, €l continuaria viviendo con toda su alma en la esfera
del eros, incluso después de haber tomado conciencia del agape divi-
no. El agape apareceria solo como un elemento nuevo afiadido a todo
lo que él poseia ya de la tradicion clasica sin cuestionar su validez. El
habria insertado el agape poniéndolo al servicio del eros, como corre-
lativo necesario sin el que este no alcanzaria su meta. En otros térmi-
nos, el agape aparece como un correctivo al eros, pues este solo no
puede alcanzar la felicidad a la que aspira. El mandamiento del amor
a Dios se convierte en la respuesta al deseo de felicidad, ineluctable en
el hombre (Eros e dgape, p. 478.511).

En vez de ofrecer una respuesta teérica a la pregunta antes formu-
lada, juzgamos apropiado responder en concreto desde la quiza mas
célebre maxima agustiniana «Nos has hecho, Sefor, para ti y nuestro
corazon esta inquieto hasta que descanse en ti”(conf 1,1). Apropiado
porque practicamente abre las Confesiones, obra que describe la historia
religiosa del hombre (conf. 2,5); apropiado incluso porque no utiliza
una terminologia especifica del amor, concepto que, sin embargo, esta
bien presente, y apropiado, por tltimo, porque en ella cabe advertir la
relacion entre la esperanza y el amor. Aunque la maxima no menciona
ninguna de las dos virtudes, se puede interpretar la inquietud —inquie-
tum~- como referencia a la esperanza y el descanso —requiescat- como
referencia a la caridad.



600 PIO DE LUIS VIZCAINO, OSA

La esperanza cristiana encuentra en la maxima un objeto y un fun-
damento. El objeto explicitado es el descanso eterno —quies— que lleva
consigo el apaciguamiento pleno y definitivo de los deseos insitos en el
corazén del hombre, no por via de desaparicion, sino de satisfaccién
(conf-10,38). De hecho, la guiesy la pax se dan a menudo la mano en las
paginas agustinianas. Como ese apaciguamiento tiene lugar en Dios —a
quien el santo se dirige en la obra—, Dios se manifiesta como el objeto
ultimo de deseo de la esperanza cristiana.

De la maxima se desprende también un doble fundamento para la
segunda virtud teologal: uno teolégico y otro antropolégico. Al teolé-
gico hace referencia la primera afirmacion —«nos hiciste, Senor, para
ti»— y al antropoldgico, la segunda —«nuestro corazoén esta inquieto»—.
Si es importante que el santo hable de inquietud, antropolégicamente
lo es también que la ubique en el corazoén, porque la esclarece. No
se trata tanto de un desasosiego, provocado por circunstancias fisicas
o sociales ajenas al hombre, cuanto de algo de mayor hondura que
afecta a la persona, una vez reconocido que «en el corazén soy lo que
soy” (conf. 10,4). Es bien sabido que san Agustin, igual que los autores
biblicos, considera el corazén como el centro de la persona donde ella
toma conciencia efectiva del propio ser, de la propia verdad y del pro-
pio amor, valores con los que guarda relacién primaria la inquietud
humana. Las facultades humanas de la memoria, de la inteligencia y
de la voluntad son capacidades aqui nunca colmadas de su objeto espe-
cifico. Por eso, de ellas brota la inquietud que —repetimos— no denota
tanto desasosiego como inclinacién a colmar las respectivas capacida-
des de ser, de verdad y de amor. Tal es el fundamento antropoldgico
de la esperanza cristiana que, en tltima instancia, es anhelo fundado
de alcanzar, en los limites propios, la plenitud de Ser, de Verdad y de
Amor, esto es, la felicidad. Y como Dios es eso, la esperanza del hom-
bre es deseo de él. En el fiel cristiano es ya realidad, pero a la vez ain
posibilidad; es presente, pero también futuro. Posibilidad y futuro que
se refieren a la plenitud, considerada tanto la absoluta capacidad de
colmar de Dios, como la capacidad de ser colmado del hombre. La es-
peranza es inseparable del deseo de satisfacer esta personal inquietud
natural que subyace al amor-eros.

El otro fundamento antes mencionado es teologico. La fe asegura
que Dios cre6 al hombre, otorgando una certeza que sostiene la espe-



«AMOR QUE HAMBREA Y AMOR QUE FRUYE-» (S. 255,5). RELACION... 601

ranza cristiana. La maxima lo presenta de forma concisa en la afirma-
cién previa: «porque nos hiciste, Sefior, para ti». La fijacion en el com-
plemento de finalidad —«para ti»— hace que no se considere lo suficien-
te el verbo de la oracién —«hiciste»— y la conjuncién causal —«porque»
(quia)- que la introduce. Con el verbo, el obispo de Hipona hace saber
que en el principio esta el amor divino manifestado en la creacion del
hombre por Dios: amor-agape, en cuanto que se trata de una accién
tan desinteresada por parte de él como inmerecida por parte del hom-
bre. Este mismo amor-agape divino abre la puerta al amor del hombre
a Dios, su creador; pero {qué clase de amor: eros o agape? Si todo que-
da en amor a su creador sin mas, resulta dificil considerarlo amor-eros
porque es desinteresado, al faltar en principio un beneficio buscado
por el hombre. Resulta asimismo dificil considerarlo amor-agape por-
que este amor del hombre, aunque desinteresado, no seria inmotivado,
al impulsarlo el reconocimiento de que Dios es su creador. Excluido
considerarlo eros o agape, tratindose ademas de un mandato divino,
como se indicara mas adelante, lo llamamos amor obediencial.

Es obvio que la relacion del hombre con Dios es la relacion especi-
fica de una criatura con su creador, que tiene en la obediencia la tnica
virtud apropiada (Gen. litt. 8,12). Aqui no se trata de obediencia a algin
precepto positivo, sino de otra mas sustancial, la obediencia creatural,
pura exigencia de la condicion natural del hombre. Ahora bien, la obe-
diencia es hija del amor (s. 259B, 12.17). Desde el momento en que la
esperanza cristiana tiene su fundamento ultimo en la creaciéon —«nos
hiciste»— que funda la obediencia, tiene sentido considerar obediencial
al amor que el hecho suscita. Pero, al hallarse integrada en una ora-
cion causal, la maxima se presenta como causa de algo, en concreto,
de la alabanza que el hombre quiere tributar a Dios: «A pesar de ser
solo una pequena parte de la creacion, el hombre quiere alabarte...,
porque nos hiciste...» (conf 1,1). No importa que la «voluntad de ala-
bar a Dios» (amor obediencial) acabe en la «satisfaccion de alabarlo»
(amor-eros), si la satisfaccion no es el motivo, al menos primario, de la
alabanza. Lo cierto es que esa alabanza tiene su causa en la creacion
del hombre para Dios —«para ti»—. Tampoco importa que aqui se trate
de alabanza y no de amor porque son dos realidades que se implican
mutuamente (en. Ps. 147,3; conf. 4,18.21.23). El «porque nos hiciste»
fundamenta el amor obediencial —porque el hombre se sabe hecho por



602 PIO DE LUIS VIZCAINO, OSA

Dios-y el «para ti», el amor-eros —porque el hecho le abre las puertas a
descansar en Dios—-. S6lo el amor creador de Dios puede considerarse
COmo amor-agape.

Vengamos a la relacion con la caridad. La virtud carece de men-
ci6én explicita en la maxima, pero esta velada bajo el «descanse en ti»
(requiescat in te) (conf- 13,10). Por supuesto, en primer lugar se advierte
el inmotivado amor de Dios, pues el que el hombre halle en él su des-
canso —su gozo mas puro (gen. litt. 4,8) y su felicidad eternos (ver. rel.
49)- no es en origen regalo que se hace el hombre a si mismo, sino don
del amor-agape divino al crearlo. En un segundo momento, aparece el
amor del hombre, pues su mismo descanso en Dios es inconcebible sin
el amor en la doble modalidad de amor-eros y de amor obediencial.
De amor-eros porque sin él el hombre se desentenderia del propio des-
canso, incluso del que tiene lugar en Dios; de amor obediencial porque
el descanso es consecuencia de su voluntad creadora. Consecuencia de
su voluntad creadora, si, pero también fruto de la libre adhesion del
hombre a ella, que solo puede producirla el amor, aunque no de forma
automatica. La misma historia personal que san Agustin relata en las
Confesiones lo muestra. Aparecen, de nuevo, los tres amores: el agape
—amor-agape de Dios creador al hombre—, el amor obediencial del
hombre a Dios —consecuencia de su creacién- y el amor-eros humano
—exigencia de las necesidades ontol6gicas del hombre-.

La primacia del amor-agape de Dios no admite discusion. La cues-
tion se plantea a propésito de los otros dos amores, esto es, si el amor-
eros sigue al amor obediencial -como consecuencia de él- o si el amor
obediencial sigue al amor-eros —el hombre ama a Dios para conseguir
el descanso en él-. A la luz de lo que acabamos de afirmar, cabe con-
cluir que es el amor obediencial el que da razén del amor-eros, no el
amor-eros el que da razén del amor obediencial; que el amor-eros es
consecuencia del amor obediencial, no al revés. El hombre ama a Dios
—amor obediencial- por saberse creado por €l, y se ama a si mismo
—amor-eros— porque el amor de Dios lo cre6 como lo cre6 —teniendo
en €l su descanso—, de modo que amarlo a €l resulta exigencia obe-
diencial -respecto de Dios- a la vez que exigencia natural —respecto
de si mismo-. Como la voluntad de Dios al crear al hombre era que
encontrase en €l su descanso, el que el hombre busque ese descanso
en Dios se puede entender como amor-eros, consecuencia del amor



«AMOR QUE HAMBREA Y AMOR QUE FRUYE-» (S. 255,5). RELACION... 603

obediencial porque al actuar asi esta acatando la voluntad de Dios
creador. Dios creé al hombre con hambre de él, hambre que solo vera
saciada buscandole a él —amor-eros—; pero, al mismo tiempo, buscar
satisfacerla en €l es, antes que interés personal, obediencia; antes que
amor-eros, amor obediencial. La distincion y al mismo tiempo la in-
separabilidad de estos dos amores se halla en dos preguntas dirigidas
a Dios por el santo en un capitulo inicial de las Confesiones. Son estas:
«{Qué eres ti para mi?» y «¢Qué soy yo para ti?». La respuesta a la
primera pregunta —«Yo soy tu salvacion»— ilumina el amor—eros: Dios
es deseado en cuanto salvaciéon del hombre y, en ultima instancia, en
cuanto su descanso y bien sumo. En cambio, la reflexion que sigue a la
segunda pregunta ilumina el amor obediencial: Dios es alguien a quien
él mismo manda amar (amari te iubeas a me) y se aira si no se le ama
(nisi faciam irascaris), amenazando con calamidades. Solo que el santo
replica que sobran las amenazas porque no hay mayor calamidad que
la de no amarle. Aqui desaparece todo eros, todo interés personal, y
solo cuenta el amor a quien justificadamente manda que se le ame (conf.
1,5). Puede servir de ejemplo el hijo que hace algo, que ciertamente le
resulta agradable, solo o ante todo porque sabe que esa es la voluntad
de su padre. De modo similar, en el caso presente lo primero no es el
amor del hombre a si mismo que reclama como condicién el amor a
Dios —ama a Dios para hallar o porque halla en él su descanso—, sino el
amor obediencial a Dios que acarrea como consecuencia el amor a si
mismo. Si el que ama a Dios no puede no amar a quien él ama y al que
él manda amar (o. eu. tr. 65,2), tampoco puede no amarse a si mismo
a quien ama Dios, hasta el punto de presentarse como su descanso. Asi
es objetiva y también subjetivamente, siempre que no se olvide que
estamos hablando del amor del fiel cristiano.

Todavia dos observaciones. Una, que el amor obediencial del
hombre reclama en Dios un amor-eros. El amor de Dios al hombre
es totalmente inmotivado en el «momento inicial» de la creacién, pero
des correcto considerarlo asi después? En efecto, parece motivo sufi-
ciente para que Dios lo ame el hecho de ser creacion suya, pues €l no
se desentiende de la obra de sus manos (Sal 137/138,8) (en. Ps. 137,18).
Por otra parte, el hecho de que el hombre halle en él satisfaccion y
descanso ha de acabar en la alabanza que Dios pide al hombre (Sal
148/149; conf. 1,1). Ciertamente el amor-eros de Dios, provocado por



604 PIO DE LUIS VIZCAINO, OSA

la libertad del hombre que él respeta, no es equiparable sin mas al
amor-eros del hombre. Por una parte, no es amor-eros porque no lo
origina alguna penuria de Dios, ni —como en el caso del amor-eros
humano-lo eleva por encima de si, algo imposible; por otra, porque el
amor-eros humano piensa en su propia realizacién, mientras que el de
Dios, al querer ser obedecido, piensa en la realizaciéon del hombre, no
en la propia. Dios desea ver cumplida su voluntad de que el hombre lo
ame y lo alabe, porque ello produce satisfaccion al hombre (conf 1,1)
y para que no sufra los efectos de su célera divina (conf 1,5): si Dios se
aira y amenaza al hombre si no le ama, es porque tiene algin «interés»
en el hombre. Una vez establecida una especifica relacion de amor,
inmotivada, de Dios con el hombre —amor-agape-, de ella resulta una
triple relacién de amor, las tres motivadas: la primera, de amor-eros en
Dios mismo —quiere que el hombre lo ame—; la segunda, de amor obe-
diencial en el hombre —el hombre lo ama- y la tercera de amor-eros en
el hombre —descanso del hombre en el amor de Dios-.

La segunda observacion nos devuelve a las virtudes de la esperanza
y de la caridad. En este contexto, una y otra virtud tienen su fundamen-
to dltimo en el amor-agape de Dios de que es prueba el haber creado
al hombre para €l, con la consecuencia de que solo en €l hallara su
descanso, su paz. Al mismo tiempo, ambas se manifiestan, en distintos
grados, como expresion del amor obediencial y del amor-eros huma-
nos. Ambos amores son motivados y a la vez desinteresados. El amor
obediencial es desinteresado en el sentido de que ama a Dios por lo que
él es —su creador—, no como medio para alcanzar otro bien, y motivado,
por la propia condicién de criatura; asimismo el amor-eros humano
es desinteresado en el sentido de que ama a Dios por lo que €l es, no
como medio para alcanzar otro bien, y motivado, precisamente porque
es la voluntad de Dios y, ademas, Dios es su descanso. Tanto la espe-
ranza como la caridad son manifestacién de ese doble amor humano.
Lo diferencia el momento en que se los contempla: cuando ain ham-
brea —en la esperanza- y cuando ya estd saciado, en diferentes grados
—en la caridad-. En resumidas cuentas, tenemos: «nos hiciste, Sefior,
para ti”: manifestacion del amor-agape divino, y fundamento del amor
obediencial del hombre. «Nuestro corazon esta inquieto», referencia a
la esperanza; «hasta que descanse en ti», referencia a la caridad, ambas
expresion inseparable de amor obediencial y de amor-eros.



«AMOR QUE HAMBREA Y AMOR QUE FRUYE-» (S. 255,5). RELACION... 605

E. EL HAMBRE Y EL PAN

Retornemos al refran y a la parabola con que comenzamos estas
paginas, asociados a la imagen del pan, tras la cual se halla Dios como
objeto ultimo de fruicién por parte del hombre.

El refran contempla la saciedad como posibilidad teérica; la pa-
rabola como realidad inmediata, senalando incluso el pan como el
alimento que la hara posible. Ahora bien, el Pan de que hablamos es
Dios —dejamos de lado su ser trinitario insinuado en los tres panes de
la parabola-. Presentarlo como pan se puede entender como opcién
arbitraria, en cuanto que Dios es ademas y en plenitud todo lo que el
hombre puede desear y buscar en este mundo, que se ajuste a su na-
turaleza: vestido, luz, vida, inmortalidad, gloria, honor, etc. (s. 158,9;
334,3; en. Ps. 35,15). Con todo, para el santo no es pura arbitrarie-
dad, porque, cuando la Escritura anuncia que los pobres se saciardn (Sal
21,27; Sal 13 5), entiende que se saciaran del Pan que es Dios (en. Ps.
131,24); obviamente, no pan fisico, sino Pan espiritual, alimento del
alma (s. 389,1); Pan exquisito, el propio del futuro escatologico, pero
que se cata ya aqui (en. Ps. 131,24); Pan que se consume sin agotarse,
permaneciendo integro aun después de haber saciado a un nimero in-
contable de hambrientos (s. 28,2); Pan de alegria, no de llanto y tristeza
como el que tuvo que comer el hijo prédigo una vez que abandoné la
casa paterna (Lc 15, 11ss) (s. 216,10); Pan que sacia, a diferencia de
otros muchos cuya ingesta hasta produce dolor (mus. 4,4; vera rel. 40);
Pan que no necesita pan (s. 389,1). La condicién de Pan de Dios se
compadece perfectamente con su condicion de Verdad que muestra
la fe, de Bien al que aspira la esperanza y de Belleza a la que abraza la
caridad, en cuanto alimento de las facultades del hombre.

La esperanza, hambre. En el marco de la fe cristiana, la relacion en-
tre la esperanza y la caridad se puede comparar con la relacién entre el
hambre que el fiel sufre durante el recorrido de esta vida y el Pan que
le saciara ya en la patria. El tiempo presente es el del hambre, como el
futuro escatologico es el de la saciedad (en. Ps. 32,2,2,25). La esperanza,
pues, es —repetimos— equiparable al hambre —“amor que hambrea (esu-
riens)”—; la caridad, a la saciedad —“amor que fruye (fruens)”- (s. 255,5).
El hambre es siempre ansia de alimento que desea satisfacerse inme-
diatamente, pero que con frecuencia solo lo logra en un futuro mas o



606 PIO DE LUIS VIZCAINO, OSA

menos cercano. De igual manera, la esperanza es ansia del Pan que
es Dios, del que el fiel desea fruiciéon inmediata, pero que solo tendra
lugar en un futuro de fecha ignota, pero seguro. Cuando el hambriento
carece de alimento, pero lo posee en esperanza, ya le esta alimentan-
do, pues sin €l desfalleceria pronto. De igual manera la esperanza esta
privada de su objeto -Dios—, que, ain inalcanzado, alimenta y sostiene
hasta el momento de alcanzarlo a quien la posee. Como el hambre no
satisfecha procura la muerte y, una vez satisfecha, diversos beneficios,
asi también la esperanza: frustrada procura la muerte al espiritu pero,
cumplida, devuelve la vida en plenitud.

Cuando el hambre es saciada, en cierto modo se inmola, al dejar de
existir en beneficio del hambriento, del deseo y del alimento. Superada
y eliminada ella, el hambriento se restablece, el deseo se satisface, el
alimento cumple su funcién. Lo mismo puede decirse de la esperanza:
llegado el momento, ella desaparece, pero quedan, beneficiados, el fiel
antes esperanzado; el amor, don divino, y Dios, Pan esperado: el antes
esperanzado, asombrado ante la exquisitez del alimento encontrado; la
caridad, antes mesurada y luego desmedida; Dios, primero esperado y
luego otorgando una saciedad nunca antes experimentada (1 Cor 2,9).

La caridad, Pan. A diferencia de la esperanza, la caridad traspasa la
frontera entre el presente de indigencia y el futuro de sobreabundan-
cia, participando también ella de ese nivel de sobreabundancia. En la
frontera tiene lugar la muerte de la esperanza, mientras que la caridad
recibe una nueva vida; la esperanza canta al Pan solo en este lado de
la frontera; la caridad le canta en uno y otro lado (s. 255,5). La caridad
acompaia la espera y la posesion, en ambos casos como don de Dios.
A la primera la acompana siendo todavia menguada, a la segunda ya
en su limite maximo. El deseo de Pan se convierte en saciedad de Pan.

En el nuevo «territorio» la caridad es la misma de antes, pero no
en idéntica condicion. Es la misma porque su fuente y su objeto siguen
siendo los mismos: Dios que lo dona por medio del Espiritu (Rom
5,5), y Dios, objeto apetecido (1 Jn 4,8.16); es caridad que, ademas de
llegar de Dios, en su dltimo término también se dirige a €él. Pero ha
cambiado su condicién porque ya no es amor que hambrea, sino amor
saciado, y en ningtin modo fragmentado. Siendo Dios su pan de cali-
dad insuperable ya, ningtin otro puede hacerle competencia; su sabor



«AMOR QUE HAMBREA Y AMOR QUE FRUYE-» (S. 255,5). RELACION... 607

es tan exquisito que, después de gustado, ningtin otro pan puede satis-
facer (5.170,9). Basta a quien lo come y fuera de él nada basta (s. 334,3;
105,4; 158,9). Por otra parte, su sabor se extiende a cualquier otro ali-
mento que pueda existir en la nueva condicion, pues nada de lo que
Dios ha prometido se puede entender como separado de él mismo. En
esa nueva condicion, el cristiano ama a Dios desinteresadamente por-
que lo ama por él mismo, no por otra cosa distinta de él; porque espera
a Dios como don personal suyo (de Deo) y se apresura a ser llenado y
a saciarse de él: «A Dios hay que amarlo desinteresadamente porque
él puede saciar en sustitucion de cualquier otra cosa» (s. 334,3). Pero
también lo ama interesadamente —hay que sobreentenderlo— porque
sacia su deseo, su hambre de felicidad.

El pan que en la nueva situacién encuentra la caridad es Pan que
quita el hambre, a la vez que deja hambriento a quien lo come. En la
vida futura en Dios la caridad se sentira saciada y, a la vez, hambrienta.
Experimentara la paradoja de una saciedad insaciable, pero sin hastio
(s. 170,9; Tr. Io. eu. 3,21; 17,1). No se trata de una saciedad provisional
a tono con el nivel, aun limitado, en que el alma ha encontrado a Dios,
nivel que suscita el deseo de seguir buscandolo, agrandando asi el de-
seo y la capacidad de acogida que, llena, posibilita otra experiencia de
saciedad adecuada al nuevo nivel (fo. eu. tr. 63,1). No, es la saciedad
que produce el encuentro pleno y definitivo con él, cuando «saciara sin
saciar». {Como se resuelve la paradoja? Asumiendo que el «no saciar»
del Pan no reclama un saciar «de nuevo», sino el saciar «atin» o seguir
saciando. Aunque alli no habra tiempo, no queda sino utilizar sus ca-
tegorias para tratar de explicarlo y hacerlo inteligible: la saciedad que
causa el Pan que es Dios no es un acto puntual que requiera otros actos
puntuales posteriores —«de nuevo»—, sino un acto permanente, durade-
ro, que nunca se acaba —«ain»— (en. Ps. 85,24). Lo afirma la Escritura,
Los que te comen aun tienen hambre (Eclo 24,29). A nivel fisico, cuando
uno se sacia de un alimento deja de comerlo y cuando vuelve a sentir
hambre se sacia de nuevo; la experiencia de la saciedad es pasajera y
por eso puede reiterarse; el estar y no estar saciado no son simultaneos.
En cambio, la experiencia de saciedad que produce el Pan divino es
unica y sin limite y desde esa carencia de limite puede entenderse el
no estar aun saciado, incluso inmerso en la experiencia de saciedad.
Es el deseo, satisfecho, de seguir fruyendo. Valga como equivalente la



608 PIO DE LUIS VIZCAINO, OSA

invitacion del salmista a buscar siempre su rostro (Sal 104/105,4), incluso
donde no hay siempre, porque no hay tiempo (en. Ps. 104,3). Este no
saciarse de Dios tiene, por tanto, un sentido totalmente diferente de
cuando, por ejemplo, se presenta la concupiscencia como insaciable
(conf. 6,22).

A proposito del refran con que iniciamos estas paginas, recono-
ciamos que el hambre sufrida puede significar solo un contratiempo
pasajero, pero con efectos que hasta cabe que sean positivos, como
disfrutar luego mas de aquello de lo que antes se carecia y hasta valo-
rarlo en mayor medida. {Cabe aplicar esto al hambre de Pan divino?
Sin duda; de una parte, el haberlo catado, solo catado, en la época
de la esperanza estimula aun mas el deseo de saciarse de él; de otra,
como la realidad supera lo esperado, también la fruicion de ella -ni ha
llegado al corazon del hombre lo que Dios tiene preparado para los que le aman
(1 Cor 2,9)-. En todo caso, la fruicion no sera igual en todos los que lo
toman, porque no todos tienen la misma capacidad y Dios se da segtin
la capacidad receptiva de quien lo recibe (s. 339,6; virg. 26). La fruicion
que produce el Pan divino es siempre la maxima, pero tomando como
medida la capacidad receptiva humana, no la capacidad generadora
de fruicion del Pan, que se da tal como €l es (1 Jn 3,2). No es el hombre
el que condimenta el Pan; el condimento es el mismo Pan, su propia
calidad sin igual.

F. CoNCLUSION

Hablar de esperanza y de amor equivale a hablar de dos clases de
amor del hombre, que san Agustin describe, respectivamente, como
«amor que hambrea (esuriens)» y como «amor que fruye (fruens)». El
«amor que hambrea» resulta de las limitaciones del hombre como cria-
tura, que posibilitaron su pecado, y del pecado mismo; el «amor que
fruye» resulta de su creaciéon a imagen y semejanza de Dios y de su
recuperacion tras el pecado por obra de Cristo y del Espiritu. Se trata
de un mismo amor, pero contemplado en dos etapas diferentes. Con
relacion a la segunda virtud teologal, podemos hablar de amor pobre
—el que es solo deseo confiado de unirse a Dios—, y con relacion a la
tercera, de amor rico —el que ha alcanzado, en el grado que sea, la co-



«AMOR QUE HAMBREA Y AMOR QUE FRUYE-» (S. 255,5). RELACION... 609

munién con él-. Retomando la imagen inicial, podemos equiparar el
amor pobre y el amor rico con tener hambre y disponer de pan. Equi-
paracion que, sin embargo, no es perfecta, pues entre el hambre y el
pan que la sacia en el plano fisico y el hambre y el pan que la sacia en
el plano espiritual la relacién es inversa. En el plano fisico el hambre
precede al pan —se produce pan porque hay hambre—; en el plano es-
piritual, precede el pan -la existencia del pan suscita el hambre de él-.
Dejada de lado la imagen: el Pan conocido suscita ansia de él: el Dios
amante y amado explica al Dios esperado; hay esperanza porque hay
amor. Siempre en el plano espiritual, es el Pan el que suscita y apaga el
hambre, mientras que en el plano fisico el pan apaga el hambre pero
es el hambre la que demanda el pan. En el plano fisico, el refran inicial
contempla una posibilidad; en el plano espiritual, una certeza.

Pio DE Luis VIzZCAINO, OSA






