
«AMOR QUE HAMBREA Y AMOR QUE FRUYE» (S. 255,5). RELACIÓN... 587

«Amor que hambrea y amor que fruye» (s. 255,5) 
Relación entre la esperanza y la caridad en san Agustín

Resumen:
Un conocido refrán español y la parábola evangélica del amigo inoportuno (Lc 
11,5-13) ofrecen la vía de acceso al tema de las tres virtudes teologales desde una 
imagen alimentaria. Después de una presentación de cada una de ellas por sepa-
rado y de sus relaciones recíprocas, el estudio examina la relación más concreta 
entre la esperanza y la caridad, presentadas ambas como formas de amor: amor 
que hambrea, la primera, y amor que fruye, la segunda (s. 255,5). El paso si-
guiente consiste en determinar cómo hay que entender ambas formas de amor, 
si como eros o como ágape, según la distinción de A. Nygren. La respuesta llega 
de un análisis de la célebre máxima: «Nos has hecho, Señor, para ti y nuestro 
corazón está inquieto hasta que descanse en ti» (Conf. 1,1) y pasa por introducir 
una tercera clase de amor, el amor obediencial. En un último paso se vuelve al 
refrán y parábola iniciales para exponer la naturaleza de la esperanza desde la 
realidad del hambre y la de la caridad desde la realidad del pan que la sacia.

Palabras clave: Fe, esperanza, caridad, eros, ágape, hambre, fruición.

Abstract:
A well-known Spanish saying and the gospel parable of the importunate friend 
(Lk 11:5-13) offer the way to access the topic of the three theological virtues from 
a nutritional image. After presenting each of them separately and their reciprocal 
relationships, the study examines the more concrete relationship between hope 
and charity, both presented as forms of love: love that hungers, the first, and love 
that enjoys, the second (s. 255,5). The next step is to determine how both forms 
of love should be understood whether as eros or agape, according to A. Nygren’s 
distinction. The answer comes from an analysis of the famous maxim: “You have 
made us, Lord, for yourself and our heart is restless until it rests in you” (Conf. 1,1) 
and involves introducing a third kind of love: obedient love. In a final step, we 
return to the initial proverb and parable to expose the nature of hope from the 
reality of hunger and that of charity from the reality of bread that satisfies it.

Keywords: Faith, hope, charity, eros, agape, hunger, fruition.

CiuD-Ra 238-3 (2025) 587-610



PÍO DE LUIS VIZCAÍNO, OSA588

A.	 Preámbulo

1.	 Un refrán

Comenzamos estas páginas con un refrán español: «Hambre que 
espera hartura no es hambre». En su forma concreta enuncia una ver-
dad más general: la penuria que tiene fecha de caducidad deja de ser 
penuria, siempre que la caducidad la conozca quien la sufre y se man-
tenga dentro de unos límites asumibles por él. Precisamente esa ca-
ducidad le resta entidad, pues el ser genuino es solo el que perdura. 
El lenguaje popular suele tener más hondura metafísica de lo que se 
piensa. Tal penuria será juzgada como un contratiempo, pero pasajero 
y hasta con efectos positivos: cuando desaparezca se disfrutará más de 
aquello de que se carecía y se apreciará más. El hambre no saciada 
procura la muerte; saciada, diversos beneficios. Cronológicamente, el 
refrán contempla un presente caracterizado por la penuria de alimento 
y un futuro en el que desaparecerá, cediendo su lugar a la abundancia; 
en perspectiva psicológica, presupone certeza de que hay alimentos, 
esperanza de disfrutar de ellos, y una posterior fruición efectiva, equi-
parables, de alguna manera, a las tres conocidas virtudes: fe, esperanza 
y amor, obviamente no teologales en este caso. Cada una de ellas guar-
da relación con las otras dos: la certeza abre la puerta a la esperanza 
y a la fruición; la esperanza la posibilita la certeza y se justifica por la 
fruición; la fruición, a su vez, es el término último de la certeza y de 
la esperanza. Siendo inseparables, lo más importante es la fruición, 
aunque desde otro punto de vista lo es más la certeza de que hay ali-
mento, porque sin ella no habría esperanza ni probablemente fruición. 
Cierto, la certeza no genera automáticamente esperanza, si lo conocido 
no suscita el deseo, pues el simple conocer carece de fuerza operativa, 
aunque posibilita la operación.

En el refrán puede verse descrita la condición del cristiano que 
siente hambre –dichosos los que tienen hambre y sed de justicia (Mt 5,6a)–, 
pero que espera hartura –porque serán saciados (Mt 5,6b)–. Ateniéndo-
se, pues, a las palabras de Jesús, sabe que el tiempo de penuria que 
provoca el hambre tiene fecha de caducidad; no conoce el momento, 
pero no duda de ella y entiende que le reportará saciedad y felicidad. 
Futuro esperanzado que no es ninguna autosugestión producida por 



«AMOR QUE HAMBREA Y AMOR QUE FRUYE» (S. 255,5). RELACIÓN... 589

el hambre (conf. 3,10), sino certeza que le ofrece la fe, no mencionada 
explícitamente. Así topamos de nuevo con las tres virtudes: la fe, la 
esperanza y la caridad  1, pero ahora virtudes teologales al tener a Dios 
por objeto. En su actual condición famélica, el cristiano contempla con 
esperanza un futuro de dichosa saciedad que le garantiza con certeza 
su fe. Hambriento de Dios, espera saciarse de Dios, porque confía en 
Dios. La esperanza une el presente y el futuro, siendo la fe la que abre 
las puertas.

2.	 Una parábola evangélica

De entre los múltiples alimentos del hombre el más acreditado 
es, en nuestra cultura occidental, el pan. Jesús mismo lo reconoce 
cuando, al enseñarnos a orar (Mt 6,11), lo presenta –recurriendo a la 
sinécdoque– como cifra de todo alimento (s. 57,7). Esta constatación 
nos sirve de puerta de acceso a Lc 11,5-13, que permite interpretar la 
existencia cristiana en clave alimentaria. La parábola lucana habla de 
alguien que acude a un amigo a pedirle tres panes porque ha llegado 
a su casa otro amigo, y no tiene qué ofrecerle. En atención a las cir-
cunstancias, aquel a que se le pidieron se resistió a darlos, pero, ante 
la insistencia, acabó cediendo. El obispo de Hipona entiende que el 
pan simboliza a Dios y el hecho de que sean tres los panes pedidos le 
permite interpretarlos como símbolo de las tres Personas de la Trini-
dad –Padre, Hijo y Espíritu Santo–, pues «de ninguno de ellos se dice 
que sea mayor que el otro». Según su interpretación, el sentido de la 
parábola es este: el hombre pide a Dios pan y Dios se da a sí mismo 

1  Cuando el obispo de Hipona habla del amor, se sirve de tres términos: 
amor, caritas y dilectio. Para referirse a la tercera virtud teologal, utiliza indistin-
tamente los tres. Su utilización en general por el santo no está bien definida. En 
algún texto presenta los tres términos como sinónimos (ciu. 14,7,2), sin que, por 
ejemplo, obste a ello que en uno afirme que el amor y la dilectio son una y misma 
cosa (Io. eu. tr. 123,5) y en otro que son cosas diferentes (Io. ep. tr. 8,5). Aunque 
puede tener un sentido más general, amor significa con preferencia el amor «de tejas 
abajo»; caritas, el amor «de tejas arriba», y dilectio puede significar uno y otro. Al 
hablar «de tejas arriba» y «de tejas abajo» nos referimos a su objeto, combinado 
con su cualidad moral, positiva la del primero, negativa la del segundo. En lo 
que sigue nos serviremos tanto de amor como de caridad; de amor cuando nos 
referimos a él en sentido genérico o indefinido, y de caridad cuando nos referimos 
específicamente a la tercera virtud teologal.



PÍO DE LUIS VIZCAÍNO, OSA590

–no puede dar otra cosa mejor (s. 105,4; 105A,1)–, presentándose de 
esa manera como pan.

El texto mantiene elementos esenciales en los dos anteriores: la 
imagen alimentaria, alguien que padece hambre y el hecho de que 
la verá saciada: al presente de esperanza –ella explica la súplica– le 
sigue un futuro en que experimentará el efecto de un amor dadivoso. 
Además de la mención específica del pan y su identificación, a nivel 
de símbolo, con las tres Personas divinas, cabe resaltar que, al hablar 
de un amigo, introduce como subrepticiamente la fe en forma de con-
fianza, ausente en los textos anteriores. Si lo traemos aquí es porque 
nos introduce de forma explícita en el tema de la esperanza y de la ca-
ridad en contexto alimentario. En efecto, el santo añade que solo está 
capacitado para percibir el agradable sabor de ese pan divino quien ha 
recibido de Dios, también como don, la fe, la esperanza y la caridad, 
las tres virtudes de las que el Apóstol afirma, en el conocido texto de 
1 Cor 13,13 (cf. también 1 Tes 1,3; 5,8; Ef 1,15-18; Col 1,4-5) que 
subsisten en el tiempo presente. Aunque no aparecen mencionadas en 
el texto evangélico, el obispo de Hipona las ve aludidas en tres bienes 
que, en relación con la parábola, Jesús señala que un hijo puede pedir 
a su padre: un pan, un pez, un huevo (cf. Mt 7,7-11 y Lc 11,9-13): el 
pan como símbolo de la caridad, al que se opone la piedra por su du-
reza; el pez como símbolo de la fe, al que se opone la serpiente falaz y 
seductora, y el huevo como símbolo de la esperanza, al que se opone 
el escorpión que mata con el aguijón que posee en su parte posterior (s. 
105,6). Aunque cada una de las virtudes tiene su rostro propio e incon-
fundible, refleja también en cierta medida el de las otras dos.

B.	 Fe, esperanza y caridad

Fe. Quien conoce el rostro espiritual del fiel señala como su primer 
rasgo el hecho de creer algo no visto (s. 157,1; en. Ps. 41,5; ep. 64,1, 
etc.), el que le identifica como tal (exp. Gal. 61). La fe, relacionada con 
la verdad, se mueve consecuentemente en el ámbito del conocimiento, 
sensible o intelectual, pero, en cuanto virtud teologal, se mueve por el 
espacio del conocimiento de Dios, incluida su obra salvífica. En el tras-
fondo están, por una parte, las limitaciones cognitivas de la naturaleza 



«AMOR QUE HAMBREA Y AMOR QUE FRUYE» (S. 255,5). RELACIÓN... 591

humana, agrandadas por su condición pecadora –de ahí su hambre de 
Verdad–, y, por otra, la voluntad benévola de Dios –tiniebla para el 
hombre por un exceso de luz que deslumbra a quien pretende acer-
carse a él– de poner remedio a esa situación mediante la revelación, 
plasmada en la Sagrada Escritura. A ese fin sirvió la Encarnación, que 
posibilita al hombre tener acceso a Dios. A la vez que don de Dios, la 
fe es tributo que el hombre ha de pagar para acceder a él, pues Dios 
no ha querido que le conozca sin poner nada de su parte. Ese tributo, 
modo de manifestar interés por la Verdad, lo paga en tres ventanillas 
distintas: en una acepta los contenidos doctrinales; en otra acepta la 
autoridad que se los propone, y en otra paga con una adhesión per-
sonal. La fe cristiana plena incluye, pues, tres decisiones: creer que, 
creer a y creer en. Como ejemplo concreto, limitado a la persona de 
Jesucristo, posee la fe quien cree que él es Hijo de Dios, quien cree a 
su palabra y quien cree en que él le ama, motivo de confianza en él. 
En consecuencia, es fe, pero no plena, la de los demonios, que creen 
que él es el Santo de Dios (Mc 1,24; Lc 4,34), pero no le aman, y sí la 
de Pedro que le creyó Hijo de Dios y le amó hasta el punto de querer 
apartarle de la muerte que acababa de anunciarle (Mt 16,16ss). La fe 
muestra que hay alimento adecuado al hambre espiritual del hombre. 
Por ella el cristiano conoce cuál es el suyo específico, el Pan verdadero 
del que debe nutrirse, y su calidad incomparable. Conocimiento que 
implica una inicial, pero muy limitada, participación de él; en definiti-
va, una penuria que, aunque puede disminuir a medida que aumenta 
la fe, le procura tristeza, mitigada por la certeza de que posee fecha de 
caducidad: el momento gratificante y gozoso en que será sustituida por 
la visión y contemplación plenas.

Esperanza. Con la esperanza, la inteligencia que se abre a la verdad 
cede su lugar a la voluntad que apetece el bien. Por ello, la esperanza 
se mueve en el ámbito del deseo, pero, en cuanto virtud teologal, se 
mueve también por el espacio del Bien Supremo, Dios, incluida su 
obra salvífica, perceptible por los ojos de la fe. Al ser el Bien distinto de 
su persona, el hombre lo busca fuera de sí, corriendo el doble peligro 
de buscarlo donde no lo puede encontrar (conf. 4,18) y no identificarlo 
debidamente (conf. 1,1; sol. 1,6), con la consecuencia de depositar su 
esperanza en un bien solo aparente. El espacio es idéntico, pero en 
sentido amplio, pues quien espera se mantiene a cierta distancia del 



PÍO DE LUIS VIZCAÍNO, OSA592

Bien, desde la que lo divisa, convirtiéndose en objeto de su deseo. En 
verdad, ese deseo significa ya una cierta posesión de él, pero no en el 
nivel deseado. Es su ausencia la que, por así decir, hace perceptible 
su presencia. Se trata de una posesión real, aunque no segura –puede 
quebrar la esperanza– y provisionalmente tenue, porque su plenitud se 
recibe «en diferido». Solo si hay fe puede haber esperanza porque esta 
se alimenta del deseo que suscita el conocimiento que garantiza la fe; 
de igual manera, no puede haber esperanza, si falta la caridad (Ench. 8). 
Presupuestos son aquí, por una parte, el deseo innato de felicidad de 
todo hombre y el pecado que lo apartó de Dios, Bien Supremo, el úni-
co que puede proporcionársela y, por otra, la voluntad misericordiosa 
de Dios de seguir siendo para él la fuente de felicidad. Fundamento es 
la fidelidad a su promesa de Dios que en la Encarnación de su Hijo ha 
inclinado su oído a la súplica del hombre (en. Ps. 114,1-2). Condición 
para alcanzar el objeto de la esperanza es la renuncia a satisfacer de-
seos mundanos, que ofrecen felicidad pero no la otorgan y, si la otor-
gan, es nimia y efímera. Condición es también ejercitar la virtud de la 
perseverancia o paciencia, porque si esperamos lo que no vemos, mediante 
la paciencia lo esperamos (Rom 8,25). La esperanza se hace acompañar 
de la espera, pues tan cierto es que Dios da lo que ha prometido como 
que el hombre ignora el momento elegido por él para entregarlo o, 
en todo caso, cuándo llegará el fin de los tiempos, término absoluto 
de la espera. Las tribulaciones interiores y exteriores, que purifican 
al hombre, transforman el deseo en viva esperanza, pero no automá-
ticamente, pues es la espera confiada la que configura el deseo como 
esperanza. La esperanza la funda el amor: se espera lo que se ama y 
porque se ama, y espera quien ama y porque ama. Si falta el amor, la 
actitud ante el futuro sería de indiferencia o de temor. La esperanza re-
presenta una cierta fruición a la espera de que Dios devenga en objeto 
de posesión plena, procurando una saturación inefable y agradabilísi-
ma, aunque solo para quien haya sentido hambre y sed de él en este 
tiempo de peregrinación (c. Faust 22,27). En realidad, nadie se sacia 
con la esperanza (s. 313F,2). Por ello, encarna también una penuria 
que produce tristeza, pues la esperanza no quita el hambre sino que 
más bien la aumenta; tristeza mitigada, como en el caso de la fe, por 
la certeza de que posee fecha de caducidad: el momento gratificante y 
gozoso en que lo solo deseado será sustituido por su realidad.



«AMOR QUE HAMBREA Y AMOR QUE FRUYE» (S. 255,5). RELACIÓN... 593

Caridad. En tercer lugar, se halla la caridad. Acto de la voluntad, se 
mueve igual que la esperanza en el ámbito del deseo –sinónimo a ve-
ces de amor (s. 193,1)– y del bien; en cuanto virtud teologal, se mueve 
siempre en el espacio de Dios. Pero –aplicando de nuevo inadecua-
das categorías físicas– ese espacio no es exactamente el mismo de la 
esperanza, porque, mientras esta se ubica a distancia de su objeto, la 
caridad lo hace en su mismo espacio, produciendo la comunión con 
él en un encuentro amoroso. Al encontrarse con Dios, la caridad del 
amante se encuentra a sí misma en él, una vez que san Juan define a 
Dios como Caridad (1 Jn 4,8.16). No una caridad cerrada en sí misma, 
sino extensiva a su obra, que tiene en el hombre su máxima expresión: 
Tanto amó Dios al mundo que envió a su Hijo único para que todo el que crea 
en él no perezca, sino que tenga vida eterna (Jn 3,16). En su condición de Ca-
ridad, Dios convierte al hombre en objeto de la misma, pero también 
en sujeto, al donársela mediante el Espíritu santo (Rom 5,5): el hombre 
amado por Dios ama también a Dios con la misma caridad con que es 
amado él, la caridad de Dios (s. 34,2). La caridad es deseo, pero deseo 
satisfecho, cuya satisfacción se produce en diversos niveles, correlati-
vos a la magnitud del don: uno es el nivel propio del tiempo presente, 
limitado, y otro el propio del futuro escatológico, ya pleno. Constatar 
esa limitación significa asumir que también en relación con la caridad 
el hombre vive en situación de penuria que le suscita tristeza, mitigada 
por la certeza de que también esa limitación posee fecha de caducidad. 

Relación entre las tres virtudes. En el texto bíblico de referencia so-
bre las tres virtudes teologales san Pablo hace dos afirmaciones: todas 
subsisten ahora –son las virtudes del tiempo presente, dirá san Agustín 
(en. Ps. 83.7)– y la caridad es la mayor de las tres: En una palabra, estas 
tres quedan: la fe, la esperanza y la caridad: estas tres. La más grande es la 
caridad (1 Cor 13,13). Primero parece igualarlas, pero inmediatamente 
establece una distinción de calidad y magnitud a favor de la tercera.

Aun a nivel humano, la fe, la esperanza y el amor son experiencias 
interiores sin las que nadie puede vivir (s. 198,2). En cuanto virtudes 
teologales, las tres son don de Dios (Rom 12,3; Sal 118,49 y Rom 5,5 
respectivamente) y ordenan todo hacia él. Son distintas, aunque solo 
parcialmente (aliquantulum: s. 105,5). El Apóstol las menciona según 
un orden lógico que empieza en la fe, sigue con la esperanza y culmina 
en la caridad, puesto que de la fe nace la esperanza a la que acompaña 



PÍO DE LUIS VIZCAÍNO, OSA594

la caridad o, con formulación distinta, se ama porque se espera y se 
espera porque se cree (ench. 114; en Ps. 114,2). En ese orden están figu-
radas en los tres pisos del arca que Dios mandó construir a Noé (Gén 
6,16) (ciu. 15,26).

Las virtudes teologales –el único canto que enseña Dios (en. Ps. 
91,1)– manifiestan la auténtica sabiduría y la verdadera pietas y mues-
tran cómo debe ser adorado (ench. 1-3); más aún, solo quien se apo-
ye en ellas puede buscarlo y encontrarlo (ord. 2,25). Al servicio de 
ellas milita toda ciencia y profecía (doctr. crist. 1,41). Ellas sostienen 
la autoridad de la Iglesia (c. ep. Man. 4), fundamentan la unidad del 
pueblo cristiano (en. Ps. 85,14) e impregnan las piedras vivas con que 
se construye el templo de Dios (s. 337,1). Son la raíz del cristiano (en. 
Ps. 148,16), las que le confieren este título (Io. ep. tr. 4,4; 9,2), las que 
le permiten ser cuerpo de Cristo (en. Ps. 37,6) y le garantizan estar por 
siempre con él (en. Ps. 26,2,12; 122,1). Son ellas las que hacen mártires 
a los mártires (ciu. 21,24; s. 280,4) y vírgenes en el alma a las que ya 
no lo son en el cuerpo (b. vid. 13; Io. eu. tr. 13,12). Son motivo de gozo 
(en. Ps. 57,22) y de gratitud (en. Ps. 39,3) y no se pierden cuando se dan 
a otros porque son fuentes que manando aumentan (s. 107A). A pesar 
de todo, son solo alivio de miserables, no gozo de bienaventurados (en. 
Ps. 118,19,3). Son el tesoro del cristiano y, en cuanto tal, moran en su 
corazón (en. Ps. 53,3).

Desde el mirador de las facultades del hombre, la fe se relaciona 
ante todo con la inteligencia; la esperanza y la caridad, ante todo con 
la voluntad; desde el mirador de las fuentes cristianas, la fe la ilumina 
el Símbolo; la esperanza y la caridad, la oración del Señor, pues «la fe 
cree, la esperanza y la caridad oran» (ench. 7). Las relaciones entre ellas 
no son reciprocas, dado que poseer la fe y la esperanza –buenas amigas 
(s. 41,3)– no implica necesariamente poseer la caridad, mientras que 
la caridad sí reclama la fe y la esperanza; de hecho, amar rectamente 
implica creer y esperar rectamente (ench. 117). Ni la esperanza ni la ca-
ridad pueden existir sin fe (ench. 9), aunque se puede tener fe sin caridad 
y sin esperanza, como es el caso de los demonios (Sant 2,19) (s. 158,6). 
Por eso, solo cree en Cristo quien también espera en Cristo y ama a 
Cristo: quien posee la fe sin la esperanza, cree que Cristo existe, pero 
no cree en Cristo (en. Ps. 144,2). Por último, la esperanza coopera en 
hacer activa la caridad (Gál 5,6), que no sabe estar ociosa (en. Ps. 31,2,5).



«AMOR QUE HAMBREA Y AMOR QUE FRUYE» (S. 255,5). RELACIÓN... 595

Aunque la caridad coexiste con la fe y la esperanza, no está al mis-
mo nivel, al ser mayor que ellas. La afirmación es del mismo Apóstol, 
según ya se indicó. Esta superioridad resulta de diversas constatacio-
nes. La primera, que la caridad es la plenitud de la ley (Rom 13,10), 
por lo que donde está ella nada puede faltar y sin ella nada aprovecha, 
ni siquiera la fe, de lo que es ejemplo la fe imperfecta del demonio (s. 
158,6). Otra, que la fe aporta certeza; la esperanza, deseo, forma inci-
piente de posesión, y la caridad comunión, forma superior: la caridad 
representa una posesión efectiva de lo que la fe enseña y de lo que la 
esperanza anhela; en otras palabras, la caridad representa la meta de 
la fe y de la esperanza, pues de nada sirve a alguien creer y esperar si 
no ama (s. 359A,4). Una tercera, que, mientras la fe y la esperanza no 
traspasan el umbral del tiempo presente, la caridad lo trasciende, pues 
la caridad no acaba nunca (1 Cor 13,8). Lo que ahora es objeto de fe y es-
peranza, en el futuro escatológico será objeto de visión y de posesión, 
mientras que lo que ahora es objeto de caridad seguirá siéndolo en 
ese futuro, momento en que alcanzará su plenitud; en otros términos, 
a la fe sucede la visión, a la esperanza la realidad, a la caridad ningu-
na otra realidad sino ella misma, pero incrementada (s. 359A,4). La 
fe y la esperanza pueden crecer, indefinidamente incluso, pasando de 
una condición imperfecta a otra más perfecta, pero solo en el tiempo 
presente, tras el cual les espera la desaparición total y definitiva; no 
así la caridad que pasa de una condición imperfecta a la perfecta, al 
poder contemplar y fruir de lo que antes era solo objeto de fe y de 
esperanza (s. 359A,4). En relación con la fe y la esperanza la caducidad 
se manifiesta como sustitución –la fe por la visión, la esperanza por 
la realidad–; en relación con la caridad no cabe hablar de caducidad, 
sino de acrecentamiento –de menos caridad a más caridad– (perf. iust. 
19). Por ello, en relación al fin del tiempo presente, la disyuntiva para 
la fe y la esperanza está entre existir o dejar de existir, resolviéndose a 
favor de esta última posibilidad, mientras que para la caridad está en-
tre una existencia limitada o una existencia en plenitud, resolviéndose 
también a favor de la última posibilidad. Manifiesta también la supe-
rioridad de la caridad el hecho de que hace mejor a quien la posee, por 
lo que la bondad del cristiano no la mide su fe o su esperanza, sino su 
caridad (Ench. 117). Por último, la manifiesta el que sin caridad ningún 
otro don, incluso divino, conduce a Dios (Trin 15,32). 



PÍO DE LUIS VIZCAÍNO, OSA596

C.	E speranza y caridad

El amor santo acompaña la esperanza buena de los fieles (ench. 
114). La esperanza y la caridad coinciden en su condición de deseo, 
pero divergen en sus peculiaridades: la esperanza se presenta como 
deseo de futuro –de alcanzar el objeto de su amor–, y la caridad, como 
deseo de presente –de permanecer en el objeto ya alcanzado en ma-
yor o menor grado– (s. 359A,2). Hay un amor que espera y otro amor 
que experimenta, a la vez que sigue esperando (s. 24,1). En efecto, la 
esperanza tiene su dosis de caridad porque anticipa ya en el tiempo 
presente cierta comunión con Dios, obra precisamente de la caridad 
(s. 32,16; 170,8). La esperanza posee asimismo su dulzura que depen-
de de la caridad que inspira el Señor (ciu.21,24). De hecho, la caridad 
enciende la esperanza y la esperanza brilla gracias a la caridad (s. 
359A,1-2) que encierra en sí y a la que, incoada, nutre para que al-
cance su máxima perfección en esta tierra (Jn 15,13) (Io. ep. tr. 6,1). La 
esperanza y la caridad mantienen una relación idéntica e indisoluble 
con la fe. Idéntica en el sentido de que la fe les ofrece un mismo Bien 
que apetecer y abrazar; indisoluble porque sin la fe corren el riesgo de 
extraviarse respecto del Bien que, respectivamente, buscan y abrazan. 
De las cuatro etapas de la historia de la salvación –antes de la ley, 
bajo la ley, bajo la gracia y en la paz– la esperanza tiene su morada, 
efímera, en la tercera en la que el deseo encuentra la gracia, y el amor 
la suya, definitiva, en la cuarta, en la que el deseo se metamorfosea 
en paz (ench. 118). Así, pues, aunque al final del tiempo se romperá 
la unión de ambas virtudes por la desaparición de la esperanza, en la 
presente situación de provisionalidad, la esperanza y la caridad teolo-
gales van siempre unidas, no existiendo esperanza sin caridad ni cari-
dad sin esperanza (ench. 9). Quien no espera es porque no ama y quien 
no ama no espera, como es –repetimos– el caso de los demonios, que 
creen pero, en vez de amar, tiemblan (Sant. 2,19). Cabe también la 
vana esperanza, aunque su objeto caiga dentro de lo que produce la 
verdadera felicidad (ench. 117). 

La esperanza y la caridad representan dos etapas sucesivas y pro-
gresivas, en cuanto que la espera acaba transformándose en posesión, 
pero a la vez coexisten con interferencias recíprocas. La esperanza de 
poseer un objeto enciende y aviva el amor a él. ¿La constatación ex-



«AMOR QUE HAMBREA Y AMOR QUE FRUYE» (S. 255,5). RELACIÓN... 597

plica que el salmista afirme haber amado al Señor porque esperaba 
que escuchara su voz? (en. Ps. 114,1). Efectivamente, por grande que 
sea la belleza percibida en un objeto, el amor a él se entibia o incluso 
desaparece, en la medida en que se debilita o se pierde la esperanza 
de poseerlo (trin. 10,2). Es idea que expresa Esopo con la fábula de la 
zorra y las uvas que deseaba: al ver que no podía alcanzarlas, renunció 
a ellas, aduciendo el argumento falaz de que no estaban maduras. A 
nivel psicológico-moral acontece lo mismo: la esperanza funge de es-
tímulo (fomes) al amor pasional. El lujurioso siente que aumenta en él 
tanto más, cuanto más aumenta su esperanza de satisfacer la pasión y, 
al contrario, la pasión se le va apagando tanto más cuanto más dismi-
nuye esa esperanza (b. vid. 25). La unión entre ambas virtudes provoca 
que el cambio en el objeto de una conlleva cambios en el objeto de 
la otra. Poner la esperanza en el Señor requiere alejarse del amor del 
tiempo presente (s. 340 A,9); asimismo, si alguien desprecia la esperan-
za mundana y abraza la esperanza celeste es porque antes ha cambiado 
el objeto de su amor (s. 15,9; c. Faust. 22,28). Unas esperanzas mueren y 
otras nacen o renacen ante un nuevo amor. El amor a la salus presente 
destierra la esperanza de la salus prometida (adn. Iob. 30). Ciertamente 
no hay esperanza si no la alimenta un amor, aunque cabe que el objeto 
de ese amor no guarde relación con el objeto de la esperanza o incluso 
que se le oponga: uno puede esperar la vida eterna, pero amar la injus-
ticia, en vez de la vida eterna misma (ench. 117). 

La esperanza es peso de amor que conduce hasta la puerta misma 
de la morada de Dios, objeto del amor (conf. 13,9-10); es un vuelo de 
la mente y del corazón hasta el fin del tiempo presente o, con imagen 
agustiniana, hasta el confín del mar que lo simboliza. En el más allá de 
ese confín se encuentra el descanso verdadero y quien quiera hallarlo 
más acá se perderá en el tiempo o, siguiendo la imagen, caerá al mar 
y se ahogará. Las alas que posibilitan el vuelo de la esperanza no son 
otras que las de la caridad. Eso equivale a volar a Dios con la esperanza 
que orienta la reflexión del fiel sobre el fin del tiempo presente (en. Ps. 
138,12). Llegar con la reflexión hasta ese término equivale a introdu-
cirse en la vida futura simbolizada por la cincuentena pascual y, aún 
perdido en este tiempo, canta ya el Aleluya, aunque de distinto modo 
a como lo cantará en el futuro: ahora lo canta el amor que hambrea 
(esuriens) y entonces lo cantará el amor que fruye (fruens) (s. 255,5). 



PÍO DE LUIS VIZCAÍNO, OSA598

La esperanza y el amor teologales tienen idénticos objetos, que 
se encuentran en el Símbolo de la fe, pero no lo agotan. En última 
instancia no es otro que Dios, objeto de contemplación y de fruición. 
Una vez alcanzado, desaparecerá la esperanza, permaneciendo solo la 
caridad. En efecto, en un detalle de cortesía, la esperanza se retira, y 
deja solos al amante y al Amado, amante también pues a él se debe la 
iniciación de la relación amorosa. 

D.	 ¿Eros, ágape, o… ? 

Si la esperanza es amor, aunque hambriento, y la caridad es tam-
bién amor, aunque saciado, parece lógico preguntar si guardan o qué 
relación con las categorías de eros o ágape. La pregunta la sugiere 
una obra del sueco A. Nygren, escrita ya hace varias décadas (Eros e 
Agape. La nozione cristiana del amore e le sue trasformazioni. EDB, Bologna 
1990). En ella su autor sostiene que el amor específicamente cristiano 
se identifica con el ágape, incompatible con el eros, abriendo un inten-
so debate en el que entró incluso el papa Benedicto XVI en la primera 
parte de la encíclica Deus caritas est. Teólogo evangélico, sostiene que 
entre una y otra clase de amor existe una irreconciliable diferencia que 
se manifiesta en múltiples contraposiciones: el eros –que aquí no tiene 
nada que ver con lo erótico en su sentido actual– representa la visión 
helenística del amor; el ágape, la visión cristiana. El eros es un amor 
ascendente, aspiración del hombre hacia Dios, el ágape es un amor 
descendente, pura benevolencia de Dios hacia el hombre; el eros es 
deseo de poseer a Dios para gozar de sus perfecciones divinas, el ágape 
desconoce lo que es el deseo y ansia de poseer; el eros es amor moti-
vado e interesado, el ágape amor inmotivado y desinteresado; el eros 
se mueve entre valores –ama en función de ellos–, el ágape no mira si 
existen –los crea–; el eros es antropocéntrico, el ágape es teocéntrico; 
el eros es egocéntrico, el ágape, solidario; el eros es eudemonista, el 
ágape rechaza todo eudemonismo y el concepto de recompensa; así el 
ágape del hombre a Dios se manifiesta en una entrega total a él que le 
convierte en esclavo de él (Eros e Agape, p. 9-204). 

Según el teólogo sueco, ninguna de las dos clases de amor se impu-
so a la otra en la tradición cristiana, sino que acabaron ligándose e in-



«AMOR QUE HAMBREA Y AMOR QUE FRUYE» (S. 255,5). RELACIÓN... 599

terrelacionándose hasta el punto de resultar imposible hablar del uno 
sin evocar el otro. En esa tradición la síntesis de san Agustín obtiene 
una especial relevancia por su importancia objetiva y porque, debido 
a su enorme influjo, dominó la Edad Media, hasta que la Reforma 
protestante puso fin a ese estado de cosas. Esa síntesis se concreta en 
el concepto de caritas –«el deseo dirigido hacia Dios» (Eros e Agape, 
p.508)– que absorbe elementos tanto del eros de la tradición (neo)pla-
tónica como del ágape de la tradición neotestamentaria, apartándose 
así de esta última, que solo conoce el ágape (Ibid. p. 34.509). Más en 
concreto, el autor sostiene que, para el obispo de Hipona –que no ha-
bría advertido la absoluta oposición entre ambas formas de amor–, 
el eros es como el marco dentro del cual está encuadrado el ágape, 
subordinando así el ágape al eros. Como consecuencia, el santo habría 
ensayado establecer entre ellos un compromiso equitativo para ambos, 
pero, en realidad, él continuaría viviendo con toda su alma en la esfera 
del eros, incluso después de haber tomado conciencia del ágape divi-
no. El ágape aparecería solo como un elemento nuevo añadido a todo 
lo que él poseía ya de la tradición clásica sin cuestionar su validez. Él 
habría insertado el ágape poniéndolo al servicio del eros, como corre-
lativo necesario sin el que este no alcanzaría su meta. En otros térmi-
nos, el ágape aparece como un correctivo al eros, pues este solo no 
puede alcanzar la felicidad a la que aspira. El mandamiento del amor 
a Dios se convierte en la respuesta al deseo de felicidad, ineluctable en 
el hombre (Eros e ágape, p. 478.511). 

En vez de ofrecer una respuesta teórica a la pregunta antes formu-
lada, juzgamos apropiado responder en concreto desde la quizá más 
célebre máxima agustiniana «Nos has hecho, Señor, para ti y nuestro 
corazón está inquieto hasta que descanse en ti”(conf. 1,1). Apropiado 
porque prácticamente abre las Confesiones, obra que describe la historia 
religiosa del hombre (conf. 2,5); apropiado incluso porque no utiliza 
una terminología específica del amor, concepto que, sin embargo, está 
bien presente, y apropiado, por último, porque en ella cabe advertir la 
relación entre la esperanza y el amor. Aunque la máxima no menciona 
ninguna de las dos virtudes, se puede interpretar la inquietud –inquie-
tum– como referencia a la esperanza y el descanso –requiescat– como 
referencia a la caridad. 



PÍO DE LUIS VIZCAÍNO, OSA600

La esperanza cristiana encuentra en la máxima un objeto y un fun-
damento. El objeto explicitado es el descanso eterno –quies– que lleva 
consigo el apaciguamiento pleno y definitivo de los deseos ínsitos en el 
corazón del hombre, no por vía de desaparición, sino de satisfacción 
(conf. 10,38). De hecho, la quies y la pax se dan a menudo la mano en las 
páginas agustinianas. Como ese apaciguamiento tiene lugar en Dios –a 
quien el santo se dirige en la obra–, Dios se manifiesta como el objeto 
último de deseo de la esperanza cristiana. 

De la máxima se desprende también un doble fundamento para la 
segunda virtud teologal: uno teológico y otro antropológico. Al teoló-
gico hace referencia la primera afirmación –«nos hiciste, Señor, para 
ti»– y al antropológico, la segunda –«nuestro corazón está inquieto»–. 
Si es importante que el santo hable de inquietud, antropológicamente 
lo es también que la ubique en el corazón, porque la esclarece. No 
se trata tanto de un desasosiego, provocado por circunstancias físicas 
o sociales ajenas al hombre, cuanto de algo de mayor hondura que 
afecta a la persona, una vez reconocido que «en el corazón soy lo que 
soy” (conf. 10,4). Es bien sabido que san Agustín, igual que los autores 
bíblicos, considera el corazón como el centro de la persona donde ella 
toma conciencia efectiva del propio ser, de la propia verdad y del pro-
pio amor, valores con los que guarda relación primaria la inquietud 
humana. Las facultades humanas de la memoria, de la inteligencia y 
de la voluntad son capacidades aquí nunca colmadas de su objeto espe-
cífico. Por eso, de ellas brota la inquietud que –repetimos– no denota 
tanto desasosiego como inclinación a colmar las respectivas capacida-
des de ser, de verdad y de amor. Tal es el fundamento antropológico 
de la esperanza cristiana que, en última instancia, es anhelo fundado 
de alcanzar, en los límites propios, la plenitud de Ser, de Verdad y de 
Amor, esto es, la felicidad. Y como Dios es eso, la esperanza del hom-
bre es deseo de él. En el fiel cristiano es ya realidad, pero a la vez aún 
posibilidad; es presente, pero también futuro. Posibilidad y futuro que 
se refieren a la plenitud, considerada tanto la absoluta capacidad de 
colmar de Dios, como la capacidad de ser colmado del hombre. La es-
peranza es inseparable del deseo de satisfacer esta personal inquietud 
natural que subyace al amor-eros.

El otro fundamento antes mencionado es teológico. La fe asegura 
que Dios creó al hombre, otorgando una certeza que sostiene la espe-



«AMOR QUE HAMBREA Y AMOR QUE FRUYE» (S. 255,5). RELACIÓN... 601

ranza cristiana. La máxima lo presenta de forma concisa en la afirma-
ción previa: «porque nos hiciste, Señor, para ti». La fijación en el com-
plemento de finalidad –«para ti»– hace que no se considere lo suficien-
te el verbo de la oración –«hiciste»– y la conjunción causal –«porque» 
(quia)– que la introduce. Con el verbo, el obispo de Hipona hace saber 
que en el principio está el amor divino manifestado en la creación del 
hombre por Dios: amor-ágape, en cuanto que se trata de una acción 
tan desinteresada por parte de él como inmerecida por parte del hom-
bre. Este mismo amor-ágape divino abre la puerta al amor del hombre 
a Dios, su creador; pero ¿qué clase de amor: eros o ágape? Si todo que-
da en amor a su creador sin más, resulta difícil considerarlo amor-eros 
porque es desinteresado, al faltar en principio un beneficio buscado 
por el hombre. Resulta asimismo difícil considerarlo amor-ágape por-
que este amor del hombre, aunque desinteresado, no sería inmotivado, 
al impulsarlo el reconocimiento de que Dios es su creador. Excluido 
considerarlo eros o ágape, tratándose además de un mandato divino, 
como se indicará más adelante, lo llamamos amor obediencial. 

Es obvio que la relación del hombre con Dios es la relación especí-
fica de una criatura con su creador, que tiene en la obediencia la única 
virtud apropiada (Gen. litt. 8,12). Aquí no se trata de obediencia a algún 
precepto positivo, sino de otra más sustancial, la obediencia creatural, 
pura exigencia de la condición natural del hombre. Ahora bien, la obe-
diencia es hija del amor (s. 259B, 12.17). Desde el momento en que la 
esperanza cristiana tiene su fundamento último en la creación –«nos 
hiciste»– que funda la obediencia, tiene sentido considerar obediencial 
al amor que el hecho suscita. Pero, al hallarse integrada en una ora-
ción causal, la máxima se presenta como causa de algo, en concreto, 
de la alabanza que el hombre quiere tributar a Dios: «A pesar de ser 
solo una pequeña parte de la creación, el hombre quiere alabarte…, 
porque nos hiciste…» (conf. 1,1). No importa que la «voluntad de ala-
bar a Dios» (amor obediencial) acabe en la «satisfacción de alabarlo» 
(amor-eros), si la satisfacción no es el motivo, al menos primario, de la 
alabanza. Lo cierto es que esa alabanza tiene su causa en la creación 
del hombre para Dios –«para ti»–. Tampoco importa que aquí se trate 
de alabanza y no de amor porque son dos realidades que se implican 
mutuamente (en. Ps. 147,3; conf. 4,18.21.23). El «porque nos hiciste» 
fundamenta el amor obediencial –porque el hombre se sabe hecho por 



PÍO DE LUIS VIZCAÍNO, OSA602

Dios– y el «para ti», el amor-eros –porque el hecho le abre las puertas a 
descansar en Dios–. Sólo el amor creador de Dios puede considerarse 
como amor-ágape.

Vengamos a la relación con la caridad. La virtud carece de men-
ción explícita en la máxima, pero está velada bajo el «descanse en ti» 
(requiescat in te) (conf. 13,10). Por supuesto, en primer lugar se advierte 
el inmotivado amor de Dios, pues el que el hombre halle en él su des-
canso –su gozo más puro (gen. litt. 4,8) y su felicidad eternos (ver. rel. 
49)– no es en origen regalo que se hace el hombre a sí mismo, sino don 
del amor-ágape divino al crearlo. En un segundo momento, aparece el 
amor del hombre, pues su mismo descanso en Dios es inconcebible sin 
el amor en la doble modalidad de amor-eros y de amor obediencial. 
De amor-eros porque sin él el hombre se desentendería del propio des-
canso, incluso del que tiene lugar en Dios; de amor obediencial porque 
el descanso es consecuencia de su voluntad creadora. Consecuencia de 
su voluntad creadora, sí, pero también fruto de la libre adhesión del 
hombre a ella, que solo puede producirla el amor, aunque no de forma 
automática. La misma historia personal que san Agustín relata en las 
Confesiones lo muestra. Aparecen, de nuevo, los tres amores: el ágape 
–amor-ágape de Dios creador al hombre–, el amor obediencial del 
hombre a Dios –consecuencia de su creación– y el amor-eros humano 
–exigencia de las necesidades ontológicas del hombre–.

La primacía del amor-ágape de Dios no admite discusión. La cues-
tión se plantea a propósito de los otros dos amores, esto es, si el amor-
eros sigue al amor obediencial –como consecuencia de él– o si el amor 
obediencial sigue al amor-eros –el hombre ama a Dios para conseguir 
el descanso en él–. A la luz de lo que acabamos de afirmar, cabe con-
cluir que es el amor obediencial el que da razón del amor-eros, no el 
amor-eros el que da razón del amor obediencial; que el amor-eros es 
consecuencia del amor obediencial, no al revés. El hombre ama a Dios 
–amor obediencial– por saberse creado por él, y se ama a sí mismo 
–amor-eros– porque el amor de Dios lo creó como lo creó –teniendo 
en él su descanso–, de modo que amarlo a él resulta exigencia obe-
diencial –respecto de Dios– a la vez que exigencia natural –respecto 
de sí mismo–. Como la voluntad de Dios al crear al hombre era que 
encontrase en él su descanso, el que el hombre busque ese descanso 
en Dios se puede entender como amor-eros, consecuencia del amor 



«AMOR QUE HAMBREA Y AMOR QUE FRUYE» (S. 255,5). RELACIÓN... 603

obediencial porque al actuar así está acatando la voluntad de Dios 
creador. Dios creó al hombre con hambre de él, hambre que solo verá 
saciada buscándole a él –amor-eros–; pero, al mismo tiempo, buscar 
satisfacerla en él es, antes que interés personal, obediencia; antes que 
amor-eros, amor obediencial. La distinción y al mismo tiempo la in-
separabilidad de estos dos amores se halla en dos preguntas dirigidas 
a Dios por el santo en un capítulo inicial de las Confesiones. Son estas: 
«¿Qué eres tú para mí?» y «¿Qué soy yo para ti?». La respuesta a la 
primera pregunta –«Yo soy tu salvación»– ilumina el amor–eros: Dios 
es deseado en cuanto salvación del hombre y, en última instancia, en 
cuanto su descanso y bien sumo. En cambio, la reflexión que sigue a la 
segunda pregunta ilumina el amor obediencial: Dios es alguien a quien 
él mismo manda amar (amari te iubeas a me) y se aíra si no se le ama 
(nisi faciam irascaris), amenazando con calamidades. Solo que el santo 
replica que sobran las amenazas porque no hay mayor calamidad que 
la de no amarle. Aquí desaparece todo eros, todo interés personal, y 
solo cuenta el amor a quien justificadamente manda que se le ame (conf. 
1,5). Puede servir de ejemplo el hijo que hace algo, que ciertamente le 
resulta agradable, solo o ante todo porque sabe que esa es la voluntad 
de su padre. De modo similar, en el caso presente lo primero no es el 
amor del hombre a sí mismo que reclama como condición el amor a 
Dios –ama a Dios para hallar o porque halla en él su descanso–, sino el 
amor obediencial a Dios que acarrea como consecuencia el amor a sí 
mismo. Si el que ama a Dios no puede no amar a quien él ama y al que 
él manda amar (Io. eu. tr. 65,2), tampoco puede no amarse a sí mismo 
a quien ama Dios, hasta el punto de presentarse como su descanso. Así 
es objetiva y también subjetivamente, siempre que no se olvide que 
estamos hablando del amor del fiel cristiano.

Todavía dos observaciones. Una, que el amor obediencial del 
hombre reclama en Dios un amor-eros. El amor de Dios al hombre 
es totalmente inmotivado en el «momento inicial» de la creación, pero 
¿es correcto considerarlo así después? En efecto, parece motivo sufi-
ciente para que Dios lo ame el hecho de ser creación suya, pues él no 
se desentiende de la obra de sus manos (Sal 137/138,8) (en. Ps. 137,18). 
Por otra parte, el hecho de que el hombre halle en él satisfacción y 
descanso ha de acabar en la alabanza que Dios pide al hombre (Sal 
148/149; conf. 1,1). Ciertamente el amor-eros de Dios, provocado por 



PÍO DE LUIS VIZCAÍNO, OSA604

la libertad del hombre que él respeta, no es equiparable sin más al 
amor-eros del hombre. Por una parte, no es amor-eros porque no lo 
origina alguna penuria de Dios, ni –como en el caso del amor-eros 
humano– lo eleva por encima de sí, algo imposible; por otra, porque el 
amor-eros humano piensa en su propia realización, mientras que el de 
Dios, al querer ser obedecido, piensa en la realización del hombre, no 
en la propia. Dios desea ver cumplida su voluntad de que el hombre lo 
ame y lo alabe, porque ello produce satisfacción al hombre (conf. 1,1) 
y para que no sufra los efectos de su cólera divina (conf. 1,5): si Dios se 
aíra y amenaza al hombre si no le ama, es porque tiene algún «interés» 
en el hombre. Una vez establecida una específica relación de amor, 
inmotivada, de Dios con el hombre –amor-ágape–, de ella resulta una 
triple relación de amor, las tres motivadas: la primera, de amor-eros en 
Dios mismo –quiere que el hombre lo ame–; la segunda, de amor obe-
diencial en el hombre –el hombre lo ama– y la tercera de amor-eros en 
el hombre –descanso del hombre en el amor de Dios–.

La segunda observación nos devuelve a las virtudes de la esperanza 
y de la caridad. En este contexto, una y otra virtud tienen su fundamen-
to último en el amor-ágape de Dios de que es prueba el haber creado 
al hombre para él, con la consecuencia de que solo en él hallará su 
descanso, su paz. Al mismo tiempo, ambas se manifiestan, en distintos 
grados, como expresión del amor obediencial y del amor-eros huma-
nos. Ambos amores son motivados y a la vez desinteresados. El amor 
obediencial es desinteresado en el sentido de que ama a Dios por lo que 
él es –su creador–, no como medio para alcanzar otro bien, y motivado, 
por la propia condición de criatura; asimismo el amor-eros humano 
es desinteresado en el sentido de que ama a Dios por lo que él es, no 
como medio para alcanzar otro bien, y motivado, precisamente porque 
es la voluntad de Dios y, además, Dios es su descanso. Tanto la espe-
ranza como la caridad son manifestación de ese doble amor humano. 
Lo diferencia el momento en que se los contempla: cuando aún ham-
brea –en la esperanza– y cuando ya está saciado, en diferentes grados 
–en la caridad–. En resumidas cuentas, tenemos: «nos hiciste, Señor, 
para ti”: manifestación del amor-ágape divino, y fundamento del amor 
obediencial del hombre. «Nuestro corazón está inquieto», referencia a 
la esperanza; «hasta que descanse en ti», referencia a la caridad, ambas 
expresión inseparable de amor obediencial y de amor-eros. 



«AMOR QUE HAMBREA Y AMOR QUE FRUYE» (S. 255,5). RELACIÓN... 605

E.	E l hambre y el pan

Retornemos al refrán y a la parábola con que comenzamos estas 
páginas, asociados a la imagen del pan, tras la cual se halla Dios como 
objeto último de fruición por parte del hombre.

El refrán contempla la saciedad como posibilidad teórica; la pa-
rábola como realidad inmediata, señalando incluso el pan como el 
alimento que la hará posible. Ahora bien, el Pan de que hablamos es 
Dios –dejamos de lado su ser trinitario insinuado en los tres panes de 
la parábola–. Presentarlo como pan se puede entender como opción 
arbitraria, en cuanto que Dios es además y en plenitud todo lo que el 
hombre puede desear y buscar en este mundo, que se ajuste a su na-
turaleza: vestido, luz, vida, inmortalidad, gloria, honor, etc. (s. 158,9; 
334,3; en. Ps. 35,15). Con todo, para el santo no es pura arbitrarie-
dad, porque, cuando la Escritura anuncia que los pobres se saciarán (Sal 
21,27; Sal 13 5), entiende que se saciarán del Pan que es Dios (en. Ps. 
131,24); obviamente, no pan físico, sino Pan espiritual, alimento del 
alma (s. 389,1); Pan exquisito, el propio del futuro escatológico, pero 
que se cata ya aquí (en. Ps. 131,24); Pan que se consume sin agotarse, 
permaneciendo íntegro aun después de haber saciado a un número in-
contable de hambrientos (s. 28,2); Pan de alegría, no de llanto y tristeza 
como el que tuvo que comer el hijo pródigo una vez que abandonó la 
casa paterna (Lc 15, 11ss) (s. 216,10); Pan que sacia, a diferencia de 
otros muchos cuya ingesta hasta produce dolor (mus. 4,4; vera rel. 40); 
Pan que no necesita pan (s. 389,1). La condición de Pan de Dios se 
compadece perfectamente con su condición de Verdad que muestra 
la fe, de Bien al que aspira la esperanza y de Belleza a la que abraza la 
caridad, en cuanto alimento de las facultades del hombre.

La esperanza, hambre. En el marco de la fe cristiana, la relación en-
tre la esperanza y la caridad se puede comparar con la relación entre el 
hambre que el fiel sufre durante el recorrido de esta vida y el Pan que 
le saciará ya en la patria. El tiempo presente es el del hambre, como el 
futuro escatológico es el de la saciedad (en. Ps. 32,2,2,25). La esperanza, 
pues, es –repetimos– equiparable al hambre –“amor que hambrea (esu-
riens)”–; la caridad, a la saciedad –“amor que fruye (fruens)”– (s. 255,5). 
El hambre es siempre ansia de alimento que desea satisfacerse inme-
diatamente, pero que con frecuencia solo lo logra en un futuro más o 



PÍO DE LUIS VIZCAÍNO, OSA606

menos cercano. De igual manera, la esperanza es ansia del Pan que 
es Dios, del que el fiel desea fruición inmediata, pero que solo tendrá 
lugar en un futuro de fecha ignota, pero seguro. Cuando el hambriento 
carece de alimento, pero lo posee en esperanza, ya le está alimentan-
do, pues sin él desfallecería pronto. De igual manera la esperanza está 
privada de su objeto –Dios–, que, aún inalcanzado, alimenta y sostiene 
hasta el momento de alcanzarlo a quien la posee. Como el hambre no 
satisfecha procura la muerte y, una vez satisfecha, diversos beneficios, 
así también la esperanza: frustrada procura la muerte al espíritu pero, 
cumplida, devuelve la vida en plenitud.

Cuando el hambre es saciada, en cierto modo se inmola, al dejar de 
existir en beneficio del hambriento, del deseo y del alimento. Superada 
y eliminada ella, el hambriento se restablece, el deseo se satisface, el 
alimento cumple su función. Lo mismo puede decirse de la esperanza: 
llegado el momento, ella desaparece, pero quedan, beneficiados, el fiel 
antes esperanzado; el amor, don divino, y Dios, Pan esperado: el antes 
esperanzado, asombrado ante la exquisitez del alimento encontrado; la 
caridad, antes mesurada y luego desmedida; Dios, primero esperado y 
luego otorgando una saciedad nunca antes experimentada (1 Cor 2,9). 

La caridad, Pan. A diferencia de la esperanza, la caridad traspasa la 
frontera entre el presente de indigencia y el futuro de sobreabundan-
cia, participando también ella de ese nivel de sobreabundancia. En la 
frontera tiene lugar la muerte de la esperanza, mientras que la caridad 
recibe una nueva vida; la esperanza canta al Pan solo en este lado de 
la frontera; la caridad le canta en uno y otro lado (s. 255,5). La caridad 
acompaña la espera y la posesión, en ambos casos como don de Dios. 
A la primera la acompaña siendo todavía menguada, a la segunda ya 
en su límite máximo. El deseo de Pan se convierte en saciedad de Pan.

En el nuevo «territorio» la caridad es la misma de antes, pero no 
en idéntica condición. Es la misma porque su fuente y su objeto siguen 
siendo los mismos: Dios que lo dona por medio del Espíritu (Rom 
5,5), y Dios, objeto apetecido (1 Jn 4,8.16); es caridad que, además de 
llegar de Dios, en su último término también se dirige a él. Pero ha 
cambiado su condición porque ya no es amor que hambrea, sino amor 
saciado, y en ningún modo fragmentado. Siendo Dios su pan de cali-
dad insuperable ya, ningún otro puede hacerle competencia; su sabor 



«AMOR QUE HAMBREA Y AMOR QUE FRUYE» (S. 255,5). RELACIÓN... 607

es tan exquisito que, después de gustado, ningún otro pan puede satis-
facer (s.170,9). Basta a quien lo come y fuera de él nada basta (s. 334,3; 
105,4; 158,9). Por otra parte, su sabor se extiende a cualquier otro ali-
mento que pueda existir en la nueva condición, pues nada de lo que 
Dios ha prometido se puede entender como separado de él mismo. En 
esa nueva condición, el cristiano ama a Dios desinteresadamente por-
que lo ama por él mismo, no por otra cosa distinta de él; porque espera 
a Dios como don personal suyo (de Deo) y se apresura a ser llenado y 
a saciarse de él: «A Dios hay que amarlo desinteresadamente porque 
él puede saciar en sustitución de cualquier otra cosa» (s. 334,3). Pero 
también lo ama interesadamente –hay que sobreentenderlo– porque 
sacia su deseo, su hambre de felicidad.

El pan que en la nueva situación encuentra la caridad es Pan que 
quita el hambre, a la vez que deja hambriento a quien lo come. En la 
vida futura en Dios la caridad se sentirá saciada y, a la vez, hambrienta. 
Experimentará la paradoja de una saciedad insaciable, pero sin hastío 
(s. 170,9; Tr. Io. eu. 3,21; 17,1). No se trata de una saciedad provisional 
a tono con el nivel, aún limitado, en que el alma ha encontrado a Dios, 
nivel que suscita el deseo de seguir buscándolo, agrandando así el de-
seo y la capacidad de acogida que, llena, posibilita otra experiencia de 
saciedad adecuada al nuevo nivel (Io. eu. tr. 63,1). No, es la saciedad 
que produce el encuentro pleno y definitivo con él, cuando «saciará sin 
saciar». ¿Cómo se resuelve la paradoja? Asumiendo que el «no saciar» 
del Pan no reclama un saciar «de nuevo», sino el saciar «aún» o seguir 
saciando. Aunque allí no habrá tiempo, no queda sino utilizar sus ca-
tegorías para tratar de explicarlo y hacerlo inteligible: la saciedad que 
causa el Pan que es Dios no es un acto puntual que requiera otros actos 
puntuales posteriores –«de nuevo»–, sino un acto permanente, durade-
ro, que nunca se acaba –«aún»– (en. Ps. 85,24). Lo afirma la Escritura, 
Los que te comen aún tienen hambre (Eclo 24,29). A nivel físico, cuando 
uno se sacia de un alimento deja de comerlo y cuando vuelve a sentir 
hambre se sacia de nuevo; la experiencia de la saciedad es pasajera y 
por eso puede reiterarse; el estar y no estar saciado no son simultáneos. 
En cambio, la experiencia de saciedad que produce el Pan divino es 
única y sin límite y desde esa carencia de límite puede entenderse el 
no estar aún saciado, incluso inmerso en la experiencia de saciedad. 
Es el deseo, satisfecho, de seguir fruyendo. Valga como equivalente la 



PÍO DE LUIS VIZCAÍNO, OSA608

invitación del salmista a buscar siempre su rostro (Sal 104/105,4), incluso 
donde no hay siempre, porque no hay tiempo (en. Ps. 104,3). Este no 
saciarse de Dios tiene, por tanto, un sentido totalmente diferente de 
cuando, por ejemplo, se presenta la concupiscencia como insaciable 
(conf. 6,22).

A propósito del refrán con que iniciamos estas páginas, recono-
cíamos que el hambre sufrida puede significar solo un contratiempo 
pasajero, pero con efectos que hasta cabe que sean positivos, como 
disfrutar luego más de aquello de lo que antes se carecía y hasta valo-
rarlo en mayor medida. ¿Cabe aplicar esto al hambre de Pan divino? 
Sin duda; de una parte, el haberlo catado, solo catado, en la época 
de la esperanza estimula aún más el deseo de saciarse de él; de otra, 
como la realidad supera lo esperado, también la fruición de ella –ni ha 
llegado al corazón del hombre lo que Dios tiene preparado para los que le aman 
(1 Cor 2,9)–. En todo caso, la fruición no será igual en todos los que lo 
toman, porque no todos tienen la misma capacidad y Dios se da según 
la capacidad receptiva de quien lo recibe (s. 339,6; virg. 26). La fruición 
que produce el Pan divino es siempre la máxima, pero tomando como 
medida la capacidad receptiva humana, no la capacidad generadora 
de fruición del Pan, que se da tal como él es (1 Jn 3,2). No es el hombre 
el que condimenta el Pan; el condimento es el mismo Pan, su propia 
calidad sin igual.

F.	C onclusión

Hablar de esperanza y de amor equivale a hablar de dos clases de 
amor del hombre, que san Agustín describe, respectivamente, como 
«amor que hambrea (esuriens)» y como «amor que fruye (fruens)». El 
«amor que hambrea» resulta de las limitaciones del hombre como cria-
tura, que posibilitaron su pecado, y del pecado mismo; el «amor que 
fruye» resulta de su creación a imagen y semejanza de Dios y de su 
recuperación tras el pecado por obra de Cristo y del Espíritu. Se trata 
de un mismo amor, pero contemplado en dos etapas diferentes. Con 
relación a la segunda virtud teologal, podemos hablar de amor pobre 
–el que es solo deseo confiado de unirse a Dios–, y con relación a la 
tercera, de amor rico –el que ha alcanzado, en el grado que sea, la co-



«AMOR QUE HAMBREA Y AMOR QUE FRUYE» (S. 255,5). RELACIÓN... 609

munión con él–. Retomando la imagen inicial, podemos equiparar el 
amor pobre y el amor rico con tener hambre y disponer de pan. Equi-
paración que, sin embargo, no es perfecta, pues entre el hambre y el 
pan que la sacia en el plano físico y el hambre y el pan que la sacia en 
el plano espiritual la relación es inversa. En el plano físico el hambre 
precede al pan –se produce pan porque hay hambre–; en el plano es-
piritual, precede el pan –la existencia del pan suscita el hambre de él–. 
Dejada de lado la imagen: el Pan conocido suscita ansia de él: el Dios 
amante y amado explica al Dios esperado; hay esperanza porque hay 
amor. Siempre en el plano espiritual, es el Pan el que suscita y apaga el 
hambre, mientras que en el plano físico el pan apaga el hambre pero 
es el hambre la que demanda el pan. En el plano físico, el refrán inicial 
contempla una posibilidad; en el plano espiritual, una certeza.

Pío de Luis Vizcaíno, osa



PÍO DE LUIS VIZCAÍNO, OSA610


