CruD-Ra 238-3 (2025) 565-586

La sacramentalidad de la esperanza
en Agustin de Hipona

RESUMEN:

A partir del estudio inicial sobre la sacramentalidad de la Pascua, sabiendo los
elementos necesarios para que una celebracion sea celebrada como sacramen-
to, es decir, que haya memoria de hechos acaecidos en Jests, que haya una
significacion oculta y que sea recibida santamente, se pasa a recordar la sacra-
mentalidad de la Palabra y del testimonio de caridad comunitario. Ahora se es-
tudia la sacramentalidad de la esperanza para mostrar como sélo la esperanza
puede abrir al futuro en Dios o, lo que es lo mismo, s6lo Dios puede llenar la
sed de esperanza del hombre. Se hace un breve repaso a los textos del Jubileo
de la esperanza de este afio 2025 y se culmina con el analisis del Sermén 234 de
san Agustin donde se analiza la esperanza en el relato de la aparicion de Jests
resucitado a los dos caminantes.

PALABRAS CLAVE: Sacramentalidad, esperanza, Agustin, Palabra, fe, caridad.

ABSTRACT:

Starting with the initial study of the sacramentality of Easter, understanding
the necessary elements for a celebration to be celebrated as a sacrament—that
is, the memory of the events that occurred in Jesus, the presence of a hidden
meaning, and the holy reception—we move on to a review of the sacramentality
of the Word and the witness of communal charity. We now study the sacra-
mentality of hope to show how only hope can open us to the future in God, or,
in other words, only God can fill humankind’s thirst for hope. We briefly re-
view the texts for the Jubilee of Hope for this year, 2025, and conclude with an
analysis of Saint Augustine’s Sermon 234, which examines hope in the account
of the appearance of the risen Jesus to the two wayfarers.

KEYWORDS: Sacramentality, hope, Augustine, Word, faith, charity.



566 JOAN TORRA BITLLOCH

1. LA PASCUA Y LA ESPERANZA

En mis estudios sobre san Agustin he dedicado una atencién pre-
ferente a la forma como concibe la Pascua. El estudio inicial me llevo a
las cartas 54 y 55 1 en las que responde a unas cuestiones que le plantea
un tal Jenaro 2. La segunda de estas cartas se conoce también como un
tratado titulado Ad inquisitiones lanuarii, por la extension y profundidad
que tiene. Agustin nos trasmite la pregunta que su corresponsal le for-
mula y que da pie a su reflexion.

Me preguntas «por qué el aniversario en que se celebra la pasion
del Sefior no cae siempre en el mismo dia del afio, a diferencia del
dia en que naci6, segin la tradicién». Luego anades: «Si esto es por
influencia del sabado y de la luna, {qué tienen que ver aqui la obser-
vancia del sabado y la luna?» (Ep. 55,1,2).

En su respuesta Agustin introduce un concepto nuevo, el concepto
sacramento. Como tal no tenia precedentes en la reflexion teolégica.
Esta categoria sacramental que explica va a ser la diferencia entre la
Navidad y la Pascua que es lo que le preguntaba Jenaro. Ya se puede
presumir la importancia transcendental que la definicion de este con-
cepto va a tener para la teologia de san Agustin y la que va a tener para
la posteridad. 3 Dice:

1 La tesis doctoral, tardia, fue: J. TORRA, La sacramentalitat de la Pasqua en
les cartes 54 i 55 de sant Agusti (Col-lectania Sant Pacia 114), Barcelona: Ateneu
Universitari Sant Pacia, Facultat de Teologia de Catalunya 2017. La version caste-
llana, J. TORRA, La sacramentalidad de la Pascua en las cartas 54 y 55 de san Agustin
(Biblioteca Liturgica 65), Barcelona: Centre de Pastoral Liturgica de Barcelona
2022. Publiqué ademas el texto de las cartas en J. TORRA, San Agustin. Respuesta
a las cuestiones presentadas por Jenaro (Cuadernos Phase 267), Barcelona: Centre de
Pastoral Liturgica 2022. El texto de las cartas corresponde a la edicion de MIGNE,
Patrologia latina, PL 33, 199-223, publicado en: L. CILLERUELO, Traduccion y notas,
en: Obras completas de San Agustin VIII. Cartas (I°) 7-123, Madrid: BAC 69 31986.

2 No sabemos casi nada de él. Es posible que se conocieran y que hubieran
mantenido algin contacto personal esporadico. Sabemos que esta muy preocupado
por las diferentes practicas litdrgicas que ha observado en sus viajes, cf. J. TORRA,
La sacramentalidad. .., 24-26.

3 Lo analizamos a fondo en J. TORRA, La sacramentalidad..., 131-169.



LA SACRAMENTALIDAD DE LA ESPERANZA EN AGUSTIN DE HIPONA 567

En primer lugar, debes saber que el dia de la Natividad del Sefior
no se celebra como sacramento. Sé6lo se hace conmemoracién del naci-
miento, y para eso bastaba sefialar, con devota festividad, el dia corres-
pondiente del afio en que el suceso tuvo lugar (Ep. 55,1,2).

Es logico que se vea obligado a precisar qué es lo que entiende
por sacramento, concepto que en aquellos momentos histéricos esta-
ba todavia en fase de formacion. La definicion agustiniana pasa a ser
fundamental para la historia de la sacramentologia. Se convierte en el
principio general —previo— que permite saber cuando hay sacramento
en una celebracion:

Hay sacramento en una celebracion cuando la conmemoracion de
lo acaecido se hace de modo que se sobrentienda al mismo tiempo que
hay un oculto significado y que ese significado debe recibirse santamen-
te (Ep. 55,1,2).

En la reflexién agustiniana por lo tanto son tres las condiciones in-
dispensables para que haya sacramento en una celebracion o, lo que es
lo mismo, el concepto sacramento debe tener estas tres notas distinti-
vas; todas ellas. 4 En primer lugar tiene que haber una conmemoracion
de los hechos acaecidos en el pasado, algo que va mas alla del mundo
de los signos materiales y que los determina, y que se cumple tanto
por Navidad como por Pascua. Tiene que haber, en segundo lugar,
un significado oculto, y aqui la diferencia de significacién es ya mayor
entre ambas celebraciones; este significado, ademas puede que no sea
comprensible de manera evidente, a simple vista podriamos decir. Y,

4 La precision es importante porque es lo que le permite a Agustin mostrar
como participar en una celebracion, no significa de ningtin modo que se hayallegado
a la plenitud sacramental que la celebracién reclama. La celebracion cristiana no
es automatica ni magica. La reflexion es apropiada porque con toda légica en su
tiempo se esta perdiendo la ley del arcano que s6lo permitia la participacion de
aquéllos iniciados que podian comprender el significado oculto y en consecuencia
recibirlo en su vida creciendo en la santidad. Poco mas tarde de los textos que
analizamos, a Agustin se le va a plantear algo parecido desde la santidad del
ministro en la polémica antidonatista y Agustin tendra que mostrar la diferencia
entre la eficacia, de la que no se puede dudar, y el fruto de la celebracion, es decir,
la santidad. Estas reflexiones ayudan a comprender practicas sacramentales que se
dan en la actualidad y que preocupan desde el analisis de la pastoral sacramental.



568 JOAN TORRA BITLLOCH

por tltimo, este significado oculto tiene que poder ser recibido santa-
mente, algo que se produce de manera especial y tinica, en la festividad
pascual porqué esta vinculada intrinsecamente a la iniciacion cristiana
que no es porque si que se celebra en esta fecha.

En consecuencia cuando Agustin lo aplica a la Pascua no lo hace
como si fuera un ejemplo mas entre otros posibles o como si lo usara
porque es el que se ha usado en lo que le han preguntado, sino que lo
hace porque en la celebracion de la Pascua es cuando se visibiliza todo
el proceso que comporta la sacramentalidad. En efecto, en la celebra-
cion pascual se celebran hechos historicos sucedidos en Jesus, que se
traen a la memoria. Pero no son unos hechos cualesquiera de la vida de
Jesus; en la Pascua el hecho que se rememora es su transito de muerte
a vida, de la pasion a la resurreccion, porque éste es el momento sal-
vador por excelencia de Jesus. Y lo es porque —en tercer lugar— este
transito suyo consagra nuestro transito también de la muerte a la vida.
Por ello es celebrado de manera doble, individualmente, por la fe, la
esperanza y la caridad, y en la Iglesia, que es el cuerpo de Cristo. Esta
es la sacramentalidad de la que goza cualquier signo verdaderamente
cristiano. Y, viceversa, en cada signo podemos y debemos preguntar
por el grado de sacramentalidad de la que goza.

Dice el Apdstol: «<Murié por nuestros pecados y resucité para nues-
tra justificacion» (Rom 4,25). En esta muerte y resurreccion del Sefior
queda consagrado el transito de la muerte a la vida (Ep. 55,1,2).

Por eso, remarca Agustin, porque estos hechos de Jests han sido
realizados «por nuestros pecados» y «para nuestra justificaciéon», su
muerte y resurreccion, su transito, su Pascua, consagra el transito del
hombre, la Pascua del creyente, su paso del pecado a la justificacion,
de la muerte a la vida, que es lo que propiamente se celebra en la festi-
vidad pascual, transito que sélo es posible porque Dios mismo lo hace
real. > Este es el elemento sagrado, esto lo convierte en sacramental; lo
es porque el Sefor lo ha sacralizado. Es €l quien convierte la celebra-
ci6én pascual en una celebracién que debe ser celebrada in sacramento.

5 Tendremos que esperar todavia en la historia para precisar la accion del
Espiritu en la celebracién sacramental.



LA SACRAMENTALIDAD DE LA ESPERANZA EN AGUSTIN DE HIPONA 569

La conclusién a la que llega Agustin en nuestro texto es firme y
precede a una larga argumentacion biblica, especialmente paulina, a la
que nos continuaremos refiriendo. De momento su sentencia es clara:

Este transito lo realizamos actualmente por la fe que se da en noso-
tros para la remision de los pecados en la esperanza de la vida eterna,
mientras amemos a Dios y al préjimo (Ep. 55,2,3).

La sacramentalidad que ha establecido comporta ser consciente de
que la fe tiene este componente de mirada a los hechos de Jests con
la certeza de que se han producido para la remision de los pecados —el
pasado—; que la caridad es la consecuencia logica de esta accion sagra-
da de Dios en la persona fiel y en la Iglesia que puede y debe vivir ya
en este amor a Dios y al préjimo —el presente—. Todo ello, claro esta,
«en la esperanza de la vida eterna» —el futuro-.

2. LA SACRAMENTALIDAD DE LA PALABRA Y DEL TESTIMONIO

Después del estudio de estos textos crei que debia dedicar mis
esfuerzos a la comprension de la sacramentalidad que se concreta alre-
dedor de la fe, y me di cuenta de que esta sacramentalidad comportaba
la mirada hacia el pasado, hacia aquello que Dios habia hecho en la
historia de la salvacion llegando a la accion definitiva pascual en Jesus.
Solo podia ser posible esta mirada si se dirigia a la Sagrada Escritura, a
este tesoro que guarda la Iglesia para ofrecerlo a cada creyente con la
conviccion de que ahi es donde va a encontrar el secreto de la accion
sagrada de Dios. Y me di cuenta de que esto es lo que habia ocurrido
en el mismo proceso de conversion y llegada a la vida cristiana de
Agustin cuando en el momento en el que la Iglesia lo llama para el
servicio de la prediccion en el ministerio ordenado presbiteral, por
obra de Valerio, el obispo de Hipona, él descubre que no conoce lo
suficiente esta Palabra salvadora y que debe dedicarse a su estudio
afanosamente. ¢ La Palabra goza de sacramentalidad. Cuantas conse-

6 Asi lo dice en la Carta 21 que dirige al obispo Valerio: «Y si Dios no lo
hizo para condenarme, sino para compadecerme —confio en eso con certeza, por
lo menos ahora que conozco mi debilidad-, debo examinar todas las medicinas



570 JOAN TORRA BITLLOCH

cuencias derivan de ello para la funcién magisterial de la Iglesia, y
conforman la predicacién, la homilia como la labor mas acuciante de
la accién pastoral y litirgica de la Iglesia.

Fruto de estas reflexiones publiqué un articulo? analizando la
Carta 21 del epistolario agustiniano, aquella en la que pide a su obis-
po Valerio que le conceda el tiempo suficiente para poder estudiar y
aprender a fondo la Escritura dado que ahora tendra que predicarla al
pueblo fiel. La Palabra es sacramental, la predicacién, la homilia son
también sacramentales. La oratoria que habia estudiado y de la que
lleg6 a ser maximo rétor, un gran maestro, ahora encontraba su verda-
dera razén de ser, porque Dios se ha hecho Palabra encarnandose en
Jesus. Esta Palabra proclamada y predicada, puesta en el corazén de la
celebracion cristiana, sirve para fortalecer la fe en los acontecimientos
pasados que Dios ha establecido a favor del hoy del creyente.

Mientras «amemos a Dios y al préjimo», seguia diciendo el resu-
men lapidario de Agustin. Porque la consecuencia inmediata de haber
recibido la Palabra sacramentalmente tiene que ser una vida vivida en
el amor a Dios y al pr6jimo. También dediqué esfuerzos a este estudio
y las circunstancias me llevaron a analizar a fondo los Sermones 355
y 356, aquellos en los que muy al final de su vida, el obispo Agustin,
que se ha visto envuelto en un engano, digamos econémico, por parte

contenidas en sus Escrituras y dedicarme a la oracién y a la lectura, para que mi
alma logre una salud idénea para tan peligrosas ocupaciones. Antes no lo hice,
porque no tuve tiempo; precisamente fui ordenado cuando planeaba un tiempo de
retiro para estudiar las divinas Escrituras, y queria arreglarme para lograr tiempo
libre para esa ocupacién. Ain no conocia bastante mis deficiencias para ese empe-
no, que ahora me atormenta y aterra. Los hechos me han dado experiencia de lo
que necesita un hombre para administrar al pueblo el sacramento y la palabra de
Dios. Pero ahora no puedo adquirir lo que comprendo que me hace falta. (Es que
quieres que yo perezca, padre Valerio? éDoénde esta tu caridad? ¢(Es cierto que me
amas? ¢Es cierto que amas a la misma Iglesia, a la que quisiste que yo atienda?
Sin duda que nos amas a mi y a ella, pero ya me crees idéneo; yo, en cambio, me
conozco mejor, y ain no me conoceria yo mismo si no me hubiese aleccionado
la experiencia» (Ep. 21,3). Véase, J. TORRA, «Criteris en la vida pastoral d’Agusti
a Hipona la Reial. Petit comentari de la Vida de Sant Agusti escrita per Possidi.
Lli¢6 inaugural del curs academic 2004-2005 al CEP, Centre d’Estudis Pastorals
de les diocesis catalanes», Quaderns de Pastoral 195 (2004) 15-47.

7 «La Carta 21 de sant Agusti. La sacramentalitat de la Paraula», RCatT 45/1
(2020) 121-138.



LA SACRAMENTALIDAD DE LA ESPERANZA EN AGUSTIN DE HIPONA 571

de un presbitero de su comunidad —también de nombre Jenaro— que
ha hecho testamento cuando la condicion tnica de entrada en esta
comunidad monastica agustiniana es la pobreza absoluta convencidos
de que la unica riqueza es Dios, enfrenta esta cuestion sin paliativos
con su comunidad diocesana. Agustin —les dice— se dispone a hacer
una encuesta con todos y cada uno de los miembros de su comunidad,
cosa que anuncia en el primer sermon, mientras que en el segundo
da cuenta del resultado de ésta explicando la situacion de cada uno
de sus miembros. El obispo predicador y maestro comunitario se ha
sentido enganado, se habia fiado del testimonio que le habian dado y
se ha sentido traicionado. Pero esto no es lo grave, lo mas grave es que
ello provoca una falta del testimonio de pobreza, y en consecuencia de
la verdad de la comunidad en relacion con la Iglesia, con lo cual los
cristianos fieles se encuentran que no pueden aducir para nada el testi-
monio evangélico visible de sus clérigos y ello provoca que su mismo
testimonio y su llamémosle evangelizacion se vea perturbada por esta
falta de testimonio. Se ha faltado al amor, al amor a Dios y al préjimo.
Porque este testimonio es sacramental, goza de sacramentalidad. Se
lee, se estudia, se vive de la Palabra para vivir en el amor, en el fuego
del amor de Dios en el corazén que tiene que descansar en Dios y s6lo
en él.

Estos textos nos brindan la belleza de la descripcion de la comuni-
dad de Agustin de su comunidad monastica que vive s6lo de la Palabra,
inmersa en el Palabra, y que se prepara para el ejercicio de la predica-
cién, pero que sabe que ella misma, su vida, su testimonio tienen que
ser sacramento del Reino de Dios que predica y que ha iniciado Jesus
en el evangelio. El testimonio de la caridad es sacramental. También
sobre ello publiqué un articulo analizandolo.8 Nos ayuda a conocer
mejor todo ello la obra escrita por Posidio en la que nos relata la Vida
del santo hiponense. 9

Podia considerar de alguna forma que ya habia analizado la sa-
cramentalidad en la Pascua y fruto de ella la sacramentalidad de la

8  «Els sermons 355 i 356 de sant Agusti. La sacramentalitat del testimoni»,
RCatT 47/1 (2022) 125-173.

9 Vita sancti Augustini, PL. 32,33-66. Cf. P. VICTORINO CAPANAGA, Obras de
San Agustin, vol. I, Madrid, BAC 51979, 303-365.



572 JOAN TORRA BITLLOCH

Palabra y la del testimonio, es decir, de la caridad. De alguna manera
creia que ya habia completado los aspectos de la sacramentalidad que
derivaban del texto inicial de Agustin.

3. SE CONSUMA EN LA ESPERANZA

Sin embargo, las circunstancias me llevaron a darme cuenta de
que faltaba un aspecto fundamental: el de la esperanza. Porque Agus-
tin habia dicho «en la esperanza de la vida eterna». Recordémoslo.

Este transito lo realizamos actualmente por la fe que se da en noso-
tros para la remision de los pecados en la esperanza de la vida eterna,
mientras amemos a Dios y al préjimo (Ep. 55,2,3).

Antes hemos indicado ya que a esta afirmacion seguia un razona-
miento basado en una concatenacioén de textos paulinos que, curiosa-
mente comportan una detenida reflexion sobre la esperanza:

Por razon de esta fe, esperanza y caridad, con que empezamos a
estar bajo la gracia, estamos ya muertos con Cristo y sepultados en El,
por el bautismo. [...] Nuestro transito de la muerte a la vida se realiza
ahora por la fe y se consuma por la esperanza de la resurreccion y glo-
ria que acaeceran al fin. [...] Eso es lo que espera para el fin de los tiem-
pos la Iglesia universal, que se encuentra en la peregrinacion de la mor-
talidad; eso es lo que se le dio a entender de antemano en el cuerpo de
nuestro Sefor Jesucristo, que es el primogénito de los muertos, ya que
su cuerpo, del que El es cabeza, no es otro que la Iglesia (Ep. 55,2,3).

«Se realiza ahora», pero «se consuma... al fin». La fe es la que nos
lleva a creer que efectivamente se realiza ahora, en este mismo mo-
mento, cosa que tiene particular importancia cuando se trata de una ce-
lebracion realizada como sacramento: ies ahora! Pero este ahora, este
nunc, nos aboca inmediatamente a ser conscientes de que su realizacién
plena, su consumacion, se producira «al fin». La fe nos aboca a la es-
peranza, pero la esperanza proviene de una fe antecedente. Ambas de-
ben tener su arraigo sélido en los acontecimientos salvadores pasados
que culminan en la vida de Cristo. El conocimiento de estos hechos



LA SACRAMENTALIDAD DE LA ESPERANZA EN AGUSTIN DE HIPONA 573

lo tenemos a partir de la Palabra transmisora que nos proporciona la
Iglesia, y tienen que ser correctamente comprendidos en su significa-
ci6n profunda para poder vivir la tension de la realizacién plena que
nos llevara al eterno descanso reposado de la contemplacion plena del
misterio que nos ha dado vida nueva.

La fe necesita la esperanza hasta el punto de confundirse con ella.
La esperanza parte de la fe y en ella encuentra su contenido. Se cree
en lo pasado convencidos de que aquello es de lo que gozaremos en
el futuro. Por ello no esperamos cualquier cosa. No esperamos sin te-
ner una cierta pregustacion de aquello que esperamos y que hemos
presencializado en la celebracién. La consecuencia es una vida en la
caridad, porque sé6lo el amor permite tener esperanza porque sé6lo el
amor puede gozar de eternidad. 10

Con todo ello estamos diciendo con Agustin que los sacramentos
en la Iglesia van mas alla de cualquier estudio de signos!! como los
que estaba acostumbrado cuando como buen maestro de retdrica sa-
bia descifrarlos y ponerlos al descubierto, e incluso a los que estaban
habituados los judios en sus celebraciones que de alguna forma tam-
bién presencializaban acontecimientos salvadores de Dios para con su

pueblo.

La esperanza cristiana que esta proponiendo la Iglesia enraiza en
una accién salvadora tnica por parte de Jests —su muerte y resurrec-
cion- que se presencializa en el momento presente de la celebracion
—la Pascua, el Bautismo, la Eucaristia...— pero que lleva a vivir en ten-
sion escatologica pendiente de la realizacién plena, la consumacion
total en el Reino de los cielos que la Iglesia espera gracias a la promesa
de Jesus: «iVen, Sefor Jesus!» (Ap 22,20). Nunca se habia producido
una dinamica sacramental parecida; no podia producirse. Cualquier
esperanza terminaba en un horizonte histérico mas o menos préximo
y como tal contingente. Sélo la esperanza cristiana nos aboca a parti-

10 No es extraiio que de la pluma de Agustin salgan reflexiones filosoficas
muy densas sobre el valor del tiempo, como el libro XI de las Confesiones. Pero
no podemos adentrarnos ahora en este estudio. Véase JoHN M. QUINN, O.S.A.,
«Tiempo», en A. D. FITZGERALD (dir.), Diccionario de San Agustin. San Agustin a
través del tiempo, Burgos: Monte Carmelo 2001, 1264-1272.

11 Cf. J. TORRA, La sacramentalidad..., 91-130.



574 JOAN TORRA BITLLOCH

cipar de la resurreccion de Jesus, de su paso salvador que abre a una
vida nueva para el momento escatologico pero que permite vivir ya
ahora de y en esta vida nueva gracias a la iniciacion cristiana que cul-
mina en la celebracion del Cuerpo y Sangre del Senor que la actualiza
permanentemente.

Ha nacido un nuevo tipo de signo que tendra que ser continua-
mente profundizado para poder ser propuesto a la recepcion santa que
requiere e implica esta celebracion in sacramento. Hemos ido con Agus-
tin mucho mas alla de lo que podia haber previsto incluso un orden
de signos que se inscribiera en la denominada #istoria salutis conocida
porque el acontecimiento pascual salvador caracteristico de la sacra-
mentalidad cristiana es unico e irrepetible.

Alo largo de todo el texto de la carta 55 que nos ocupa la esperan-
za es recurrente y en momentos cruciales:

Esta renovacién de nuestro vivir es un cierto transito de la muerte a
la vida, transito que se realiza primero por la fe, para que nos gocemos
en la esperanza y seamos pacientes en la tribulacién, mientras nuestro
hombre exterior se sigue corrompiendo, en oposicion al interior, que se
renueva de dia en dia (Ep. 55,3,5).

Ahora caminamos en fe y en esperanza de lo que, como arriba expli-
qué, tratamos de alcanzar con el amor: un santo y perpetuo descanso de
toda fatiga y de toda molestia. A ese descanso hacemos desde esta vida
el transito, que nuestro Sefior Jesucristo se dign6 anunciar y consagrar
en su pasion. En aquel descanso no reina una pereza desidiosa, sino una
inefable tranquilidad de la actividad reposada (Ep. 55,9,17).

Estas son, en verdad, obras buenas, pero laboriosas: su galardon es
el descanso. Se dice «gozando en esperanza» para que, pensando en el
descanso futuro, nos ejercitemos con alegria en los trabajos; tal alegria
esta significada en la anchura de la cruz, en el brazo transversal, en
que se clavan las manos, Porque las manos significan la actividad, y
por anchura entendemos la alegria del que trabaja, ya que la tristeza
produce angosturas. La altura de la cruz, o palo en que cae la cabeza,
significa la esperanza del galardon de la sublime justicia de Dios, guien
dard a cada uno segin sus obras; dard la vida eterna a los que buscan la gloria,
el honor y la incorrupcion en la tolerancia de la actividad buena (Rom 2,6-7)
(Ep. 55,14,25).



LA SACRAMENTALIDAD DE LA ESPERANZA EN AGUSTIN DE HIPONA 575

Hasta llegar a decir casi al final del texto de la carta que es cierto
que la esperanza, esta esperanza cristiana de horizonte eterno, lleva
inevitablemente a la caridad, pero al mismo tiempo es la caracteristica
imprescindible para que un signo sea considerado sacramental.

Pero creo que no es estéril la esperanza que pongo en el nombre de
Cristo, porque no sélo he creido a mi Dios, que me ensefia que en dos
preceptos se encierran la Ley y los Profetas, sino que lo he experimenta-
do y lo experimento cada dia: siempre que descubro algun sacramento
o alguna palabra muy oscura de las sagradas letras, hallo los mismos
preceptos: El fin del precepto es la caridad del corazon puro, de la conciencia
buena y de la fe no fingida (1Tim 1,5). Y también: La plenitud de la ley es la
caridad (Rom 13,10) (Ep. 55,21,38).

4. EL JUBILEO, PEREGRINOS DE ESPERANZA

Sin embargo, a pesar de todo lo dicho, la reflexion sobre la espe-
ranza cristiana como categoria sacramental en Agustin o, si se prefiere,
el analisis de la sacramentalidad de la esperanza cristiana que Agustin
formula, me sobrevino a partir de las reflexiones que en la propuesta
jubilar de este afno 2025 se nos invitaba a hacer a la Iglesia universal y
que me llevaron a descubrir incluso una actualidad manifiesta en las
reflexiones a las que ya nos habiamos habituado con Agustin.

Efectivamente. Uno de los tltimos actos del papa Francisco fue
publicar el 9 de mayo de 2024 la Bula de convocacion del Jubileo Or-
dinario del afio 2025, Spes non confundit, con la reflexion justificativa del
porqué ponia la esperanza como lema de este ano, una «esperanza que
no defrauda», siguiendo la frase de Pablo en la carta a los Romanos
(5,5). La descripcion de la necesidad de ser apostoles de esperanza con
acciones concretas es muy diafana.

Y, porque el texto mismo remite a él, relei la carta enciclica Spe
salvi del papa Benedicto X VI, del afio 2007, y recuperé especialmente
el numero 2, impactado nuevamente por la cita que hace de la carta a
los Efesios 2,12: «Viviais sin esperanza y sin Dios en el mundo».



576 JOAN TORRA BITLLOCH

Merece la pena, por su densidad, transcribir entero el texto del
nimero 2 de la enciclica Spe salvi, que lleva como subtitulo: «La fe es
esperanza». Dice:

Antes de ocuparnos de estas preguntas que nos hemos hecho, y que
hoy son percibidas de un modo particularmente intenso, hemos de es-
cuchar todavia con un poco mas de atencion el testimonio de la Biblia
sobre la esperanza. En efecto, «esperanza» es una palabra central de la
fe biblica, hasta el punto de que en muchos pasajes las palabras «fe» y
«esperanza» parecen intercambiables. Asi, la Carta a los Hebreos une
estrechamente la «plenitud de la fe» (10,22) con la «firme confesion de
la esperanza» (10,23). También cuando la Primera Carta de Pedro ex-
horta a los cristianos a estar siempre prontos para dar una respuesta
sobre el logos —el sentido y la razon- de su esperanza (cf. 3,15), «es-
peranza» equivale a «fe». El haber recibido como don una esperanza
fiable fue determinante para la conciencia de los primeros cristianos,
como se pone de manifiesto también cuando la existencia cristiana se
compara con la vida anterior a la fe o con la situacion de los seguido-
res de otras religiones. Pablo recuerda a los Efesios como antes de su
encuentro con Cristo no tenian en el mundo «ni esperanza ni Dios»
(Ef 2,12). Naturalmente, €l sabia que habian tenido dioses, que habian
tenido una religion, pero sus dioses se habian demostrado inciertos y
de sus mitos contradictorios no surgia esperanza alguna. A pesar de los
dioses, estaban «sin Dios» y, por consiguiente, se hallaban en un mundo
oscuro, ante un futuro sombrio. «/n nihil ab nihilo quam cito recidimus> (en
la nada, de la nada, qué pronto recaemos), dice un epitafio de aquella
época, palabras en las que aparece sin medias tintas lo mismo a lo que
Pablo se referia. En el mismo sentido les dice a los Tesalonicenses: «No
os aflijais como los hombres sin esperanza» (1Ts 4,13). En este caso
aparece también como elemento distintivo de los cristianos el hecho
de que ellos tienen un futuro: no es que conozcan los pormenores de
lo que les espera, pero saben que su vida, en conjunto, no acaba en el
vacio. Solo cuando el futuro es cierto como realidad positiva, se hace
llevadero también el presente. De este modo, podemos decir ahora: el
cristianismo no era solamente una «buena noticia», una comunicacioén
de contenidos desconocidos hasta aquel momento. En nuestro lenguaje
se diria: el mensaje cristiano no era s6lo «informativo», sino «performa-
tivo». Eso significa que el Evangelio no es solamente una comunicacién
de cosas que se pueden saber, sino una comunicacién que comporta



LA SACRAMENTALIDAD DE LA ESPERANZA EN AGUSTIN DE HIPONA 577

hechos y cambia la vida. La puerta oscura del tiempo, del futuro, ha
sido abierta de par en par. Quien tiene esperanza vive de otra manera;
se le ha dado una vida nueva.

Efectivamente. El papa Benedicto constata con su indudable au-
toridad que en el lenguaje biblico las palabras «fe» y «esperanza» son
intercambiables, y en este contexto sitia la cita de 1Pe 3,15 aquella en
la que se invita a estar siempre prontos a dar razén de nuestra espe-
ranza (de nuestra fe). El creyente cristiano sabe que su vida, en conjun-
to, no acaba en el vacio porque s6lo cuando el futuro es cierto como
realidad positiva, se hace llevadero también el presente, afirma. En
consecuencia el Evangelio no es solamente una comunicacion de cosas
que se pueden saber, sino una comunicacién que comporta hechos y
cambia la vida. Verdaderamente sacramental desde una teologia ple-
namente actual.

Pero, a pesar de todo ello, mi reflexion se centr6 de manera es-
pecial en la afirmacion de Pablo a los Efesios, una afirmacion que, sin
haber pasado desapercibida antes, seguro que vivificaba ahora muchi-
simo la categoria esperanza.

Entonces viviais sin Cristo: extranjeros a la ciudadania de Israel,
ajenos a las alianzas y sus promesas, sin esperanza y sin Dios en el mun-
do. Ahora, gracias a Cristo Jesus, los que un tiempo estabais lejos estais
cerca por la sangre de Cristo. El es nuestra paz (Ef 2,12-14).

No tener a Dios es no tener esperanza. No tener esperanza es no
tener a Dios. Los dioses de aquel tiempo en el paganismo, los de hoy,
innumerables, los dioses de siempre, no pueden aportar esperanza. No
pueden acompaiar, no pueden sostener, no pueden acoger, carecen
de historia.

El Dios del judaismo evidentemente tiene historia, historia de sal-
vacion, pero no puede llevar a la salvaciéon plena, porque su accién
queda aqui, en la intrahistoria, es inmanente y por lo tanto su exigencia
es ética.

Por eso es necesario que la salvacion vaya mas alla, trascienda la
historia, «pues hemos sido salvados en esperanza. Y una esperanza que
se ve, no es esperanza; efectivamente, {como va a esperar uno algo



578 JOAN TORRA BITLLOCH

que ve? Pero si esperamos lo que no vemos, aguardamos con perseve-
rancia» (Rom 8,24-25).12 Es esta esperanza, la esperanza cristiana, la
que se nos ha revelado desde Agustin como necesaria para que la vida
del creyente pueda ser vivida abierta al horizonte de Dios y no quede
reducida a las simples dimensiones humanas.

La reflexion del papa Benedicto en Spe salviy ahora la llamada del
papa Francisco en Spes non confundit invitan a descubrir de nuevo que
la fe cristiana no es s6lo un recuerdo del pasado, que puede vivificar
el presente, sino que tiene que llegar a la esperanza. Dicho de otra for-
ma. Tenemos que ser portadores de esperanza en nuestro mundo y no
solo portadores de fe, aunque tenemos que empezar por esta fe con su
contenido salvador.

Efectivamente, la experiencia humana conduce a descubrir que lo
que ocurre en el presente de la vida a menudo esclaviza, que no permi-
te vivir en plena libertad ni con la dignidad a la que nos sentimos y nos
sabemos llamados. Las mismas situaciones de la vida por ser opresoras
nos empujan a la libertad. Siempre ha ocurrido mas o menos asi. La fe
nos hacia creer que esta liberacion seria posible y trabajabamos para
hacerla real. La llamada paradigmatica de Dios a Moisés narrada en el
capitulo 3 del libro del Exodo lo describe maravillosamente:

El Sefior le dijo: «He visto la opresion de mi pueblo en Egipto y
he oido sus quejas contra los opresores; conozco sus sufrimientos. He
bajado a librarlo de los egipcios, a sacarlo de esta tierra. [...] Y ahora
marcha, te envio al faradn para que saques a mi pueblo, a los hijos de
Israel». Moisés replic6 a Dios: «¢Quién soy yo para acudir al faraén o
para sacar a los hijos de Israel de Egipto?». Respondi6 Dios: «Yo estoy
contigo» (Ex 3,7-8.10-12).

Y el éxodo se produjo por obra y gracia de Dios. La fe invita siem-
pre a dirigir esta mirada al pasado para recordar que esto es lo que
Dios quiere para siempre.

12 Seguimos estando en las citas paulinas de la Ep. 55,2,3 de Agustin.



LA SACRAMENTALIDAD DE LA ESPERANZA EN AGUSTIN DE HIPONA 579

5. SOLO LA ESPERANZA TIENE FUTURO

A menudo uno tiene hoy la impresién —quizas la certeza— de que
la peor crisis antropolégica de nuestro mundo es que hemos cerrado
el paso a la esperanza: «nosotros esperabamos que..., pero...», dicen
con dureza aquellos caminantes de Emats (cf. Lc 24,13-35) a quien
los acompana, y afladen que estdn en situacion de cansancio, de des-
engaiio. 13 Su crisis no es de fe porque conocen perfectamente bien la
Palabra, su crisis es de esperanza. La paradoja es que lo que se pide a
su, a nuestra fe, es precisamente que estemos «dispuestos siempre para
dar explicacion a todo el que os pida una razén de vuestra esperanza»
(IPe 3,15). Ya sabemos que fe y esperanza son intercambiables —lo
deciamos hace poco-, pero con matices que hoy se manifiestan muy
distintos.

En un mundo con paradigmas totalmente nuevos y por ello mismo
desconocidos, en ese cambio de época 14 en el que la IA, la Inteligencia
Artificial, parece ser el paradigma tal como lo manifest6 el papa Le6n
recién elegido, 15 lo que hace falta es esperanza. Esta esperanza de lo
mas profundo del corazén nunca podra derivar de esta IA. Nunca la

13" Volveremos inmediatamente sobre este paradigmatico texto evangélico a
partir de un sermoén del predicador de Hipona.

14 Asi lo remarca el papa Francisco y se repite constantemente. En la Carta
apostolica, en forma de motu proprio, Ad theologiam promovendam, de 1 de noviembre
de 2023, en el n. 1 dice: «Para promover la teologia en el futuro no podemos
limitarnos a volver a proponer, de manera abstracta, formulas y esquemas del
pasado. Llamada a interpretar proféticamente el presente y a vislumbrar nuevos
itinerarios para el futuro, a la luz de la Revelacién, la teologia debera afrontar
profundas transformaciones culturales, consciente de que: “Lo que estamos viviendo
no es simplemente una época de cambios, sino un cambio de época” (Discurso a
la Curia Romana, 21 de diciembre de 2019).»

15 Asi lo expresé el papa Leén en el Discurso al Colegio cardenalicio, el
dia 10 de mayo de 2025, el siguiente a su eleccion: «Precisamente, al sentirme
llamado a proseguir este camino, pensé tomar el nombre de Le6n XIV. Hay varias
razones, pero la principal es porque el Papa Leén XIII, con la histérica Enciclica
Rerum novarum, afronté la cuestion social en el contexto de la primera gran revo-
lucién industrial y hoy la Iglesia ofrece a todos, su patrimonio de doctrina social
para responder a otra revolucion industrial y a los desarrollos de la inteligencia
artificial, que comportan nuevos desafios en la defensa de la dignidad humana,
de la justicia y el trabajo.»



580 JOAN TORRA BITLLOCH

esperanza puede ser una acumulaciéon o combinacién de datos; siem-
pre es algo mas.

Hoy, sin embargo, el momento presente nos hace vivir en lo que
se ha venido en llamar como «un cierto mareo existencial» sometidos
como estamos a una especie de ingravidez porque no tenemos dénde
poner los pies con firmeza; porque aparentemente todo pasa con una
rapidez inusitada e insospechada, todo se convierte en relativo, por-
que no hay estructura, ni esqueleto, ni fundamento de nada. Todo es
liquido o gaseoso, se dice. Nada dura, nada tiene futuro; todo esta des-
tinado a desaparecer sustituido por algo aparentemente mejor o mas
eficaz. Hoy cualquier cosa es asi, como podria ser de otra manera, y
nos invita a darnos cuenta de que nada es definitivo. Nuestra experien-
cia cotidiana nos lo confirma. Nunca lo hubiéramos podido pensar, ni
prever.

En esta situacion hoy nuestro corazén reclama con insistencia po-
der vivir la vida con sentido, con solidez, con firmeza, deseando saber
donde poner los pies para gozar de cierta seguridad en la vida. No
sabemos vivir sin fundamento, sin estructura, sin esqueleto. Reencon-
tramos nuevamente lo del corazon inquieto de Agustin y lo repetimos
con deleite:

Nos has hecho para ti y nuestro corazon esta inquieto hasta que des-
canse en ti (Conf. 1,1,1).

Es entonces cuando volvemos a darnos cuenta de que sélo la es-
peranza nos proyecta al futuro sin hacernos evadir del presente. Y lo
hace a partir del pasado. La esperanza vuelve a liberarnos del presente
-lo que ya habia empezado a hacer la fe— para ayudarnos a vivir en el
futuro y relativizar la servidumbre gaseosa del momento presente.

Es esto lo que nos permite movernos con firmeza, con solidez, con
estructura, porque el fundamento no lo tenemos en el aqui inexistente
sino en el pasado acaecido ya que nos proyecta hacia el futuro real y
existente, que no es una ilusion.

Al final éste es el memorial del pasado. Aquel al que ya invité Dios
desde el primer éxodo liberador, para hacer cada ano la cena pascual
en la que solo tiene que estar presente quien crea —la fe- que Dios libe-



LA SACRAMENTALIDAD DE LA ESPERANZA EN AGUSTIN DE HIPONA 581

ra de la servidumbre del presente y esté dispuesto a caminar hacia el
futuro —la esperanza— donde Dios le espera.

Y lo comeréis asi: la cintura cenida, las sandalias en los pies, un
baston en la mano; y os lo comeréis a toda prisa, porque es la Pascua,
el Paso del Sefior. Yo pasaré esta noche por la tierra de Egipto y heriré
a todos los primogénitos de la tierra de Egipto, desde los hombres hasta
los ganados, y me tomaré justicia de todos los dioses de Egipto. Yo, el
Sefor (Ex 12,11-12).

Ya aquella celebracion es, por tanto, memorial del pasado y anun-
cio del futuro. iPorque la fe se resuelve en esperanza! Este debe ser el
sentido del texto de la carta de Pedro que ya hemos citado, pero que
ahora queremos repetir entero:

¢Quién os va a tratar mal si vuestro empenio es el bien? Pero si,
ademas, tuvierais que sufrir por causa de la justicia, bienaventurados
vosotros. Ahora bien, no les tengais miedo ni os amedrentéis. Mas bien,
glorificad a Cristo el Sefior en vuestros corazones, dispuestos siempre
para dar explicacion a todo el que os pida una razén de vuestra esperan-
za, pero con delicadeza y con respeto, teniendo buena conciencia, para
que, cuando os calumnien, queden en ridiculo los que atentan contra
vuestra buena conducta en Cristo. Pues es mejor sufrir haciendo el bien,
si asi lo quiere Dios, que sufrir haciendo el mal (1Pe 3,13-17).

iNo debemos ser depositos de fe! iHay que ser portadores de espe-
ranza! Y la esperanza debe hacernos de motor de vida en la caridad. Y
nos permite vivir en plenitud y totalidad el mundo presente tal y como
es sin quedar absorbidos, ni diluidos, ni desintegrados. Sin embargo,
todo esto nos es dado, no deriva de nuestra ilusion o imaginacioén.

La esperanza nos hace superar el feroz individualismo del momen-
to presente. Nos aboca a la comunidad. Nos hace lo suficientemente
humildes para aceptar que lo mas importante de nosotros, no viene de
nosotros: nos es dado, desde la creacion hasta la consumacion de todo
en positivo. Todo nos viene de los demas, y finalmente del Otro. Por
eso existe la Iglesia: para ser transmisora de esta Buena Noticia: ila
vida tiene sentido!



582 JOAN TORRA BITLLOCH

Esta deberia ser la pastoral de hoy y de siempre: ser portadores de
respuestas esperanzadas, ayudando a aceptar las preguntas y a formu-
larlas, en dialogo, sinodalmente, con una espiritualidad que sea comu-
nitaria y sacramental y que por tanto la celebra con calidad, porque
el protagonista ya no somos nosotros, es Aquél que nos da esperanza:
Dios mismo revelado. Esto lo vivimos en comunidades calidas espe-
ranzadas y esperanzadoras. Porque la Iglesia es el sujeto que ahora ce-
lebra una cena pascual nueva, la Eucaristia, que se proyecta en la espe-
ranza definitiva y nos incorpora constantemente al transito de muerte
a Vida plena en Cristo Jesus. iTodo se resuelve en la Eucaristia, como
en Emaxs!

6. LA ESPERANZA EN EL CORAZON DE EMAUS: EL SERMON 234

Y volvi nuevamente la mirada a Agustin llevando conmigo las re-
flexiones que la propuesta jubilar de la esperanza proponia para nues-
tro mundo tan cambiante. Y, mas alla del texto de la Carta 55 que habia
motivado el analisis sobre la sacramentalidad de la Pascua y con ella
de la Palabra, del testimonio y —ahora veiamos- de la esperanza, asi
como para la Palabra el texto clave fue la Carta 27y para el testimonio
lo fueron los Sermones 355 y 356, ahora dirigi la mirada a los sermones
que el Agustin pastor de su comunidad habia predicado sobre el texto
de la aparicién de Jesus resucitado a los discipulos de Emans, narrada
en Lucas 24,13-35 y proclamada la semana de Pascua. La pregunta
sobre la esperanza que ya veiamos antes ahora pasaba a ser crucial.
Centré mi atencion en el Sermon 234.16 Era perfectamente consciente
de que, a diferencia del método usado para los textos anteriores, ahora
me disponia a interpretar el texto desde la categoria sacramentalidad
ya adquirida como clave de comprension del texto agustiniano.

16 PL 38,1115-1116. Publicado en: Pio DE Luis, Traduccion y notas, en: Obras
completas de San Agustin XXIV. Sermones (4°) 184-272B. Sermones sobre los tiempos
liturgicos, Madrid: BAC 447, 1983, 413-418. En este mismo volumen se encuentran
otros sermones predicados sobre el texto de Emats que van desde el nimero 234
al 236A ademas del 241. Es imprescindible el magnifico estudio de S. POQUE,
Introduction, texte critique, traduction et notes, en: AUGUSTIN D’HIPPONE, Sermons pour
la Paque (Sources Chrétiennes 116), Paris: Les Editions du Cerf 1966.



LA SACRAMENTALIDAD DE LA ESPERANZA EN AGUSTIN DE HIPONA 583

El obispo empieza el sermén predicado en uno de los dias de la
semana pascual, probablemente el martes, con una indicacion por una
parte litargica y por otra de formacién biblica. Explica que los dias de
esta semana se leen las apariciones de Jesis resucitado y aprovecha la
ocasioén para volver a insistir en la diferencia y complementariedad
que se da entre los evangelios. Justifica que los dos de Emats no son
de los Doce pero son del circulo de los discipulos y que s6lo es Lucas
quien lo cuenta detalladamente mientras que Marcos (16,2-13) lo cita
como de paso (. 234,1).

Hecha esta introduccién el predicador se pregunta el motivo por
el cual tiene tanta importancia el texto evangélico.

{Por qué nos detenemos en esto, hermanos? Aqui se construye el
edificio de nuestra fe en la resurreccion de Jesucristo. Ya creiamos cuan-
do hemos escuchado el evangelio; creyendo ya, hemos entrado hoy en
este templo y, sin embargo, no sé cémo, se escucha con gozo lo que re-
fresca la memoria. {Como es que queréis que se alegre nuestro corazon,
cuando nos parece que somos mejores que aquellos que iban de viaje y
a los que se apareci6 el Sefior? (S. 234,2).

No podia ser de otro modo. Describe como en la celebracion «se
escucha con gozo lo que refresca la memoria»; estamos en el primer
momento necesario para que la celebracion sea in sacramento. E inme-
diatamente invita a descubrir el significado oculto a partir de la identi-
ficacion de cada creyente con aquellos discipulos del relato. La Palabra
proclamada promueve la fe en los hechos acaecidos en el pasado e
ilumina el presente de la vida. Pero la pregunta acuciante es por la
esperanza.

Creemos lo que ellos aun no crefan. Habian perdido la esperanza,
mientras que nosotros no dudamos de lo que ellos si. Una vez cruci-
ficado el Sefior, habian perdido la esperanza; asi resulta de sus pala-
bras. [...] Nosotros esperabamos. Esperabais: {ya no esperais? ¢A eso
se reduce toda vuestra condicién de discipulos? Un ladrén en la cruz
os ha superado: vosotros os habéis olvidado de quien os instruia; él
reconoci6 a aquel con quien estaba colgado. Nosotros esperabamos.
¢Qué esperabais? Que él redimiria a Israel. La esperanza que teniais y
que perdisteis cuando €l fue crucificado, la conoci6 el ladrén en la cruz.



584 JOAN TORRA BITLLOCH

Dice al Sefor: «Sefor, iacuérdate de mi cuando llegues a tu reino!» (Lc
23,42). Ved que era €l quien habia de redimir a Israel. Aquella cruz
era una escuela; en ella ensefi6 el Maestro al ladrén. El madero de un
crucificado se convirti6 en catedra de un maestro. Quien se os entrego
de nuevo, devuélvaos la esperanza. Asi se hizo. Recordad, amadisimos,
como el Sefior Jesus quiso que lo reconocieran en la fraccion del pan
aquellos cuyos ojos estaban incapacitados para reconocerlo. Los fieles
saben lo que estoy diciendo; conocen a Cristo en la fraccién del pan.
No cualquier pan se convierte en el cuerpo de Cristo, sino el que recibe
la bendicion de Cristo. Alli lo reconocieron ellos, se llenaron de gozo,
y marcharon al encuentro de los otros. Los encontraron conociendo ya
la noticia; les narraron lo que habian visto, y entr6 a formar parte del
evangelio. Lo que dijeron, lo que hicieron, todo se escribi6 y lleg6 hasta
nosotros (S. 234,2).

Habian perdido la esperanza; la habian perdido porque su espe-
ranza no era todavia sacramental. Estaba tan unida a una fe del pasado
que cuando Jesus es crucificado, con su muerte, muere también su es-
peranza, porque ha muerto su fe. Su seguimiento de Jesus ha llegado
hasta la cruz. Pero, «aquella cruz era una escuela; en ella ensen6 el
Maestro al ladrén. El madero de un crucificado se convirtié en catedra
de un maestro». Una nueva ensefianza, un horizonte nuevo, una nueva
vida resucitada. Un paso inimaginable de muerte a Vida.

Este es el sentido profundo que ha aprendido desde su cruz el
ladrén y por ello ha recibido la promesa del Sefior de transitar a Vida
nueva. Esta es la verdadera esperanza, la esperanza que hemos llama-
do sacramental, la unica esperanza. Esta es la esperanza que se presen-
cializa en la fraccion del pan, que conmemora el pasado y abre a la
esperanza definitiva que debe ser recibida santamente en una vida en
la caridad. Sin embargo de ello s6lo son conscientes los fieles, mientras
que los cateciimenos lo estan aprendiendo de una manera especial es-
tos dias en estas predicaciones que pasan a ser verdaderas catequesis
mistagogicas desde el recuerdo evangélico actualizado en la celebra-
cion litirgica sacramental.

El predicador ya puede ser explicito y exhortar vivamente a tener
esta fe llena de esperanza sacramental, porque es esta esperanza la que
distingue, ademas de los que todavia no son fieles, de los paganos que



LA SACRAMENTALIDAD DE LA ESPERANZA EN AGUSTIN DE HIPONA 585

al no tener Dios no pueden tener esperanza y de los judios cuya espe-
ranza queda circunscrita en esta historia, e incluso de los demonios que
identifican al Hijo de Dios pero no lo confiesan como tal.

Creamos en Ciristo crucificado, pero en el que resucité al tercer dia.
Esta fe, la fe por la que creemos que Cristo resucité de entre los muer-
tos, es la que nos distingue de los paganos y de los judios. [...] Pero sea
vuestra fe la de los cristianos, no la de los demonios. Ved que os pre-
sento una distincion; una distincion mia, pero que os la propongo segiin
la gracia que Dios me ha dado. Una vez que la haya establecido, elegid
y amad. Yo dije: «Esta fe por la que creemos que Jesucristo resucit6 de
entre los muertos, es la que nos distingue de los paganos». Pregunta a
un pagano si fue crucificado Cristo. Te responde: «Ciertamente». Pre-
guntale si resucito, y te lo negara. Pregunta a un judio si fue crucificado
Cristo, y te confesara el crimen de sus antepasados; confesara el crimen
en el que €l tiene su parte. En efecto, bebe lo que ellos le dieron a be-
ber: Caiga su sangre sobre nosotros y sobre nuestros hijos (Mt 27,25).
Preguntale, sin embargo, si resucit6 de entre los muertos; lo negara, se
reira y te acusara. Somos diferentes. (5. 234,3)

«Somos diferentes», va repitiendo el predicador. Aquella esperan-
za sacramental diferencia la fe cristiana porque la proyecta hasta la
eternidad en Dios; de otra forma no seria sacramental. La conclusion
de Agustin no podia ser otra que el apremio a vivir en el camino de la
vida de forma que el corazon esté ardiendo de amor. iEsta es nuestra
esperanza!

Como nos distinguimos en la fe, distingadmonos de igual manera por
nuestras costumbres y por nuestras obras, inflamandonos de la caridad
de que carecian los demonios. La caridad es el fuego que hacia arder a
aquellos dos discipulos por el camino (S. 234,3).

La esperanza corona el ciclo sacramental.

JoaN TORRA BITLLOCH






