
LA SACRAMENTALIDAD DE LA ESPERANZA EN AGUSTÍN DE HIPONA 565

La sacramentalidad de la esperanza 
en Agustín de Hipona

Resumen:
A partir del estudio inicial sobre la sacramentalidad de la Pascua, sabiendo los 
elementos necesarios para que una celebración sea celebrada como sacramen-
to, es decir, que haya memoria de hechos acaecidos en Jesús, que haya una 
significación oculta y que sea recibida santamente, se pasa a recordar la sacra-
mentalidad de la Palabra y del testimonio de caridad comunitario. Ahora se es-
tudia la sacramentalidad de la esperanza para mostrar cómo sólo la esperanza 
puede abrir al futuro en Dios o, lo que es lo mismo, sólo Dios puede llenar la 
sed de esperanza del hombre. Se hace un breve repaso a los textos del Jubileo 
de la esperanza de este año 2025 y se culmina con el análisis del Sermón 234 de 
san Agustín donde se analiza la esperanza en el relato de la aparición de Jesús 
resucitado a los dos caminantes.

Palabras clave: Sacramentalidad, esperanza, Agustín, Palabra, fe, caridad.

Abstract:
Starting with the initial study of the sacramentality of Easter, understanding 
the necessary elements for a celebration to be celebrated as a sacrament—that 
is, the memory of the events that occurred in Jesus, the presence of a hidden 
meaning, and the holy reception—we move on to a review of the sacramentality 
of the Word and the witness of communal charity. We now study the sacra-
mentality of hope to show how only hope can open us to the future in God, or, 
in other words, only God can fill humankind’s thirst for hope. We briefly re-
view the texts for the Jubilee of Hope for this year, 2025, and conclude with an 
analysis of Saint Augustine’s Sermon 234, which examines hope in the account 
of the appearance of the risen Jesus to the two wayfarers.

Keywords: Sacramentality, hope, Augustine, Word, faith, charity.

CiuD-Ra 238-3 (2025) 565-586



JOAN TORRA BITLLOCH566

1.	L a Pascua y la esperanza

En mis estudios sobre san Agustín he dedicado una atención pre-
ferente a la forma como concibe la Pascua. El estudio inicial me llevó a 
las cartas 54 y 55  1 en las que responde a unas cuestiones que le plantea 
un tal Jenaro  2. La segunda de estas cartas se conoce también como un 
tratado titulado Ad inquisitiones Ianuarii, por la extensión y profundidad 
que tiene. Agustín nos trasmite la pregunta que su corresponsal le for-
mula y que da pie a su reflexión.

Me preguntas «por qué el aniversario en que se celebra la pasión 
del Señor no cae siempre en el mismo día del año, a diferencia del 
día en que nació, según la tradición». Luego añades: «Si esto es por 
influencia del sábado y de la luna, ¿qué tienen que ver aquí la obser-
vancia del sábado y la luna?» (Ep. 55,1,2).

En su respuesta Agustín introduce un concepto nuevo, el concepto 
sacramento. Como tal no tenía precedentes en la reflexión teológica. 
Esta categoría sacramental que explica va a ser la diferencia entre la 
Navidad y la Pascua que es lo que le preguntaba Jenaro. Ya se puede 
presumir la importancia transcendental que la definición de este con-
cepto va a tener para la teología de san Agustín y la que va a tener para 
la posteridad.  3 Dice:

1  La tesis doctoral, tardía, fue: J. Torra, La sacramentalitat de la Pasqua en 
les cartes 54 i 55 de sant Agustí (Col·lectània Sant Pacià 114), Barcelona: Ateneu 
Universitari Sant Pacià, Facultat de Teologia de Catalunya 2017. La versión caste-
llana, J. Torra, La sacramentalidad de la Pascua en las cartas 54 y 55 de san Agustín 
(Biblioteca Litúrgica 65), Barcelona: Centre de Pastoral Litúrgica de Barcelona 
2022. Publiqué además el texto de las cartas en J. Torra, San Agustín. Respuesta 
a las cuestiones presentadas por Jenaro (Cuadernos Phase 267), Barcelona: Centre de 
Pastoral Litúrgica 2022. El texto de las cartas corresponde a la edición de MIGNE, 
Patrologia latina, PL 33, 199-223, publicado en: L. Cilleruelo, Traducción y notas, 
en: Obras completas de San Agustín VIII. Cartas (Iº) 1-123, Madrid: BAC 69 31986.

2  No sabemos casi nada de él. Es posible que se conocieran y que hubieran 
mantenido algún contacto personal esporádico. Sabemos que está muy preocupado 
por las diferentes prácticas litúrgicas que ha observado en sus viajes, cf. J. Torra, 
La sacramentalidad…, 24-26.

3  Lo analizamos a fondo en J. Torra, La sacramentalidad…, 131-169.



LA SACRAMENTALIDAD DE LA ESPERANZA EN AGUSTÍN DE HIPONA 567

En primer lugar, debes saber que el día de la Natividad del Señor 
no se celebra como sacramento. Sólo se hace conmemoración del naci-
miento, y para eso bastaba señalar, con devota festividad, el día corres-
pondiente del año en que el suceso tuvo lugar (Ep. 55,1,2).

Es lógico que se vea obligado a precisar qué es lo que entiende 
por sacramento, concepto que en aquellos momentos históricos esta-
ba todavía en fase de formación. La definición agustiniana pasa a ser 
fundamental para la historia de la sacramentología. Se convierte en el 
principio general –previo– que permite saber cuándo hay sacramento 
en una celebración:

Hay sacramento en una celebración cuando la conmemoración de 
lo acaecido se hace de modo que se sobrentienda al mismo tiempo que 
hay un oculto significado y que ese significado debe recibirse santamen-
te (Ep. 55,1,2).

En la reflexión agustiniana por lo tanto son tres las condiciones in-
dispensables para que haya sacramento en una celebración o, lo que es 
lo mismo, el concepto sacramento debe tener estas tres notas distinti-
vas; todas ellas.  4 En primer lugar tiene que haber una conmemoración 
de los hechos acaecidos en el pasado, algo que va más allá del mundo 
de los signos materiales y que los determina, y que se cumple tanto 
por Navidad como por Pascua. Tiene que haber, en segundo lugar, 
un significado oculto, y aquí la diferencia de significación es ya mayor 
entre ambas celebraciones; este significado, además puede que no sea 
comprensible de manera evidente, a simple vista podríamos decir. Y, 

4  La precisión es importante porque es lo que le permite a Agustín mostrar 
como participar en una celebración, no significa de ningún modo que se haya llegado 
a la plenitud sacramental que la celebración reclama. La celebración cristiana no 
es automática ni mágica. La reflexión es apropiada porque con toda lógica en su 
tiempo se está perdiendo la ley del arcano que sólo permitía la participación de 
aquéllos iniciados que podían comprender el significado oculto y en consecuencia 
recibirlo en su vida creciendo en la santidad. Poco más tarde de los textos que 
analizamos, a Agustín se le va a plantear algo parecido desde la santidad del 
ministro en la polémica antidonatista y Agustín tendrá que mostrar la diferencia 
entre la eficacia, de la que no se puede dudar, y el fruto de la celebración, es decir, 
la santidad. Estas reflexiones ayudan a comprender prácticas sacramentales que se 
dan en la actualidad y que preocupan desde el análisis de la pastoral sacramental.



JOAN TORRA BITLLOCH568

por último, este significado oculto tiene que poder ser recibido santa-
mente, algo que se produce de manera especial y única, en la festividad 
pascual porqué está vinculada intrínsecamente a la iniciación cristiana 
que no es porque sí que se celebra en esta fecha.

En consecuencia cuando Agustín lo aplica a la Pascua no lo hace 
como si fuera un ejemplo más entre otros posibles o como si lo usara 
porque es el que se ha usado en lo que le han preguntado, sino que lo 
hace porque en la celebración de la Pascua es cuando se visibiliza todo 
el proceso que comporta la sacramentalidad. En efecto, en la celebra-
ción pascual se celebran hechos históricos sucedidos en Jesús, que se 
traen a la memoria. Pero no son unos hechos cualesquiera de la vida de 
Jesús; en la Pascua el hecho que se rememora es su tránsito de muerte 
a vida, de la pasión a la resurrección, porque éste es el momento sal-
vador por excelencia de Jesús. Y lo es porque –en tercer lugar– este 
tránsito suyo consagra nuestro tránsito también de la muerte a la vida. 
Por ello es celebrado de manera doble, individualmente, por la fe, la 
esperanza y la caridad, y en la Iglesia, que es el cuerpo de Cristo. Esta 
es la sacramentalidad de la que goza cualquier signo verdaderamente 
cristiano. Y, viceversa, en cada signo podemos y debemos preguntar 
por el grado de sacramentalidad de la que goza.

Dice el Apóstol: «Murió por nuestros pecados y resucitó para nues-
tra justificación» (Rom 4,25). En esta muerte y resurrección del Señor 
queda consagrado el tránsito de la muerte a la vida (Ep. 55,1,2).

Por eso, remarca Agustín, porque estos hechos de Jesús han sido 
realizados «por nuestros pecados» y «para nuestra justificación», su 
muerte y resurrección, su tránsito, su Pascua, consagra el tránsito del 
hombre, la Pascua del creyente, su paso del pecado a la justificación, 
de la muerte a la vida, que es lo que propiamente se celebra en la festi-
vidad pascual, tránsito que sólo es posible porque Dios mismo lo hace 
real.  5 Este es el elemento sagrado, esto lo convierte en sacramental; lo 
es porque el Señor lo ha sacralizado. Es él quien convierte la celebra-
ción pascual en una celebración que debe ser celebrada in sacramento.

5  Tendremos que esperar todavía en la historia para precisar la acción del 
Espíritu en la celebración sacramental.



LA SACRAMENTALIDAD DE LA ESPERANZA EN AGUSTÍN DE HIPONA 569

La conclusión a la que llega Agustín en nuestro texto es firme y 
precede a una larga argumentación bíblica, especialmente paulina, a la 
que nos continuaremos refiriendo. De momento su sentencia es clara:

Este tránsito lo realizamos actualmente por la fe que se da en noso-
tros para la remisión de los pecados en la esperanza de la vida eterna, 
mientras amemos a Dios y al prójimo (Ep. 55,2,3).

La sacramentalidad que ha establecido comporta ser consciente de 
que la fe tiene este componente de mirada a los hechos de Jesús con 
la certeza de que se han producido para la remisión de los pecados –el 
pasado–; que la caridad es la consecuencia lógica de esta acción sagra-
da de Dios en la persona fiel y en la Iglesia que puede y debe vivir ya 
en este amor a Dios y al prójimo –el presente–. Todo ello, claro está, 
«en la esperanza de la vida eterna» –el futuro–.

2.	L a sacramentalidad de la Palabra y del testimonio

Después del estudio de estos textos creí que debía dedicar mis 
esfuerzos a la comprensión de la sacramentalidad que se concreta alre-
dedor de la fe, y me di cuenta de que esta sacramentalidad comportaba 
la mirada hacia el pasado, hacia aquello que Dios había hecho en la 
historia de la salvación llegando a la acción definitiva pascual en Jesús. 
Sólo podía ser posible esta mirada si se dirigía a la Sagrada Escritura, a 
este tesoro que guarda la Iglesia para ofrecerlo a cada creyente con la 
convicción de que ahí es donde va a encontrar el secreto de la acción 
sagrada de Dios. Y me di cuenta de que esto es lo que había ocurrido 
en el mismo proceso de conversión y llegada a la vida cristiana de 
Agustín cuando en el momento en el que la Iglesia lo llama para el 
servicio de la predicción en el ministerio ordenado presbiteral, por 
obra de Valerio, el obispo de Hipona, él descubre que no conoce lo 
suficiente esta Palabra salvadora y que debe dedicarse a su estudio 
afanosamente.  6 La Palabra goza de sacramentalidad. Cuantas conse-

6  Así lo dice en la Carta 21 que dirige al obispo Valerio: «Y si Dios no lo 
hizo para condenarme, sino para compadecerme –confío en eso con certeza, por 
lo menos ahora que conozco mi debilidad–, debo examinar todas las medicinas 



JOAN TORRA BITLLOCH570

cuencias derivan de ello para la función magisterial de la Iglesia, y 
conforman la predicación, la homilía como la labor más acuciante de 
la acción pastoral y litúrgica de la Iglesia.

Fruto de estas reflexiones publiqué un artículo  7 analizando la 
Carta 21 del epistolario agustiniano, aquella en la que pide a su obis-
po Valerio que le conceda el tiempo suficiente para poder estudiar y 
aprender a fondo la Escritura dado que ahora tendrá que predicarla al 
pueblo fiel. La Palabra es sacramental, la predicación, la homilía son 
también sacramentales. La oratoria que había estudiado y de la que 
llegó a ser máximo rétor, un gran maestro, ahora encontraba su verda-
dera razón de ser, porque Dios se ha hecho Palabra encarnándose en 
Jesús. Esta Palabra proclamada y predicada, puesta en el corazón de la 
celebración cristiana, sirve para fortalecer la fe en los acontecimientos 
pasados que Dios ha establecido a favor del hoy del creyente.

Mientras «amemos a Dios y al prójimo», seguía diciendo el resu-
men lapidario de Agustín. Porque la consecuencia inmediata de haber 
recibido la Palabra sacramentalmente tiene que ser una vida vivida en 
el amor a Dios y al prójimo. También dediqué esfuerzos a este estudio 
y las circunstancias me llevaron a analizar a fondo los Sermones 355 
y 356, aquellos en los que muy al final de su vida, el obispo Agustín, 
que se ha visto envuelto en un engaño, digamos económico, por parte 

contenidas en sus Escrituras y dedicarme a la oración y a la lectura, para que mi 
alma logre una salud idónea para tan peligrosas ocupaciones. Antes no lo hice, 
porque no tuve tiempo; precisamente fui ordenado cuando planeaba un tiempo de 
retiro para estudiar las divinas Escrituras, y quería arreglarme para lograr tiempo 
libre para esa ocupación. Aún no conocía bastante mis deficiencias para ese empe-
ño, que ahora me atormenta y aterra. Los hechos me han dado experiencia de lo 
que necesita un hombre para administrar al pueblo el sacramento y la palabra de 
Dios. Pero ahora no puedo adquirir lo que comprendo que me hace falta. ¿Es que 
quieres que yo perezca, padre Valerio? ¿Dónde está tu caridad? ¿Es cierto que me 
amas? ¿Es cierto que amas a la misma Iglesia, a la que quisiste que yo atienda? 
Sin duda que nos amas a mí y a ella, pero ya me crees idóneo; yo, en cambio, me 
conozco mejor, y aún no me conocería yo mismo si no me hubiese aleccionado 
la experiencia» (Ep. 21,3). Véase, J. Torra, «Criteris en la vida pastoral d’Agustí 
a Hipona la Reial. Petit comentari de la Vida de Sant Agustí escrita per Possidi. 
Lliçó inaugural del curs acadèmic 2004-2005 al CEP, Centre d’Estudis Pastorals 
de les diòcesis catalanes», Quaderns de Pastoral 195 (2004) 15-47.

7  «La Carta 21 de sant Agustí. La sacramentalitat de la Paraula», RCatT 45/1 
(2020) 121-138.



LA SACRAMENTALIDAD DE LA ESPERANZA EN AGUSTÍN DE HIPONA 571

de un presbítero de su comunidad –también de nombre Jenaro– que 
ha hecho testamento cuando la condición única de entrada en esta 
comunidad monástica agustiniana es la pobreza absoluta convencidos 
de que la única riqueza es Dios, enfrenta esta cuestión sin paliativos 
con su comunidad diocesana. Agustín –les dice– se dispone a hacer 
una encuesta con todos y cada uno de los miembros de su comunidad, 
cosa que anuncia en el primer sermón, mientras que en el segundo 
da cuenta del resultado de ésta explicando la situación de cada uno 
de sus miembros. El obispo predicador y maestro comunitario se ha 
sentido engañado, se había fiado del testimonio que le habían dado y 
se ha sentido traicionado. Pero esto no es lo grave, lo más grave es que 
ello provoca una falta del testimonio de pobreza, y en consecuencia de 
la verdad de la comunidad en relación con la Iglesia, con lo cual los 
cristianos fieles se encuentran que no pueden aducir para nada el testi-
monio evangélico visible de sus clérigos y ello provoca que su mismo 
testimonio y su llamémosle evangelización se vea perturbada por esta 
falta de testimonio. Se ha faltado al amor, al amor a Dios y al prójimo. 
Porque este testimonio es sacramental, goza de sacramentalidad. Se 
lee, se estudia, se vive de la Palabra para vivir en el amor, en el fuego 
del amor de Dios en el corazón que tiene que descansar en Dios y sólo 
en él.

Estos textos nos brindan la belleza de la descripción de la comuni-
dad de Agustín de su comunidad monástica que vive sólo de la Palabra, 
inmersa en el Palabra, y que se prepara para el ejercicio de la predica-
ción, pero que sabe que ella misma, su vida, su testimonio tienen que 
ser sacramento del Reino de Dios que predica y que ha iniciado Jesús 
en el evangelio. El testimonio de la caridad es sacramental. También 
sobre ello publiqué un artículo analizándolo.  8 Nos ayuda a conocer 
mejor todo ello la obra escrita por Posidio en la que nos relata la Vida 
del santo hiponense.  9

Podía considerar de alguna forma que ya había analizado la sa-
cramentalidad en la Pascua y fruto de ella la sacramentalidad de la 

8  «Els sermons 355 i 356 de sant Agustí. La sacramentalitat del testimoni», 
RCatT 47/1 (2022) 125-173.

9  Vita sancti Augustini, PL 32,33-66. Cf. P. Victorino Capánaga, Obras de 
San Agustín, vol. I, Madrid, BAC 51979, 303-365.



JOAN TORRA BITLLOCH572

Palabra y la del testimonio, es decir, de la caridad. De alguna manera 
creía que ya había completado los aspectos de la sacramentalidad que 
derivaban del texto inicial de Agustín.

3.	S e consuma en la esperanza

Sin embargo, las circunstancias me llevaron a darme cuenta de 
que faltaba un aspecto fundamental: el de la esperanza. Porque Agus-
tín había dicho «en la esperanza de la vida eterna». Recordémoslo.

Este tránsito lo realizamos actualmente por la fe que se da en noso-
tros para la remisión de los pecados en la esperanza de la vida eterna, 
mientras amemos a Dios y al prójimo (Ep. 55,2,3).

Antes hemos indicado ya que a esta afirmación seguía un razona-
miento basado en una concatenación de textos paulinos que, curiosa-
mente comportan una detenida reflexión sobre la esperanza:

Por razón de esta fe, esperanza y caridad, con que empezamos a 
estar bajo la gracia, estamos ya muertos con Cristo y sepultados en El, 
por el bautismo. […] Nuestro tránsito de la muerte a la vida se realiza 
ahora por la fe y se consuma por la esperanza de la resurrección y glo-
ria que acaecerán al fin. […] Eso es lo que espera para el fin de los tiem-
pos la Iglesia universal, que se encuentra en la peregrinación de la mor-
talidad; eso es lo que se le dio a entender de antemano en el cuerpo de 
nuestro Señor Jesucristo, que es el primogénito de los muertos, ya que 
su cuerpo, del que Él es cabeza, no es otro que la Iglesia (Ep. 55,2,3).

«Se realiza ahora», pero «se consuma… al fin». La fe es la que nos 
lleva a creer que efectivamente se realiza ahora, en este mismo mo-
mento, cosa que tiene particular importancia cuando se trata de una ce-
lebración realizada como sacramento: ¡es ahora! Pero este ahora, este 
nunc, nos aboca inmediatamente a ser conscientes de que su realización 
plena, su consumación, se producirá «al fin». La fe nos aboca a la es-
peranza, pero la esperanza proviene de una fe antecedente. Ambas de-
ben tener su arraigo sólido en los acontecimientos salvadores pasados 
que culminan en la vida de Cristo. El conocimiento de estos hechos 



LA SACRAMENTALIDAD DE LA ESPERANZA EN AGUSTÍN DE HIPONA 573

lo tenemos a partir de la Palabra transmisora que nos proporciona la 
Iglesia, y tienen que ser correctamente comprendidos en su significa-
ción profunda para poder vivir la tensión de la realización plena que 
nos llevará al eterno descanso reposado de la contemplación plena del 
misterio que nos ha dado vida nueva.

La fe necesita la esperanza hasta el punto de confundirse con ella. 
La esperanza parte de la fe y en ella encuentra su contenido. Se cree 
en lo pasado convencidos de que aquello es de lo que gozaremos en 
el futuro. Por ello no esperamos cualquier cosa. No esperamos sin te-
ner una cierta pregustación de aquello que esperamos y que hemos 
presencializado en la celebración. La consecuencia es una vida en la 
caridad, porque sólo el amor permite tener esperanza porque sólo el 
amor puede gozar de eternidad.  10

Con todo ello estamos diciendo con Agustín que los sacramentos 
en la Iglesia van más allá de cualquier estudio de signos  11 como los 
que estaba acostumbrado cuando como buen maestro de retórica sa-
bía descifrarlos y ponerlos al descubierto, e incluso a los que estaban 
habituados los judíos en sus celebraciones que de alguna forma tam-
bién presencializaban acontecimientos salvadores de Dios para con su 
pueblo.

La esperanza cristiana que está proponiendo la Iglesia enraíza en 
una acción salvadora única por parte de Jesús –su muerte y resurrec-
ción– que se presencializa en el momento presente de la celebración 
–la Pascua, el Bautismo, la Eucaristía…– pero que lleva a vivir en ten-
sión escatológica pendiente de la realización plena, la consumación 
total en el Reino de los cielos que la Iglesia espera gracias a la promesa 
de Jesús: «¡Ven, Señor Jesús!» (Ap 22,20). Nunca se había producido 
una dinámica sacramental parecida; no podía producirse. Cualquier 
esperanza terminaba en un horizonte histórico más o menos próximo 
y como tal contingente. Sólo la esperanza cristiana nos aboca a parti-

10  No es extraño que de la pluma de Agustín salgan reflexiones filosóficas 
muy densas sobre el valor del tiempo, como el libro XI de las Confesiones. Pero 
no podemos adentrarnos ahora en este estudio. Véase John M. Quinn, O.S.A., 
«Tiempo», en A. D. Fitzgerald (dir.), Diccionario de San Agustín. San Agustín a 
través del tiempo, Burgos: Monte Carmelo 2001, 1264-1272.

11  Cf. J. Torra, La sacramentalidad…, 91-130.



JOAN TORRA BITLLOCH574

cipar de la resurrección de Jesús, de su paso salvador que abre a una 
vida nueva para el momento escatológico pero que permite vivir ya 
ahora de y en esta vida nueva gracias a la iniciación cristiana que cul-
mina en la celebración del Cuerpo y Sangre del Señor que la actualiza 
permanentemente.

Ha nacido un nuevo tipo de signo que tendrá que ser continua-
mente profundizado para poder ser propuesto a la recepción santa que 
requiere e implica esta celebración in sacramento. Hemos ido con Agus-
tín mucho más allá de lo que podía haber previsto incluso un orden 
de signos que se inscribiera en la denominada historia salutis conocida 
porque el acontecimiento pascual salvador característico de la sacra-
mentalidad cristiana es único e irrepetible.

A lo largo de todo el texto de la carta 55 que nos ocupa la esperan-
za es recurrente y en momentos cruciales:

Esta renovación de nuestro vivir es un cierto tránsito de la muerte a 
la vida, tránsito que se realiza primero por la fe, para que nos gocemos 
en la esperanza y seamos pacientes en la tribulación, mientras nuestro 
hombre exterior se sigue corrompiendo, en oposición al interior, que se 
renueva de día en día (Ep. 55,3,5).

Ahora caminamos en fe y en esperanza de lo que, como arriba expli-
qué, tratamos de alcanzar con el amor: un santo y perpetuo descanso de 
toda fatiga y de toda molestia. A ese descanso hacemos desde esta vida 
el tránsito, que nuestro Señor Jesucristo se dignó anunciar y consagrar 
en su pasión. En aquel descanso no reina una pereza desidiosa, sino una 
inefable tranquilidad de la actividad reposada (Ep. 55,9,17).

Estas son, en verdad, obras buenas, pero laboriosas: su galardón es 
el descanso. Se dice «gozando en esperanza» para que, pensando en el 
descanso futuro, nos ejercitemos con alegría en los trabajos; tal alegría 
está significada en la anchura de la cruz, en el brazo transversal, en 
que se clavan las manos, Porque las manos significan la actividad, y 
por anchura entendemos la alegría del que trabaja, ya que la tristeza 
produce angosturas. La altura de la cruz, o palo en que cae la cabeza, 
significa la esperanza del galardón de la sublime justicia de Dios, quien 
dará a cada uno según sus obras; dará la vida eterna a los que buscan la gloria, 
el honor y la incorrupción en la tolerancia de la actividad buena (Rom 2,6-7) 
(Ep. 55,14,25).



LA SACRAMENTALIDAD DE LA ESPERANZA EN AGUSTÍN DE HIPONA 575

Hasta llegar a decir casi al final del texto de la carta que es cierto 
que la esperanza, esta esperanza cristiana de horizonte eterno, lleva 
inevitablemente a la caridad, pero al mismo tiempo es la característica 
imprescindible para que un signo sea considerado sacramental.

Pero creo que no es estéril la esperanza que pongo en el nombre de 
Cristo, porque no sólo he creído a mi Dios, que me enseña que en dos 
preceptos se encierran la Ley y los Profetas, sino que lo he experimenta-
do y lo experimento cada día: siempre que descubro algún sacramento 
o alguna palabra muy oscura de las sagradas letras, hallo los mismos 
preceptos: El fin del precepto es la caridad del corazón puro, de la conciencia 
buena y de la fe no fingida (1Tim 1,5). Y también: La plenitud de la ley es la 
caridad (Rom 13,10) (Ep. 55,21,38).

4.	E l Jubileo, peregrinos de esperanza

Sin embargo, a pesar de todo lo dicho, la reflexión sobre la espe-
ranza cristiana como categoría sacramental en Agustín o, si se prefiere, 
el análisis de la sacramentalidad de la esperanza cristiana que Agustín 
formula, me sobrevino a partir de las reflexiones que en la propuesta 
jubilar de este año 2025 se nos invitaba a hacer a la Iglesia universal y 
que me llevaron a descubrir incluso una actualidad manifiesta en las 
reflexiones a las que ya nos habíamos habituado con Agustín.

Efectivamente. Uno de los últimos actos del papa Francisco fue 
publicar el 9 de mayo de 2024 la Bula de convocación del Jubileo Or-
dinario del año 2025, Spes non confundit, con la reflexión justificativa del 
porqué ponía la esperanza como lema de este año, una «esperanza que 
no defrauda», siguiendo la frase de Pablo en la carta a los Romanos 
(5,5). La descripción de la necesidad de ser apóstoles de esperanza con 
acciones concretas es muy diáfana.

Y, porque el texto mismo remite a él, releí la carta encíclica Spe 
salvi del papa Benedicto XVI, del año 2007, y recuperé especialmente 
el número 2, impactado nuevamente por la cita que hace de la carta a 
los Efesios 2,12: «Vivíais sin esperanza y sin Dios en el mundo».



JOAN TORRA BITLLOCH576

Merece la pena, por su densidad, transcribir entero el texto del 
número 2 de la encíclica Spe salvi, que lleva como subtítulo: «La fe es 
esperanza». Dice:

Antes de ocuparnos de estas preguntas que nos hemos hecho, y que 
hoy son percibidas de un modo particularmente intenso, hemos de es-
cuchar todavía con un poco más de atención el testimonio de la Biblia 
sobre la esperanza. En efecto, «esperanza» es una palabra central de la 
fe bíblica, hasta el punto de que en muchos pasajes las palabras «fe» y 
«esperanza» parecen intercambiables. Así, la Carta a los Hebreos une 
estrechamente la «plenitud de la fe» (10,22) con la «firme confesión de 
la esperanza» (10,23). También cuando la Primera Carta de Pedro ex-
horta a los cristianos a estar siempre prontos para dar una respuesta 
sobre el logos –el sentido y la razón– de su esperanza (cf. 3,15), «es-
peranza» equivale a «fe». El haber recibido como don una esperanza 
fiable fue determinante para la conciencia de los primeros cristianos, 
como se pone de manifiesto también cuando la existencia cristiana se 
compara con la vida anterior a la fe o con la situación de los seguido-
res de otras religiones. Pablo recuerda a los Efesios cómo antes de su 
encuentro con Cristo no tenían en el mundo «ni esperanza ni Dios» 
(Ef 2,12). Naturalmente, él sabía que habían tenido dioses, que habían 
tenido una religión, pero sus dioses se habían demostrado inciertos y 
de sus mitos contradictorios no surgía esperanza alguna. A pesar de los 
dioses, estaban «sin Dios» y, por consiguiente, se hallaban en un mundo 
oscuro, ante un futuro sombrío. «In nihil ab nihilo quam cito recidimus» (en 
la nada, de la nada, qué pronto recaemos), dice un epitafio de aquella 
época, palabras en las que aparece sin medias tintas lo mismo a lo que 
Pablo se refería. En el mismo sentido les dice a los Tesalonicenses: «No 
os aflijáis como los hombres sin esperanza» (1Ts 4,13). En este caso 
aparece también como elemento distintivo de los cristianos el hecho 
de que ellos tienen un futuro: no es que conozcan los pormenores de 
lo que les espera, pero saben que su vida, en conjunto, no acaba en el 
vacío. Sólo cuando el futuro es cierto como realidad positiva, se hace 
llevadero también el presente. De este modo, podemos decir ahora: el 
cristianismo no era solamente una «buena noticia», una comunicación 
de contenidos desconocidos hasta aquel momento. En nuestro lenguaje 
se diría: el mensaje cristiano no era sólo «informativo», sino «performa-
tivo». Eso significa que el Evangelio no es solamente una comunicación 
de cosas que se pueden saber, sino una comunicación que comporta 



LA SACRAMENTALIDAD DE LA ESPERANZA EN AGUSTÍN DE HIPONA 577

hechos y cambia la vida. La puerta oscura del tiempo, del futuro, ha 
sido abierta de par en par. Quien tiene esperanza vive de otra manera; 
se le ha dado una vida nueva.

Efectivamente. El papa Benedicto constata con su indudable au-
toridad que en el lenguaje bíblico las palabras «fe» y «esperanza» son 
intercambiables, y en este contexto sitúa la cita de 1Pe 3,15 aquella en 
la que se invita a estar siempre prontos a dar razón de nuestra espe-
ranza (de nuestra fe). El creyente cristiano sabe que su vida, en conjun-
to, no acaba en el vacío porque sólo cuando el futuro es cierto como 
realidad positiva, se hace llevadero también el presente, afirma. En 
consecuencia el Evangelio no es solamente una comunicación de cosas 
que se pueden saber, sino una comunicación que comporta hechos y 
cambia la vida. Verdaderamente sacramental desde una teología ple-
namente actual.

Pero, a pesar de todo ello, mi reflexión se centró de manera es-
pecial en la afirmación de Pablo a los Efesios, una afirmación que, sin 
haber pasado desapercibida antes, seguro que vivificaba ahora muchí-
simo la categoría esperanza.

Entonces vivíais sin Cristo: extranjeros a la ciudadanía de Israel, 
ajenos a las alianzas y sus promesas, sin esperanza y sin Dios en el mun-
do. Ahora, gracias a Cristo Jesús, los que un tiempo estabais lejos estáis 
cerca por la sangre de Cristo. Él es nuestra paz (Ef 2,12-14).

No tener a Dios es no tener esperanza. No tener esperanza es no 
tener a Dios. Los dioses de aquel tiempo en el paganismo, los de hoy, 
innumerables, los dioses de siempre, no pueden aportar esperanza. No 
pueden acompañar, no pueden sostener, no pueden acoger, carecen 
de historia.

El Dios del judaísmo evidentemente tiene historia, historia de sal-
vación, pero no puede llevar a la salvación plena, porque su acción 
queda aquí, en la intrahistoria, es inmanente y por lo tanto su exigencia 
es ética.

Por eso es necesario que la salvación vaya más allá, trascienda la 
historia, «pues hemos sido salvados en esperanza. Y una esperanza que 
se ve, no es esperanza; efectivamente, ¿cómo va a esperar uno algo 



JOAN TORRA BITLLOCH578

que ve? Pero si esperamos lo que no vemos, aguardamos con perseve-
rancia» (Rom 8,24-25).  12 Es esta esperanza, la esperanza cristiana, la 
que se nos ha revelado desde Agustín como necesaria para que la vida 
del creyente pueda ser vivida abierta al horizonte de Dios y no quede 
reducida a las simples dimensiones humanas.

La reflexión del papa Benedicto en Spe salvi y ahora la llamada del 
papa Francisco en Spes non confundit invitan a descubrir de nuevo que 
la fe cristiana no es sólo un recuerdo del pasado, que puede vivificar 
el presente, sino que tiene que llegar a la esperanza. Dicho de otra for-
ma. Tenemos que ser portadores de esperanza en nuestro mundo y no 
sólo portadores de fe, aunque tenemos que empezar por esta fe con su 
contenido salvador.

Efectivamente, la experiencia humana conduce a descubrir que lo 
que ocurre en el presente de la vida a menudo esclaviza, que no permi-
te vivir en plena libertad ni con la dignidad a la que nos sentimos y nos 
sabemos llamados. Las mismas situaciones de la vida por ser opresoras 
nos empujan a la libertad. Siempre ha ocurrido más o menos así. La fe 
nos hacía creer que esta liberación sería posible y trabajábamos para 
hacerla real. La llamada paradigmática de Dios a Moisés narrada en el 
capítulo 3 del libro del Éxodo lo describe maravillosamente:

El Señor le dijo: «He visto la opresión de mi pueblo en Egipto y 
he oído sus quejas contra los opresores; conozco sus sufrimientos. He 
bajado a librarlo de los egipcios, a sacarlo de esta tierra. […] Y ahora 
marcha, te envío al faraón para que saques a mi pueblo, a los hijos de 
Israel». Moisés replicó a Dios: «¿Quién soy yo para acudir al faraón o 
para sacar a los hijos de Israel de Egipto?». Respondió Dios: «Yo estoy 
contigo» (Ex 3,7-8.10-12).

Y el éxodo se produjo por obra y gracia de Dios. La fe invita siem-
pre a dirigir esta mirada al pasado para recordar que esto es lo que 
Dios quiere para siempre.

12  Seguimos estando en las citas paulinas de la Ep. 55,2,3 de Agustín.



LA SACRAMENTALIDAD DE LA ESPERANZA EN AGUSTÍN DE HIPONA 579

5.	S ólo la esperanza tiene futuro

A menudo uno tiene hoy la impresión –quizás la certeza– de que 
la peor crisis antropológica de nuestro mundo es que hemos cerrado 
el paso a la esperanza: «nosotros esperábamos que…, pero…», dicen 
con dureza aquellos caminantes de Emaús (cf. Lc 24,13-35) a quien 
los acompaña, y añaden que están en situación de cansancio, de des-
engaño.  13 Su crisis no es de fe porque conocen perfectamente bien la 
Palabra, su crisis es de esperanza. La paradoja es que lo que se pide a 
su, a nuestra fe, es precisamente que estemos «dispuestos siempre para 
dar explicación a todo el que os pida una razón de vuestra esperanza» 
(1Pe 3,15). Ya sabemos que fe y esperanza son intercambiables –lo 
decíamos hace poco–, pero con matices que hoy se manifiestan muy 
distintos.

En un mundo con paradigmas totalmente nuevos y por ello mismo 
desconocidos, en ese cambio de época  14 en el que la IA, la Inteligencia 
Artificial, parece ser el paradigma tal como lo manifestó el papa León 
recién elegido,  15 lo que hace falta es esperanza. Esta esperanza de lo 
más profundo del corazón nunca podrá derivar de esta IA. Nunca la 

13  Volveremos inmediatamente sobre este paradigmático texto evangélico a 
partir de un sermón del predicador de Hipona.

14  Así lo remarca el papa Francisco y se repite constantemente. En la Carta 
apostólica, en forma de motu proprio, Ad theologiam promovendam, de 1 de noviembre 
de 2023, en el n. 1 dice: «Para promover la teología en el futuro no podemos 
limitarnos a volver a proponer, de manera abstracta, fórmulas y esquemas del 
pasado. Llamada a interpretar proféticamente el presente y a vislumbrar nuevos 
itinerarios para el futuro, a la luz de la Revelación, la teología deberá afrontar 
profundas transformaciones culturales, consciente de que: “Lo que estamos viviendo 
no es simplemente una época de cambios, sino un cambio de época” (Discurso a 
la Curia Romana, 21 de diciembre de 2019).»

15  Así lo expresó el papa León en el Discurso al Colegio cardenalicio, el 
día 10 de mayo de 2025, el siguiente a su elección: «Precisamente, al sentirme 
llamado a proseguir este camino, pensé tomar el nombre de León XIV. Hay varias 
razones, pero la principal es porque el Papa León XIII, con la histórica Encíclica 
Rerum novarum, afrontó la cuestión social en el contexto de la primera gran revo-
lución industrial y hoy la Iglesia ofrece a todos, su patrimonio de doctrina social 
para responder a otra revolución industrial y a los desarrollos de la inteligencia 
artificial, que comportan nuevos desafíos en la defensa de la dignidad humana, 
de la justicia y el trabajo.»



JOAN TORRA BITLLOCH580

esperanza puede ser una acumulación o combinación de datos; siem-
pre es algo más.

Hoy, sin embargo, el momento presente nos hace vivir en lo que 
se ha venido en llamar como «un cierto mareo existencial» sometidos 
como estamos a una especie de ingravidez porque no tenemos dónde 
poner los pies con firmeza; porque aparentemente todo pasa con una 
rapidez inusitada e insospechada, todo se convierte en relativo, por-
que no hay estructura, ni esqueleto, ni fundamento de nada. Todo es 
líquido o gaseoso, se dice. Nada dura, nada tiene futuro; todo está des-
tinado a desaparecer sustituido por algo aparentemente mejor o más 
eficaz. Hoy cualquier cosa es así, como podría ser de otra manera, y 
nos invita a darnos cuenta de que nada es definitivo. Nuestra experien-
cia cotidiana nos lo confirma. Nunca lo hubiéramos podido pensar, ni 
prever.

En esta situación hoy nuestro corazón reclama con insistencia po-
der vivir la vida con sentido, con solidez, con firmeza, deseando saber 
dónde poner los pies para gozar de cierta seguridad en la vida. No 
sabemos vivir sin fundamento, sin estructura, sin esqueleto. Reencon-
tramos nuevamente lo del corazón inquieto de Agustín y lo repetimos 
con deleite:

Nos has hecho para ti y nuestro corazón está inquieto hasta que des-
canse en ti (Conf. I,1,1).

Es entonces cuando volvemos a darnos cuenta de que sólo la es-
peranza nos proyecta al futuro sin hacernos evadir del presente. Y lo 
hace a partir del pasado. La esperanza vuelve a liberarnos del presente 
–lo que ya había empezado a hacer la fe– para ayudarnos a vivir en el 
futuro y relativizar la servidumbre gaseosa del momento presente.

Es esto lo que nos permite movernos con firmeza, con solidez, con 
estructura, porque el fundamento no lo tenemos en el aquí inexistente 
sino en el pasado acaecido ya que nos proyecta hacia el futuro real y 
existente, que no es una ilusión.

Al final éste es el memorial del pasado. Aquel al que ya invitó Dios 
desde el primer éxodo liberador, para hacer cada año la cena pascual 
en la que sólo tiene que estar presente quien crea –la fe– que Dios libe-



LA SACRAMENTALIDAD DE LA ESPERANZA EN AGUSTÍN DE HIPONA 581

ra de la servidumbre del presente y esté dispuesto a caminar hacia el 
futuro –la esperanza– donde Dios le espera.

Y lo comeréis así: la cintura ceñida, las sandalias en los pies, un 
bastón en la mano; y os lo comeréis a toda prisa, porque es la Pascua, 
el Paso del Señor. Yo pasaré esta noche por la tierra de Egipto y heriré 
a todos los primogénitos de la tierra de Egipto, desde los hombres hasta 
los ganados, y me tomaré justicia de todos los dioses de Egipto. Yo, el 
Señor (Ex 12,11-12).

Ya aquella celebración es, por tanto, memorial del pasado y anun-
cio del futuro. ¡Porque la fe se resuelve en esperanza! Éste debe ser el 
sentido del texto de la carta de Pedro que ya hemos citado, pero que 
ahora queremos repetir entero:

¿Quién os va a tratar mal si vuestro empeño es el bien? Pero si, 
además, tuvierais que sufrir por causa de la justicia, bienaventurados 
vosotros. Ahora bien, no les tengáis miedo ni os amedrentéis. Más bien, 
glorificad a Cristo el Señor en vuestros corazones, dispuestos siempre 
para dar explicación a todo el que os pida una razón de vuestra esperan-
za, pero con delicadeza y con respeto, teniendo buena conciencia, para 
que, cuando os calumnien, queden en ridículo los que atentan contra 
vuestra buena conducta en Cristo. Pues es mejor sufrir haciendo el bien, 
si así lo quiere Dios, que sufrir haciendo el mal (1Pe 3,13-17).

¡No debemos ser depósitos de fe! ¡Hay que ser portadores de espe-
ranza! Y la esperanza debe hacernos de motor de vida en la caridad. Y 
nos permite vivir en plenitud y totalidad el mundo presente tal y como 
es sin quedar absorbidos, ni diluidos, ni desintegrados. Sin embargo, 
todo esto nos es dado, no deriva de nuestra ilusión o imaginación.

La esperanza nos hace superar el feroz individualismo del momen-
to presente. Nos aboca a la comunidad. Nos hace lo suficientemente 
humildes para aceptar que lo más importante de nosotros, no viene de 
nosotros: nos es dado, desde la creación hasta la consumación de todo 
en positivo. Todo nos viene de los demás, y finalmente del Otro. Por 
eso existe la Iglesia: para ser transmisora de esta Buena Noticia: ¡la 
vida tiene sentido!



JOAN TORRA BITLLOCH582

Ésta debería ser la pastoral de hoy y de siempre: ser portadores de 
respuestas esperanzadas, ayudando a aceptar las preguntas y a formu-
larlas, en diálogo, sinodalmente, con una espiritualidad que sea comu-
nitaria y sacramental y que por tanto la celebra con calidad, porque 
el protagonista ya no somos nosotros, es Aquél que nos da esperanza: 
Dios mismo revelado. Esto lo vivimos en comunidades cálidas espe-
ranzadas y esperanzadoras. Porque la Iglesia es el sujeto que ahora ce-
lebra una cena pascual nueva, la Eucaristía, que se proyecta en la espe-
ranza definitiva y nos incorpora constantemente al tránsito de muerte 
a Vida plena en Cristo Jesús. ¡Todo se resuelve en la Eucaristía, como 
en Emaús!

6.	L a esperanza en el corazón de Emaús: el Sermón 234

Y volví nuevamente la mirada a Agustín llevando conmigo las re-
flexiones que la propuesta jubilar de la esperanza proponía para nues-
tro mundo tan cambiante. Y, más allá del texto de la Carta 55 que había 
motivado el análisis sobre la sacramentalidad de la Pascua y con ella 
de la Palabra, del testimonio y –ahora veíamos– de la esperanza, así 
como para la Palabra el texto clave fue la Carta 21 y para el testimonio 
lo fueron los Sermones 355 y 356, ahora dirigí la mirada a los sermones 
que el Agustín pastor de su comunidad había predicado sobre el texto 
de la aparición de Jesús resucitado a los discípulos de Emaús, narrada 
en Lucas 24,13-35 y proclamada la semana de Pascua. La pregunta 
sobre la esperanza que ya veíamos antes ahora pasaba a ser crucial. 
Centré mi atención en el Sermón 234.  16 Era perfectamente consciente 
de que, a diferencia del método usado para los textos anteriores, ahora 
me disponía a interpretar el texto desde la categoría sacramentalidad 
ya adquirida como clave de comprensión del texto agustiniano.

16  PL 38,1115-1116. Publicado en: Pío de Luís, Traducción y notas, en: Obras 
completas de San Agustín XXIV. Sermones (4º) 184-272B. Sermones sobre los tiempos 
litúrgicos, Madrid: BAC 447, 1983, 413-418. En este mismo volumen se encuentran 
otros sermones predicados sobre el texto de Emaús que van desde el número 234 
al 236A además del 241. Es imprescindible el magnífico estudio de S. Poque, 
Introduction, texte critique, traduction et notes, en: Augustin d’Hippone, Sermons pour 
la Pâque (Sources Chrétiennes 116), Paris: Les Éditions du Cerf 1966.



LA SACRAMENTALIDAD DE LA ESPERANZA EN AGUSTÍN DE HIPONA 583

El obispo empieza el sermón predicado en uno de los días de la 
semana pascual, probablemente el martes, con una indicación por una 
parte litúrgica y por otra de formación bíblica. Explica que los días de 
esta semana se leen las apariciones de Jesús resucitado y aprovecha la 
ocasión para volver a insistir en la diferencia y complementariedad 
que se da entre los evangelios. Justifica que los dos de Emaús no son 
de los Doce pero son del círculo de los discípulos y que sólo es Lucas 
quien lo cuenta detalladamente mientras que Marcos (16,2-13) lo cita 
como de paso (S. 234,1).

Hecha esta introducción el predicador se pregunta el motivo por 
el cual tiene tanta importancia el texto evangélico.

¿Por qué nos detenemos en esto, hermanos? Aquí se construye el 
edificio de nuestra fe en la resurrección de Jesucristo. Ya creíamos cuan-
do hemos escuchado el evangelio; creyendo ya, hemos entrado hoy en 
este templo y, sin embargo, no sé cómo, se escucha con gozo lo que re-
fresca la memoria. ¿Cómo es que queréis que se alegre nuestro corazón, 
cuando nos parece que somos mejores que aquellos que iban de viaje y 
a los que se apareció el Señor? (S. 234,2).

No podía ser de otro modo. Describe como en la celebración «se 
escucha con gozo lo que refresca la memoria»; estamos en el primer 
momento necesario para que la celebración sea in sacramento. E inme-
diatamente invita a descubrir el significado oculto a partir de la identi-
ficación de cada creyente con aquellos discípulos del relato. La Palabra 
proclamada promueve la fe en los hechos acaecidos en el pasado e 
ilumina el presente de la vida. Pero la pregunta acuciante es por la 
esperanza.

Creemos lo que ellos aún no creían. Habían perdido la esperanza, 
mientras que nosotros no dudamos de lo que ellos sí. Una vez cruci-
ficado el Señor, habían perdido la esperanza; así resulta de sus pala-
bras. […] Nosotros esperábamos. Esperabais: ¿ya no esperáis? ¿A eso 
se reduce toda vuestra condición de discípulos? Un ladrón en la cruz 
os ha superado: vosotros os habéis olvidado de quien os instruía; él 
reconoció a aquel con quien estaba colgado. Nosotros esperábamos. 
¿Qué esperabais? Que él redimiría a Israel. La esperanza que teníais y 
que perdisteis cuando él fue crucificado, la conoció el ladrón en la cruz. 



JOAN TORRA BITLLOCH584

Dice al Señor: «Señor, ¡acuérdate de mí cuando llegues a tu reino!» (Lc 
23,42). Ved que era él quien había de redimir a Israel. Aquella cruz 
era una escuela; en ella enseñó el Maestro al ladrón. El madero de un 
crucificado se convirtió en cátedra de un maestro. Quien se os entregó 
de nuevo, devuélvaos la esperanza. Así se hizo. Recordad, amadísimos, 
cómo el Señor Jesús quiso que lo reconocieran en la fracción del pan 
aquellos cuyos ojos estaban incapacitados para reconocerlo. Los fieles 
saben lo que estoy diciendo; conocen a Cristo en la fracción del pan. 
No cualquier pan se convierte en el cuerpo de Cristo, sino el que recibe 
la bendición de Cristo. Allí lo reconocieron ellos, se llenaron de gozo, 
y marcharon al encuentro de los otros. Los encontraron conociendo ya 
la noticia; les narraron lo que habían visto, y entró a formar parte del 
evangelio. Lo que dijeron, lo que hicieron, todo se escribió y llegó hasta 
nosotros (S. 234,2).

Habían perdido la esperanza; la habían perdido porque su espe-
ranza no era todavía sacramental. Estaba tan unida a una fe del pasado 
que cuando Jesús es crucificado, con su muerte, muere también su es-
peranza, porque ha muerto su fe. Su seguimiento de Jesús ha llegado 
hasta la cruz. Pero, «aquella cruz era una escuela; en ella enseñó el 
Maestro al ladrón. El madero de un crucificado se convirtió en cátedra 
de un maestro». Una nueva enseñanza, un horizonte nuevo, una nueva 
vida resucitada. Un paso inimaginable de muerte a Vida.

Este es el sentido profundo que ha aprendido desde su cruz el 
ladrón y por ello ha recibido la promesa del Señor de transitar a Vida 
nueva. Esta es la verdadera esperanza, la esperanza que hemos llama-
do sacramental, la única esperanza. Esta es la esperanza que se presen-
cializa en la fracción del pan, que conmemora el pasado y abre a la 
esperanza definitiva que debe ser recibida santamente en una vida en 
la caridad. Sin embargo de ello sólo son conscientes los fieles, mientras 
que los catecúmenos lo están aprendiendo de una manera especial es-
tos días en estas predicaciones que pasan a ser verdaderas catequesis 
mistagógicas desde el recuerdo evangélico actualizado en la celebra-
ción litúrgica sacramental.

El predicador ya puede ser explícito y exhortar vivamente a tener 
esta fe llena de esperanza sacramental, porque es esta esperanza la que 
distingue, además de los que todavía no son fieles, de los paganos que 



LA SACRAMENTALIDAD DE LA ESPERANZA EN AGUSTÍN DE HIPONA 585

al no tener Dios no pueden tener esperanza y de los judíos cuya espe-
ranza queda circunscrita en esta historia, e incluso de los demonios que 
identifican al Hijo de Dios pero no lo confiesan como tal.

Creamos en Cristo crucificado, pero en el que resucitó al tercer día. 
Esta fe, la fe por la que creemos que Cristo resucitó de entre los muer-
tos, es la que nos distingue de los paganos y de los judíos. […] Pero sea 
vuestra fe la de los cristianos, no la de los demonios. Ved que os pre-
sento una distinción; una distinción mía, pero que os la propongo según 
la gracia que Dios me ha dado. Una vez que la haya establecido, elegid 
y amad. Yo dije: «Esta fe por la que creemos que Jesucristo resucitó de 
entre los muertos, es la que nos distingue de los paganos». Pregunta a 
un pagano si fue crucificado Cristo. Te responde: «Ciertamente». Pre-
gúntale si resucitó, y te lo negará. Pregunta a un judío si fue crucificado 
Cristo, y te confesará el crimen de sus antepasados; confesará el crimen 
en el que él tiene su parte. En efecto, bebe lo que ellos le dieron a be-
ber: Caiga su sangre sobre nosotros y sobre nuestros hijos (Mt 27,25). 
Pregúntale, sin embargo, si resucitó de entre los muertos; lo negará, se 
reirá y te acusará. Somos diferentes. (S. 234,3)

«Somos diferentes», va repitiendo el predicador. Aquella esperan-
za sacramental diferencia la fe cristiana porque la proyecta hasta la 
eternidad en Dios; de otra forma no sería sacramental. La conclusión 
de Agustín no podía ser otra que el apremio a vivir en el camino de la 
vida de forma que el corazón esté ardiendo de amor. ¡Esta es nuestra 
esperanza!

Como nos distinguimos en la fe, distingámonos de igual manera por 
nuestras costumbres y por nuestras obras, inflamándonos de la caridad 
de que carecían los demonios. La caridad es el fuego que hacía arder a 
aquellos dos discípulos por el camino (S. 234,3).

La esperanza corona el ciclo sacramental.

Joan Torra Bitlloch



JOAN TORRA BITLLOCH586


