CiuD-RA 133-1 (2020) 215-234

Aspectos originales de la antropologia agustiniana

RESUMEN

La concepcion antropolégica agustiniana es rica en matices y en suge-
rencias. Lo que en este articulo queremos resaltar es su novedad al ver al
hombre como relacién, partiendo de su origen como imagen y semejanza
de un Dios Trinidad. Si la Trinidad es relacién su imagen no puede por
menos de serlo. Por tanto, el hombre puede ser definido como un ser rela-
cional racional: “Formé, pues, Dios al hombre a su imagen. Dot6 su alma
de cualidades tales que por su razon e inteligencia fuera superior a todo
animal” (La ciudad de Dios 12, 23).

PALABRAS CLAVES: Hombre, imagen, Trinidad, razoén, relacion, novedad,
antropologia.

ABSTRACT

The augustinian anthropologetic conception is rich in tinges and sugges-
tions. What we want to emphasize in this article is its novelty seen more
as a relation,

coming from his origin as image and kindness from God Holy Trinity.
If the Trinity is a relation, his image can be no less. Therefore, man can
be defined as a relaional rational being. «God, therefore, made man into
His image. He endowed his soul of such qualities that by his reason and
intelligence, man would be superior to all animals». (The city of God
12,23).

Key words: Man, image, Trinity, reason, relation, novelty, anthropology.



216 SANTIAGO SIERRA, OSA

I. INTRODUCCION

La concepcion antropolégica y teologica estan a la base del pen-
samiento de san Agustin y no son pocos los estudiosos del santo que
ponen de relieve aspectos originales de su concepcion. Con bastante
precision Pierre Hadot, vinculando la antropologia con el misterio
trinitario y con la persona como imagen de la Trinidad, afirma: “Con
Agustin, un hombre nuevo hace su aparicion en la historia de la con-
ciencia. Esta revolucién antropolégica va unida a un nuevo concepto
de persona, creado por la reflexion agustiniana sobre el misterio trini-
tario. Al concebir la Trinidad como la vida interior del Espiritu abso-
luto que se ama y se conoce, Agustin descubre en la persona humana
la imagen de la Trinidad, la unidad de un espiritu que permanece
idéntico en su totalidad, en las tres relaciones del ser, del amar y del
conocer. “Yo soy, yo me conozco, yo me amo”; el yo hace su entrada
en la historia de la conciencia, la relacion religiosa toma la forma de
un dialogo entre el Tt y el Yo. En los trece libros de las Confesio-
nes es donde toma forma por primera vez esta nueva concepcion del
hombre. En Agustin, la conciencia del hecho de que la vida espiritual
del individuo es absolutamente tnica, que su propia historia no tiene
lugar mas que una vez, es tan fuerte, y la identidad entre la historia
de su piedad y la historia de su espiritu es tan profunda, que puede
atreverse a pensar la historia de su propia evolucion como una “con-
fesion”, una alabanza a Dios” 1. Esto es verdad, pero, posiblemente no
exprese toda la riqueza de la novedad antropolégica agustiniana. Mas
preciso y mejor aquilatado me parece lo que afirma Ramoén Salas: “El
pensamiento agustiniano sobre la Trinidad sugiere indicaciones para
iluminar el misterio del ser humano en su condicion relacional. La
persona es constitutivamente relacion con Dios, con el mundo que le
rodea, consigo misma y con sus semejantes” 2.

Sin duda el tema del hombre creado a imagen y semejanza es un
elemento importante en la doctrina sobre el hombre de los Padres de

1 HapoT, P., Porphyre et Victorinus, 1, Paris 1986, pp. 16-17.

2 SALAS, R., «La aproximacion a la Trinidad en san Agustin», en Elementos
para una formacion agustiniana, Roma 2001, p. 66.



ASPECTOS ORIGINALES DE LA ANTROPOLOGIA AGUSTINIANA 217

la Iglesia y particularmente de Agustin 3. Lo que me parece importan-
te en estas reflexiones es la idea de que el hombre se entiende sobre
todo como relacién, es decir, como apertura y tension hacia una plu-
ralidad de direcciones. Evidentemente Agustin tiene esta concepcién
del hombre, donde la dimension relacional tiene suma importancia,
aunque siempre sera también racional. Este ser relacional-racional se
despliega y se concentra, se abre y se interioriza, se dice y se conoce 4.
Como dice Dolby, “la novedad consiste en que san Agustin parte de
una imagen de Dios en el mundo y especialmente en el hombre, pero
imagen Trinitaria, de un Dios Trino, Creador; de una operatividad
“ad extra” de toda la Trinidad, y por tanto parte de un dato de fe
para luego fecundarlo e iluminarlo con la penetraciéon de su claridad
racional” .

El ser humano es relacién, como lo es el mismo Dios trinitario,
a cuya imagen ha sido hecho. Por eso el hombre puede descubrir el
misterio de Dios trinitario en si mismo y en todas las realidades, por-
que Dios ha dejado su huella: “Todas estas cosas, criadas por el arte
divino, manifiestan en si cierta unidad, belleza y orden. Hay en todo
esto unidad, ya se trate de las naturalezas corporeas, ya del caracter
de las almas; poseen algun grado de belleza, como las figuras y cua-
lidades de los cuerpos o la ciencia y la técnica en las almas; y tienen
cierto orden, como se observa en los pesos y posicion de los cuerpos,
en los amores y en los placeres del alma. Es, pues, necesario conocer
al Hacedor por las criaturas y descubrir en éstas, en una cierta y dig-
na proporcion, el vestigio de la Trinidad. Es en esta Trinidad suma
donde radica el origen supremo de todas las cosas, la belleza perfecta,
el goce completo... El que esto contemple parcialmente en enigma y
como en un espejo, gocese de conocer a Dios, y honrele como a tal, y
dele gracias rendidas” (La Trinidad 6, 10, 12).

3 Cf.HAMMAN, A. G., L’homme image de Dieu. Essai d’une anthropologie chrétieme
dans UEglise des cieq primiers sigegles, Desclée, Paris 1987, p. 5.

4 En estos primeros pasos me siento deudor de CIPRIANI, N., Muchos y uno
solo en Cristo. La espiritualidad de Agustin, Ed. Agustiniana, Guadarrama, Madrid
2013, pp. 13-93.

5 DouLsy, M., El hombre es imagen de Dios. Vision antropoligica de san Agustin,
Eunsa, Pamplona 1993, p. 67.



218 SANTIAGO SIERRA, OSA

La relacion es la casa del pensamiento, o mejor donde la inteli-
gencia habita. El pensamiento es una expresion de relacién. Nuestro
Dios es un Dios-en-relacion, un Dios-Trinidad. La relacién constituye
la Vida intima de Dios 6. Pero si el hombre es imagen de la Trinidad,
si es relacion como ella, es de obligado cumplimiento el trabajar por la
unidad, el apostar por la comunidad (Cf. Sermén 229, 1-2). Evidente-
mente el hombre ha sido llamado a vivir en la unidad y promocionar
la concordia, pero la historia de la humanidad tiene otra trayectoria.
De hecho, siendo todo esto verdad, la historia de la humanidad es tes-
tigo de otro aspecto no menos importante. A pesar de esta estructura
relacional y su vocacioén a la unidad, las guerras y las contiendas entre
los humanos ha sido una constante. Dios era consciente de esta reali-
dad e invent6é también la solucion: “No ignoraba Dios que el hombre
habia de pecar, y que, sometido a la muerte, la habia de propagar a
los mortales, y que los mortales irian tan alla en su desvergiienza pe-
cadora, que las bestias privadas de querer racional, procedentes de las
aguas y de las tierras, vivirian entre si mas tranquila y pacificamente
que los hombres, propagados de uno solo para encarecer la concordia.
Nunca los leones entre si, o entre si los dragones, libraron guerras,
como las libraron los hombres. Pero preveia también la multitud de
los fieles que habian de ser llamados por su gracia a la adopcion, y
que, después de justificados por la remisién de los pecados, obrada
por el Espiritu Santo, serian asociados a los santos angeles destruida
la muerte, su ultimo enemigo. A esta multitud piadosa habia de ser
util la consideracion de este punto, o sea, de que Dios hizo proceder
a todos los hombres de uno solo para ponderar cuan grata le era la
union entre muchos” (La ciudad de Dios 12, 22).

Como podemos comprobar la concepcion del hombre que tiene
Agustin es compleja y fascinante, porque, si por una parte, es con-
ciencia de si, por otra es sujeto de relaciones. Etienne Gilson nos dice
qué es la filosofia para Agustin con estas palabras significativas e ilu-
minadoras: “La filosofia fue desde el principio y continué siempre
siendo para san Agustin algo muy distinto de la simple busqueda es-

6 Cf. SILvA RosA, J. M., O primado da relagio. Da intencionalidade Trinitaria
da Filosofia. Universidade Catolica Editora, Lisboa 2007, p. 19. En sentido muy
amplio soy deudor de las reflexiones de este autor.



ASPECTOS ORIGINALES DE LA ANTROPOLOGIA AGUSTINIANA 219

peculativa de un conocimiento desinteresado de la naturaleza; lo que
le inquieta sobre todo es el problema del propio destino; buscar c6mo
conocerse para saber lo que debe hacer para ser mejor y, si es posible,
poder vivir bien, este es para €l el verdadero problema” 7. Agustin
siempre busca el propio destino y la propia felicidad, se interesa sobre
todo por estos aspectos fundamentales para todo ser humano, pero
para ser feliz sera necesario conocer la verdad, puesta en tela de juicio
por los escépticos de todos los tiempos, por eso esta sera la primera
tarea: la tarea de la verdad. Agustin tiene certeza del propio ser, vivir
y pensar: “Somos, conocemos que somos y amamos este ser y este
conocer. Y en las tres verdades apuntadas no nos turba falsedad ni
verosimilitud alguna..., estamos certisimos de que somos, de que co-
nocemos y de que amamos nuestro ser. En estas verdades me dan de
lado todos los argumentos de los académicos, que dicen: {Qué? (Y
si te enganas? Pues si me engano, existo. El que no existe, no puede
engafarse, y por eso, si me engafio existo. Luego, si existo, si me en-
gano, écomo me engafno de que existo, cuando es cierto que existo si
me engafio?” (La ciudad de Dios 11, 26).

II. QUIEN ES DI10OS

Antes de ver lo que significa ser imagen y semejanza, sera nece-
sario saber algo de Aquel de quien somos imagen y semejanza. Se
ha afirmado, y creo que con toda la razén, que “la fe en el Dios trino
transforma toda la comprension de la realidad. Ya no se trata de la uni-
dad de la sustancia, del ser mismo y del ser para si mismo, ni del ser
colectivo en el que se funde toda diferencia: del Dios trino, el mundo
de las relaciones de la persona se manifiesta como paradigma decisivo
para comprender la realidad y orientarse en ella. La relacion, estar
en relacion, aparece como la esencia mas profunda de la realidad. La
realidad suprema y verdadera, tanto en la esfera creativa como, mas
correctamente, en lo divino, es estar con los demas... La unidad tri-

7 GILSON, E., Introduzione allo studio di Sant’Agostino, Marietti, Cassale
Monferrato, 1983, p. 15.



220 SANTIAGO SIERRA, OSA

nitaria es precisamente la red de relaciones o intercambio de vida” 8.
Y en otro momento: “Si la unica vida divina se realiza precisamente
en el intercambio de las tres personas distintas..., eso significa que
unidad y pluralidad, unidad y multiplicidad, unidad y alteridad son
igualmente originarias, de igual orden, igualmente importantes, pri-
mero en Dios y, luego —gracias a la correspondencia entre imagen de
Dios e imagen del hombre- también en nosotros” 9.

La idea decisiva es que Dios-Trinidad es una relacién de relacio-
nes y que es imposible que una diferencia tan antigua no cruce este
sentido. Esto dara como resultado el reconocimiento de que el lengua-
je de la relacion es el mas apto para expresar la realidad trinitaria, ya
que las relaciones le dicen a las Personas, en Dios. En lenguaje filosofi-
co, diremos que se ha producido un cambio decisivo en la concepcién
de lo divino: la sustancia uniformizadora da paso a la primacia de la
relacion que distingue y unifica 10.

¢Qué es larelacion? Simplemente Agustin declar6 negativamente
que en la Trinidad no es accidente, porque, al no tener principio, debe
ser inmutable y eterno: “Esta relacién no es accidente, porque uno
siempre es Padre y el otro siempre es Hijo; y no como si dijéramos
que desde que existe el Hijo no puede dejar de ser Hijo... Porque si
conociese principio o alguna vez dejase de ser Hijo, seria esta denomi-
nacion accidental... Mas tampoco se ha de afirmar que las relaciones
sean en la Trinidad accidentes, porque el ser Padre y el ser Hijo es en
ellos eterno e inconmutable” (La Trinidad 5, 5, 6). Pero «la relacion no
es un accidente aqui, porque no puede haber algo temporal en Dios»
(La Trinidad 5, 16, 17), y es apropiado que cada accidente implique
mutaciéon con respecto a lo que se predice. Sin embargo, para afir-
mar la inmutabilidad y la eternidad de las relaciones en la Trinidad,
huyendo oblicuamente al dilema o sustancia o accidente, {qué conse-
cuencias podria tener para otra comprension de la relacion? !1.

8 GISBERT, G., Creer en el Dios uno y trino. Una clave para entenderlo, Santander,
Sal Terrae, 2002, pp. 33-34. 46.

9 GISBERT, G., Creer en el Dios uno y trino, o.c., p. 43.
10 Cf. Siwva, J. M., O primado da relagao, o.c. pp. 30 y 48
11 Cf. SiLvA, J. M., O primado da relagdo, o.c., p. 414.



ASPECTOS ORIGINALES DE LA ANTROPOLOGIA AGUSTINIANA 221

Todavia mas, para caracterizar a las Personas divinas, Agustin
emplea el concepto de relaciéon. En la Trinidad la relacién es sustan-
cial, en el sentido de que la relacion se identifica con el ser mismo
de las Personas. Dios subsiste en forma de relacion. No todo lo que
se dice de Dios se predica de la sustancia, porque se habla a veces
de Dios segun la relaciéon: La palabra Padre dice relacién al Hijo;
Hijo dice relacion al Padre; Espiritu Santo, que a primera vista no
dice relacion, es el Don del Padre y del Hijo, y, por tanto, dice doble
relacion. Y estas relaciones no son accidentales, porque son siempre
las mismas, mas atn, son Dios. {Qué significa esto? En primer lugar,
que el ser propio de Dios no es sélo ser en si, sino también el ser-pa-
ra, el ser-en-relacion, que es otra forma de decir que Dios es Amor.
Es verdad que la concepcién de Agustin abre el camino para una
reflexiéon que hoy puede ser muy fecunda, aunque él no pudo sacar
todas las consecuencias. El, como ya sabemos, partiendo de la afirma-
ci6n de San Juan: Dios es caridad, interpreta el misterio trinitario en
los términos del amor: amante-amado-amor. Dios en su unidad plural
y en su pluralidad una, se presenta como comunién relacional inter-
personal, donde cada una de las personas divinas adquiere identidad
propia en y a partir de la alteridad. Las personas divinas son personas
en relacién. El Padre es Padre en relacion con el Hijo, mientras que
este es Hijo en relacion al Padre y el Espiritu Santo procede del Pa-
dre y del Hijo. La reciprocidad, por tanto, determina el dinamismo
trinitario, pues cada persona divina es don y acogida, oferta de si y
reciprocidad. Sera el Espiritu el que une en el mismo amor y en la
misma vida divina las diferentes relaciones propias de cada persona.
Para Agustin las relaciones de las personas divinas son comunicacio-
nes de vida, cuyo término es el conocimiento y el amor, es decir, el
Padre conociéndose engendra al Hijo y amandose el Padre y el Hijo,
existe el Don de amor, que es el Espiritu Santo: “El Padre engendré al
Hijo como diciéndose a si mismo, igual en todo a El; pues no se habria
expresado integra y perfectamente a si mismo si en su Verbo hubiera
alguna cosa mas o menos que hay en EI” (La Trinidad 15, 14, 23). Y
con relacién al Espiritu Santo: “También el Espiritu Santo subsiste en
esta unidad e igualdad de sustancia. Ora se le llame unién, santidad
o amor de ambos; ora unidad, porque es amor, o amor, porque es
santidad... Y asi las tres personas divinas son un solo Dios, grande,



222 SANTIAGO SIERRA, OSA

sabio, santo y bienaventurado. Nosotros, empero, sélo seremos felices
en El, con Ely por El Por su gracia somos unidad entre nosotros y un
solo espiritu con El, siempre que a El se aglutine nuestro espiritu. Es
un bien para nosotros adherirnos a Dios, pues pierde a todo el que le
abandona. El Espiritu Santo es algo comun al Padre y al Hijo, sea ello
lo que sea. Mas esta comunion es consustancial y eterna” (La Trinidad
6, 5, 7). Todo esto tiene que llevarnos a una profunda reflexion. Si el
hombre esta hecho a imagen y semejanza de la Trinidad, tal vez la
relacion sea la clave para entender también al ser humano, como lo es
para entender lo interior de la Trinidad.

Agustin intenta elaborar una teoria de las relaciones en Dios, y
parte de una visién donde la unidad divina tiene la primacia. Pero
tenemos que tener en cuenta que es como potenciar dos concepciones
de Dios que chocan entre ellas y que son opuestas, por lo que hay que
hilar fino y tratar de poner orden y compaginar las cosas. De hecho,
Agustin parece que viene a decirnos que no se accede a la Trinidad
por el pensamiento, sino por la accion. De esta manera Agustin, en
lugar de una ontologia relacional que esta alli, pero no tematizada, se
adhiere a una ontologia del amor, pero é¢por qué? Porque “ves la Tri-
nidad si ves el amor” (La Trinidad 8, 8, 12). Como dice Thierry De-
looz: “iEsta promocion relacional podria leerse en todos los niveles,
desde la fisica de las interacciones hasta la teologia de las “relaciones
subsistentes”, no porque haya influencia de la teologia trinitaria, sino
simplemente porque si el Relacional esta en la base del ser, no es sor-
prendente que en todas partes se redescubre en casa! Incluso llegaria-
mos a apoyar la realidad de una analogia de la relacion, que en cierto
sentido puede recomendarse a partir de la doctrina agustiniana de la
Vestigia Dei. Por cierto, nunca insistiremos demasiado en la origina-
lidad de Agustin cuando considere el mundo entero, particularmente
el alma humana, como un conjunto de vestigios, es decir, de signos y
rasgos que evocan a la Trinidad” 12.

Pero en el ambito de un monoteismo trinitario, que confiesa la
existencia simultanea, en Dios, de identidad y de diferencia, tal identi-

12 THIERRY, D., Por une ontologie de la relation. Létre et la relation (2 vols)
These de Doctoral d’Etat és Lettres, vol I, pp.309-310, citado en SILVA, J. M., O
primado, o.c., p. 180.



ASPECTOS ORIGINALES DE LA ANTROPOLOGIA AGUSTINIANA 223

ficacion se hace problematica la fundamentacion ontologica de las re-
laciones entre las personas divinas. El problema es que las relaciones
parece que dicen relacién con los accidentes. Pero épodra admitirse
una relacién que, en Dios no diga al accidente y, por tanto, escape a
la mutacion? Claro que si: “En Dios, empero, nada se afirma segtin
el accidente, porque nada mudable hay en El; no obstante, no todo
cuanto de El se enuncia se dice segin la substancia. Se habla a veces
de Dios segun la relacion (ad aliguid)... Porque si conociese principio
o alguna vez dejase de ser Hijo, seria esta denominacion accidental.
Y si el Padre fuera Padre con relacién a si mismo y no con relacién
al Hijo, y el Hijo dijese habitud a si mismo y no al Padre, la palabra
Padre y el término Hijo serian substanciales” (La Trinidad 5, 5, 6).
Como afirma Leonardo Coimbra: “De la materia a la conciencia todo
es reciprocidad interactiva, relacion de relaciones, coexistencia (...) La
primera forma de existencia es la coexistencia de los singulares, ya
sea Dios mismo (...) La inmanencia y la trascendencia siguen siendo
una relacion: la de las relaciones, hecho con la posibilidad infinita de
relaciones para hacer... la perfecciéon no es absoluta; la perfeccion es
mas bien la mejor, la relacion mas intima y vasta... La relacion de las
criaturas, superada con lo divino, la relacién de conciencia suspendi-
da de la conciencia de todas las relaciones, es la vida misma del Amor.
El amor no es, por lo tanto, un genio que nos lleva a lo divino, es la
relacion con Dios, un abrazo cerrado a través del amor infinito de
todos los seres” 13.

ITI. SER IMAGEN Y SEMEJANZA 14

En Occidente, la definicion del hombre como animal racional
y politico, con todos los matices que queramos, determina todo el
pensamiento antropolégico, desde Aristoteles a Husserl, inclusive la

13 COIMBRA, L., 4 alegria, a Dor ¢ a Graga, in Obras de Leonardo Coimbra,
selec., coord. e revisao pelo Prof. Sant’Ana Dionisio, vol. I, Lello & Irmaos editores,
Porto 1983, pp. 595-596.

14 CoSTA FREITAS, M., A imagen ¢ Semelhanga de Deus. Um tema de antropologia
agostiniana, en Didaskalia, XIX, 1989, pp. 21-34. En este apartado en cierta manera
me siento deudor de este articulo.



224 SANTIAGO SIERRA, OSA

antropologia teologica de la imagen de Dios, relegando a niveles de
racionalidad inferior, aunque no de pura irracionalidad, no permite
otros posibles discursos sobre el hombre 5. En la modernidad se ha
hablado del hombre como animal simbdlico, animal histérico... Sin
embargo, no podemos olvidar que ya Agustin ha hablado del hombre
como animal relacional y esto mereceria una reflexién y un estudio.
La apertura a la Sabiduria revelada del Misterio de Dios Uno y Trino
nos permite profundizar en el altimo por qué de la dimension re-
lacional y comunitaria de la persona. La persona es sobre todo un
misterio de relacién y de don, que tiene por modelo “la comunién de
Vida Trinitaria, a manera de palido reflejo de aquella eminente Co-
munidad Trinitaria de la cual es imagen. La comunidad es el orden
de participacion en el ser, es una revelacion especial del esplendor de
la gloria de Dios” 16.

Ya en Soliloquios dice Agustin: “T1 creaste al hombre a tu ima-
gen y semejanza, como lo reconoce todo el que se conoce a si” (So-
liloquios 1, 1, 4). Desde este momento, que estamos al comienzo de
su produccion literaria, estd presente este tema de reflexion. Para
€l esta claro que para encontrarse con Dios primero hay que creer
en lo que después se sabra: “En consecuencia, entiende para creer,
cree para entender. En pocas palabras os voy a decir como hemos
de entender lo uno y lo otro sin problema alguno. Entiende mi pa-
labra para creer; cree la palabra de Dios para entenderla” (Sermén
43,9). A veces parece que Agustin distingue lo que es la imagen y la
semejanza, de hecho, afirma: “Y dijo Dios: hagamos al hombre a nuestra
imagen y semejanza. Toda imagen es semejante a aquello de quien es
imagen, pero, sin embargo, no todo lo que es semejante a algo, tam-
bién es imagen de ello. Esto se aprecia en el espejo y en la pintura;
lo representado en ellos son imagenes, y por lo mismo, semejantes;
mas si no nace lo uno de lo otro, ninguno de los dos puede decirse
que sea imagen del otro; hay, pues, imagen cuando hay expresion
de algo. {Por qué, pues, cuando se dijo a imagen se anadi6 y a seme-

15 Cf. SiLvA, J. M., O primado da relagao, o.c., p. 177.

16 FERRER ARELLANO, J., Metafisica de la relacion y de la alteridad. Persona y
relacion, Eunsa, Pamplona 1998, p. 44.



ASPECTOS ORIGINALES DE LA ANTROPOLOGIA AGUSTINIANA 225

janza, como si pudiera existir una imagen desemejante?” (Sobre el
Génesis a la letra incompleto, 16, 57).

Tenemos que comprender que todas las cosas llevan la marca del
principio que les dio su ser, pero la distancia que existe entre el hace-
dor y la hechura es inmensa. De todas las maneras las cosas nos pue-
den decir mucho de su creador. Es mas, si el hombre ha sido hecho a
imagen y semejanza de Dios Trinidad, tal vez sera a través del hombre
como podemos acceder al creador 17. Agustin elabora su propia doc-
trina de la imagen de Dios en el hombre, apuntando que es la Trini-
dad la que hace al hombre a su imagen: “Dijo Dios: Hagamos al hombre
a nuestra imagen y semejanza; y poco después se dice: E hizo Dios al hom-
bre a imagen de Dios. Nuestra, en numero plural; expresion inexacta de
haber sido el hombre plasmado a imagen de una sola persona, ora sea
el Padre, el Hijo o el Espiritu Santo. Mas como fue hecho a imagen de
la Trinidad, por eso se dice a nuestra imagen. En cambio, para que no
se crea que hay tres dioses en la Trinidad, siendo la Trinidad un solo
Dios, se anade: E hizo Dios al hombre a imagen de Dios; como si dijera:
“a su imagen”” (La Trinidad 12, 6, 6). Podemos preguntarnos en qué
se manifiesta que el hombre fue creado a imagen de Dios y Agustin
nos dice que en lo que somos superiores a los animales, es decir, en
la razén: “Se dijo esto para que entendiésemos que el hombre fue he-
cho a imagen de Dios en lo que aventaja a los animales irracionales,
es decir, en cuanto a la razon, o la mente, o la inteligencia, o como
queramos llamarla, si existe alguna otra palabra mis apta... En esto
manifiesta suficientemente en qué fue creado el hombre a imagen de
Dios, es decir, que no fue en perfiles materiales, sino en cierta forma
inteligible de mente iluminada” (Del Génesis a la letra 3, 20, 30).

Para Agustin la imagen es un parecido, que indica dependencia
de la copia. Pero es importante resaltar que no existe en la naturaleza
nada que no tenga semejanza con la Trinidad, aunque no es lo mismo
que lo que sucede en el hombre, sobre todo porque situa esta imagen
en la mente, en el pensamiento: “Si esto es asi, fijemos nuestra aten-
cién en las tres cosas que nos parece haber descubierto en nosotros.

17 Cf. GILSON, E., Introduction ¢ I’Etude de Saint Augustin, Paris 1929, pp.
279-292.



226 SANTIAGO SIERRA, OSA

No hablamos ain de las cosas de alla arriba, no nos referimos aun al
Padre, al Hijo y al Espiritu Santo, sino a esta imperfecta imagen, pero
al fin imagen” (La Trinidad 9, 2, 2). “El sentido del tema de la imagen
en nuestro filésofo no es otro que un mayor acercamiento a Dios, un
asemejamiento a partir de aquello que ontolégicamente tiene su im-
portancia, pues no cabe duda de que el que ama o aspira a alguien, en
este caso a Dios, busca asemejarsele” 18.

Agustin se fija en algunos esquemas trinitarios presentes en el
hombre, que son dimensiones ternarias de la espiritualidad humana,
lo que demuestra que la imagen de Dios esta inscrita en la mente: “La
parte nunca puede abrazar el todo cuya es parte; la mente, empero,
cuando se conoce toda, esto es, cuando se conoce perfectamente, su
conocimiento es total, y cuando se ama con amor de perfeccion, total-
mente se ama” (La Trinidad 9, 4, 7). Para ser imagen fiel de la Trini-
dad, estos elementos tienen que ser uno e iguales: “Cuando la mente
se ama existen dos cosas, la mente y su amor, y cuando la mente se
conoce hay también dos realidades, la mente y su noticia. Luego la
mente, su amor y su conocimiento son como tres cosas, y las tres son
unidad; y si son perfectas, son iguales” (La Trinidad 9, 4, 4). En otro
momento afirma Agustin: “También nosotros reconocemos una ima-
gen de Dios en nosotros. No es igual, mas aun, muy distante; tampoco
es coeterna, y, en resumen, no de la misma sustancia de Dios. A pesar
de todo, es tan alta, que nada hay mas cercano por naturaleza entre
las cosas creadas por Dios; imagen de Dios, esto es, de aquella su-
prema Trinidad, pero que debe ser atin perfeccionada por la reforma
para acercarsele en lo posible por la semejanza. Porque en realidad
existimos, y conocemos que existimos, y amamos el ser asi y conocer-
lo. En estas tres cosas no nos perturba ninguna falsedad disfrazada de
verdad” (La ciudad de Dios 11, 26).

Para Agustin el conocimiento, la mente, estan dados al hombre
como capacidades, o mejor, el hombre ha sido hecho capaz, ha sido
capacitado: “Hemos llegado ya a un punto en la discusién donde in-
tentaremos someter a examen la parte mas noble de la mente huma-
na, por la que se conoce o puede conocer a Dios, para encontrar en

18 DoLrsy, M. C., El hombre es imagen..., o.c., p. 117.



ASPECTOS ORIGINALES DE LA ANTROPOLOGIA AGUSTINIANA 227

ellala imagen divina. Aunque la mente humana no es de la misma na-
turaleza que Dios, no obstante, la imagen de aquella naturaleza, a la
que ninguna naturaleza vence en bondad, se ha de buscar y encontrar
en la parte mas noble de nuestra naturaleza. Mas se ha de estudiar la
mente en si misma, antes de ser particionera de Dios, y en ella encon-
traremos su imagen. Dijimos ya que, aun rota nuestra comunicacién
con Dios, degradada y deforme, permanecia imagen de Dios. Es su
imagen en cuanto es capaz de Dios y puede participar de Dios; y este
bien tan excelso no pudiera conseguirlo si no fuera imagen de Dios...
Todas estas cosas, cuando se aprenden, constituyen una especie de
trinidad, formada por la especie cognoscible antes de su conocimien-
to, por el conocimiento del aprendiz, que principia a existir cuando se
conoce, y en tercer lugar, por la voluntad, que une las dos anteriores.
Conocidas, cuando se las recuerde, surge en lo intimo del alma otra
trinidad integrada por las imagenes impresas en la memoria cuando
se conocieron, por la informacién del pensamiento al tornar sobre
dichas imagenes la mirada del recuerdo, y por la voluntad, que une,
como tercer elemento, estas dos cosas” (La Trinidad 14, 8, 11).

Esta imagen en el hombre es permanente y no se pierde nun-
ca, porque no es algo accidental: “Estas cosas existen en el alma, y,
cual, si ovilladas estuviesen, se desenvuelven y se dejan percibir y
numerar, no como accidentes de un sujeto, como el calor y la figura
en los cuerpos, ni como la cualidad o cantidad, sino de una manera
substancial y, por decirlo asi, esencialmente” (La Trinidad 9, 4, 5).
Este pasaje es fundamental para comprender el caracter relacional
de la interioridad agustiniana. De hecho, la mens, notitia et amor en
relacion constituyen la unidad del alma, pero no existen en ella como
accidentes en un sujeto. Agustin valoriza la dimensién relacional del
alma. Es la persona el centro de las actividades y no son las facultades
las que van por libre, sino que estan unificadas en la unidad de la
persona: “Pero cuando estas potencias se encuentran en una persona,
como es el hombre, pudiera alguien decirnos: Estas tres potencias,
memoria, entendimiento y amor, son mias, no suyas; y lo que obran
no lo obran para si, sino en mi favor, o mejor dicho, soy yo el que por
medio de ellas actio. Recuerdo por mi memoria, comprendo con mi
inteligencia, amo con mi voluntad; y cuando dirijo la mirada de mi
pensamiento a mi memoria, expreso en mi corazoén lo que sé, y de mi



228 SANTIAGO SIERRA, OSA

ciencia se engendra un verbo verdadero, y ambas cosas son mias, el
verbo y la ciencia. Soy yo el que conozco y hablo en mi corazén lo que
sé... Mi amor, cuando comprende y recuerda lo que ha de apetecer y
evitar, lo recuerda por mi memoria, no por la suya; y cuanto razona-
blemente entiende lo entiende por mi inteligencia, no por la suya. En
breves razones. Yo recuerdo, comprendo y amo sirviéndome de mis
tres facultades, aunque no soy mi memoria, ni mi entendimiento, ni
mi amor; mas poseo estas tres realidades. Esto lo puede afirmar cual-
quier persona que disfrute de las tres mencionadas potencias, pues
jamas es ella estas tres cosas. Pero en aquella suprema simplicidad que
es Dios, aunque hay un solo Dios, son tres las personas: Padre, Hijo y
Espiritu Santo” (La Trinidad 15, 22, 42).

Agustin explica en qué consistié esa imagen: “Se dijo esto para
que entendiésemos que el hombre fue hecho a imagen de Dios en lo
que aventaja a los animales irracionales, es decir, en cuanto a la ra-
zon... En esto manifiesta suficientemente en qué fue creado el hombre
a imagen de Dios, es decir, que no fue en perfiles materiales, sino en
cierta forma inteligible de mente iluminada” (Del Génesis a la letra
3, 20, 30). Esta imagen de Dios es indestructible: “Es en el alma del
hombre, alma racional e intelectiva, donde se ha de buscar la imagen
del Creador, injertada inmortalmente en su inmortalidad...” (La Tri-
nidad 14, 4, 6). La imagen de Dios es “constitutiva del hombre y, por
tanto, asemejarse a Dios es, para el hombre, la inica manera de llegar
a ser hombre” 19. Aunque el hombre sea pecador, sigue siendo imagen,
su imagen estara desfigurada, porque alejarse de Dios es alejarse de
uno mismo: “Luego ahora somos renovados en el espiritu de nuestra
mente conforme a la imagen del que nos cre6, la que perdi6 Adan
pecando. Después, seremos renovados también en la carne cuando
este cuerpo corruptible se vista de la incorrupcién, para ser cuerpo
espiritual, en cuyo estado atin no habia sido cambiado Adan, pero
debia de serlo si no hubiera merecido pecando también la muerte del
cuerpo” (Del génesis a la letra 6, 24, 35). La obra de la restauracion la
despliega Agustin a través de la figura de Cristo como Aquel que acu-
na la imagen de Dios en el hombre: “En la imagen de Dios se busca la

19 PEGUEROLES, J., San Agustin. Un platonico cristiano, Promociones Publicacio-
nes Universitarias, Barcelona 1985, p. 257.



ASPECTOS ORIGINALES DE LA ANTROPOLOGIA AGUSTINIANA 229

verdad, no la vanidad. Reesculpamos mediante el amor a la verdad la
imagen segun la cual fuimos creados, y devolvamos a nuestro César
su propia imagen” (Sermoén 90, 10) 20.

Es el deseo de Dios el que da dinamismo en la bisqueda, invitan-
donos a la superacién y al progreso, sin pararnos, siempre mirando
adelante. Tener deseos, vivir tensos y querer la meta es clave para el
dinamismo humano: “La vida entera del buen cristiano es un santo
deseo. Lo que deseas auin no lo ves, pero deseandolo te capacitas para
que, cuando llegue lo que has de ver, te llenes de ello. Es como si
quieres llenar una cavidad, conociendo el volumen de lo que se va a
dar; extiendes la cavidad del saco, del pellejo o de cualquier otro re-
cipiente; sabes la cantidad que has de introducir y ves que la cavidad
es limitada. Extendiéndola aumentas su capacidad. De igual manera,
Dios, difiriendo el dartelo, extiende tu deseo, con el deseo extiende
tu espiritu y extendiéndolo lo hace mas capaz. Deseemos, pues, her-
manos, porque seremos llenados... Esta es nuestra vida: ejercitarnos
mediante el deseo. Pero el deseo santo nos ejercita en la medida en
que apartemos nuestros deseos del amor mundano. Ya he dicho con
anterioridad: vacia el recipiente que has de llenar con otra cosa. Tie-
nes que llenarte del bien, derrama el mal. Imaginate que Dios quiere
llenarte de miel; si estas lleno de vinagre, {donde depositas la miel?
Hay que derramar el contenido del vaso; hay que limpiar el vaso mis-
mo; hay que limpiarlo, aunque sea con fatiga, a fuerza de frotar, para
hacerlo apto para determinada realidad” (Comentario a la epistola de
Juan 4, 6).

En este campo el amor es fundamental, es el vinculo de union:
“Es el amor un abrazo entre la palabra y la mente que la engendra,
y a ellas se une como tercer elemento en amplexo incorpéreo, sin
confusion alguna” (La Trinidad 12, 8, 13). El vinculo del amor es el
verbo, que es conocimiento cordial: “Se pregunta, y con razén, si toda
noticia es verbo o lo es s6lo la noticia amada... El yerto que ahora
queremos insinuar y estudiar es la noticia en el amor. Cuando el alma
se conoce y se ama, su verbo se une a ella por amor. Y porque ama su

20 Cf. SAETORES, T., Amor y conversion en san Agustin. San Agustin de Hipona
9y sus comentarios al Génesis, Ciudad Nueva, Madrid 2019.



230 SANTIAGO SIERRA, OSA

noticia, conoce su amor, y el amor estd en el verbo, y ambos en el que
ama y habla” (La Trinidad, 9, 10, 15). Todo nace en el corazén y desde
ahi se expande, esto significa que es dentro del alma donde se da la
relacién del alma con Dios, como objetos del conocimiento y el amor:
“Esta trinidad de la mente no es imagen de Dios por el hecho de co-
nocerse la mente, recordarse y amarse, sino porque puede recordar,
conocer y amar a su Hacedor. Si esto hace, vive en ella la sabiduria;
de lo contrario, aunque se recuerde a si misma, se comprenda y se
ame, es una ignorante. Acuérdese, pues, de su Dios, a cuya imagen
ha sido creada; conozcale y amele. Y para decirlo mas brevemente:
honre al Dios increado, que la hizo capaz de El y a quien puede poseer
por participacion” (La Trinidad 14, 12, 15).

IV. DIMENSION SOCIAL DEL HOMBRE

Después de ver la apertura de la persona a Dios, es decir, ver al
hombre en esa relacion a Dios, nos fijamos en la relacién del hom-
bre con los otros hombres y lo primero que nos percatamos es que
esta apertura a los otros es incluso mas radical que la anterior: “Pero
es mas radical la apertura del ser personal a los otros hombres. La
estructura dialogal de la persona humana no se agota con aquella
relacion a Dios constitutiva de un ser —respuesta antologica a una voz
divina en la nada que la implanta en la existencia-: es también una
respuesta ontologica a los otros yo humanos, que, al hablarle, le hacen
posible ser plenamente persona. Es mas, la relacion de la persona a los
otros hombres no puede ser considerada tan solo constitutiva de un
desarrollo perfectivo de su ser ya constituido; sino como radicalmente
constitutiva también de su ser mismo personal” 21.

La dimension social es fundamental en la concepcién del hom-
bre que tiene Agustin. Lo que queremos decir es que lo mismo que
el hombre ha recibido la llamada de vivir en comunion con Dios, ha
recibido también una llamada para vivir en comunién con los otros
hombres. De aqui que, si no puede prescindir de Dios para ser él mis-
mo, tampoco puede prescindir de los demas hombres para ser feliz y

21 FERRER ARELLANO, J., Metafisica de la relacion y de la alteridad, o.c., p. 28.



ASPECTOS ORIGINALES DE LA ANTROPOLOGIA AGUSTINIANA 231

dichoso. Esto no es mas que afirmar que la estructura relacional del
hombre acapara todos los rincones de su ser: “Nuestra mas amplia
acogida a la opinion de que la vida del sabio es vida de sociedad. Por-
que {de donde se originaria, como se desarrollaria y como lograria su
fin la Ciudad de Dios —objeto de esta obra, cuyo libro XIX estamos
escribiendo ahora— si la vida de los santos no fuera vida social?” (La
ciudad de Dios 19, 5). Y como afirmase que lo creé sélo, para resaltar
la unidad como vocacién, ha tenido que decir que no le privé de la
dimensién social: “Y lo cre6 solo ademas, no para privarle de la so-
ciedad humana, sino para encarecerle mas y mas la unidad social y el
vinculo de la concordia. Esta creceria si los hombres se unieran entre
si no so6lo por la semejanza de naturaleza, sino también por los lazos
de parentesco” (La ciudad de Dios 12, 21).

Para el hombre es imprescindible la comunicacién con los otros,
por eso cuando no es posible, ha de buscar algiun sucedaneo: “El pri-
mer foco de separacion entre los hombres es la diversidad de lenguas.
Supongamos que en un viaje se encuentran un par de personas, igno-
rando una la lengua de la otra, y que la necesidad les obliga a caminar
juntas un largo trecho. Los animales mudos, aunque sean de diversa
especie, se asocian mas facilmente que estos dos, con ser hombres. Y
cuando unicamente por la diversidad de lenguas los hombres no pue-
den comunicar entre si sus sentimientos, de nada sirve para asociarlos
la mas pura semejanza de naturaleza. Esto es tan verdad, que el hom-
bre en tal caso estd de mejor gana con su perro que con un hombre
extrafio” (La ciudad de Dios 19, 7). Cuando alguno es insociable, vi-
viendo en la incomunicacién y la soledad, para Agustin es semihom-
bre, si asi podemos hablar, de hecho, cuando habla del mito de Cacus,
afirma esto en una descripcion preciosa e ilustrativa: “Supongamos a
uno descrito con las pinceladas de la fabula y de los poetas. Quiza por
su invariable fiereza prefirieron llamarle semihombre a hombre. Su
reino seria la espantosa soledad de un antro desierto, y su malicia tan
enorme, que recibié el nombre griego de kakos (malo). Sin esposa con
quien tener charlas amorosas, ni hijos pequenitos que alegraran sus
dias, ni mayores a quienes mandara. No gozaba de la conversacion de
algun amigo, ni siquiera de Vulcano, su padre, mas feliz al menos que
este dios, porque él no engendr6 otro monstruo semejante. Lejos de
dar nada a nadie, robaba a los demas cuando y cuanto podia y que-



232 SANTIAGO SIERRA, OSA

ria. Y, sin embargo, en su antro solitario, cuyo suelo, segun el poeta,
siempre estaba regado de sangre, s6lo anhelaba la paz, un reposo sin
molestia ni turbacién de violencia o miedo... Y aunque inhumano
y fiero, miraba, con todo, inhumana y ferozmente por la paz de su
vida y salud... Este hombre, o por mejor decir, este semihombre, no
existi6, como tantas otras ficciones de los poetas. Porque aun las fieras
mas crueles—y éste particip6é también de esa fiereza, se llamé semifie-
ra— custodian la especie con cierta paz, cohabitando, engendrando,
pariendo y alimentando a sus hijos, a pesar de que con frecuencia
son insociables y solivagas, son no como las ovejas, los ciervos, las
palomas, los estorninos y las abejas, sino como los leones, las raposas,
las aguilas y las lechuzas. ¢Qué tigre hay que no ame blandamente a
sus cachorros y, depuesta su fiereza, no los acaricie? {Qué milano, por
mas solitario que vuele sobre la presa, no busca hembra, hace su nido,
empolla los huevos, alimenta sus polluelos y mantiene como puede
la paz en su casa con su compaiiera, como una especie de madre de
familia? iCuanto mas es arrastrado el hombre por las leyes de su na-
turaleza a formar sociedad con todos los hombres y a lograr la paz en
cuanto esté de su parte!” (La ciudad de Dios 19, 12, 2).

Donde mejor se da la comunicacién humana es en la vida eterna
de los bienaventurados en el cielo, donde todos tendremos un corazén
trasparente: “Luego veremos a Dios por medio de unos ojos que se
asemejaran en excelencia a la mente, viendo también la naturaleza
incorporea, cosa dificil o imposible de justificar por testimonios de las
divinas Escrituras; o lo que es mas facil de entender, Dios nos sera tan
conocido y tan visible, que le veremos con el espiritu en nosotros, en
los otros, en lo otro, en si mismo, en el cielo nuevo y en la tierra nueva
y en todo ser subsistente entonces. Lo veremos también por el cuerpo
en todo cuerpo dondequiera que la aguja de nuestros ojos espirituales
ponga su punto de mira. Y nuestros pensamientos seran patentes a
todos y mutuamente” (La ciudad de Dios 22, 29, 6). El valor de la
comunicacion en Agustin es una afirmacion clara desde el comienzo
de su reflexion, de hecho, ve el origen del lenguaje en la necesidad
de comunicarse. En uno de sus primeros libros podemos leer: “Por-
que la potencia razonadora que usa, sigue o imita lo que es racional,
pues por un vinculo natural esta ligado el hombre a vivir en sociedad
con los que tienen comun la razén, ni puede unirse firmisimamente a



ASPECTOS ORIGINALES DE LA ANTROPOLOGIA AGUSTINIANA 233

otros, sino por el lenguaje, comunicando y como fundiendo sus pen-
samientos con los de ellos. Por eso vio la necesidad de poner vocablos
a las cosas, esto es, fijar sonidos que tuviesen una significacion, y asi,
superando la imposibilidad de una comunicacion directa de espiritu a
espiritu, se valié de los sentidos como intermediarios para unirse con

los otros” (Sobre el orden 2, 12, 35).

Laigualdad en cuanto a la dignidad del hombre y la mujer es afir-
mada constantemente por Agustin, como botén de muestra bastenos
el siguiente texto: “Sin embargo, la mujer, que es mujer solamente por
el cuerpo, se renueva también ella misma (como el hombre), segin la
imagen del que la cre6, por el conocimiento de Dios en el espiritu de
su mente, donde no hay varén ni hembra. Asi como no son excluidas
las mujeres de este don de la renovacion, ni de la reformacion de la
imagen de Dios... igualmente en aquella primera creacion del hom-
bre, y conforme a aquello por lo que la mujer era también hombre,
ella misma fue hecha a imagen de Dios, pues tenia mente propia y del
mismo modo racional” (Del Génesis a la letra 3, 22, 34). Pero es ver-
dad que hay diversidad de nacionalidades, de condicién social, aun-
que estén todos unificados por una misma fe: “En esta fe no hay dife-
rencia de griego y judio, de siervo y de libre, de hombre y mujer. En
cuanto que, todos son fieles, todos son uno en Jesucristo... Pues ahora,
aunque tengamos las primicias del espiritu, que es vida, por causa de
la justicia de la fe, sin embargo, como aun esta muerto el cuerpo por
el pecado, esta diferencia de gentiles, de condicién y de sexo, abolida
ya por la unidad de la fe, permanece, no obstante, en el estado mortal,
de suerte que ha de observarse su orden en la peregrinacion de esta
vida. Los apostoles, que dieron saludabilisimas normas de vida, man-
dan la forma como deban vivir entre si segun la condicion de nacion,
griega o judia; segun la diferencia de estado, de senor y de siervo, y
segin la diferencia de sexo, de hombres o mujeres. Lo mismo digase
de otras diferencias por el estilo que ocurran” (Comentario a Galatas
28). Tampoco la pobreza y la riqueza nos pueden separar y distinguir
en cuanto a la dignidad, pobres y ricos son de igual condicion.

SANTIAGO SIERRA, OSA






