
ASPECTOS ORIGINALES DE LA ANTROPOLOGÍA AGUSTINIANA 215

Aspectos originales de la antropología agustiniana

Resumen

La concepción antropológica agustiniana es rica en matices y en suge-
rencias. Lo que en este artículo queremos resaltar es su novedad al ver al 
hombre como relación, partiendo de su origen como imagen y semejanza 
de un Dios Trinidad. Si la Trinidad es relación su imagen no puede por 
menos de serlo. Por tanto, el hombre puede ser definido como un ser rela-
cional racional: “Formó, pues, Dios al hombre a su imagen. Dotó su alma 
de cualidades tales que por su razón e inteligencia fuera superior a todo 
animal” (La ciudad de Dios 12, 23).

Palabras claves: Hombre, imagen, Trinidad, razón, relación, novedad, 
antropología.

Abstract

The augustinian anthropologetic conception is rich in tinges and sugges-
tions. What we want to emphasize in this article is its novelty seen more 
as a relation,

coming from his origin as image and kindness from God Holy Trinity. 
If the Trinity is a relation, his image can be no less. Therefore, man can 
be defined as a relaional rational being. «God, therefore, made man into 
His image. He endowed his soul of such qualities that by his reason and 
intelligence, man would be superior to all animals». (The city of God 
12,23).

Key words: Man, image, Trinity, reason, relation, novelty, anthropology.

CiuD-Ra 133-1 (2020) 215-234



SANTIAGO SIERRA, OSA 216

I.	I ntroducción

La concepción antropológica y teológica están a la base del pen-
samiento de san Agustín y no son pocos los estudiosos del santo que 
ponen de relieve aspectos originales de su concepción. Con bastante 
precisión Pierre Hadot, vinculando la antropología con el misterio 
trinitario y con la persona como imagen de la Trinidad, afirma: “Con 
Agustín, un hombre nuevo hace su aparición en la historia de la con-
ciencia. Esta revolución antropológica va unida a un nuevo concepto 
de persona, creado por la reflexión agustiniana sobre el misterio trini-
tario. Al concebir la Trinidad como la vida interior del Espíritu abso-
luto que se ama y se conoce, Agustín descubre en la persona humana 
la imagen de la Trinidad, la unidad de un espíritu que permanece 
idéntico en su totalidad, en las tres relaciones del ser, del amar y del 
conocer. “Yo soy, yo me conozco, yo me amo”; el yo hace su entrada 
en la historia de la conciencia, la relación religiosa toma la forma de 
un diálogo entre el Tú y el Yo. En los trece libros de las Confesio-
nes es donde toma forma por primera vez esta nueva concepción del 
hombre. En Agustín, la conciencia del hecho de que la vida espiritual 
del individuo es absolutamente única, que su propia historia no tiene 
lugar más que una vez, es tan fuerte, y la identidad entre la historia 
de su piedad y la historia de su espíritu es tan profunda, que puede 
atreverse a pensar la historia de su propia evolución como una “con-
fesión”, una alabanza a Dios” 1. Esto es verdad, pero, posiblemente no 
exprese toda la riqueza de la novedad antropológica agustiniana. Más 
preciso y mejor aquilatado me parece lo que afirma Ramón Salas: “El 
pensamiento agustiniano sobre la Trinidad sugiere indicaciones para 
iluminar el misterio del ser humano en su condición relacional. La 
persona es constitutivamente relación con Dios, con el mundo que le 
rodea, consigo misma y con sus semejantes” 2.

Sin duda el tema del hombre creado a imagen y semejanza es un 
elemento importante en la doctrina sobre el hombre de los Padres de 

1  Hadot, P., Porphyre et Victorinus, I, Paris 1986, pp. 16-17.
2  Salas, R., «La aproximación a la Trinidad en san Agustín», en Elementos 

para una formación agustiniana, Roma 2001, p. 66.



ASPECTOS ORIGINALES DE LA ANTROPOLOGÍA AGUSTINIANA 217

la Iglesia y particularmente de Agustín 3. Lo que me parece importan-
te en estas reflexiones es la idea de que el hombre se entiende sobre 
todo como relación, es decir, como apertura y tensión hacia una plu-
ralidad de direcciones. Evidentemente Agustín tiene esta concepción 
del hombre, donde la dimensión relacional tiene suma importancia, 
aunque siempre será también racional. Este ser relacional-racional se 
despliega y se concentra, se abre y se interioriza, se dice y se conoce 4. 
Como dice Dolby, “la novedad consiste en que san Agustín parte de 
una imagen de Dios en el mundo y especialmente en el hombre, pero 
imagen Trinitaria, de un Dios Trino, Creador; de una operatividad 
“ad extra” de toda la Trinidad, y por tanto parte de un dato de fe 
para luego fecundarlo e iluminarlo con la penetración de su claridad 
racional” 5.

El ser humano es relación, como lo es el mismo Dios trinitario, 
a cuya imagen ha sido hecho. Por eso el hombre puede descubrir el 
misterio de Dios trinitario en sí mismo y en todas las realidades, por-
que Dios ha dejado su huella: “Todas estas cosas, criadas por el arte 
divino, manifiestan en sí cierta unidad, belleza y orden. Hay en todo 
esto unidad, ya se trate de las naturalezas corpóreas, ya del carácter 
de las almas; poseen algún grado de belleza, como las figuras y cua-
lidades de los cuerpos o la ciencia y la técnica en las almas; y tienen 
cierto orden, como se observa en los pesos y posición de los cuerpos, 
en los amores y en los placeres del alma. Es, pues, necesario conocer 
al Hacedor por las criaturas y descubrir en éstas, en una cierta y dig-
na proporción, el vestigio de la Trinidad. Es en esta Trinidad suma 
donde radica el origen supremo de todas las cosas, la belleza perfecta, 
el goce completo… El que esto contemple parcialmente en enigma y 
como en un espejo, gócese de conocer a Dios, y hónrele como a tal, y 
dele gracias rendidas” (La Trinidad 6, 10, 12).

3  Cf. Hamman, A. G., L’homme image de Dieu. Essai d’une anthropologie chrétieme 
dans l’Eglise des cieq primiers sigegles, Desclée, Paris 1987, p. 5.

4  En estos primeros pasos me siento deudor de Cipriani, N., Muchos y uno 
solo en Cristo. La espiritualidad de Agustín, Ed. Agustiniana, Guadarrama, Madrid 
2013, pp. 13-93.

5  Dolby, M., El hombre es imagen de Dios. Visión antropológica de san Agustín, 
Eunsa, Pamplona 1993, p. 67.



SANTIAGO SIERRA, OSA 218

La relación es la casa del pensamiento, o mejor donde la inteli-
gencia habita. El pensamiento es una expresión de relación. Nuestro 
Dios es un Dios-en-relación, un Dios-Trinidad. La relación constituye 
la Vida íntima de Dios 6. Pero si el hombre es imagen de la Trinidad, 
si es relación como ella, es de obligado cumplimiento el trabajar por la 
unidad, el apostar por la comunidad (Cf. Sermón 229, 1-2). Evidente-
mente el hombre ha sido llamado a vivir en la unidad y promocionar 
la concordia, pero la historia de la humanidad tiene otra trayectoria. 
De hecho, siendo todo esto verdad, la historia de la humanidad es tes-
tigo de otro aspecto no menos importante. A pesar de esta estructura 
relacional y su vocación a la unidad, las guerras y las contiendas entre 
los humanos ha sido una constante. Dios era consciente de esta reali-
dad e inventó también la solución: “No ignoraba Dios que el hombre 
había de pecar, y que, sometido a la muerte, la había de propagar a 
los mortales, y que los mortales irían tan allá en su desvergüenza pe-
cadora, que las bestias privadas de querer racional, procedentes de las 
aguas y de las tierras, vivirían entre sí más tranquila y pacíficamente 
que los hombres, propagados de uno solo para encarecer la concordia. 
Nunca los leones entre sí, o entre sí los dragones, libraron guerras, 
como las libraron los hombres. Pero preveía también la multitud de 
los fieles que habían de ser llamados por su gracia a la adopción, y 
que, después de justificados por la remisión de los pecados, obrada 
por el Espíritu Santo, serían asociados a los santos ángeles destruida 
la muerte, su último enemigo. A esta multitud piadosa había de ser 
útil la consideración de este punto, o sea, de que Dios hizo proceder 
a todos los hombres de uno solo para ponderar cuan grata le era la 
unión entre muchos” (La ciudad de Dios 12, 22). 

Como podemos comprobar la concepción del hombre que tiene 
Agustín es compleja y fascinante, porque, si por una parte, es con-
ciencia de sí, por otra es sujeto de relaciones. Étienne Gilson nos dice 
qué es la filosofía para Agustín con estas palabras significativas e ilu-
minadoras: “La filosofía fue desde el principio y continuó siempre 
siendo para san Agustín algo muy distinto de la simple búsqueda es-

6  Cf. Silva Rosa, J. M., O primado da relaçâo. Da intencionalidade Trinitaria 
da Filosofia. Universidade Católica Editora, Lisboa 2007, p. 19. En sentido muy 
amplio soy deudor de las reflexiones de este autor.



ASPECTOS ORIGINALES DE LA ANTROPOLOGÍA AGUSTINIANA 219

peculativa de un conocimiento desinteresado de la naturaleza; lo que 
le inquieta sobre todo es el problema del propio destino; buscar cómo 
conocerse para saber lo que debe hacer para ser mejor y, si es posible, 
poder vivir bien, este es para él el verdadero problema” 7. Agustín 
siempre busca el propio destino y la propia felicidad, se interesa sobre 
todo por estos aspectos fundamentales para todo ser humano, pero 
para ser feliz será necesario conocer la verdad, puesta en tela de juicio 
por los escépticos de todos los tiempos, por eso esta será la primera 
tarea: la tarea de la verdad. Agustín tiene certeza del propio ser, vivir 
y pensar: “Somos, conocemos que somos y amamos este ser y este 
conocer. Y en las tres verdades apuntadas no nos turba falsedad ni 
verosimilitud alguna…, estamos certísimos de que somos, de que co-
nocemos y de que amamos nuestro ser. En estas verdades me dan de 
lado todos los argumentos de los académicos, que dicen: ¿Qué? ¿Y 
si te engañas? Pues si me engaño, existo. El que no existe, no puede 
engañarse, y por eso, si me engaño existo. Luego, si existo, si me en-
gaño, ¿cómo me engaño de que existo, cuando es cierto que existo si 
me engaño?” (La ciudad de Dios 11, 26). 

II.	 Quien es Dios

Antes de ver lo que significa ser imagen y semejanza, será nece-
sario saber algo de Aquel de quien somos imagen y semejanza. Se 
ha afirmado, y creo que con toda la razón, que “la fe en el Dios trino 
transforma toda la comprensión de la realidad. Ya no se trata de la uni-
dad de la sustancia, del ser mismo y del ser para sí mismo, ni del ser 
colectivo en el que se funde toda diferencia: del Dios trino, el mundo 
de las relaciones de la persona se manifiesta como paradigma decisivo 
para comprender la realidad y orientarse en ella. La relación, estar 
en relación, aparece como la esencia más profunda de la realidad. La 
realidad suprema y verdadera, tanto en la esfera creativa como, más 
correctamente, en lo divino, es estar con los demás… La unidad tri-

7  Gilson, E., Introduzione allo studio di Sant’Agostino, Marietti, Cassale 
Monferrato, 1983, p. 15.



SANTIAGO SIERRA, OSA 220

nitaria es precisamente la red de relaciones o intercambio de vida” 8. 
Y en otro momento: “Si la única vida divina se realiza precisamente 
en el intercambio de las tres personas distintas…, eso significa que 
unidad y pluralidad, unidad y multiplicidad, unidad y alteridad son 
igualmente originarias, de igual orden, igualmente importantes, pri-
mero en Dios y, luego –gracias a la correspondencia entre imagen de 
Dios e imagen del hombre– también en nosotros” 9.

La idea decisiva es que Dios-Trinidad es una relación de relacio-
nes y que es imposible que una diferencia tan antigua no cruce este 
sentido. Esto dará como resultado el reconocimiento de que el lengua-
je de la relación es el más apto para expresar la realidad trinitaria, ya 
que las relaciones le dicen a las Personas, en Dios. En lenguaje filosófi-
co, diremos que se ha producido un cambio decisivo en la concepción 
de lo divino: la sustancia uniformizadora da paso a la primacía de la 
relación que distingue y unifica 10.

¿Qué es la relación? Simplemente Agustín declaró negativamente 
que en la Trinidad no es accidente, porque, al no tener principio, debe 
ser inmutable y eterno: “Esta relación no es accidente, porque uno 
siempre es Padre y el otro siempre es Hijo; y no como si dijéramos 
que desde que existe el Hijo no puede dejar de ser Hijo… Porque si 
conociese principio o alguna vez dejase de ser Hijo, sería esta denomi-
nación accidental… Mas tampoco se ha de afirmar que las relaciones 
sean en la Trinidad accidentes, porque el ser Padre y el ser Hijo es en 
ellos eterno e inconmutable” (La Trinidad 5, 5, 6). Pero «la relación no 
es un accidente aquí, porque no puede haber algo temporal en Dios» 
(La Trinidad 5, 16, 17), y es apropiado que cada accidente implique 
mutación con respecto a lo que se predice. Sin embargo, para afir-
mar la inmutabilidad y la eternidad de las relaciones en la Trinidad, 
huyendo oblicuamente al dilema o sustancia o accidente, ¿qué conse-
cuencias podría tener para otra comprensión de la relación? 11.

8  Gisbert, G., Creer en el Dios uno y trino. Una clave para entenderlo, Santander, 
Sal Terrae, 2002, pp. 33-34. 46.

9  Gisbert, G., Creer en el Dios uno y trino, o.c., p. 43.
10  Cf. Silva, J. M., O primado da relaçâo, o.c. pp. 30 y 48
11  Cf. Silva, J. M., O primado da relaçâo, o.c., p. 414.



ASPECTOS ORIGINALES DE LA ANTROPOLOGÍA AGUSTINIANA 221

Todavía más, para caracterizar a las Personas divinas, Agustín 
emplea el concepto de relación. En la Trinidad la relación es sustan-
cial, en el sentido de que la relación se identifica con el ser mismo 
de las Personas. Dios subsiste en forma de relación. No todo lo que 
se dice de Dios se predica de la sustancia, porque se habla a veces 
de Dios según la relación: La palabra Padre dice relación al Hijo; 
Hijo dice relación al Padre; Espíritu Santo, que a primera vista no 
dice relación, es el Don del Padre y del Hijo, y, por tanto, dice doble 
relación. Y estas relaciones no son accidentales, porque son siempre 
las mismas, más aún, son Dios. ¿Qué significa esto? En primer lugar, 
que el ser propio de Dios no es sólo ser en sí, sino también el ser-pa-
ra, el ser-en-relación, que es otra forma de decir que Dios es Amor. 
Es verdad que la concepción de Agustín abre el camino para una 
reflexión que hoy puede ser muy fecunda, aunque él no pudo sacar 
todas las consecuencias. Él, como ya sabemos, partiendo de la afirma-
ción de San Juan: Dios es caridad, interpreta el misterio trinitario en 
los términos del amor: amante-amado-amor. Dios en su unidad plural 
y en su pluralidad una, se presenta como comunión relacional inter-
personal, donde cada una de las personas divinas adquiere identidad 
propia en y a partir de la alteridad. Las personas divinas son personas 
en relación. El Padre es Padre en relación con el Hijo, mientras que 
este es Hijo en relación al Padre y el Espíritu Santo procede del Pa-
dre y del Hijo. La reciprocidad, por tanto, determina el dinamismo 
trinitario, pues cada persona divina es don y acogida, oferta de sí y 
reciprocidad. Será el Espíritu el que une en el mismo amor y en la 
misma vida divina las diferentes relaciones propias de cada persona. 
Para Agustín las relaciones de las personas divinas son comunicacio-
nes de vida, cuyo término es el conocimiento y el amor, es decir, el 
Padre conociéndose engendra al Hijo y amándose el Padre y el Hijo, 
existe el Don de amor, que es el Espíritu Santo: “El Padre engendró al 
Hijo como diciéndose a sí mismo, igual en todo a Él; pues no se habría 
expresado íntegra y perfectamente a sí mismo si en su Verbo hubiera 
alguna cosa más o menos que hay en Él” (La Trinidad 15, 14, 23). Y 
con relación al Espíritu Santo: “También el Espíritu Santo subsiste en 
esta unidad e igualdad de sustancia. Ora se le llame unión, santidad 
o amor de ambos; ora unidad, porque es amor, o amor, porque es 
santidad... Y así las tres personas divinas son un solo Dios, grande, 



SANTIAGO SIERRA, OSA 222

sabio, santo y bienaventurado. Nosotros, empero, sólo seremos felices 
en Él, con Él y por Él. Por su gracia somos unidad entre nosotros y un 
solo espíritu con Él, siempre que a Él se aglutine nuestro espíritu. Es 
un bien para nosotros adherirnos a Dios, pues pierde a todo el que le 
abandona. El Espíritu Santo es algo común al Padre y al Hijo, sea ello 
lo que sea. Mas esta comunión es consustancial y eterna” (La Trinidad 
6, 5, 7). Todo esto tiene que llevarnos a una profunda reflexión. Si el 
hombre está hecho a imagen y semejanza de la Trinidad, tal vez la 
relación sea la clave para entender también al ser humano, como lo es 
para entender lo interior de la Trinidad.

Agustín intenta elaborar una teoría de las relaciones en Dios, y 
parte de una visión donde la unidad divina tiene la primacía. Pero 
tenemos que tener en cuenta que es como potenciar dos concepciones 
de Dios que chocan entre ellas y que son opuestas, por lo que hay que 
hilar fino y tratar de poner orden y compaginar las cosas. De hecho, 
Agustín parece que viene a decirnos que no se accede a la Trinidad 
por el pensamiento, sino por la acción. De esta manera Agustín, en 
lugar de una ontología relacional que está allí, pero no tematizada, se 
adhiere a una ontología del amor, pero ¿por qué? Porque “ves la Tri-
nidad si ves el amor” (La Trinidad 8, 8, 12). Como dice Thierry De-
looz: “¡Esta promoción relacional podría leerse en todos los niveles, 
desde la física de las interacciones hasta la teología de las “relaciones 
subsistentes”, no porque haya influencia de la teología trinitaria, sino 
simplemente porque si el Relacional está en la base del ser, no es sor-
prendente que en todas partes se redescubre en casa! Incluso llegaría-
mos a apoyar la realidad de una analogía de la relación, que en cierto 
sentido puede recomendarse a partir de la doctrina agustiniana de la 
Vestigia Dei. Por cierto, nunca insistiremos demasiado en la origina-
lidad de Agustín cuando considere el mundo entero, particularmente 
el alma humana, como un conjunto de vestigios, es decir, de signos y 
rasgos que evocan a la Trinidad” 12.

Pero en el ámbito de un monoteísmo trinitario, que confiesa la 
existencia simultánea, en Dios, de identidad y de diferencia, tal identi-

12  Thierry, D., Por une ontologie de la relation. L’étre et la relation (2 vols) 
Thèse de Doctoral d’Etat ès Lettres, vol I, pp.309-310, citado en Silva, J. M., O 
primado, o.c., p. 180.



ASPECTOS ORIGINALES DE LA ANTROPOLOGÍA AGUSTINIANA 223

ficación se hace problemática la fundamentación ontológica de las re-
laciones entre las personas divinas. El problema es que las relaciones 
parece que dicen relación con los accidentes. Pero ¿podrá admitirse 
una relación que, en Dios no diga al accidente y, por tanto, escape a 
la mutación? Claro que sí: “En Dios, empero, nada se afirma según 
el accidente, porque nada mudable hay en Él; no obstante, no todo 
cuanto de Él se enuncia se dice según la substancia. Se habla a veces 
de Dios según la relación (ad aliquid)... Porque si conociese principio 
o alguna vez dejase de ser Hijo, sería esta denominación accidental. 
Y si el Padre fuera Padre con relación a sí mismo y no con relación 
al Hijo, y el Hijo dijese habitud a sí mismo y no al Padre, la palabra 
Padre y el término Hijo serían substanciales” (La Trinidad 5, 5, 6). 
Como afirma Leonardo Coimbra: “De la materia a la conciencia todo 
es reciprocidad interactiva, relación de relaciones, coexistencia (...) La 
primera forma de existencia es la coexistencia de los singulares, ya 
sea Dios mismo (...) La inmanencia y la trascendencia siguen siendo 
una relación: la de las relaciones, hecho con la posibilidad infinita de 
relaciones para hacer... la perfección no es absoluta; la perfección es 
más bien la mejor, la relación más íntima y vasta... La relación de las 
criaturas, superada con lo divino, la relación de conciencia suspendi-
da de la conciencia de todas las relaciones, es la vida misma del Amor. 
El amor no es, por lo tanto, un genio que nos lleva a lo divino, es la 
relación con Dios, un abrazo cerrado a través del amor infinito de 
todos los seres” 13.

III.	  Ser imagen y semejanza 14

En Occidente, la definición del hombre como animal racional 
y político, con todos los matices que queramos, determina todo el 
pensamiento antropológico, desde Aristóteles a Husserl, inclusive la 

13  Coimbra, L., A alegría, a Dor e a Graça, in Obras de Leonardo Coimbra, 
selec., coord. e revisâo pelo Prof. Sant’Ana Dionisio, vol. I, Lello & Irmâos editores, 
Porto 1983, pp. 595-596.

14  Costa Freitas, M., À imagen e Semelhança de Deus. Um tema de antropología 
agostiniana, en Didaskalia, XIX, 1989, pp. 21-34. En este apartado en cierta manera 
me siento deudor de este artículo. 



SANTIAGO SIERRA, OSA 224

antropología teológica de la imagen de Dios, relegando a niveles de 
racionalidad inferior, aunque no de pura irracionalidad, no permite 
otros posibles discursos sobre el hombre 15. En la modernidad se ha 
hablado del hombre como animal simbólico, animal histórico… Sin 
embargo, no podemos olvidar que ya Agustín ha hablado del hombre 
como animal relacional y esto merecería una reflexión y un estudio. 
La apertura a la Sabiduría revelada del Misterio de Dios Uno y Trino 
nos permite profundizar en el último por qué de la dimensión re-
lacional y comunitaria de la persona. La persona es sobre todo un 
misterio de relación y de don, que tiene por modelo “la comunión de 
Vida Trinitaria, a manera de pálido reflejo de aquella eminente Co-
munidad Trinitaria de la cual es imagen. La comunidad es el orden 
de participación en el ser, es una revelación especial del esplendor de 
la gloria de Dios” 16.

Ya en Soliloquios dice Agustín: “Tú creaste al hombre a tu ima-
gen y semejanza, como lo reconoce todo el que se conoce a sí” (So-
liloquios 1, 1, 4). Desde este momento, que estamos al comienzo de 
su producción literaria, está presente este tema de reflexión. Para 
él está claro que para encontrarse con Dios primero hay que creer 
en lo que después se sabrá: “En consecuencia, entiende para creer, 
cree para entender. En pocas palabras os voy a decir cómo hemos 
de entender lo uno y lo otro sin problema alguno. Entiende mi pa-
labra para creer; cree la palabra de Dios para entenderla” (Sermón 
43, 9). A veces parece que Agustín distingue lo que es la imagen y la 
semejanza, de hecho, afirma: “Y dijo Dios: hagamos al hombre a nuestra 
imagen y semejanza. Toda imagen es semejante a aquello de quien es 
imagen, pero, sin embargo, no todo lo que es semejante a algo, tam-
bién es imagen de ello. Esto se aprecia en el espejo y en la pintura; 
lo representado en ellos son imágenes, y por lo mismo, semejantes; 
mas si no nace lo uno de lo otro, ninguno de los dos puede decirse 
que sea imagen del otro; hay, pues, imagen cuando hay expresión 
de algo. ¿Por qué, pues, cuando se dijo a imagen se añadió y a seme-

15  Cf. Silva, J. M., O primado da relaçâo, o.c., p. 177.
16  Ferrer Arellano, J., Metafísica de la relación y de la alteridad. Persona y 

relación, Eunsa, Pamplona 1998, p. 44.



ASPECTOS ORIGINALES DE LA ANTROPOLOGÍA AGUSTINIANA 225

janza, como si pudiera existir una imagen desemejante?” (Sobre el 
Génesis a la letra incompleto, 16, 57).

Tenemos que comprender que todas las cosas llevan la marca del 
principio que les dio su ser, pero la distancia que existe entre el hace-
dor y la hechura es inmensa. De todas las maneras las cosas nos pue-
den decir mucho de su creador. Es más, si el hombre ha sido hecho a 
imagen y semejanza de Dios Trinidad, tal vez será a través del hombre 
como podemos acceder al creador 17. Agustín elabora su propia doc-
trina de la imagen de Dios en el hombre, apuntando que es la Trini-
dad la que hace al hombre a su imagen: “Dijo Dios: Hagamos al hombre 
a nuestra imagen y semejanza; y poco después se dice: E hizo Dios al hom-
bre a imagen de Dios. Nuestra, en número plural; expresión inexacta de 
haber sido el hombre plasmado a imagen de una sola persona, ora sea 
el Padre, el Hijo o el Espíritu Santo. Mas como fue hecho a imagen de 
la Trinidad, por eso se dice a nuestra imagen. En cambio, para que no 
se crea que hay tres dioses en la Trinidad, siendo la Trinidad un solo 
Dios, se añade: E hizo Dios al hombre a imagen de Dios; como si dijera: 
“a su imagen”” (La Trinidad 12, 6, 6). Podemos preguntarnos en qué 
se manifiesta que el hombre fue creado a imagen de Dios y Agustín 
nos dice que en lo que somos superiores a los animales, es decir, en 
la razón: “Se dijo esto para que entendiésemos que el hombre fue he-
cho a imagen de Dios en lo que aventaja a los animales irracionales, 
es decir, en cuanto a la razón, o la mente, o la inteligencia, o como 
queramos llamarla, si existe alguna otra palabra mis apta... En esto 
manifiesta suficientemente en qué fue creado el hombre a imagen de 
Dios, es decir, que no fue en perfiles materiales, sino en cierta forma 
inteligible de mente iluminada” (Del Génesis a la letra 3, 20, 30).

Para Agustín la imagen es un parecido, que indica dependencia 
de la copia. Pero es importante resaltar que no existe en la naturaleza 
nada que no tenga semejanza con la Trinidad, aunque no es lo mismo 
que lo que sucede en el hombre, sobre todo porque sitúa esta imagen 
en la mente, en el pensamiento: “Si esto es así, fijemos nuestra aten-
ción en las tres cosas que nos parece haber descubierto en nosotros. 

17  Cf. Gilson, E., Introduction è l’Étude de Saint Augustin, Paris 1929, pp. 
279-292.



SANTIAGO SIERRA, OSA 226

No hablamos aún de las cosas de allá arriba, no nos referimos aún al 
Padre, al Hijo y al Espíritu Santo, sino a esta imperfecta imagen, pero 
al fin imagen” (La Trinidad 9, 2, 2). “El sentido del tema de la imagen 
en nuestro filósofo no es otro que un mayor acercamiento a Dios, un 
asemejamiento a partir de aquello que ontológicamente tiene su im-
portancia, pues no cabe duda de que el que ama o aspira a alguien, en 
este caso a Dios, busca asemejársele” 18.

Agustín se fija en algunos esquemas trinitarios presentes en el 
hombre, que son dimensiones ternarias de la espiritualidad humana, 
lo que demuestra que la imagen de Dios está inscrita en la mente: “La 
parte nunca puede abrazar el todo cuya es parte; la mente, empero, 
cuando se conoce toda, esto es, cuando se conoce perfectamente, su 
conocimiento es total, y cuando se ama con amor de perfección, total-
mente se ama” (La Trinidad 9, 4, 7). Para ser imagen fiel de la Trini-
dad, estos elementos tienen que ser uno e iguales: “Cuando la mente 
se ama existen dos cosas, la mente y su amor, y cuando la mente se 
conoce hay también dos realidades, la mente y su noticia. Luego la 
mente, su amor y su conocimiento son como tres cosas, y las tres son 
unidad; y si son perfectas, son iguales” (La Trinidad 9, 4, 4). En otro 
momento afirma Agustín: “También nosotros reconocemos una ima-
gen de Dios en nosotros. No es igual, más aún, muy distante; tampoco 
es coeterna, y, en resumen, no de la misma sustancia de Dios. A pesar 
de todo, es tan alta, que nada hay más cercano por naturaleza entre 
las cosas creadas por Dios; imagen de Dios, esto es, de aquella su-
prema Trinidad, pero que debe ser aún perfeccionada por la reforma 
para acercársele en lo posible por la semejanza. Porque en realidad 
existimos, y conocemos que existimos, y amamos el ser así y conocer-
lo. En estas tres cosas no nos perturba ninguna falsedad disfrazada de 
verdad” (La ciudad de Dios 11, 26).

Para Agustín el conocimiento, la mente, están dados al hombre 
como capacidades, o mejor, el hombre ha sido hecho capaz, ha sido 
capacitado: “Hemos llegado ya a un punto en la discusión donde in-
tentaremos someter a examen la parte más noble de la mente huma-
na, por la que se conoce o puede conocer a Dios, para encontrar en 

18  Dolby, M. C., El hombre es imagen…, o.c., p. 117.



ASPECTOS ORIGINALES DE LA ANTROPOLOGÍA AGUSTINIANA 227

ella la imagen divina. Aunque la mente humana no es de la misma na-
turaleza que Dios, no obstante, la imagen de aquella naturaleza, a la 
que ninguna naturaleza vence en bondad, se ha de buscar y encontrar 
en la parte más noble de nuestra naturaleza. Mas se ha de estudiar la 
mente en sí misma, antes de ser particionera de Dios, y en ella encon-
traremos su imagen. Dijimos ya que, aun rota nuestra comunicación 
con Dios, degradada y deforme, permanecía imagen de Dios. Es su 
imagen en cuanto es capaz de Dios y puede participar de Dios; y este 
bien tan excelso no pudiera conseguirlo si no fuera imagen de Dios… 
Todas estas cosas, cuando se aprenden, constituyen una especie de 
trinidad, formada por la especie cognoscible antes de su conocimien-
to, por el conocimiento del aprendiz, que principia a existir cuando se 
conoce, y en tercer lugar, por la voluntad, que une las dos anteriores. 
Conocidas, cuando se las recuerde, surge en lo íntimo del alma otra 
trinidad integrada por las imágenes impresas en la memoria cuando 
se conocieron, por la información del pensamiento al tornar sobre 
dichas imágenes la mirada del recuerdo, y por la voluntad, que une, 
como tercer elemento, estas dos cosas” (La Trinidad 14, 8, 11).

Esta imagen en el hombre es permanente y no se pierde nun-
ca, porque no es algo accidental: “Estas cosas existen en el alma, y, 
cual, si ovilladas estuviesen, se desenvuelven y se dejan percibir y 
numerar, no como accidentes de un sujeto, como el calor y la figura 
en los cuerpos, ni como la cualidad o cantidad, sino de una manera 
substancial y, por decirlo así, esencialmente” (La Trinidad 9, 4, 5). 
Este pasaje es fundamental para comprender el carácter relacional 
de la interioridad agustiniana. De hecho, la mens, notitia et amor en 
relación constituyen la unidad del alma, pero no existen en ella como 
accidentes en un sujeto. Agustín valoriza la dimensión relacional del 
alma. Es la persona el centro de las actividades y no son las facultades 
las que van por libre, sino que están unificadas en la unidad de la 
persona: “Pero cuando estas potencias se encuentran en una persona, 
como es el hombre, pudiera alguien decirnos: Estas tres potencias, 
memoria, entendimiento y amor, son mías, no suyas; y lo que obran 
no lo obran para sí, sino en mi favor, o mejor dicho, soy yo el que por 
medio de ellas actúo. Recuerdo por mi memoria, comprendo con mi 
inteligencia, amo con mi voluntad; y cuando dirijo la mirada de mi 
pensamiento a mi memoria, expreso en mi corazón lo que sé, y de mi 



SANTIAGO SIERRA, OSA 228

ciencia se engendra un verbo verdadero, y ambas cosas son mías, el 
verbo y la ciencia. Soy yo el que conozco y hablo en mi corazón lo que 
sé... Mi amor, cuando comprende y recuerda lo que ha de apetecer y 
evitar, lo recuerda por mi memoria, no por la suya; y cuanto razona-
blemente entiende lo entiende por mi inteligencia, no por la suya. En 
breves razones. Yo recuerdo, comprendo y amo sirviéndome de mis 
tres facultades, aunque no soy mi memoria, ni mi entendimiento, ni 
mi amor; mas poseo estas tres realidades. Esto lo puede afirmar cual-
quier persona que disfrute de las tres mencionadas potencias, pues 
jamás es ella estas tres cosas. Pero en aquella suprema simplicidad que 
es Dios, aunque hay un solo Dios, son tres las personas: Padre, Hijo y 
Espíritu Santo” (La Trinidad 15, 22, 42). 

Agustín explica en qué consistió esa imagen: “Se dijo esto para 
que entendiésemos que el hombre fue hecho a imagen de Dios en lo 
que aventaja a los animales irracionales, es decir, en cuanto a la ra-
zón… En esto manifiesta suficientemente en qué fue creado el hombre 
a imagen de Dios, es decir, que no fue en perfiles materiales, sino en 
cierta forma inteligible de mente iluminada” (Del Génesis a la letra 
3, 20, 30). Esta imagen de Dios es indestructible: “Es en el alma del 
hombre, alma racional e intelectiva, donde se ha de buscar la imagen 
del Creador, injertada inmortalmente en su inmortalidad…” (La Tri-
nidad 14, 4, 6). La imagen de Dios es “constitutiva del hombre y, por 
tanto, asemejarse a Dios es, para el hombre, la única manera de llegar 
a ser hombre” 19. Aunque el hombre sea pecador, sigue siendo imagen, 
su imagen estará desfigurada, porque alejarse de Dios es alejarse de 
uno mismo: “Luego ahora somos renovados en el espíritu de nuestra 
mente conforme a la imagen del que nos creó, la que perdió Adán 
pecando. Después, seremos renovados también en la carne cuando 
este cuerpo corruptible se vista de la incorrupción, para ser cuerpo 
espiritual, en cuyo estado aún no había sido cambiado Adán, pero 
debía de serlo si no hubiera merecido pecando también la muerte del 
cuerpo” (Del génesis a la letra 6, 24, 35). La obra de la restauración la 
despliega Agustín a través de la figura de Cristo como Aquel que acu-
ña la imagen de Dios en el hombre: “En la imagen de Dios se busca la 

19  Pegueroles,  J., San Agustín. Un platónico cristiano, Promociones Publicacio
nes Universitarias, Barcelona 1985, p. 257.



ASPECTOS ORIGINALES DE LA ANTROPOLOGÍA AGUSTINIANA 229

verdad, no la vanidad. Reesculpamos mediante el amor a la verdad la 
imagen según la cual fuimos creados, y devolvamos a nuestro César 
su propia imagen” (Sermón 90, 10) 20.

Es el deseo de Dios el que da dinamismo en la búsqueda, invitán-
donos a la superación y al progreso, sin pararnos, siempre mirando 
adelante. Tener deseos, vivir tensos y querer la meta es clave para el 
dinamismo humano: “La vida entera del buen cristiano es un santo 
deseo. Lo que deseas aún no lo ves, pero deseándolo te capacitas para 
que, cuando llegue lo que has de ver, te llenes de ello. Es como si 
quieres llenar una cavidad, conociendo el volumen de lo que se va a 
dar; extiendes la cavidad del saco, del pellejo o de cualquier otro re-
cipiente; sabes la cantidad que has de introducir y ves que la cavidad 
es limitada. Extendiéndola aumentas su capacidad. De igual manera, 
Dios, difiriendo el dártelo, extiende tu deseo, con el deseo extiende 
tu espíritu y extendiéndolo lo hace más capaz. Deseemos, pues, her-
manos, porque seremos llenados… Ésta es nuestra vida: ejercitarnos 
mediante el deseo. Pero el deseo santo nos ejercita en la medida en 
que apartemos nuestros deseos del amor mundano. Ya he dicho con 
anterioridad: vacía el recipiente que has de llenar con otra cosa. Tie-
nes que llenarte del bien, derrama el mal. Imagínate que Dios quiere 
llenarte de miel; si estás lleno de vinagre, ¿dónde depositas la miel? 
Hay que derramar el contenido del vaso; hay que limpiar el vaso mis-
mo; hay que limpiarlo, aunque sea con fatiga, a fuerza de frotar, para 
hacerlo apto para determinada realidad” (Comentario a la epístola de 
Juan 4, 6).

En este campo el amor es fundamental, es el vínculo de unión: 
“Es el amor un abrazo entre la palabra y la mente que la engendra, 
y a ellas se une como tercer elemento en amplexo incorpóreo, sin 
confusión alguna” (La Trinidad 12, 8, 13). El vínculo del amor es el 
verbo, que es conocimiento cordial: “Se pregunta, y con razón, si toda 
noticia es verbo o lo es sólo la noticia amada… El yerto que ahora 
queremos insinuar y estudiar es la noticia en el amor. Cuando el alma 
se conoce y se ama, su verbo se une a ella por amor. Y porque ama su 

20  Cf. Saetores, T., Amor y conversión en san Agustín. San Agustín de Hipona 
y sus comentarios al Génesis, Ciudad Nueva, Madrid 2019.



SANTIAGO SIERRA, OSA 230

noticia, conoce su amor, y el amor está en el verbo, y ambos en el que 
ama y habla” (La Trinidad, 9, 10, 15). Todo nace en el corazón y desde 
ahí se expande, esto significa que es dentro del alma donde se da la 
relación del alma con Dios, como objetos del conocimiento y el amor: 
“Esta trinidad de la mente no es imagen de Dios por el hecho de co-
nocerse la mente, recordarse y amarse, sino porque puede recordar, 
conocer y amar a su Hacedor. Si esto hace, vive en ella la sabiduría; 
de lo contrario, aunque se recuerde a sí misma, se comprenda y se 
ame, es una ignorante. Acuérdese, pues, de su Dios, a cuya imagen 
ha sido creada; conózcale y ámele. Y para decirlo más brevemente: 
honre al Dios increado, que la hizo capaz de Él y a quien puede poseer 
por participación” (La Trinidad 14, 12, 15).

IV.	  Dimensión social del hombre

Después de ver la apertura de la persona a Dios, es decir, ver al 
hombre en esa relación a Dios, nos fijamos en la relación del hom-
bre con los otros hombres y lo primero que nos percatamos es que 
esta apertura a los otros es incluso más radical que la anterior: “Pero 
es más radical la apertura del ser personal a los otros hombres. La 
estructura dialogal de la persona humana no se agota con aquella 
relación a Dios constitutiva de un ser –respuesta antológica a una voz 
divina en la nada que la implanta en la existencia-: es también una 
respuesta ontológica a los otros yo humanos, que, al hablarle, le hacen 
posible ser plenamente persona. Es más, la relación de la persona a los 
otros hombres no puede ser considerada tan solo constitutiva de un 
desarrollo perfectivo de su ser ya constituido; sino como radicalmente 
constitutiva también de su ser mismo personal” 21.

La dimensión social es fundamental en la concepción del hom-
bre que tiene Agustín. Lo que queremos decir es que lo mismo que 
el hombre ha recibido la llamada de vivir en comunión con Dios, ha 
recibido también una llamada para vivir en comunión con los otros 
hombres. De aquí que, si no puede prescindir de Dios para ser él mis-
mo, tampoco puede prescindir de los demás hombres para ser feliz y 

21  Ferrer Arellano, J., Metafísica de la relación y de la alteridad, o.c., p. 28.



ASPECTOS ORIGINALES DE LA ANTROPOLOGÍA AGUSTINIANA 231

dichoso. Esto no es más que afirmar que la estructura relacional del 
hombre acapara todos los rincones de su ser: “Nuestra más amplia 
acogida a la opinión de que la vida del sabio es vida de sociedad. Por-
que ¿de dónde se originaría, cómo se desarrollaría y cómo lograría su 
fin la Ciudad de Dios —objeto de esta obra, cuyo libro XIX estamos 
escribiendo ahora— si la vida de los santos no fuera vida social?” (La 
ciudad de Dios 19, 5). Y como afirmase que lo creó sólo, para resaltar 
la unidad como vocación, ha tenido que decir que no le privó de la 
dimensión social: “Y lo creó solo además, no para privarle de la so-
ciedad humana, sino para encarecerle más y más la unidad social y el 
vínculo de la concordia. Esta crecería si los hombres se unieran entre 
sí no sólo por la semejanza de naturaleza, sino también por los lazos 
de parentesco” (La ciudad de Dios 12, 21). 

Para el hombre es imprescindible la comunicación con los otros, 
por eso cuando no es posible, ha de buscar algún sucedáneo: “El pri-
mer foco de separación entre los hombres es la diversidad de lenguas. 
Supongamos que en un viaje se encuentran un par de personas, igno-
rando una la lengua de la otra, y que la necesidad les obliga a caminar 
juntas un largo trecho. Los animales mudos, aunque sean de diversa 
especie, se asocian más fácilmente que estos dos, con ser hombres. Y 
cuando únicamente por la diversidad de lenguas los hombres no pue-
den comunicar entre sí sus sentimientos, de nada sirve para asociarlos 
la más pura semejanza de naturaleza. Esto es tan verdad, que el hom-
bre en tal caso está de mejor gana con su perro que con un hombre 
extraño” (La ciudad de Dios 19, 7). Cuando alguno es insociable, vi-
viendo en la incomunicación y la soledad, para Agustín es semihom-
bre, si así podemos hablar, de hecho, cuando habla del mito de Cacus, 
afirma esto en una descripción preciosa e ilustrativa: “Supongamos a 
uno descrito con las pinceladas de la fábula y de los poetas. Quizá por 
su invariable fiereza prefirieron llamarle semihombre a hombre. Su 
reino sería la espantosa soledad de un antro desierto, y su malicia tan 
enorme, que recibió el nombre griego de kakos (malo). Sin esposa con 
quien tener charlas amorosas, ni hijos pequeñitos que alegraran sus 
días, ni mayores a quienes mandara. No gozaba de la conversación de 
algún amigo, ni siquiera de Vulcano, su padre, más feliz al menos que 
este dios, porque él no engendró otro monstruo semejante. Lejos de 
dar nada a nadie, robaba a los demás cuando y cuanto podía y que-



SANTIAGO SIERRA, OSA 232

ría. Y, sin embargo, en su antro solitario, cuyo suelo, según el poeta, 
siempre estaba regado de sangre, sólo anhelaba la paz, un reposo sin 
molestia ni turbación de violencia o miedo… Y aunque inhumano 
y fiero, miraba, con todo, inhumana y ferozmente por la paz de su 
vida y salud… Este hombre, o por mejor decir, este semihombre, no 
existió, como tantas otras ficciones de los poetas. Porque aun las fieras 
más crueles—y éste participó también de esa fiereza, se llamó semifie-
ra— custodian la especie con cierta paz, cohabitando, engendrando, 
pariendo y alimentando a sus hijos, a pesar de que con frecuencia 
son insociables y solívagas, son no como las ovejas, los ciervos, las 
palomas, los estorninos y las abejas, sino como los leones, las raposas, 
las águilas y las lechuzas. ¿Qué tigre hay que no ame blandamente a 
sus cachorros y, depuesta su fiereza, no los acaricie? ¿Qué milano, por 
más solitario que vuele sobre la presa, no busca hembra, hace su nido, 
empolla los huevos, alimenta sus polluelos y mantiene como puede 
la paz en su casa con su compañera, como una especie de madre de 
familia? ¡Cuánto más es arrastrado el hombre por las leyes de su na-
turaleza a formar sociedad con todos los hombres y a lograr la paz en 
cuanto esté de su parte!” (La ciudad de Dios 19, 12, 2).

Donde mejor se da la comunicación humana es en la vida eterna 
de los bienaventurados en el cielo, donde todos tendremos un corazón 
trasparente: “Luego veremos a Dios por medio de unos ojos que se 
asemejarán en excelencia a la mente, viendo también la naturaleza 
incorpórea, cosa difícil o imposible de justificar por testimonios de las 
divinas Escrituras; o lo que es más fácil de entender, Dios nos será tan 
conocido y tan visible, que le veremos con el espíritu en nosotros, en 
los otros, en lo otro, en sí mismo, en el cielo nuevo y en la tierra nueva 
y en todo ser subsistente entonces. Lo veremos también por el cuerpo 
en todo cuerpo dondequiera que la aguja de nuestros ojos espirituales 
ponga su punto de mira. Y nuestros pensamientos serán patentes a 
todos y mutuamente” (La ciudad de Dios 22, 29, 6). El valor de la 
comunicación en Agustín es una afirmación clara desde el comienzo 
de su reflexión, de hecho, ve el origen del lenguaje en la necesidad 
de comunicarse. En uno de sus primeros libros podemos leer: “Por-
que la potencia razonadora que usa, sigue o imita lo que es racional, 
pues por un vínculo natural está ligado el hombre a vivir en sociedad 
con los que tienen común la razón, ni puede unirse firmísimamente a 



ASPECTOS ORIGINALES DE LA ANTROPOLOGÍA AGUSTINIANA 233

otros, sino por el lenguaje, comunicando y como fundiendo sus pen-
samientos con los de ellos. Por eso vio la necesidad de poner vocablos 
a las cosas, esto es, fijar sonidos que tuviesen una significación, y así, 
superando la imposibilidad de una comunicación directa de espíritu a 
espíritu, se valió de los sentidos como intermediarios para unirse con 
los otros” (Sobre el orden 2, 12, 35).

La igualdad en cuanto a la dignidad del hombre y la mujer es afir-
mada constantemente por Agustín, como botón de muestra bástenos 
el siguiente texto: “Sin embargo, la mujer, que es mujer solamente por 
el cuerpo, se renueva también ella misma (como el hombre), según la 
imagen del que la creó, por el conocimiento de Dios en el espíritu de 
su mente, donde no hay varón ni hembra. Así como no son excluidas 
las mujeres de este don de la renovación, ni de la reformación de la 
imagen de Dios… igualmente en aquella primera creación del hom-
bre, y conforme a aquello por lo que la mujer era también hombre, 
ella misma fue hecha a imagen de Dios, pues tenía mente propia y del 
mismo modo racional” (Del Génesis a la letra 3, 22, 34). Pero es ver-
dad que hay diversidad de nacionalidades, de condición social, aun-
que estén todos unificados por una misma fe: “En esta fe no hay dife-
rencia de griego y judío, de siervo y de libre, de hombre y mujer. En 
cuanto que, todos son fieles, todos son uno en Jesucristo… Pues ahora, 
aunque tengamos las primicias del espíritu, que es vida, por causa de 
la justicia de la fe, sin embargo, como aún está muerto el cuerpo por 
el pecado, esta diferencia de gentiles, de condición y de sexo, abolida 
ya por la unidad de la fe, permanece, no obstante, en el estado mortal, 
de suerte que ha de observarse su orden en la peregrinación de esta 
vida. Los apóstoles, que dieron saludabilísimas normas de vida, man-
dan la forma como deban vivir entre sí según la condición de nación, 
griega o judía; según la diferencia de estado, de señor y de siervo, y 
según la diferencia de sexo, de hombres o mujeres. Lo mismo dígase 
de otras diferencias por el estilo que ocurran” (Comentario a Gálatas 
28). Tampoco la pobreza y la riqueza nos pueden separar y distinguir 
en cuanto a la dignidad, pobres y ricos son de igual condición. 

Santiago Sierra, OSA 




