CiuD-Ra 133-1 (2020) 183-214

“Oigo en mi corazon: buscad mi rostro» (Ps 26, 8)
Ver a Dios a la luz de San Agustin

RESUMEN

El valor de los sentidos como acceso a la realidad. El deseo de ver a Dios.
Se busca mas ver que creer. Moisés: “Hazme ver tu rostro” (Ex 20, 18).
Evangelio: “Deseamos ver a Jests” (Jn 12, 21) Ver y oir a Dios en la Sa-
grada Escritura. Filon de Alejandria y la conversion de oir a Dios a ver a
Dios. “Todo el pueblo vio la voz” (Ex 20, 18) San Agustin ante el tema de
ver a Dios. Presencia de este tema en su obra. La Carta 147 a Paulina. El
hombre interior. Los sentidos interiores. Los ojos del corazén. Purificar
los ojos del corazon para ver a Dios. La fe purifica los ojos del corazén.
Por Cristo a la vision del Padre.

PALABRAS CLAVE: Hombre interior. Corazon. Ver a Dios. Oir a Dios. Fe.
Cristo médico

ABSTRACT

The value of the senses as an access to reality. The wish to see God. We
are searching more than we believe. Moses: “Let me see your face” (Ex.
20, 18). The Gospel: “We wish to see Jesus. (Jn. 12, 21). To see and hear
God in the Sacred Scripture. Filon of Alejandria and the change from
hearing God to seeing God. “Everyone saw the voice of God (Ex. 20, 18).
Saint Augustin on the theme of seeing God. The presence of this theme
in his work. The letter 147 to Paulina. The interior man. The interior
senses. The eyes of the heart. To purify the eyes of the Heart in order to
see God. Faith purifies the eyes of the heart. Through Christ to the vision
of the Father.

KEY WORDS: Interior man. Heart. Too see God. To hear God. Faith. The
healing Christ.




184 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

Hoy dia, con frecuencia, con suma frecuencia no pocas perso-
nas no se contenta con creer en Dios e incluso con llegar a cono-
cerlo a través de la razon, buscan sentirlo, experimentar, tocar en
cierto modo a Dios, entrar en relacion personal con él. No les es
suficiente oir hablar de Dios. Se oyen no pocos discursos vacios,
que no se fundamentan en ninguna experiencia, y ante ello se des-
confia de lo que se dice. Se busca, con insistencia, realizar una ex-
periencia personal de Dios . Pero écomo realizar esta experiencia
de Dios? ¢Es posible realizarla? Para dar una respuesta a estas pre-
guntas es preciso dejarse guiar por la Primera Carta de San Juan. En
esta Carta San Juan dice precisamente como Dios se nos muestra
y como nosotros podemos llegar a conocerlo. Nos remite a Jesus.
Dios se revela en él. Contemplando a Jesus vemos precisamente al
Padre: “Quien me ve, ve al Padre”.

San Juan comienza diciéndonos:

“Lo que existia desde el principio, lo que hemos 0ido, lo que he-
mos visto con nuestros propios ojos, lo que contemplamos y palparon
nuestras manos acerca del Verbo de la vida; pues la Vida se hizo
visible, y nosotros hemos visto, damos testimonio y os anunciamos
la vida eterna que estaba junto al Padre y se nos manifest6. Eso que
hemos visto y oido os lo anunciamos, para que estéis en comunion

con nosotros y nuestra comunion es con el Padre y con su Hijo Je-
sucristo.” (1 Jn I, 1-3).

Para San Juan es por los sentidos por los que los discipulos cono-
cen a Jesus. Es cierto que Jesus le habia dicho a Tomas: “Felices los que
creen sin haber visto” (Jn 20, 29). Sin embargo Jesus se deja tocar: “Mete
aqui tu mano”le dira a Tomas.

Es cierto que hoy dia hemos redescubierto el valor de los sentidos
como medio de acceso alarealidad. Para San Agustin los sentidos nos

1 BEAUVAIS, J. B. de, Voir Dieu. Essai sur le visible et le christianisme, Ed.
I’Harmattan, Paris 2007; GUARDINI, R., Los sentidos y el conocimiento religioso, Ed.
Cristiandad, Madrid 1965; GRUN, A., Ouvre tes sens a Dieu, Médiaspaul Ed., Paris
2006; GABRILYUK, P., y COAKLEY, S. (eds), The spiritual senses. Perceiving God in
Western Christianity, University Press, Cambridge 2012.



“OIGO EN MI CORAZON: BUSCAD MI ROSTRO» (PS 26, 8). VER A DIOS A... 185

permiten incluso realizar una experiencia espiritual, llegan a ser lugar
privilegiado para realizar una experiencia de Dios

“Llamaste y clamaste, y rompiste mi sordera; brillaste y resplan-
deciste, y ahuyentaste mi ceguera; exhalaste tu fragancia y respiré, y
ya suspiro por ti; gusté de ti, y siento hambre y sed; me tocaste, y me
abrasé en tu paz.” (Conf. 10, 27, 38).

“Y équé es lo que amo cuando yo te amo? No belleza de cuerpo
ni hermosura de tiempo, no blancura de luz, tan amable a estos ojos
terrenos; no dulces melodias de toda clase de cantilenas, no fragancia
de flores, de ungiientos y de aromas, no manas ni mieles, no miem-
bros atrayentes a las caricias de la carne: nada de esto amo cuando
amo a mi Dios. Y, sin embargo, amo una especie de luz, de voz, y de
fragancia y de alimento y de caricia, cuando amo a mi Dios, que es
luz, voz, fragancia, alimento y caricia del hombre mio interior, donde
resplandece a mi alma lo que el espacio no contiene; resuena lo que no
arrebata consigo el tiempo; exhala sus perfumes lo que no se lleva el
viento; saborea lo que no se consume comiendo, y donde la unién es
tan firme que no la disuelve el hastio. Esto es lo que amo cuando amo
a mi Dios.” (Conf. 10, 6, 8).

“El Sefior es para nuestro corazoén luz, voz, aroma y manjar, y es
todas estas cosas, porque no es ninguna de ellas, y no es ninguna de
ellas precisamente porque es el creador de ellas. Es luz para nuestro
corazon aquel al que decirnos: En tu luz veremos la luz. Es sonido para
nuestro corazon aquel al que decimos: Dards gozo y alegria a mi oido. Es
para nuestro corazon el aroma a proposito del cual se dice: Somos el
buen olor de Cristo.” (S. 28, 2).

Es cierto que con frecuencia nuestros sentidos se encuentras en-
tumecidos, aletargados y, por lo mismo, no nos permiten captar la
realidad tal cual es. Se precisa que los sentidos recobren de nuevo su
sensibilidad para lograr “sentir” en cierto modo a Dios.

En la Sagrada Escritura encontramos con frecuencia una invita-
cion a “ver” a Dios. Un texto sumamente claro se halla en el Libro
del Exodo 2. Moisés pide a Dios que le muestre su rostro. «Muéstrame

2 BRIEND, J., Dieu dans UEcriture, Ed. Cerf, Paris 1992, pp- 41-50.



186 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

tu gloria» (Ex 33, 18). “Ver la gloria de Dios” es mucho mas que ver el
efecto de su presencia. Significa ver a Dios mismo. En realidad Moisés
le dice al Senior: “Hazme ver tu rostro”.

Existe ciertamente una intimidad de Moisés con Dios. Esta in-
timidad se manifiesta de ordinario bajo la forma de una experien-
cia auditiva y no a través de una experiencia visual. De hecho en
Ex 33,11 podemos leer: “El Serior hablaba con Moisés cara a cara, como
habla un hombre con su amigo”. La respuesta de Dios a la peticion
de Moisés es sumamente clara: “Mi rostro no lo puedes ver, porque no
puede verlo nadie y quedar con vida” (Ex. 33, 20). Ver a Dios implica
por consiguiente la muerte. Y el Senor continaa: “Aqui hay un sitio
Junto a mi, ponte sobre la roca. Cuando pase mi gloria, te meteré en una
hendidura de la roca y te cubriré con mi mano hasta que haya pasado.
Después, cuando retire la mano, podrds ver mi espalda, pero mi rostro no
lo veras” (Ex. 33, 21-23). El Senor describe de forma concreta la ex-
periencia que va a realizar Moisés. Los verbos se encuentran todos
en futuro. Uno de esos verbos clave es “pasar”. El Sefior anuncia
su paso ante Moisés: “Cuando pase ante ti”. Otro verbo clave es
«ver». Es el mas importante. Se encuentra en la peticion misma de
Moisés: “Déjame ver tu gloria”. Se encuentra igualmente en las dos
respuestas divinas: “Tu no podrds ver mi rostro” (Ex 33, 20). “Me verds
de espalda.” (Ex 33, 23).

Sin embargo la invitacién que hace el Sefior es, con frecuencia,
una invitacion a escucharle, a acoger su Palabra: “Escuchad mi voz y yo
seré vuestro Dios” (Jr 7, 23). “Escuchad mi palabra y vuestra alma renacerd
(Is 55, 3). Por otra parte, Dios no cesa de dirigirse a su pueblo para
decirle: “Escucha, Israel” (Dt 6, 3). En el Evangelio Jesus mismo dice:
“Todo el que escucha al Padre y aprende, viene a mi” (Jn 6, 45), “Bienaventu-
rados los que escuchan la Palabra de Dios y la cumplen” (Lc 11, 28).

Escuchar la Palabra presupone, en primer lugar, que Dios nos
hable, que Dios se dirija ciertamente a nosotros. Dios no es una idea
abstracta o alguien lejano que vive cerrado en si mismo. Dios, nues-
tro Dios es un Dios vivo. Podriamos decir mediante una expresion
metaforica que Dios tiene un corazén que late como nuestro corazon.
Y la Sagrada Escritura afirma que Dios se dirige a nosotros de forma
semejante a como se habla con un amigo (Ex 33, 11; Jn 15, 14-15). A



“OIGO EN MI CORAZON: BUSCAD MI ROSTRO» (PS 26, 8). VER A DIOS A... 187

Dios le gusta dirigirse a nosotros (Ba 3, 38) para invitarnos a compar-
tir su propia vida. Decir que Dios, que nuestro Dios es un ser “vivo”
es afirmar que Dios se revela, que se manifiesta, que crea una relacion
intima con el hombre.

Es cierto que a veces Dios puede parecernos lejano, ausente, que
guarda silencio. Le llamamos y no responde; le buscamos y no lo
encontramos. Frente a €l nos parece que realizamos la experiencia
de la soledad, del vacio. Es la actitud que encontramos en algunos
Salmos: “Las ldgrimas son mi pan noche y dia, mientras todo el dia me
repiten: {Donde estd tu Dios?” (Ps 41, 4). Es la actitud de Job frente al
sufrimiento o el grito de Cristo en la cruz: “é Dios mio, Dios mio, por
qué me han abandonado?”. Es la actitud de San Agustin en su bisque-
da de Dios.

“Sin embargo, oyendo dia tras dia: {Dénde esta tu Dios?, y ali-
mentado diariamente con mis lagrimas, al meditar dia y noche lo
que oi: {Dénde esta tu Dios?, yo mismo he procurado buscar a mi
Dios, y asi, en lo posible, no sélo creer en €l, sino poder de algin
modo verlo. Veo, si, lo que ha hecho mi Dios, pero no veo a mi Dios
que hizo todo eso. [. . ] {Qué debo hacer para encontrar a mi Dios?
Me voy a fijar en la tierra: la tierra fue creada; es grandiosa la hermo-
sura de la tierra; pero tiene su artifice. Portentosas son las maravillas
de las semillas y de la reproduccién de los vivientes, pero todo esto
tiene su Creador. Muestro la grandiosidad del mar inmenso que me
rodea, me quedo estupefacto, lo admiro; busco su artifice; levanto
mis ojos al cielo y contemplo la hermosura de las estrellas; me quedo
admirado de la potencia iluminadora del sol durante el dia, y de la
luna, atenuante de la oscuridad de la noche. Todo admirable, digno
de alabanza, y hasta de estupor; porque no son puramente terrenas
estas maravillas, sino mas bien celestiales. Pero mi sed no se queda
ahi todavia; todo esto lo admiro, lo alabo; pero de quien yo tengo sed
es de su autor.” (En. Ps. 41,7).



188 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

I. DIOS SE REVELA

La manifestacion, la revelacion de Dios la Biblia la denomina con
frecuencia “epifania”. Epifania es aparicion, hacerse presente, mani-
festarse. Pero esta palabra no dice cémo Dios se hace presente.

Otra palabra que la Biblia emplea para decir la presencia de Dios
entre nosotros es “revelar”, “desvelar”. Desvelar hace referencia a
“quitar un velo”. Es la operacién de quitar aquello que nos impide ver
algo que de suyo esta ahi, presente, para hacerlo visible, accesible.
Dios esta ahi, al lado nuestro, pero para lograr verlo es necesario qui-
tar el velo que nos lo oculta. La palabra desvelar, revelar anade una
caracteristica nueva a epifania: Dios se muestra quitando el velo que
lo oculta.

La palabra revelacion, desde la perspectiva de Dios, indica, en
primer lugar, que es Dios quien toma la iniciativa de venir a nosotros,
de mostrarse a nosotros.

Es cierto que esta revelacion o presencia de Dios no es para ofre-
cernos una u otra informacién o sencillamente para dialogar con no-
sotros. Dios busca darse a si mismo para hacernos “participes de su
naturaleza divina”. “Sois mis amigos, dice, si hacéis lo que os mando. No os
llamo siervos, porque el siervo no sabe lo que hace su dueiio; yo os [lamo amigos

porque todo lo que he oido de mi Padre, os lo doy a conocer.” (Jn 15, 14-15).

Dios hablaba con Moisés cara a cara, como “un hombre habla
con su amigo” (Ex 33, 11). La palabra que Dios dirige es pues una
palabra creadora: hace amigos de Dios a aquellos que la acogen. Pero
si por la revelacion Dios viene a nosotros, nosotros, para entrar en
comunicacion con €l, tenemos que saber responder a su llamada, a su
palabra. La revelacion exige de si una respuesta por parte del hombre.
El hombre es invitado a entrar en comunion con Dios, a acoger la vida
que le ofrece. La iniciativa viene de Dios, nuestra respuesta viene a
continuacion.

La revelacion exige pues una respuesta de parte del hombre. Aco-
ger la Palabra de Dios lleva consigo la transformacion de la vida. San
Agustin lo expresa con toda claridad:



“OIGO EN MI CORAZON: BUSCAD MI ROSTRO» (PS 26, 8). VER A DIOS A... 189

“Te pierdes si no te das. La misma caridad habla por medio de la
Sabiduria y te dice algo para que no te asuste lo dicho: «Date a ti mis-
mo». Si alguien quisiera venderte una finca te dirfa: «Dame tu oro».
Y si otro quisiera venderte otra cosa cualquiera: «Dame tu moneda,
dame tu dinero». Escucha lo que te dice la caridad por boca de la Sabi-
duria: Dame tu corazon, hijo. Dame -dijo-. ¢Qué? Tu corazon, hijo. Estaba
malo cuando dependia de ti y era para ti; te arrastraban frivolidades y
amores lascivos y daninos. Quitalo de alli. ¢ A donde lo llevas? {Dénde
lo pones? Dame —dice— tu corazon. Sea para mi y no se pierde para ti.
Ve, pues, si quiso dejar algo en ti, con lo que te ames incluso a ti, quien
te dice: Amards al Serior tu Dios con todo tu corazon, con toda tu alma y con
toda tu mente. {Qué queda de tu corazon para que te ames a ti mismo?
{Qué queda de tu alma? {Qué queda de tu mente? Con todo -dijo-.
Quien te hizo te exige entero.” (S. 34, 7).

Pero Dios no solamente ha hablado en otro tiempo, continta ha-
blando hoy dia mismo. La revelacion de Dios no es solo un aconteci-
miento de la historia, es un hecho presente, de hoy dia. El Concilio
Vaticano II lo afirma con claridad: “Por esta revelacion, Dios invisible
habla a los hombres como amigos, movido por su gran amor y mora
con ellos, para invitarlos a la comunicacién consigo y recibirlos en su
compaiiia.” (Dei Verbum 1, 2).

Ante ello cabe preguntarse écomo acceder a esta presencia o a
esta palabra que Dios no cesa de dirigirnos?

Cuando San Agustin trata de este tema del acceso a Dios, emplea
con frecuencia las expresiones “ver a Dios”, “oir a Dios”. Es a través
de estas expresiones como San Agustin expresa de forma clara su
pensamiento con relacién a la actualizacién de la revelacion divina en

la vida de cada persona.

II. VER Y OIR A DIOS

Es cierto que el pensamiento griego acentia el sentido de la vista
y, por lo mismo, la representacion, la imagen, es decir aquello que
puede ser visto. La Biblia, sin embargo, acentta el valor del sentido
del oido, la importancia del oir. La “manifestaciéon” en los griegos



190 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

seria, por lo mismo, la antitesis de la Revelacion para los hebreos. No
obstante, la oposicion simplifica en exceso la realidad 3.

La llamada y la respuesta, y no la representacion propia a la vi-
si6n, parece que constituyen los dos parametros indisociables del
mundo hebraico. La idea de oir, escuchar, rige ciertamente no pocos
aspectos de la vida judia. Por esto lo esencial en el trabajo espiritual,
para el judio, consiste en poner todos los medios para escuchar y bien
escuchar la palabra de Aquel que habla al oido interior del hombre.
Esto, sin embargo, no significa que el pensamiento judio desvalorice
necesariamente el valor espiritual de la vision, ni que trate de oponer
un sentido al otro, la vista al oido. Las expresiones “elevar los ojos”
o “iescuchad!”, “ioid!” son sumamente frecuentes en las narraciones
biblicas y siempre haciendo referencia a la comunicacion con Dios.

Filon de Alejandria 4, uno de los autores mas importantes del pen-
samiento judio, contemporaneo de Jesus, cuyos escritos han tenido
una gran influencia en los Padres de la Iglesia, buscaba adaptar el
pensamiento biblico al mundo pagando griego con el fin de que éste
no despreciase la Palabra de Dios. Para ello busca pasar del “oir” bi-
blico al “ver” del mundo griego. Filon en sus obras propone una ale-
goria sumamente expresiva y que deduce de la etimologia del nombre
“Israel”. Este nombre significa “El que ve a Dios”. Jacob, al recibir
este nombre de parte de Dios, expresa el camino de aquel que busca a
Dios, que partiendo de “oir” ha de llega a “ver”. Recorrer este camino
precisa de una conversién en donde los oidos logren transformarse en
ojos. El conocimiento mas perfecto de Dios es la contemplacién, “ver
a Dios”. Para llegar a esta contemplacién hay que partir de la Palabra
de Dios, de oir, de ponerse a la escucha de su Palabra para llegar a
verle.

“He aqui lo que es sumamente significativo: la voz humana esta
destinada para ser escuchada, pero la voz de Dios lo es para ser vista.

3 CHALIER, C., Sagesse des sens. Le regard et Uécoute dans la tradition hébraique,
Ed. Albin Michel, Paris 1995.

4 JONAS, H., Le phénomeéne de la vie, De Boeck Université, Paris 2001, pp.
145-165, 239-243.



“OIGO EN MI CORAZON: BUSCAD MI ROSTRO» (PS 26, 8). VER A DIOS A... 191

Porque todo lo que Dios dice no son palabras sino obras las cuales los
ojos las distinguen mejor que el oido.” (De Decalogo 47).

“Mientras la voz de los seres mortales esta orientada al sentido del
oido, la Escritura muestra que la Palabras de Dios esta orientada a ser
vista como la luz, ya que se ha dicho que “todo el pueblo vio la voz” (Ex
20, 18) y no la “oy6” [. .] El discurso dividido en nombres, verbos y
en los demas miembros de la frase es audible [. .], la voz de Dios es,
por el contrario, vista por el ojo del alma, se hace visible [. .] Por esto
la Palabra de Dios esta orientada al sentido de la vista del alma.” (De
migratione Abrahami, 47).

El camino que lleva Dios es un camino en donde pasar de “oir” a
“ver” constituye su etapa decisiva. Por ejemplo Ismael, hijo de la es-
clava, es el “oyente de Dios”, en contraste con Israel que es el “vidente
de Dios”.

“Jacob es el nombre del estudio y del progreso, es decir, de aquellas
facultades que dependen de “oir”, pero Israel es el nombre de la per-
feccion ya que significa “el vidente de Dios”. {Qué hay mas perfecto
en el reino de la verdad que ver a Aquel que existe verdaderamente?”
(De Ebrietate, 82).

Para Filon la perfeccion del hombre se encuentra en la contem-
placién, en la visién de Dios. Se precisa, por lo mismo, pasar de “oir
la Palabra de Dios” a la vision, a la contemplacion del mismo Dios.

III. VER A DIOS

El tema de “ver a Dios” es uno de los temas que se encuentra pre-
sente y con insistencia, en toda la obra de San Agustin 5. A este tema
consagra expresamente varios de sus escritos y, de forma particular,

5 LAGOUANERE, ]., «Vision spirituelle et vision intellectuelle chez saint Augus-
tin. Essai de topologie», en BLE CVIII (2007) 509-538 ; HARDY, R.-P., Actualité de
la révélation divine. Une étude des «Tractatus in Johannis Evangelium» de Saint Augustin,
Beauchesne, Paris 1974.



192 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

la Carta 7476. Esta carta dirigida a Paulina, dama cristiana sumamen-
te cultivada y, a la vez, exigente en sus peticiones: “Me pides que te
escriba prolija y copiosamente acerca del Dios invisible: si podemos
verle con los ojos del cuerpo.” (Ep.147, 1).

De Paulina solo conocemos algunos detalles. En la Carta 147, n.
21 habla o hace referencia a su “anillo”, lo cual parece indicar que
Paulina estaba casada; el n 38 parece indicar que Agustin y Paulina
se habian encontrado ya en otras ocasiones. Paulina, en una carta hoy
perdida, le habia pedido a Agustin como se puede hablar de ver a
Dios puesto que Dios es invisible (Ep. 147,1).

La Carta 147 fue escrita el afio 413-414. En ese momento el tema
de la vision de Dios era un tema predominante en la produccioén lite-
raria de Agustin. A este tema consagra tres cartas, 92 (408), 147 y 148
(413-414); tres Sermones,23 (413-414), 53 (415), y 277 (413); el Libro I
de los Soliloquios (386-387), De Genesi ad litteram, casi todo el libro XII
(412). En esta misma fecha, 414, San Agustin estaba escribiendo el
De Trinitate y se interesaba al tema de la vision de Dios, tema que le
habia preocupado ya poco después de su conversion como lo muestra
su libro Soliloguios. En esta misma época, en el 414, San Agustin esta
escribiendo los Tratados 18, 19 y 23 de su Tractatus in Johanem Evange-
lium en donde comenta a Jn. 5, 19 sobre la vision del Padre por Cristo.
Casi al final de su vida, en la Ciudad de Dios L. XXII Agustin retorna
sobre este tema, pero a la luz de los bienaventurados en el cielo 7.

En los Soliloquios (386-387) afirma que “ver a Dios” es “compren-
der” a Dios: “Deum videre, hoc est Deum intelligere” (Sol 1, 7, 14). El deseo
de ver a Dios, solo es posible conseguirlo mediante la fe, la esperanza
y la caridad. Para mostrarlo San Agustin hace un analisis detallado
de la vision. Para que la vision se realice se necesita, en primer lugar,
tener ojos, luego, mirar y, en fin, ver.

6 ALBARIC, M., Les Sources bibligues du De Videndo Deo de saint Augustin,
Paris 1970; STUDER, B., Zur Theophonie Exegese Alugustins. Untersuchung zu einem
Ambrosius-Zitta in der Schrift De Videndo Deo, Rome 1971; MizuocH], K., «Sentire
intelligere, credere. Augustinus, Epistula 147, De Videndo Deo I-1V, 11», en Studies
in Medieval Thought 22 (1980) 223-224.

7  MARTIN-DE BLASSI, F., «San Agustin y los sentidos espirituales: el caso de
la visién interior», en Teologia y Vida 59 (2018) 15-18.



“OIGO EN MI CORAZON: BUSCAD MI ROSTRO» (PS 26, 8). VER A DIOS A... 193

“No es lo mismo tener ojos que mirar, ni mirar que ver. Luego el
alma necesita tres cosas: tener ojos, mirar, ver.” (Sol. I, 6, 12).
b b b b

Y estas tres condiciones son atribuidas analégicamente al alma
que desea ver a Dios:

“El ojo del alma es la mente pura de toda mancha corporal, esto es,
alejada y limpia del apetito de las cosas corruptibles. Y esto principal-
mente se consigue con la fe; porque nadie se esforzara por conseguir la
sanidad de los ojos si no la cree indispensable para ver lo que no puede
mostrarsele por hallarse inquinada y débil. Y si cree que realmente,
sanando de su enfermedad, alcanzara la vision, pero le falta la espe-
ranza de lograr la salud, {no es verdad que rechazara todo remedio,
resistiéndose a los mandatos del médico?” (Sol. I, 6, 12).

“Tener ojos para ver “equivale a poseer” una mente pura de toda
mancha corporal, esto es, alejada y limpia de todo apetito de las cosas
corruptibles”. Y esto solo es posible mediante la ayuda de la fe. “Mi-
rar” exige que la razon se oriente o dirija sus ojos hacia Dios:

“Larazon es la mirada del alma; pero como no todo el que mira ve,
la mirada buena y perfecta, seguida de la vision, se llama virtud, que
es la recta y perfecta razon. Con todo, la misma mirada de los ojos ya
sanos no puede volverse a la luz, si no permanecen las tres virtudes: la
fe, haciéndole creer que en el objeto de su vision esta la vida feliz; la
esperanza, confiando en que lo vera, si mira bien; la caridad, querien-
do contemplarlo y gozar de é1.” (Sol. I, 6, 13).

La vision de Dios otorga una vida feliz, bienaventurada. Es la rea-
lizacion plena del deseo mas profundo del hombre: ser feliz.

“A la mirada sigue la visiéon misma de Dios, que es el fin de la mi-
rada no porque ésta cese ya, sino porque Dios, que es el inico objeto
a cuya posesion aspira, y tal es la verdadera y perfecta virtud, la razén
que llega a su fin, premiada con la vida feliz. Y la vision es un acto
intelectual que se verifica en el alma como resultado de la union del
entendimiento y del objeto conocido, lo mismo que para la visiéon ocu-
lar concurren el sentido y el objeto visible, y ninguno de ellos se puede
eliminar, so pena de anularla.” (Sol. I. 6 13).



194 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

En aquel momento, en el afio 387, Agustin juzga que podemos
llegar ciertamente a ver a Dios en esta vida:

“Luego tres condiciones son necesarias al alma: que esté sana, que
mire, que vea. Las otras tres, fe, esperanza y caridad, son indispen-
sables para lo primero y segundo. Para conocer a Dios en esta vida,

igualmente las tres son necesarias; y en la otra vida sélo subsiste la
caridad.” (Sol I, 6, 14).

Sin embargo anos mas tarde, hacia el 404, juzga que la vision de
Dios se hace imposible en esta vida ya que no somos mas que peregri-
nos hacia la plena visiéon de Dios en el cielo. En esta vida los ojos del
alma no llegan a purificarse plenamente y, por lo mismo, no logran
ver la realidad de Dios mas que en penumbra:

“Quiza alguien piense que, aun en esta existencia mortal, puede
ocurrir a un hombre que, removida y eliminada toda nube de ima-
ginacion corporea, llegue a poseer la luz serenisima de la verdad in-
mutable y que, apartada completamente el alma de la costumbre de
esta vida, se adhiera a ella en forma constante e indefectible. Ese tal
no entiende ni qué es lo que busca ni quién el que lo busca. Crea mas
bien a la autoridad sublime y nunca falaz que, mientras estamos en
este mundo, somos peregrinos lejos del Sefior y que caminamos en la
fe, no en larealidad. Y asi, reteniendo y custodiando con perseveran-
cia la fe, la esperanza y la caridad, ponga su mirada en la realidad,
valiéndose de la fianza que hemos recibido, el Espiritu Santo, que nos
ensefiara toda la verdad. Esto acontecera cuando Dios, que resucité
a Jesucristo de entre los muertos, haya vivificado también nuestros
cuerpos mortales por medio de su Espiritu que habita en nosotros.”
(De cons. Evang. 1V, 10, 20).

Hacia el ano 413, San Agustin se ve obligado a retomar este tema
de la vision de Dios. Paulina se extrafia oir de la boca de un obispo
que Dios podia ser visto y que, de hecho, es visto cara a cara por los
justos. Pero he aqui que nuestros ojos no pueden ver mas que aquello
que es corporal y Dios no es, en forma alguna, corporal. Por consi-
guiente, Dios es invisible para los ojos de nuestro cuerpo. Ante esto
se decide a escribir a Agustin y cuenta con una respuesta amplia y

detallada.



“OIGO EN MI CORAZON: BUSCAD MI ROSTRO» (PS 26, 8). VER A DIOS A... 195

La respuesta de San Agustin es ciertamente amplia. Su carta es
un verdadero tratado sobre el tema. Su estilo literario es confiden-
cial, la conversacién con un amigo. Mas aun, su carta es una invi-
tacion a Paulina para que realice una meditacién entrando en ella
misma. Le pide a Paulina que entre en su corazén, que se recojay, a
la vez, que lea meditativamente esta carta una y otra vez.

“Pero baste que consideres lo dicho. Leyéndolo y releyéndolo desde
el principio de mi carta, quiza advertiras sin vacilacién alguna que debes
preparar un corazon limpio para ver a Dios con su ayuda.” (Ep. 147, 54).

San Agustin es plenamente consciente de la dificultad del tema.
Solo es posible acercarse a €l con un corazoén puro y abierto a las ins-
piraciones del Sefor:

“Me parece que en esta investigacion vale mas el modo de vivir que
el modo de hablar. Porque los que aprendieron del Sefior Jesus a ser
mansos y humildes de corazén, mas progresan meditando y orando
que leyendo y escuchando.” (Ep. 147, 1).

Es necesario, por consiguiente, comenzar por recoger el espiritu,
entrar en si mismo. La interioridad no nos aisla ni nos aleja de Dios
y de los demads para encerrarnos en nosotros mismos. La interioridad
nos abre a Dios, a los hombres y a todas las cosas creadas. Es en lo
mas profundo del corazén, en donde el Sefior nos instruye y nos hace
conocer la Verdad.

“Percibe, pues, el sentido de las palabras segun el hombre interior.
Este se renueva de dia en dia, incluso cuando el exterior se corrompe, ya
por la mortificacion de la abstinencia, ya por la falta de salud, ya por
algun accidente, ya, en todo caso, por aumento de edad, cosa que ha
de ocurrirles aun a los que gozan por largo tiempo de perfecta salud.
Levanta, pues, el espiritu de tu mente, que se renueva en conocimiento
segtin la imagen del que le cred; en él habita Cristo por la fe [. .] Levantada
en ese tu interior, mira y ve lo que hablo. No quiero que sigas mi auto-
ridad de modo que pienses que es necesario creer algo porque lo digo
yo. Cree a las Escrituras canonicas, si todavia no ves cuan verdadero
algo es, o cree ala Verdad, que te lo ilumina en tu interior para que lo
veas perfectamente.” (Ep. 147, 2).



196

JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

San Agustin hace referencia al hombre interior. Cristo habita en

él y en €l nos instruye. El es el verdadero Maestro.

IV.

“No debes juzgarte desolada mientras, segun el hombre interior,
tengas presente a Cristo en el corazon por la fe.” (Ep. 92, 1).

“REDE IN TE IPSUM”

El tema del “hombre interior” es ciertamente un tema presente en

no pocos filésofos griegos y, de forma particular, en Platon:

“Y alainversa, el que sostiene la conveniencia de la justicia vendria
a decir que es necesario obrar y hablar de tal modo que de ello resulte
el hombre interior, el mas fuerte dentro del otro hombre y sea él quien
se cuide de la bestia bicéfala y la crie cultivando, como un labrador, lo
que hay en ella de manso.” (Republica IX, 12, 585 a-b).

Esta misma idea de Platon es recogida posteriormente por Plotino.

“No. Dijimos que también el compuesto es nuestro, sobre todo
cuando aun no estamos separados, ya que aun las afecciones que
experimenta nuestro cuerpo decimos que las experimentamos noso-
tros. El «nosotros» tiene, pues, dos sentidos: el que incluye la bestia
y el que transciende ya la bestia. Ahora bien, “bestia” es el cuerpo
vivificado; pero el hombre verdadero es otro, el que esta puro de dichas
afecciones, poseyendo las virtudes intelectivas las cuales residen en
el alma misma que esta tratando de separarse, tratando de separar-
se y separada aun estando aca todavia. (Y es que, una vez que ésta
se haya apartado del todo, también la que es un destello de ella se
marcha en su compania.) En cambio, las virtudes que se implantan
no por la sabiduria, sino «por el habito y el ejercicio» son propias
del compuesto. Porque del compuesto son los vicios, pues que las
envidias, los celos y las conmiseraciones también lo son. -Y la amis-
tad ¢de quién es? —Una del compuesto humano y otros del «hombre
interior» (En.I, 1,10).



“OIGO EN MI CORAZON: BUSCAD MI ROSTRO» (PS 26, 8). VER A DIOS A... 197

Para Plotino el “yo” o el “nosotros” puede significar ya el alma
o ya todo el compuesto humano. A propésito de la amistad dira por
ejemplo que hay dos tipos o dos clases de amistad: una que es propia
del hombre formado por el cuerpo y el alma y otra propia del hombre
interior.

“Ha quedado ya demostrado que hay que pensar que las cosas son
asi: que existe lo que estd mas alla del Ser, o sea, el Uno, tal cual
nuestro razonamiento traté demostrado en la medida en que la demos-
tracion era posible en este asunto; que, seguidamente, existe el Ser y
la Inteligencia y que, en tercer lugar, existe la naturaleza del Alma.
Ahora bien, del mismo modo que esta trinidad de la que hemos habla-
do existe en la naturaleza, asi hay que pensar que también habita en
el hombre. Quiero decir: no «dentro del hombre sensible» —pues esa
Trinidad es transcendente—, sino «encima del hombre que esta fuera
de las cosas sensibles” y este «fuera de» se entiende del mismo modo
que aquella esta fuera del universo entero. Pues asi también «la casa
del hombre» es la que Platon caracteriza como «el hombre interior».
Por tanto, también nuestra alma es cosa divina y de una naturaleza
distinta, como lo es la naturaleza universal del Alma. Pero es alma
perfecta la que esta dotada de inteligencia” (En. V, 1, 10, 6-10).

San Agustin conoce este tema del “hombre interior” ya sea a tra-
vés de estos textos de Platon o de Plotino o quizas a través de alguna
de las obras de Porfirio como “De regressu animae™s.

Por otra parte este tema del “hombre interior” es un tema familiar
entre los diferentes autores cristianos los cuales lo toman generalmen-
te de San Pablo:

“Asi, pues, descubro la siguiente ley: yo quiero hacer lo bueno, pero
lo que esta a mi alcance es hacer el mal. En efecto, segun el hombre
interior, me complazco en la ley de Dios” (Rm 7, 21-22).

8 MADEC, G., «<’homme intérieur selon saint Ambroise», en Ambroise de
Milan, XVIe Centenaire de son élection épiscopale, Etudes Augustiniennes, Paris 1974,
pp- 284-287; ibid., «Conversion, intériorité, intentionnalité», en Petites Etudes Augus-
tiniennes, Etudes Augustiniennes, Paris 1994, pp. 151-162 ; SOLIGNAC, A., «<Homme
intérieur», en Dictionnaire de spiritualité, VII, ¢ 651-652.



198 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

“Por eso, no nos acobardamos, sino que, aun cuando nuestro hom-
bre exterior se vaya desmoronando, nuestro hombre interior se va reno-
vando dia a dia.” (2 Cor 4,16)

“Pidiéndole que os conceda, segun la riqueza de su gloria, ser ro-
bustecidos por medio de su Espiritu en vuestro hombre interior; que
Cristo habite por la fe en vuestros corazones” (Eph 3,16-17).

En unién con este tema del hombre interior esta la llamada “teo-
ria de los sentidos espirituales”. Origenes la habia expuesto con plena
claridad. Para él existe una estrecha relacion entre el hombre interior
y el hombre exterior.

“Hay dos hombres en cada uno de nosotros [. .] Ahora bien, lo
mismo que el hombre exterior tiene como homénimo al hombre in-
terior, acontece lo mismo con sus miembros; se puede decir que cada
miembro del hombre exterior se encuentra, y bajo el mismo nombre,
en el hombre interior. El hombre exterior tiene unos ojos; del hombre
interior se dice igualmente que tiene unos ojos: “Ilumina mis ojos y
que no me duerma jamas en la muerte” (Ps 12, 4) No es de los ojos de
nuestro cuerpo de lo que se trata aqui, ni del suefio sensible, ni de la
muerte en el sentido corriente. “El precepto luminoso del Senor ilumi-
na nuestros ojos” (Ps 18, 9) [. .] Los ojos del hombre interior son mas
perspicaces que nosotros: “Quita el velo de mis ojos y penetraré las
maravillas de tu ley” (Ps 118, 8) [. .] El hombre exterior tiene oidos, el
hombre interior los tiene igualmente: “Quien tenga oidos para oir que
oiga” (Mt 11, 15) (Origenes, Didlogo con Herdclides 16).

San Agustin habla con frecuencia de los “ojos del corazén” y de
los “oidos del corazon” como habla igualmente de “la mano del cora-
z6n” (Conf 8, 10, 12) o de “la boca del corazén”(Conf. 6, 3, 3) 9. Los
sentidos internos son analogos a los sentidos externos. Y es precisa-
mente con los sentidos del hombre interior cémo podemos oir o ver
a Dios 10,

9 BERROUARD, M. F., «Le sens du cceur», BA 72, 736-738 ; MADEC, G.,
«Cor», en Augustinus-Lexikon, 2, 1-6.

10 PEPIN, J., «Augustin et Origene sur les sensus interiores», en Lessico Intel-
lettuale Europeo, Sensus-. Sensatio, Firenze 1996, pp. 11-23.



“OIGO EN MI CORAZON: BUSCAD MI ROSTRO» (PS 26, 8). VER A DIOS A... 199

Para San Agustin el “ojo interior”, aquel que nos permite “ver” a
Dios, es aquella parte del alma que posee la funcién de discernir, de
juzgar la realidad cuando se encuentra iluminada por la Luz fuente
de toda luz. El hombre es “imagen de Dios” y, por lo mismo, “sus ojos
interiores” son iluminados por la Luz divina: “Porque en ti estd la fuente
viva y tu luz nos hace ver la luz” (Ps 36, 10) 11.

V. LOS TEXTOS DE LA ESCRITURA

Después de las alabanzas y saludos acostumbrados, San Agustin
le expone a Paulina los textos de la Sagrada Escritura que hablan de
la vision de Dios, de un Dios que habita en una luz inaccesible, que
nadie ha visto jamas a no ser el Hijo unico que esta en el seno del
Padre. Toda la Carta esta fundamenta en el analisis de los diferentes
textos biblicos leidos y comentados a la luz de los dos maestros de San
Agustin en la interpretacion de la Sagrada Escritura: San Ambrosio
y San Jerénimo.

Después de reflexionar sobre la distincion entre creer y ver, (Ep.
147,6-11) San Agustin interroga la Sagrada Escritura sobre la vision
de Dios y constata que existe una verdadera discordancia entre sus
textos, como por ejemplo: “Bienaventurados los limpios de corazon, porque
ellos verdn a Dios” (Mt 5, 8) y “Sabemos que, cuando aparezca, seremos se-
mejantes a El, porque le veremos tal cual es” (1 Jn 3, 2); por el contrario en
la Sagrada Escritura se encuentra esta otra afirmacion: “4 Dios nadie
lo ha visto jamds” (Jn 1, 18). Y San Agustin reflexiona sobre este tema
(Ep.147, 12-17).

Para resolver la discordancia entre estos textos de la Escritura,
San Agustin se detiene, en primer lugar, sobre la interpretacion de la
Sagrada Escritura, sobre los principios hermenéuticos por los que se
ha de regir su interpretacion:

“éCon qué norma de interpretacion demostraremos que estos tex-
tos, que al parecer se contradicen y oponen, no son contrarios ni se

11 LAGOUANERE, J., «Vision spirituelle et vision intellectuelle chez saint Au-
gustin. Essai de topologie», en BLE CVIII (2007) 530-533.



200 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

contradicen? Porque no puede suceder que esta autoridad de las Escri-
turas diga mentira por parte alguna.” (Ep. 147, 14).

A continuaciéon San Agustin pasa analizar y a reflexionar sobre
las diferentes explicaciones de sus maestros San Ambrosio y San Jero-
nimo. Y concluye esta segunda parte de la Carta haciendo un amplio
resumen de lo expuesto:

“Atiende ahora con diligencia, y recuerda lo que hemos dicho;
mira a ver si queda explicado lo que me proponias y parecia tan
dificil de explicar. Si preguntas si Dios puede ser visto, respondo:
puede. Si me preguntas cémo lo sé, respondo: porque en la Escri-
tura se dice: Bienaventurados los limpios de corazon, porque ellos verdn
a Dios, y en otros testimonios semejantes. Si me preguntas c6mo se
dice que es invisible, si puede ser visto, respondo: es invisible por
naturaleza, pero es visto cuando quiere y como quiere. En efecto,
muchos le vieron, no como El es, sino en la apariencia en que quiso
aparecer. [. .] Si me preguntas como le veremos, te respondo: como
le ven ahora los angeles, a quienes entonces seremos iguales. Al
modo que vemos estas cosas que llamamos visibles, nadie vio jamds a
Dios ni puede verle, porque habita en una luz inaccesible y es por natu-
raleza invisible, como es incorruptible; eso lo relaciona el Apostol
en aquel texto: Al Rey de los siglos invisible, incorruptible. Como ahora
es incorruptible y lo seguira siendo, asi ahora y siempre es y sera
invisible. «No se le ve en un lugar, sino que se le ve con el corazéon
limpio. No se le busca con ojos corporales, ni se le circunscribe con
la mirada, ni se le sujeta con el tacto, ni se oye su voz, ni se siente
su paso».” (Ep. 147, 37).

Finalmente, Agustin expone su pensamiento personal. Le dice a
Paulina que ella misma puede encontrar la solucién a este problema
si entra en su corazon.

Se puede hablar de la vision de dos formas: se puede ver un objeto
con los ojos del cuerpo, o se le puede ver con los ojos del corazoén 12.

12 MADEC, G., Lectures augustiniennes, Institut d’Eudes Augustiniennes, Paris
2001, pp. 221-239.



“OIGO EN MI CORAZON: BUSCAD MI ROSTRO» (PS 26, 8). VER A DIOS A... 201

Si fijamos nuestra atencién en la vision con los ojos del cuerpo es
preciso afirmar que Dios es invisible puesto que es incorporal.

“Y pues lo visible se llama cuerpo en el lenguaje corriente, de Dios
se dice que es invisible, para que no se piense que es un cuerpo. Pero
no privara a los limpios de corazén de la contemplacion de su ser pues-
to que esta grande y suprema recompensa la promete a aquellos que le
honran y le aman.” (Ep. 147, 48).

“Los ojos del cuerpo ni ahora pueden ni entonces podran ver esa
luz. Todo lo que puede verse con los ojos del cuerpo, debe necesaria-
mente estar en un determinado lugar, y no todo en todas partes; debe
ocupar con una menor parte de si un menor espacio, y con una mayor
parte de si un mayor espacio. Mas no es asi el Dios invisible e inco-
rruptible, el inico que tiene la inmortalidad y habita una luz inaccesible, a
quien ningin hombre vio ni puede ver. E1 hombre no puede verle mediante
el 6rgano corpoéreo con que ve los cuerpos. Pero, si fuese inaccesible a
las mentes piadosas, no se nos diria: Acercaos a EL y seréis iluminados; si
a las mentes piadosas fuese invisible, tampoco se nos diria: Le veremos
como El es |...] Luego le veremos en cuanto seremos semejantes a El,
puesto que ahora en tanto no le vemos en cuanto que somos deseme-
jantes. Nos permitira verle aquello que nos asemeja a El. {Y qué loco
osara decir que somos o seremos semejantes a Dios por el cuerpo? Esta
semejanza debe ponerse, pues, en el hombre interior que se renueva en
el conocimiento de Dios segiin la imagen de aquel que le cred. Ahora bien, en
tanto nos hacemos semejantes a Dios en cuanto progresamos mas y
mas en su conocimiento y amor, porque, aungue nuestro hombre exterior
se corrompa, el interior se renueva de dia en dia.” (Ep 92, 3).

Sin embargo Dios puede ser visto con los ojos del corazén puesto
que Dios es inteligible en si mismo. San Agustin otorga a la palabra
corazon el sentido biblico: centro de la intimidad humana en donde
la persona entra en comunicaciéon con lo divino. La vision del corazén
incluye la vision intelectual de las verdades inteligibles y la vision de
la luz divina. No obstante, en la condicion presente en la que nos en-
contramos, los ojos del corazon se encuentran enfermos, estan como
velados.



202 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

“Dios es luz; pero no creas que es esta luz que contemplan los ojos,
sino una luz que el corazén intuye cuando oyes decir: Dios es verdad.
No preguntes qué es la verdad, porque al momento cendales de corpé-
reas imagenesy nubes de fantasmas se interponen en tu pensamiento,
velando la serenidad que brill6 en el primer instante en tu interior,
cuando dije: “Verdad”. Permanece, si puedes, en la claridad inicial de
este rapido fulgor de la verdad; pero, si esto no te es posible, volveras
a caer en los pensamientos terrenos en ti habituales.” (Trin. 8, 2, 3).

Solo un corazén puro, limpio puede ver a Dios. Platén en el Fedon
y en la Carta Séptima muestra con claridad que el conocimiento de la
realidad espiritual es inseparable de una experiencia de purificacion.
Es la solucién que propone San Agustin sobre la vision de Dios funda-
mentandose en el Evangelio de San Mateo (5, 8):

“No se le ve en un lugar, sino que se le ve con el corazén limpio. No
se le busca con ojos corporales, ni se le circunscribe con la mirada, ni
se le sujeta con el tacto, ni se oye su voz, ni se siente su paso». [. .]A esos
ojos se refiere el Apostol diciendo: Los ojos iluminados de vuestro corazon;
y de ellos dice: llumina mis ojos para que nunca se duerman en la muerte.
Porque el Senor es espiritu, y en consecuencia los que se adhieren al Sefior se
hacen un espiritu con EI, y el que puede ver invisiblemente a Dios, ése
puede adherirse incorporalmente a E1.” (Ep. 147, 37).

El corazoén puro puede ver a Dios, pero el corazén puro solo lo es
en plenitud en la vida del cielo. Los bienaventurados ven a Dios cara
a cara. El cielo es la region de la luz y la transparencia. En él no hay
noche ni obscuridad. Todo se encuentra iluminado por la Luz que es
Dios. San Agustin desarrolla ampliamente estas ideas al final de su
vida, en el Libro XXII de la Ciudad de Dios.

San Agustin invita a Paulina a entrar en ella misma, en su cora-
z6n para reconocer esa Luz interior que le otorga una evidencia radi-
calmente diferente de aquella que ofrecen los sentidos. En el hombre
interior habita la Verdad.

Entrar en el corazon exige desprenderse de aquello que nos aleja
de nosotros mismos. La pureza del corazén va unida al recogimiento,



“OIGO EN MI CORAZON: BUSCAD MI ROSTRO» (PS 26, 8). VER A DIOS A... 203

a la humildad y a la caridad. La invitacién a entrar en el corazon es
una invitaciéon a entrever el rostro de Dios.

“Es razonable tu interés. Pues te promete la razén, que habla con-
tigo, mostrarte a Dios como se muestra el sol a los ojos. Porque las
potencias del alma son como los ojos de la mente; y los axiomas de
las ciencias aseménjanse a los objetos, ilustrados por el sol para que
puedan ser vistos, como la tierra y todo lo terreno. Y Dios es el sol que
los bafia con su luz. Y yo, la razon, soy para la mente como el rayo de
la mirada para los ojos. No es lo mismo tener ojos que mirar, ni mirar
que ver. Luego el alma necesita tres cosas: tener ojos, mirar, ver. El ojo
del alma es la mente pura de toda mancha corporal, esto es, alejada y
limpia del apetito de las cosas corruptibles. Y esto principalmente se
consigue con la fe; porque nadie se esforzara por conseguir la salud de
los ojos sino la cree indispensable para ver lo que no puede mostrarse-
le por hallarse inquinada y débil. Y si cree que realmente, sanando de
su enfermedad, alcanzara la vision, pero le falta la esperanza de lograr
la salud, éno es verdad que rechazara todo remedio, resistiéndose a los
mandatos del médico?” (Sol. I, 6, 12).

Ver a Dios supone que los ojos del hombre interior estén inunda-
dos de aquella Luz que es fuente de toda luz. Dios es la luz que ilumi-
na nuestra inteligencia y nos permite verle.

“Aquella luz es el mismo Dios, porque luz es Dios y no hay en El
tiniebla alguna. Pero es luz de las mentes purificadas, no de estos ojos
del cuerpo. Entonces serd idonea para ver aquella luz esta mente que

ahora no lo es.” (Ep. 92, 2).

En un breve texto San Agustin resume su pensamiento sobre este
tema. En el hombre, creado a imagen de Dios y renovado bajo la
accion de la gracia divina, los ojos del corazon estan inundados de la
Luz divina y logran, en cierto modo, ver a Dios.

“Nuestro hombre interior, que es una misera imagen de Dios, no
engendrada, sino creada por El, aunque se renueva de dia en dia, ya
habita, sin embargo, en esa luz a la que ninguna sensacion de los ojos
corporales tiene acceso. Esas cosas que contemplamos en dicha luz
con los ojos del corazon se distinguen entre si, y, no obstante, no estan



204 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

separadas por ningun espacio local. {Qué sera Dios, que habita en
una luz inaccesible para los sentidos corporales, a la que no puede tener
acceso el mismo corazon a no ser que esté limpio? [. .] Espiritualizan-
donos en esa vida vivificadora, podremos juzgarlo todo y por nadie
seremos juzgados.” (Ep.147, 17, 44).

VI. “Tu LUZ NOS HACE VER LA Luz” (Ps 36, 10)

San Agustin hace un analisis detallado de esta luz interior que
nos permite ver las realidades espirituales. Esta luz se encuentra mas
intimamente unida a nuestro espiritu que la luz del sol lo est4 a los ojos
de nuestro cuerpo. La luz espiritual disipa toda opacidad; atraviesa el
espiritu de parte a parte y lo hace translicido y luminoso. En realidad
purifica el corazon.

Esta luz que nos permite ver a Dios, sentirlo, hacer su experiencia
no es mas que el hecho de haber sido creados a imagen de Dios. Lle-
vamos impresa en lo mas profundo de nuestro ser la huella de Dios.
Dios esta, por lo mismo, presente, en cierto modo, en nuestro cora-
z6n, como lo esta el modelo en su imagen. Esta imagen de Dios que
somos nos permite ver en cierto modo a Dios mismo. Es en virtud
de esta presencia de Dios en nosotros como el espiritu es capaz de
conocer a Dios.

“Cuando, empero, llegue la vision facial prometida, veremos la
Trinidad incorpoérea, sumamente indivisible y verdaderamente in-
mutable, y la veremos con mayor claridad y certeza que ahora vemos
su imagen, que somos nosotros; los que ven en este espejo y en este
enigma segun es concedido ver en la vida presente no son los que
contemplan en su mente cuanto hemos recomendado y discutido,
sino los que la ven como una imagen y todo lo que ven lo relacionan
con aquel cuya imagen son, y a través de esta su imagen que contem-
plando intuyen, ven por conjeturas a Dios, porque atn no le pueden
ver cara a cara. No dice el Apéstol: “Vemos ahora un espejo”, sino:
Vemos ahora como por un espejo.” (De Trin. 15, 24, 44).



“OIGO EN MI CORAZON: BUSCAD MI ROSTRO» (PS 26, 8). VER A DIOS A... 205

Pero el hombre es semejante a ciertos cuadros que se conservan
en las catedrales o en los claustros de los monasterios. El tiempo ha
ido depositando sobre ellos el polvo, el humo, la polucién y las image-
nes que representan se encuentran oscurecidas. Es casi imposible ver
lo que esos cuadros representan. Tienen necesidad de ser restaurados,
de limpiarlos. Tenemos necesidad igualmente de purificar nuestro co-
razon para ver en €l a Dios.

Para ver a Dios es necesario, por consiguiente, purificar nuestro
corazon. A Dios lo vemos en la imagen que somos. Se precisa por lo
mismo entrar en nosotros mismos, y descubrir a Dios en lo mas inti-
mo de nuestro ser.

“Los corazones necios no pueden captar esta luz, porque los
oprime el peso de sus pecados, para que no puedan verla. Pero
no piensen que la luz esta ausente, precisamente porque ellos no
pueden verla. Ellos, en efecto, son tinieblas por sus pecados. Y la
luz brilla en las tinieblas, y las tinieblas no la comprendieron. Es lo que
ocurre, hermanos, con un ciego puesto al sol. El sol esta presente,
pero €l esta ausente para el sol. Esto es lo que sucede con todo el
que tiene un corazoén necio, injusto, impio o ciego. Presente esta la
sabiduria, pero para uno que es ciego es como si estuviera ausente
de sus ojos. No porque ella no le acompaiie, sino porque €l esta dis-
tante de ella. {Y qué ha de hacer éste? Purificarse hasta poder ver a
Dios. Como si alguien tuviese ceguera por tener sucios y enfermos
sus ojos, porque le ha caido polvo o por irritacion o por el humo, y
el médico le dijese: «<Debes asear tu ojo de todo lo que le molesta,
hasta que puedas ver con claridad». El polvo, la irritacién ocular y
el humo son los pecados y las injusticias. Quita de tu corazén todo
esto y veras la sabiduria, porque estd presente. Dios es la Sabiduria
misma; y esta escrito: Dichosos los de corazon limpio, porque ésos verdn
a Dios.” (In Jo. ev. tr.1,19).



206 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

VII. LA FE PURIFICA LOS OJOS DE NUESTRO CORAZON PARA
VER A DIOS

Lo que purifica nuestro corazén es, para San Agustin, en primer
lugar, la fe 13. Es cierto que cuando San Agustin habla de la fe resalta
no pocos de sus multiples aspectos 4. La fe es, por ejemplo, el asenti-
miento a lo que dice o promete alguien. San Agustin habla igualmen-
te de la fe bajo el aspecto de su objeto, es decir, de lo que creemos,
de los diferentes misterios de Dios, de Cristo, de la Iglesia expresados
en la Profesion de la fe. Pero San Agustin habla de la fe, sobre todo, a
proposito de lo que ella hace o realiza en el corazon del hombre: la fe
es ofrecerse a Cristo poniendo en €l toda la confianza. La fe, bajo este
aspecto, es mas una actitud de vida que una adhesion intelectual. Es la
orientacion del corazon hacia Dios. Nos libera de nosotros mismos, de
nuestra autosuficiencia, de nuestro orgullo para fundamentar la vida
exclusivamente en Dios.

San Agustin asigna a la fe, sobre todo, la funcién de purificar el
corazon, los ojos del alma (De Trin.13,19,24; 13, 20, 25; Ep 120, 1,3)
y, por lo mismo, es ella quien permite ver a Dios, mas ain llegar a “to-
car” a Dios. Con suma frecuencia San Agustin recurre a los sentidos
espirituales para expresar su deseo de union con Dios. Y es la metafo-
ra del sentido del tacto la que usa con mayor frecuencia:

“Me he trascendido para tocarlo, pues sobre mi esta quien me ha
hechoj; nadie le toca, sino quien se trasciende.” (In Jo ev. tr. 20, 11).

“Ellas se le acercaron, le agarraron los pies y lo adoraron, cuando cierta-
mente ain no habia subido al Padre. ¢{Cémo entonces le dice ahora:
No me toques, pues asin no he subido a mi Padre? Palabras que parecen dar
a entender que Maria podria tocarlo una vez que hubiese subido al

13 HUFTIER, M., «Les yeux de la foi chez saint Augustin», en Meélanges de
science religieuse 25 (1968) 57-66, 105-114.

14 MOHRMANN, Ch., «Credere in Deum. Sur linterprétation théologique
d’un fait de langue», en Etudes sur le latin des chrétiens 1, Roma 21961, pp. 195-203
; CAMELOT, P. Th., «Credere Deo, credere Deum, credere in Deum. Pour I’histoire
d’une formule traditionnelle», en Revue des sciences philosophiques et théologiques 30
(1941-1942) 149-155.



“OIGO EN MI CORAZON: BUSCAD MI ROSTRO» (PS 26, 8). VER A DIOS A... 207

cielo. Si no lo toca cuando estd en la tierra, {qué mortal puede tocarlo
ya sentado en el cielo? Aquel tocar simboliza la fe. Toca a Cristo quien
cree en él. Pues también aquella mujer que padecia un flujo de sangre
dijo para si: Si toco la orla de su vestido, sanare. Lo toco con la fe, y acto
seguido lleg6 la curacion, como habia supuesto. Ademas, para que
conociéramos qué significa en verdad ese tocar, el Sefor dijo a con-
tinuacion a sus discipulos: ¢Quién me ha tocado? Le respondieron los
discipulos: La multitud te apretuja y preguntas: < Quién me ha tocado? Y él
replico: Alguien me ha tocado, como diciendo: «La multitud apretuja, la
fe toca». Esta Maria a la que dijo el Sefior: No me toques, pues aiin no he
subido a mi Padre, parece que simboliza a la Iglesia, que crey6 en Cristo
una vez ascendido al Padre.” (S.243, 2).

Subrayando este aspecto de purificacién, San Agustin juzga que
la incapacidad actual de contemplar a Dios no se fundamenta tnica y
exclusivamente en la perfeccion absoluta de Dios: Dios que sobrepasa
todo conocimiento, sino en la enfermedad de los ojos del corazon.

“Los corazones necios no pueden captar esta luz, porque los oprime
el peso de sus pecados, para que no puedan verla. Pero no piensen que
la luz esta ausente, precisamente porque ellos no pueden verla. Ellos,
en efecto, son tinieblas por sus pecados. Y la luz brilla en las tinieblas,
y las tinieblas no la comprendieron. Es lo que ocurre, hermanos, con un
ciego puesto al sol. El sol esta presente, pero €l esta ausente para el sol.
Esto es lo que sucede con todo el que tiene un corazén necio, injusto,
impio o ciego. Presente esta la Sabiduria, pero para uno que es ciego es
como si estuviera ausente de sus ojos. No porque ella no le acompane,
sino porque €l esta distante de ella. {Y qué ha de hacer éste? Purificar-
se hasta poder ver a Dios. Como si alguien tuviese ceguera por tener
sucios y enfermos sus ojos, porque le ha caido polvo o por irritacién o
por el humo, y el médico le dijese: «Debes asear tu ojo de todo lo que
le molesta, hasta que puedas ver con claridad». El polvo, la irritacion
ocular y el humo son los pecados y las injusticias. Quita de tu corazén
todo esto y veras la Sabiduria, porque esta presente. Dios es la Sabidu-
ria misma; y esta escrito: Dichosos los de corazon limpio, porque ésos veran
a Dios.” (In Jn. ev. tr. 1, 19).

San Agustin reviene con suma frecuencia sobre este tema. Frente
a la orgullosa seguridad de los fil6sofos paganos que buscan llegar



208 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

a la vision de Dios a través de sus propias fuerzas, €l coloca la hu-
milde stplica y el ardiente deseo de ver la Luz de Dios. Los fil6sofos
paganos consideraban la materialidad del cuerpo como la dificultad
mayor para ascender a la visiéon de Dios. Sin embargo €l juzga que
es la soberbia del espiritu quien impide ver a Dios: Dios resiste a los
soberbios.

La fe nos acerca, nos aproxima de Dios hasta llegar incluso a
tocarlo con las manos del corazén como la Hemorroisa y Maria Mag-
dalena en el Evangelio.

“éQué significa, pues: No me toques? Este tocar simboliza la fe,
pues tocando se acerca uno al tocado. Pensad en aquella mujer que
padecia flujo de sangre. Decia en su corazon: Sanaré si toco la orla de su
vestido. Se acerco, la tocé y sané. {Qué significa: «Se acerco y la toco»?
Se acerco y crey6. Para que sepais que lo tocé mediante la fe, dijo el
Senor: Alguien me ha tocado. {Qué es me ha tocado, sino «ha creido en
mi»? Para que vedis que tocar equivale a creer, le respondieron los
discipulos y le dijeron: La multitud te apretuja y preguntas: ¢ Quién me ha
tocado? Si caminaras solo, si el gentio se apartase para que ti pasases,
si nadie estuviese a tu lado, con razon dirias: Alguien me ha tocado.
iTe apretuja una multitud, y te fijas en que uno te ha tocado! Pero él
insisti6: Alguien me ha tocado. Primero habia preguntado: ¢Quién me
ha tocado?, y luego afirma: Alguien me ha tocado. Lo sabéis, puesto que
decis: La multitud te apretuja. Alguien me ha tocado. Esta multitud
sabe apretujar, mas no tocar. Esta claro que es esto lo que quiso indicar
al decir: ¢Quién me ha tocado? Alguien me ha tocado. Pretendia que creyé-

ramos que ese tocar es el creer de quien toca, o, mejor, el acercarse de
quien cree.” (S. 244, 3).

La fe purifica, limpia la imagen de Dios que somos y nos identifica
cada vez mas con Cristo ya que él es “la Imagen de Dios” y hemos
sido creados a su imagen. La perfeccion consiste en conformarnos a
él. El es nuestra Forma.

“Para eso se purifican nuestros corazones mediante la fe, porque
se nos ha prometido la vision de Dios como un premio de la fe.” (Ep

92, 6).



“OIGO EN MI CORAZON: BUSCAD MI ROSTRO» (PS 26, 8). VER A DIOS A... 209

“Cristo nos amonesta desde fuera, él que habita en el interior, para
que entremos en nosotros mismos y adquiramos vida y forma por él,
porque es la Forma increada de todo cuanto existe.” (S. 264, 4).

San Agustin no cesa de afirmar que por la fe Cristo habita en
nuestro corazon.

“Dichosos quienes no vieron y creyeron. Mira donde esta: esta en ti, pues
en ti esta tu misma fe. ¢O nos engana el Apostol que dice que Cristo
habita por la fe en nuestros corazones ? Ahora habita por la fe, luego por la
visién; por la fe mientras estamos en camino, mientras dura nuestro
peregrinar. Pues mientras estamos en el cuerpo, peregrinamos lejos del Serior;
caminamos en la fe, no en la vision. Si esto es la fe, {qué sera la vision?
Escuchalo: Para que Dios sea todo en todo: {Qué es todo?Todo lo que aqui

buscabas, todo lo que aqui tenias por grande, todo eso sera Dios para
ti.” (S. 158, 8-9).

VIII. “DIOS PUSO SUS OJOS EN NUESTRO CORAZON” (Si 17, 8)

Cuando se cree “en Cristo”, cuando se esta poseido por él, llega-
mos a ver como €l ve: “Dios coloca sus ojos en nuestro corazén” y nos
hace ver como él ve. La fe permite que Aquel que habita interiormen-
te en nosotros, Cristo, nos ilumine, purifique el corazon, para que sea
apto para ver a Dios.

Los ojos de la fe son diferentes de los ojos del cuerpo. Ven mas
lejos y mas profundamente incluso que los ojos de la razén. Es cierto
que la fe nos permite ver a Dios, pero de una forma oscura, en penum-
bra, no obstante la fe es camino hacia la Luz plena, hacia la visién
cara a cara de Dios. San Pablo afirma: “Asi pues, siempre llenos de buen
animo y sabiendo que, mientras habitamos en el cuerpo, estamos desterrados
lejos del Serior, caminamos en fe y no en vision.” (2 Cor 5, 6-7).

“En efecto, si todavia eres pequeno, los angeles te dicen: «Crece;
nosotros comemos pan, ti aliméntate con leche, la leche de la fe, para
que llegues al alimento de la vision» [. .] Deseas algo, y no lo compren-
des; mediante ese deseo has comenzado la vida de los angeles. Crezca



210

JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

en ti, realicese del todo en ti, y entenderas esto no por mi, sino por
quien nos ha hecho amiy ati.” (In Jo. ev. tr. 18, 7).

Es la fe quien lleva a la visién de Dios, quien hacer ver a Dios.

“Por tanto, mientras estamos en el cuerpo, somos peregrinos lejos del Se-
fior, pues caminamos en la fe y no en la vision. En la medida que nos sea
concedido, mantengamos la fe y no dudemos de la justicia de Dios. [. ]
Terminese el camino y lleguemos a la patria. En el tiempo que dura la
fe no es posible percibirla; se percibira en el tiempo de la vision. Pues
ahora caminamos en la fe, entonces en la vision. ¢ Qué significa «en la
vision»? El mds hermoso entre los hijos de los hombres, porque en el principio
era la Palabra, y la Palabra estaba en Dios y la Palabra era Dios. Quien me
ama —dice— guarda mis mandamientos; y a quien ama lo amard mi Padre
y yo le amaré (Y qué le daras? Me mostraré a él. La vision tendra lugar
cuando cumpla lo que dijo: Me mostraré a él. Alli veras la equidad de
Dios; alli leeras sin libro en la Palabra. Por tanto, cuando le veamos tal
cual es, entonces concluira nuestro peregrinaje; luego disfrutaremos
del gozo de los angeles. ¢Y cudl es el camino? La fe.” (S. 27, 6).

IX. POR CRISTO A LA VISION DEL PADRE

San Agustin afirma con insistencia que la causa de no ver a Dios

es la enfermedad de los ojos del corazon. Pero Cristo es nuestro médi-
co 15, Por medio del misterio de su encarnacién cura los ojos enfermos
del corazon y los cura mediante la fe.

“De hecho, el hombre no podia captar a Dios; el hombre podia ver
aun hombre, no podia captar a Dios. ¢{Por qué no podia captar a Dios?
Porque no tenia el ojo del corazén con que captarlo. Habia, pues, den-

15 PoNs PoNs, G., «Cristo nuestro médico en la vida y las ensefianzas de

San Agustin», en La Ciudad de Dios 232 (2019) 43-69; ARBESMANN, R. E., «Christ
the Medicus humilis in St. Augustine», en Augustinus Magister 2, Paris 1954, pp.
623-629; ARBESMANN, R. E., «The concept of ‘Christus medicus’ in St. Augustine»,
en Traditio 10 (1954) 1-28.



“OIGO EN MI CORAZON: BUSCAD MI ROSTRO» (PS 26, 8). VER A DIOS A... 211

tro algo enfermo y fuera algo sano: tenia sanos los ojos del cuerpo,
tenia enfermos los ojos del corazon. Aquél se hizo hombre adaptado al
ojo del cuerpo, para que, creyendo en ese que podia ser visto corporal-
mente, fueses curado para ver a quien no podias ver espiritualmente.
Tanto tiempo estoy con vosotros, y <no me habéis conocido, Felipe? Quien me ha
visto, ha visto al Padre. {Por qué no lo veian ellos? He aqui que lo veian,
mas no veian al Padre; veian la carne, pero la majestad se ocultaba.
Los judios que lo crucificaron vieron también lo que veian los discipu-
los que le amaron. Dentro, pues, estaba entero €él, y dentro de la carne
de tal modo, que permaneci6 con el Padre, pues no abandoné al Padre
cuando vino a la carne” (In Jo.ev. tr. 14, 12).

En realidad solo se llega a ver, a conocer al Padre a través de Cristo:

“Nadie conoce al Padre sino el Hijo y aquel a quien el Hijo se lo quiera revelar”
(Mt 11, 27). Cuando vemos a Cristo y lo contemplamos con un corazon
puro en €l vemos al Padre: “Quien me ha visto a mi ha visto al Padre” (Jn
14, 9). Pero Cristo solo puede ser visto, contemplado por quien posee
un corazén puro. La visién contemplativa del Padre no es mas que una
participacion de la misma visién de Cristo. Los ojos del corazén pasan
a ser los mismos ojos de Cristo y logran ver, en cierto modo, como Cris-
to ve. Esta vision, no es, por lo mismo, una vision fria, abstracta: es la
vision del Hijo, la vision animada por la caridad, por el amor.

X.

¢Qué es, pues, creer en é1? Amarlo creyendo, quererlo creyendo,
ir a €l creyendo, dejarse incorporar a sus miembros. Esa es, pues, la fe
que Dios exige de nosotros” (In Jo.ev. tr. 29, 6).

“El Evangelio es la boca de Cristo; €l esta sentado en el cielo, pero
no cesa de hablar en la tierra. No seamos, pues, sordos, dado que él
grita. No seamos muertos, pues €él atruena. Si no quieres hacer lo mas,
haz lo menos. Si es excesivo para ti el peso de lo mayor, toma al menos
lo menor. {Por qué eres perezoso para lo uno y lo otro? {Por qué te
opones a ambas cosas?” (S. 85, 1).

EscUcHAD Y VIVIREIS (Is 53, 3)

Si el corazéon del hombre ve a Dios, lo puede oir igualmente. Es

preciso constatar que existe una relacién sumamente estrecha entre



212 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

la audicién corporal y la audicion espiritual. Las palabras humanas
expresadas y acogidas son con frecuencia los vehiculos de una reali-
dad que sobrepasa el sonido exterior. Por esto San Agustin invita a ir
mas alla que el oido corporal. Para él “escuchar” es lo mas propio del
hombre. Dios nos ha creado por su Palabra y, por lo mismo, el hom-
bre es respuesta a esa Palabra de Dios. “Inclinad vuestro oido, venid a
mi: escuchadme y viviréis” (Is 53, 3). Se podria afirmar que somos como
escuchamos. Es la Palabra de Dios quien nos hace.

Escuchar exige acoger la Palabra que Dios nos dirige. La palabra
de Dios es una palabra de vida. Acoger su palabra es pues acoger la
vida. Quien no escucha, quien no acoge la palabra del otro busca
ser por si mismo; rechaza la vida que viene de Dios. Es el efecto del
orgullo.

La escucha de la Palabra de Dios nos hace ser, “nos pone de pie”.
De hecho con frecuencia nuestras caidas proceden de un no querer
escuchar a Dios.

“Yo estoy para oir, €l para hablar, pues yo he de ser iluminado, la
luz es €l; yo estoy a la escucha, €l es la Palabra. El amigo del novio, pues,
estd en pie 'y le oye. {Por qué estd en pie? Porque no se cae. {Por qué no se
cae? Porque esta abajado. Miralo estar en pie en terreno seguro: No soy
digno de desatar la correa de su calzado (In Jo. ev. tr. 12, 13).

“Pero, ioh si estuvieras en pie, le oyeses y no cayeras para oirte!

Efectivamente, oyéndole estarias en pie y le oirias. De hecho, hablas y
te inflas la cabeza.” (In Jo. ev. tr. 13, 16).

Esta escucha de la Palabra de Dios, palabra que nos hace, que nos
otorga la vida es siempre primero; nuestra respuesta viene después.
La palabra nos pone de pie cuando es fruto o efecto de escuchar, de
acoger. Pero he aqui que corremos el peligro de responder sin antes
haber escuchado. San Agustin es consciente de ello. Antes de hablar
es preciso saber ponerse a la escucha del otro. Nuestra palabra ha de
nacer de la escucha.

“é{Preguntas en qué modo Cristo es Dios? Escuchame; mejor, escu-
cha a mi lado; escuchemos y aprendamos juntos. No credis que, por-
que yo hablo y vosotros me escuchais, yo no escucho con vosotros.



“OIGO EN MI CORAZON: BUSCAD MI ROSTRO» (PS 26, 8). VER A DIOS A... 213

Cuando oyes que Cristo es Dios, preguntas: «¢De qué modo Cristo
es Dios?». Escucha conmigo; no digo que me escuches a mi, sino que
escuches conmigo, pues en esta escuela todos somos condiscipulos; el
cielo es la catedra de nuestro maestro. (S. 261, 2).

Ahora bien, escuchar y bien escuchar exige en primer lugar aco-
ger la palabra del otro, personalizarla. Es preciso llegar a ser la mo-
rada de la palabra de Dios. Solo bajo esta condiciéon nos renovara y
nutrird nuestra existencia. San Agustin no cesa de pedirnos que haga-
mos de nuestra vida morada de la Palabra.

“Y el mismo espiritu, cualesquiera que sean los gozos que concibe
de la Escritura de Dios, los da a luz y busca hacerlo en vuestros oidos
y vuestras mentes. Preparad en vosotros un nido a la palabra.” (S. 37,1).

La Palabra de Dios ha de habitar, morar en nosotros. Y seremos
la morada de la Palabra de Dios a condicién de que la escucha se
transforme, se convierta en obediencia. Es una idea sobre la cual San
Agustin insiste con frecuencia:

“Si no viviesen, no podrian oir. No afirma «viven porque oyen»,
sino que «al oir reviviran»; oirdn, y quienes la oigan viviran. {Qué signi-
fica, pues, «Qirdn», sino «obedeceran»? En efecto, por lo que se refiere
a la audicion del oido, no todos los que oirdn vivirdn, pues muchos oyen
y no creen. Oyendo y no creyendo, no obedecen; no obedeciendo, no
viven. Asi pues, aqui «Quienes oirdn» no significa otra cosa que quienes
obedeceran. “(In Jo. ev. tr. 19, 10).

Escuchar sin obedecer no es pues escuchar. Para la Escritura es-
cuchar lleva consigo una actitud activa, dinamica. Escuchar significa
obedecer.

Se acoge verdaderamente la palabra de Dios, cuando nos deja-
mos modelar, transformar por ella. La palabra de Dios es una palabra
creadora. Hace lo que significa. El Espiritu Santo habita en ella. Es
por lo mismo una palabra animada, inspirada. El Espiritu Santo es
un Espiritu de vida. Obedecer la palabra de Dios es recobrar la vida o
sencillamente revivir. En ese momento la palabra se hace alimento, y
por lo mismo, sustenta la vida, da fuerzas y capacidad de obrar.



214 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

Y es esta escucha de la Palabra de Dios, lo que, para San Agustin,
lleva o conduce precisamente a la vision de Dios.

“Escucha, hija, y mira. Si no oyes, no veras. Oye para que purifi-
ques el corazon por la fe, como dice el Apostol en los Hechos: Puri-
ficando sus corazones por la fe. Para esto, pues, oimos lo que hemos de
creer antes de ver. Asi, creyendo purifiquemos el corazén, y por tanto
podremos llegar a ver. Escucha para creer, purifica el corazén por la
fe. Y cuando tenga el corazon limpio, {qué veré? Dichosos los limpios de
corazon, porque ellos verdn a Dios.” (En. in Ps. 44, 25).

JAIME GARCiA ALVAREZ, OSA



