
“OIGO EN MI CORAZÓN: BUSCAD MI ROSTRO» (PS 26, 8). VER A DIOS A... 183

“Oigo en mi corazón: buscad mi rostro» (Ps 26, 8) 
Ver a Dios a la luz de San Agustín 

Resumen

El valor de los sentidos como acceso a la realidad. El deseo de ver a Dios. 
Se busca más ver que creer. Moisés: “Hazme ver tu rostro” (Ex 20, 18). 
Evangelio: “Deseamos ver a Jesús” ( Jn 12, 21) Ver y oír a Dios en la Sa-
grada Escritura. Filón de Alejandría y la conversión de oír a Dios a ver a 
Dios. “Todo el pueblo vio la voz” (Ex 20, 18) San Agustín ante el tema de 
ver a Dios. Presencia de este tema en su obra. La Carta 147 a Paulina. El 
hombre interior. Los sentidos interiores. Los ojos del corazón. Purificar 
los ojos del corazón para ver a Dios. La fe purifica los ojos del corazón. 
Por Cristo a la visión del Padre. 

Palabras clave: Hombre interior. Corazón. Ver a Dios. Oír a Dios. Fe. 
Cristo médico

Abstract

The value of the senses as an access to reality. The wish to see God. We 
are searching more than we believe. Moses: “Let me see your face” (Ex. 
20, 18). The Gospel: “We wish to see Jesus. ( Jn. 12, 21). To see and hear 
God in the Sacred Scripture. Filon of Alejandria and the change from 
hearing God to seeing God. “Everyone saw the voice of God (Ex. 20, 18). 
Saint Augustin on the theme of seeing God. The presence of this theme 
in his work. The letter 147 to Paulina. The interior man. The interior 
senses. The eyes of the heart. To purify the eyes of the Heart in order to 
see God. Faith purifies the eyes of the heart. Through Christ to the vision 
of the Father.

Key words: Interior man. Heart. Too see God. To hear God. Faith. The 
healing Christ.

CiuD-Ra 133-1 (2020) 183-214



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA184

Hoy día, con frecuencia, con suma frecuencia no pocas perso-
nas no se contenta con creer en Dios e incluso con llegar a cono-
cerlo a través de la razón, buscan sentirlo, experimentar, tocar en 
cierto modo a Dios, entrar en relación personal con él. No les es 
suficiente oír hablar de Dios. Se oyen no pocos discursos vacíos, 
que no se fundamentan en ninguna experiencia, y ante ello se des-
confía de lo que se dice. Se busca, con insistencia, realizar una ex-
periencia personal de Dios 1. Pero ¿cómo realizar esta experiencia 
de Dios? ¿Es posible realizarla? Para dar una respuesta a estas pre-
guntas es preciso dejarse guiar por la Primera Carta de San Juan. En 
esta Carta San Juan dice precisamente cómo Dios se nos muestra 
y cómo nosotros podemos llegar a conocerlo. Nos remite a Jesús. 
Dios se revela en él. Contemplando a Jesús vemos precisamente al 
Padre: “Quien me ve, ve al Padre”. 

San Juan comienza diciéndonos: 

“Lo que existía desde el principio, lo que hemos oído, lo que he-
mos visto con nuestros propios ojos, lo que contemplamos y palparon 
nuestras manos acerca del Verbo de la vida; pues la Vida se hizo 
visible, y nosotros hemos visto, damos testimonio y os anunciamos 
la vida eterna que estaba junto al Padre y se nos manifestó. Eso que 
hemos visto y oído os lo anunciamos, para que estéis en comunión 
con nosotros y nuestra comunión es con el Padre y con su Hijo Je-
sucristo.” (1 Jn 1, 1-3). 

Para San Juan es por los sentidos por los que los discípulos cono-
cen a Jesús. Es cierto que Jesús le había dicho a Tomás: “Felices los que 
creen sin haber visto” ( Jn 20, 29). Sin embargo Jesús se deja tocar: “Mete 
aquí tu mano” le dirá a Tomás.

Es cierto que hoy día hemos redescubierto el valor de los sentidos 
como medio de acceso a la realidad. Para San Agustín los sentidos nos 

1  Beauvais, J. B. de, Voir Dieu. Essai sur le visible et le christianisme, Ed. 
L’Harmattan, Paris 2007; Guardini, R., Los sentidos y el conocimiento religioso, Ed. 
Cristiandad, Madrid 1965; Grün, A., Ouvre tes sens à Dieu, Médiaspaul Ed., Paris 
2006; Gabrilyuk, P., y Coakley, S. (eds), The spiritual senses. Perceiving God in 
Western Christianity, University Press, Cambridge 2012.



“OIGO EN MI CORAZÓN: BUSCAD MI ROSTRO» (PS 26, 8). VER A DIOS A... 185

permiten incluso realizar una experiencia espiritual, llegan a ser lugar 
privilegiado para realizar una experiencia de Dios

“Llamaste y clamaste, y rompiste mi sordera; brillaste y resplan-
deciste, y ahuyentaste mi ceguera; exhalaste tu fragancia y respiré, y 
ya suspiro por ti; gusté de ti, y siento hambre y sed; me tocaste, y me 
abrasé en tu paz.” (Conf. 10, 27, 38).

“Y ¿qué es lo que amo cuando yo te amo? No belleza de cuerpo 
ni hermosura de tiempo, no blancura de luz, tan amable a estos ojos 
terrenos; no dulces melodías de toda clase de cantilenas, no fragancia 
de flores, de ungüentos y de aromas, no manás ni mieles, no miem-
bros atrayentes a las caricias de la carne: nada de esto amo cuando 
amo a mi Dios. Y, sin embargo, amo una especie de luz, de voz, y de 
fragancia y de alimento y de caricia, cuando amo a mi Dios, que es 
luz, voz, fragancia, alimento y caricia del hombre mío interior, donde 
resplandece a mi alma lo que el espacio no contiene; resuena lo que no 
arrebata consigo el tiempo; exhala sus perfumes lo que no se lleva el 
viento; saborea lo que no se consume comiendo, y donde la unión es 
tan firme que no la disuelve el hastío. Esto es lo que amo cuando amo 
a mi Dios.” (Conf. 10, 6, 8).

“El Señor es para nuestro corazón luz, voz, aroma y manjar, y es 
todas estas cosas, porque no es ninguna de ellas, y no es ninguna de 
ellas precisamente porque es el creador de ellas. Es luz para nuestro 
corazón aquel al que decirnos: En tu luz veremos la luz. Es sonido para 
nuestro corazón aquel al que decimos: Darás gozo y alegría a mi oído. Es 
para nuestro corazón el aroma a propósito del cual se dice: Somos el 
buen olor de Cristo.” (S. 28, 2).

Es cierto que con frecuencia nuestros sentidos se encuentras en-
tumecidos, aletargados y, por lo mismo, no nos permiten captar la 
realidad tal cual es. Se precisa que los sentidos recobren de nuevo su 
sensibilidad para lograr “sentir” en cierto modo a Dios. 

En la Sagrada Escritura encontramos con frecuencia una invita-
ción a “ver” a Dios. Un texto sumamente claro se halla en el Libro 
del Éxodo 2. Moisés pide a Dios que le muestre su rostro. «Muéstrame 

2  Briend, J., Dieu dans l’Écriture, Ed. Cerf, Paris 1992, pp. 41-50.



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA186

tu gloria» (Ex 33, 18). “Ver la gloria de Dios” es mucho más que ver el 
efecto de su presencia. Significa ver a Dios mismo. En realidad Moisés 
le dice al Señor: “Hazme ver tu rostro”.

Existe ciertamente una intimidad de Moisés con Dios. Esta in-
timidad se manifiesta de ordinario bajo la forma de una experien-
cia auditiva y no a través de una experiencia visual. De hecho en 
Ex 33,11 podemos leer: “El Señor hablaba con Moisés cara a cara, como 
habla un hombre con su amigo”. La respuesta de Dios a la petición 
de Moisés es sumamente clara: “Mi rostro no lo puedes ver, porque no 
puede verlo nadie y quedar con vida” (Ex. 33, 20). Ver a Dios implica 
por consiguiente la muerte. Y el Señor continúa: “Aquí hay un sitio 
junto a mí, ponte sobre la roca. Cuando pase mi gloria, te meteré en una 
hendidura de la roca y te cubriré con mi mano hasta que haya pasado. 
Después, cuando retire la mano, podrás ver mi espalda, pero mi rostro no 
lo verás” (Ex. 33, 21-23). El Señor describe de forma concreta la ex-
periencia que va a realizar Moisés. Los verbos se encuentran todos 
en futuro. Uno de esos verbos clave es “pasar”. El Señor anuncia 
su paso ante Moisés: “Cuando pase ante ti”. Otro verbo clave es 
«ver». Es el más importante. Se encuentra en la petición misma de 
Moisés: “Déjame ver tu gloria”. Se encuentra igualmente en las dos 
respuestas divinas: “Tu no podrás ver mi rostro” (Ex 33, 20). “Me verás 
de espalda.” (Ex 33, 23).

Sin embargo la invitación que hace el Señor es, con frecuencia, 
una invitación a escucharle, a acoger su Palabra: “Escuchad mi voz y yo 
seré vuestro Dios” ( Jr 7, 23). “Escuchad mi palabra y vuestra alma renacerá 
(Is 55, 3). Por otra parte, Dios no cesa de dirigirse a su pueblo para 
decirle: “Escucha, Israel” (Dt 6, 3). En el Evangelio Jesús mismo dice: 
“Todo el que escucha al Padre y aprende, viene a mi” ( Jn 6, 45), “Bienaventu-
rados los que escuchan la Palabra de Dios y la cumplen” (Lc 11, 28).

Escuchar la Palabra presupone, en primer lugar, que Dios nos 
hable, que Dios se dirija ciertamente a nosotros. Dios no es una idea 
abstracta o alguien lejano que vive cerrado en sí mismo. Dios, nues-
tro Dios es un Dios vivo. Podríamos decir mediante una expresión 
metafórica que Dios tiene un corazón que late como nuestro corazón. 
Y la Sagrada Escritura afirma que Dios se dirige a nosotros de forma 
semejante a como se habla con un amigo (Ex 33, 11; Jn 15, 14-15). A 



“OIGO EN MI CORAZÓN: BUSCAD MI ROSTRO» (PS 26, 8). VER A DIOS A... 187

Dios le gusta dirigirse a nosotros (Ba 3, 38) para invitarnos a compar-
tir su propia vida. Decir que Dios, que nuestro Dios es un ser “vivo” 
es afirmar que Dios se revela, que se manifiesta, que crea una relación 
íntima con el hombre. 

Es cierto que a veces Dios puede parecernos lejano, ausente, que 
guarda silencio. Le llamamos y no responde; le buscamos y no lo 
encontramos. Frente a él nos parece que realizamos la experiencia 
de la soledad, del vacío. Es la actitud que encontramos en algunos 
Salmos: “Las lágrimas son mi pan noche y día, mientras todo el día me 
repiten: ¿Dónde está tu Dios?” (Ps 41, 4). Es la actitud de Job frente al 
sufrimiento o el grito de Cristo en la cruz: “¿Dios mío, Dios mío, por 
qué me han abandonado? ”. Es la actitud de San Agustín en su búsque-
da de Dios.

“Sin embargo, oyendo día tras día: ¿Dónde está tu Dios?, y ali-
mentado diariamente con mis lágrimas, al meditar día y noche lo 
que oí: ¿Dónde está tu Dios?, yo mismo he procurado buscar a mi 
Dios, y así, en lo posible, no sólo creer en él, sino poder de algún 
modo verlo. Veo, sí, lo que ha hecho mi Dios, pero no veo a mi Dios 
que hizo todo eso. [. . ] ¿Qué debo hacer para encontrar a mi Dios? 
Me voy a fijar en la tierra: la tierra fue creada; es grandiosa la hermo-
sura de la tierra; pero tiene su artífice. Portentosas son las maravillas 
de las semillas y de la reproducción de los vivientes, pero todo esto 
tiene su Creador. Muestro la grandiosidad del mar inmenso que me 
rodea, me quedo estupefacto, lo admiro; busco su artífice; levanto 
mis ojos al cielo y contemplo la hermosura de las estrellas; me quedo 
admirado de la potencia iluminadora del sol durante el día, y de la 
luna, atenuante de la oscuridad de la noche. Todo admirable, digno 
de alabanza, y hasta de estupor; porque no son puramente terrenas 
estas maravillas, sino más bien celestiales. Pero mi sed no se queda 
ahí todavía; todo esto lo admiro, lo alabo; pero de quien yo tengo sed 
es de su autor.” (En. Ps. 41,7).



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA188

I.	 Dios se revela

La manifestación, la revelación de Dios la Biblia la denomina con 
frecuencia “epifanía”. Epifanía es aparición, hacerse presente, mani-
festarse. Pero esta palabra no dice cómo Dios se hace presente. 

Otra palabra que la Biblia emplea para decir la presencia de Dios 
entre nosotros es “revelar”, “desvelar”. Desvelar hace referencia a 
“quitar un velo”. Es la operación de quitar aquello que nos impide ver 
algo que de suyo está ahí, presente, para hacerlo visible, accesible. 
Dios está ahí, al lado nuestro, pero para lograr verlo es necesario qui-
tar el velo que nos lo oculta. La palabra desvelar, revelar añade una 
característica nueva a epifanía: Dios se muestra quitando el velo que 
lo oculta. 

La palabra revelación, desde la perspectiva de Dios, indica, en 
primer lugar, que es Dios quien toma la iniciativa de venir a nosotros, 
de mostrarse a nosotros.

Es cierto que esta revelación o presencia de Dios no es para ofre-
cernos una u otra información o sencillamente para dialogar con no-
sotros. Dios busca darse a sí mismo para hacernos “participes de su 
naturaleza divina”. “Sois mis amigos, dice, si hacéis lo que os mando. No os 
llamo siervos, porque el siervo no sabe lo que hace su dueño; yo os llamo amigos 
porque todo lo que he oído de mi Padre, os lo doy a conocer.” ( Jn 15, 14-15).

Dios hablaba con Moisés cara a cara, como “un hombre habla 
con su amigo” (Ex 33, 11). La palabra que Dios dirige es pues una 
palabra creadora: hace amigos de Dios a aquellos que la acogen. Pero 
si por la revelación Dios viene a nosotros, nosotros, para entrar en 
comunicación con él, tenemos que saber responder a su llamada, a su 
palabra. La revelación exige de sí una respuesta por parte del hombre. 
El hombre es invitado a entrar en comunión con Dios, a acoger la vida 
que le ofrece. La iniciativa viene de Dios, nuestra respuesta viene a 
continuación.

La revelación exige pues una respuesta de parte del hombre. Aco-
ger la Palabra de Dios lleva consigo la transformación de la vida. San 
Agustín lo expresa con toda claridad: 



“OIGO EN MI CORAZÓN: BUSCAD MI ROSTRO» (PS 26, 8). VER A DIOS A... 189

“Te pierdes si no te das. La misma caridad habla por medio de la 
Sabiduría y te dice algo para que no te asuste lo dicho: «Date a ti mis-
mo». Si alguien quisiera venderte una finca te diría: «Dame tu oro». 
Y si otro quisiera venderte otra cosa cualquiera: «Dame tu moneda, 
dame tu dinero». Escucha lo que te dice la caridad por boca de la Sabi-
duría: Dame tu corazón, hijo. Dame -dijo-. ¿Qué? Tu corazón, hijo. Estaba 
malo cuando dependía de ti y era para ti; te arrastraban frivolidades y 
amores lascivos y dañinos. Quítalo de allí. ¿A dónde lo llevas? ¿Dónde 
lo pones? Dame –dice– tu corazón. Sea para mí y no se pierde para ti. 
Ve, pues, si quiso dejar algo en ti, con lo que te ames incluso a ti, quien 
te dice: Amarás al Señor tu Dios con todo tu corazón, con toda tu alma y con 
toda tu mente. ¿Qué queda de tu corazón para que te ames a ti mismo? 
¿Qué queda de tu alma? ¿Qué queda de tu mente? Con todo -dijo-. 
Quien te hizo te exige entero.” (S. 34, 7).

Pero Dios no solamente ha hablado en otro tiempo, continúa ha-
blando hoy día mismo. La revelación de Dios no es solo un aconteci-
miento de la historia, es un hecho presente, de hoy día. El Concilio 
Vaticano II lo afirma con claridad: “Por esta revelación, Dios invisible 
habla a los hombres como amigos, movido por su gran amor y mora 
con ellos, para invitarlos a la comunicación consigo y recibirlos en su 
compañía.” (Dei Verbum 1, 2).

Ante ello cabe preguntarse ¿cómo acceder a esta presencia o a 
esta palabra que Dios no cesa de dirigirnos? 

Cuando San Agustín trata de este tema del acceso a Dios, emplea 
con frecuencia las expresiones “ver a Dios”, “oír a Dios”. Es a través 
de estas expresiones como San Agustín expresa de forma clara su 
pensamiento con relación a la actualización de la revelación divina en 
la vida de cada persona.

II.	V er y oír a Dios

Es cierto que el pensamiento griego acentúa el sentido de la vista 
y, por lo mismo, la representación, la imagen, es decir aquello que 
puede ser visto. La Biblia, sin embargo, acentúa el valor del sentido 
del oído, la importancia del oír. La “manifestación” en los griegos 



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA190

sería, por lo mismo, la antítesis de la Revelación para los hebreos. No 
obstante, la oposición simplifica en exceso la realidad 3. 

La llamada y la respuesta, y no la representación propia a la vi-
sión, parece que constituyen los dos parámetros indisociables del 
mundo hebraico. La idea de oír, escuchar, rige ciertamente no pocos 
aspectos de la vida judía. Por esto lo esencial en el trabajo espiritual, 
para el judío, consiste en poner todos los medios para escuchar y bien 
escuchar la palabra de Aquel que habla al oído interior del hombre. 
Esto, sin embargo, no significa que el pensamiento judío desvalorice 
necesariamente el valor espiritual de la visión, ni que trate de oponer 
un sentido al otro, la vista al oído. Las expresiones “elevar los ojos” 
o “¡escuchad!”, “¡oíd!” son sumamente frecuentes en las narraciones 
bíblicas y siempre haciendo referencia a la comunicación con Dios. 

Filón de Alejandría 4, uno de los autores más importantes del pen-
samiento judío, contemporáneo de Jesús, cuyos escritos han tenido 
una gran influencia en los Padres de la Iglesia, buscaba adaptar el 
pensamiento bíblico al mundo pagando griego con el fin de que éste 
no despreciase la Palabra de Dios. Para ello busca pasar del “oír” bí-
blico al “ver” del mundo griego. Filón en sus obras propone una ale-
goría sumamente expresiva y que deduce de la etimología del nombre 
“Israel”. Este nombre significa “El que ve a Dios”. Jacob, al recibir 
este nombre de parte de Dios, expresa el camino de aquel que busca a 
Dios, que partiendo de “oír” ha de llega a “ver”. Recorrer este camino 
precisa de una conversión en donde los oídos logren transformarse en 
ojos. El conocimiento más perfecto de Dios es la contemplación, “ver 
a Dios”. Para llegar a esta contemplación hay que partir de la Palabra 
de Dios, de oír, de ponerse a la escucha de su Palabra para llegar a 
verle. 

“He aquí lo que es sumamente significativo: la voz humana está 
destinada para ser escuchada, pero la voz de Dios lo es para ser vista. 

3  Chalier, C., Sagesse des sens. Le regard et l’écoute dans la tradition hébraïque, 
Ed. Albin Michel, Paris 1995.

4  JONAS, H., Le phénomène de la vie, De Boeck Université, Paris 2001, pp. 
145-165, 239-243.



“OIGO EN MI CORAZÓN: BUSCAD MI ROSTRO» (PS 26, 8). VER A DIOS A... 191

Porque todo lo que Dios dice no son palabras sino obras las cuales los 
ojos las distinguen mejor que el oído.” (De Decalogo 47).

“Mientras la voz de los seres mortales está orientada al sentido del 
oído, la Escritura muestra que la Palabras de Dios está orientada a ser 
vista como la luz, ya que se ha dicho que “todo el pueblo vio la voz” (Ex 
20, 18) y no la “oyó” [. .] El discurso dividido en nombres, verbos y 
en los demás miembros de la frase es audible [. .], la voz de Dios es, 
por el contrario, vista por el ojo del alma, se hace visible [. .] Por esto 
la Palabra de Dios está orientada al sentido de la vista del alma.” (De 
migratione Abrahami, 47).

El camino que lleva Dios es un camino en donde pasar de “oír” a 
“ver” constituye su etapa decisiva. Por ejemplo Ismael, hijo de la es-
clava, es el “oyente de Dios”, en contraste con Israel que es el “vidente 
de Dios”. 

“Jacob es el nombre del estudio y del progreso, es decir, de aquellas 
facultades que dependen de “oír”, pero Israel es el nombre de la per-
fección ya que significa “el vidente de Dios”. ¿Qué hay más perfecto 
en el reino de la verdad que ver a Aquel que existe verdaderamente?” 
(De Ebrietate, 82).

Para Filón la perfección del hombre se encuentra en la contem-
plación, en la visión de Dios. Se precisa, por lo mismo, pasar de “oír 
la Palabra de Dios” a la visión, a la contemplación del mismo Dios.

III.	 Ver a Dios 

El tema de “ver a Dios” es uno de los temas que se encuentra pre-
sente y con insistencia, en toda la obra de San Agustín 5. A este tema 
consagra expresamente varios de sus escritos y, de forma particular, 

5  Lagouanére, J., «Vision spirituelle et vision intellectuelle chez saint Augus-
tin. Essai de topologie», en BLE CVIII (2007) 509-538 ; Hardy, R.-P., Actualité de 
la révélation divine. Une étude des «Tractatus in Johannis Evangelium» de Saint Augustin, 
Beauchesne, Paris 1974.



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA192

la Carta 147 6. Esta carta dirigida a Paulina, dama cristiana sumamen-
te cultivada y, a la vez, exigente en sus peticiones: “Me pides que te 
escriba prolija y copiosamente acerca del Dios invisible: si podemos 
verle con los ojos del cuerpo.” (Ep.147, 1).

De Paulina solo conocemos algunos detalles. En la Carta 147, n. 
21 habla o hace referencia a su “anillo”, lo cual parece indicar que 
Paulina estaba casada; el n 38 parece indicar que Agustín y Paulina 
se habían encontrado ya en otras ocasiones. Paulina, en una carta hoy 
perdida, le había pedido a Agustín cómo se puede hablar de ver a 
Dios puesto que Dios es invisible (Ep. 147,1).

La Carta 147 fue escrita el año 413-414. En ese momento el tema 
de la visión de Dios era un tema predominante en la producción lite-
raria de Agustín. A este tema consagra tres cartas, 92 (408), 147 y 148 
(413-414); tres Sermones,23 (413-414), 53 (415), y 277 (413); el Libro I 
de los Soliloquios (386-387), De Genesi ad litteram, casi todo el libro XII 
(412). En esta misma fecha, 414, San Agustín estaba escribiendo el 
De Trinitate y se interesaba al tema de la visión de Dios, tema que le 
había preocupado ya poco después de su conversión como lo muestra 
su libro Soliloquios. En esta misma época, en el 414, San Agustín está 
escribiendo los Tratados 18, 19 y 23 de su Tractatus in Johanem Evange-
lium en donde comenta a Jn. 5, 19 sobre la visión del Padre por Cristo. 
Casi al final de su vida, en la Ciudad de Dios L. XXII Agustín retorna 
sobre este tema, pero a la luz de los bienaventurados en el cielo 7. 

En los Soliloquios (386-387) afirma que “ver a Dios” es “compren-
der” a Dios: “Deum videre, hoc est Deum intelligere” (Sol I, 7, 14). El deseo 
de ver a Dios, solo es posible conseguirlo mediante la fe, la esperanza 
y la caridad. Para mostrarlo San Agustín hace un análisis detallado 
de la visión. Para que la visión se realice se necesita, en primer lugar, 
tener ojos, luego, mirar y, en fin, ver. 

6  Albaric, M., Les Sources bibliques du De Videndo Deo de saint Augustin, 
Paris 1970; Studer, B., Zur Theophonie Exegese Alugustins. Untersuchung zu einem 
Ambrosius-Zitta in der Schrift De Videndo Deo, Rome 1971; Mizuochi, K., «Sentire 
intelligere, credere. Augustinus, Epistula 147, De Videndo Deo I-IV, 11», en Studies 
in Medieval Thought 22 (1980) 223-224.

7  Martin-de Blassi, F., «San Agustín y los sentidos espirituales: el caso de 
la visión interior», en Teología y Vida 59 (2018) 15-18.



“OIGO EN MI CORAZÓN: BUSCAD MI ROSTRO» (PS 26, 8). VER A DIOS A... 193

“No es lo mismo tener ojos que mirar, ni mirar que ver. Luego el 
alma necesita tres cosas: tener ojos, mirar, ver.” (Sol. I, 6, 12).

Y estas tres condiciones son atribuidas analógicamente al alma 
que desea ver a Dios: 

“El ojo del alma es la mente pura de toda mancha corporal, esto es, 
alejada y limpia del apetito de las cosas corruptibles. Y esto principal-
mente se consigue con la fe; porque nadie se esforzará por conseguir la 
sanidad de los ojos si no la cree indispensable para ver lo que no puede 
mostrársele por hallarse inquinada y débil. Y si cree que realmente, 
sanando de su enfermedad, alcanzará la visión, pero le falta la espe-
ranza de lograr la salud, ¿no es verdad que rechazará todo remedio, 
resistiéndose a los mandatos del médico?” (Sol. I, 6, 12).

“Tener ojos para ver “equivale a poseer” una mente pura de toda 
mancha corporal, esto es, alejada y limpia de todo apetito de las cosas 
corruptibles”. Y esto solo es posible mediante la ayuda de la fe. “Mi-
rar” exige que la razón se oriente o dirija sus ojos hacia Dios: 

“La razón es la mirada del alma; pero como no todo el que mira ve, 
la mirada buena y perfecta, seguida de la visión, se llama virtud, que 
es la recta y perfecta razón. Con todo, la misma mirada de los ojos ya 
sanos no puede volverse a la luz, si no permanecen las tres virtudes: la 
fe, haciéndole creer que en el objeto de su visión está la vida feliz; la 
esperanza, confiando en que lo verá, si mira bien; la caridad, querien-
do contemplarlo y gozar de él.” (Sol. I, 6, 13).

La visión de Dios otorga una vida feliz, bienaventurada. Es la rea-
lización plena del deseo más profundo del hombre: ser feliz.

“A la mirada sigue la visión misma de Dios, que es el fin de la mi-
rada no porque ésta cese ya, sino porque Dios, que es el único objeto 
a cuya posesión aspira, y tal es la verdadera y perfecta virtud, la razón 
que llega a su fin, premiada con la vida feliz. Y la visión es un acto 
intelectual que se verifica en el alma como resultado de la unión del 
entendimiento y del objeto conocido, lo mismo que para la visión ocu-
lar concurren el sentido y el objeto visible, y ninguno de ellos se puede 
eliminar, so pena de anularla.” (Sol. I. 6 13).



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA194

En aquel momento, en el año 387, Agustín juzga que podemos 
llegar ciertamente a ver a Dios en esta vida: 

“Luego tres condiciones son necesarias al alma: que esté sana, que 
mire, que vea. Las otras tres, fe, esperanza y caridad, son indispen-
sables para lo primero y segundo. Para conocer a Dios en esta vida, 
igualmente las tres son necesarias; y en la otra vida sólo subsiste la 
caridad.” (Sol I, 6, 14).

Sin embargo años más tarde, hacia el 404, juzga que la visión de 
Dios se hace imposible en esta vida ya que no somos más que peregri-
nos hacia la plena visión de Dios en el cielo. En esta vida los ojos del 
alma no llegan a purificarse plenamente y, por lo mismo, no logran 
ver la realidad de Dios más que en penumbra: 

“Quizá alguien piense que, aun en esta existencia mortal, puede 
ocurrir a un hombre que, removida y eliminada toda nube de ima-
ginación corpórea, llegue a poseer la luz serenísima de la verdad in-
mutable y que, apartada completamente el alma de la costumbre de 
esta vida, se adhiera a ella en forma constante e indefectible. Ese tal 
no entiende ni qué es lo que busca ni quién el que lo busca. Crea más 
bien a la autoridad sublime y nunca falaz que, mientras estamos en 
este mundo, somos peregrinos lejos del Señor y que caminamos en la 
fe, no en la realidad. Y así, reteniendo y custodiando con perseveran-
cia la fe, la esperanza y la caridad, ponga su mirada en la realidad, 
valiéndose de la fianza que hemos recibido, el Espíritu Santo, que nos 
enseñará toda la verdad. Esto acontecerá cuando Dios, que resucitó 
a Jesucristo de entre los muertos, haya vivificado también nuestros 
cuerpos mortales por medio de su Espíritu que habita en nosotros.” 
(De cons. Evang. IV, 10, 20). 

Hacia el año 413, San Agustín se ve obligado a retomar este tema 
de la visión de Dios. Paulina se extraña oír de la boca de un obispo 
que Dios podía ser visto y que, de hecho, es visto cara a cara por los 
justos. Pero he aquí que nuestros ojos no pueden ver más que aquello 
que es corporal y Dios no es, en forma alguna, corporal. Por consi-
guiente, Dios es invisible para los ojos de nuestro cuerpo. Ante esto 
se decide a escribir a Agustín y cuenta con una respuesta amplia y 
detallada.



“OIGO EN MI CORAZÓN: BUSCAD MI ROSTRO» (PS 26, 8). VER A DIOS A... 195

La respuesta de San Agustín es ciertamente amplia. Su carta es 
un verdadero tratado sobre el tema. Su estilo literario es confiden-
cial, la conversación con un amigo. Más aún, su carta es una invi-
tación a Paulina para que realice una meditación entrando en ella 
misma. Le pide a Paulina que entre en su corazón, que se recoja y, a 
la vez, que lea meditativamente esta carta una y otra vez. 

“Pero baste que consideres lo dicho. Leyéndolo y releyéndolo desde 
el principio de mi carta, quizá advertirás sin vacilación alguna que debes 
preparar un corazón limpio para ver a Dios con su ayuda.” (Ep. 147, 54).

San Agustín es plenamente consciente de la dificultad del tema. 
Solo es posible acercarse a él con un corazón puro y abierto a las ins-
piraciones del Señor: 

“Me parece que en esta investigación vale más el modo de vivir que 
el modo de hablar. Porque los que aprendieron del Señor Jesús a ser 
mansos y humildes de corazón, más progresan meditando y orando 
que leyendo y escuchando.” (Ep. 147, 1).

Es necesario, por consiguiente, comenzar por recoger el espíritu, 
entrar en sí mismo. La interioridad no nos aísla ni nos aleja de Dios 
y de los demás para encerrarnos en nosotros mismos. La interioridad 
nos abre a Dios, a los hombres y a todas las cosas creadas. Es en lo 
más profundo del corazón, en donde el Señor nos instruye y nos hace 
conocer la Verdad. 

“Percibe, pues, el sentido de las palabras según el hombre interior. 
Este se renueva de día en día, incluso cuando el exterior se corrompe, ya 
por la mortificación de la abstinencia, ya por la falta de salud, ya por 
algún accidente, ya, en todo caso, por aumento de edad, cosa que ha 
de ocurrirles aun a los que gozan por largo tiempo de perfecta salud. 
Levanta, pues, el espíritu de tu mente, que se renueva en conocimiento 
según la imagen del que le creó; en él habita Cristo por la fe [. .] Levantada 
en ese tu interior, mira y ve lo que hablo. No quiero que sigas mi auto-
ridad de modo que pienses que es necesario creer algo porque lo digo 
yo. Cree a las Escrituras canónicas, si todavía no ves cuán verdadero 
algo es, o cree a la Verdad, que te lo ilumina en tu interior para que lo 
veas perfectamente.” (Ep. 147, 2).



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA196

San Agustín hace referencia al hombre interior. Cristo habita en 
él y en él nos instruye. Él es el verdadero Maestro.

“No debes juzgarte desolada mientras, según el hombre interior, 
tengas presente a Cristo en el corazón por la fe.” (Ep. 92, 1).

IV.	  “Rede in te ipsum”

El tema del “hombre interior” es ciertamente un tema presente en 
no pocos filósofos griegos y, de forma particular, en Platón: 

“Y a la inversa, el que sostiene la conveniencia de la justicia vendría 
a decir que es necesario obrar y hablar de tal modo que de ello resulte 
el hombre interior, el más fuerte dentro del otro hombre y sea él quien 
se cuide de la bestia bicéfala y la crie cultivando, como un labrador, lo 
que hay en ella de manso.” (República IX, 12, 585 a-b).

Esta misma idea de Platón es recogida posteriormente por Plotino. 

“No. Dijimos que también el compuesto es nuestro, sobre todo 
cuando aún no estamos separados, ya que aún las afecciones que 
experimenta nuestro cuerpo decimos que las experimentamos noso-
tros. El «nosotros» tiene, pues, dos sentidos: el que incluye la bestia 
y el que transciende ya la bestia. Ahora bien, “bestia” es el cuerpo 
vivificado; pero el hombre verdadero es otro, el que está puro de dichas 
afecciones, poseyendo las virtudes intelectivas las cuales residen en 
el alma misma que está tratando de separarse, tratando de separar-
se y separada aun estando acá todavía. (Y es que, una vez que ésta 
se haya apartado del todo, también la que es un destello de ella se 
marcha en su compañía.) En cambio, las virtudes que se implantan 
no por la sabiduría, sino «por el hábito y el ejercicio» son propias 
del compuesto. Porque del compuesto son los vicios, pues que las 
envidias, los celos y las conmiseraciones también lo son. –Y la amis-
tad ¿de quién es? –Una del compuesto humano y otros del «hombre 
interior» (En.I, 1,10).



“OIGO EN MI CORAZÓN: BUSCAD MI ROSTRO» (PS 26, 8). VER A DIOS A... 197

Para Plotino el “yo” o el “nosotros” puede significar ya el alma 
o ya todo el compuesto humano. A propósito de la amistad dirá por 
ejemplo que hay dos tipos o dos clases de amistad: una que es propia 
del hombre formado por el cuerpo y el alma y otra propia del hombre 
interior. 

“Ha quedado ya demostrado que hay que pensar que las cosas son 
así: que existe lo que está más allá del Ser, o sea, el Uno, tal cual 
nuestro razonamiento trató demostrado en la medida en que la demos-
tración era posible en este asunto; que, seguidamente, existe el Ser y 
la Inteligencia y que, en tercer lugar, existe la naturaleza del Alma. 
Ahora bien, del mismo modo que esta trinidad de la que hemos habla-
do existe en la naturaleza, así hay que pensar que también habita en 
el hombre. Quiero decir: no «dentro del hombre sensible» –pues esa 
Trinidad es transcendente–, sino «encima del hombre que está fuera 
de las cosas sensibles” y este «fuera de» se entiende del mismo modo 
que aquella está fuera del universo entero. Pues así también «la casa 
del hombre» es la que Platón caracteriza como «el hombre interior». 
Por tanto, también nuestra alma es cosa divina y de una naturaleza 
distinta, como lo es la naturaleza universal del Alma. Pero es alma 
perfecta la que está dotada de inteligencia” (En. V, 1, 10, 6-10).

San Agustín conoce este tema del “hombre interior” ya sea a tra-
vés de estos textos de Platón o de Plotino o quizás a través de alguna 
de las obras de Porfirio como “De regressu animae” 8. 

Por otra parte este tema del “hombre interior” es un tema familiar 
entre los diferentes autores cristianos los cuales lo toman generalmen-
te de San Pablo: 

“Así, pues, descubro la siguiente ley: yo quiero hacer lo bueno, pero 
lo que está a mi alcance es hacer el mal. En efecto, según el hombre 
interior, me complazco en la ley de Dios” (Rm 7, 21-22).

8  Madec, G., «L’homme intérieur selon saint Ambroise», en Ambroise de 
Milan, XVIe Centenaire de son élection épiscopale, Études Augustiniennes, Paris 1974, 
pp. 284-287; ibíd., «Conversion, intériorité, intentionnalité», en Petites Études Augus-
tiniennes, Études Augustiniennes, Paris 1994, pp. 151-162 ; Solignac, A., «Homme 
intérieur», en Dictionnaire de spiritualité, VII, c 651-652. 



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA198

“Por eso, no nos acobardamos, sino que, aun cuando nuestro hom-
bre exterior se vaya desmoronando, nuestro hombre interior se va reno-
vando día a día.” (2 Cor 4,16)

“Pidiéndole que os conceda, según la riqueza de su gloria, ser ro-
bustecidos por medio de su Espíritu en vuestro hombre interior; que 
Cristo habite por la fe en vuestros corazones” (Eph 3,16-17).

En unión con este tema del hombre interior está la llamada “teo-
ría de los sentidos espirituales”. Orígenes la había expuesto con plena 
claridad. Para él existe una estrecha relación entre el hombre interior 
y el hombre exterior. 

“Hay dos hombres en cada uno de nosotros [. .] Ahora bien, lo 
mismo que el hombre exterior tiene como homónimo al hombre in-
terior, acontece lo mismo con sus miembros; se puede decir que cada 
miembro del hombre exterior se encuentra, y bajo el mismo nombre, 
en el hombre interior. El hombre exterior tiene unos ojos; del hombre 
interior se dice igualmente que tiene unos ojos: “Ilumina mis ojos y 
que no me duerma jamás en la muerte” (Ps 12, 4) No es de los ojos de 
nuestro cuerpo de lo que se trata aquí, ni del sueño sensible, ni de la 
muerte en el sentido corriente. “El precepto luminoso del Señor ilumi-
na nuestros ojos” (Ps 18, 9) [. .] Los ojos del hombre interior son más 
perspicaces que nosotros: “Quita el velo de mis ojos y penetraré las 
maravillas de tu ley” (Ps 118, 8) [. .] El hombre exterior tiene oídos, el 
hombre interior los tiene igualmente: “Quien tenga oídos para oír que 
oiga” (Mt 11, 15) (Orígenes, Diálogo con Heráclides 16).

San Agustín habla con frecuencia de los “ojos del corazón” y de 
los “oídos del corazón” como habla igualmente de “la mano del cora-
zón” (Conf 8, 10, 12) o de “la boca del corazón”(Conf. 6, 3, 3) 9. Los 
sentidos internos son análogos a los sentidos externos. Y es precisa-
mente con los sentidos del hombre interior cómo podemos oír o ver 
a Dios 10.

9  Berrouard, M. F., «Le sens du cœur», BA 72, 736-738 ; Madec, G., 
«Cor», en Augustinus-Lexikon, 2, 1-6.

10  Pepin, J., «Augustin et Origène sur les sensus interiores», en Lessico Intel-
lettuale Europeo, Sensus-. Sensatio, Firenze 1996, pp. 11-23.



“OIGO EN MI CORAZÓN: BUSCAD MI ROSTRO» (PS 26, 8). VER A DIOS A... 199

Para San Agustín el “ojo interior”, aquel que nos permite “ver” a 
Dios, es aquella parte del alma que posee la función de discernir, de 
juzgar la realidad cuando se encuentra iluminada por la Luz fuente 
de toda luz. El hombre es “imagen de Dios” y, por lo mismo, “sus ojos 
interiores” son iluminados por la Luz divina: “Porque en ti está la fuente 
viva y tu luz nos hace ver la luz” (Ps 36, 10) 11.

V.	L os textos de la Escritura 

Después de las alabanzas y saludos acostumbrados, San Agustín 
le expone a Paulina los textos de la Sagrada Escritura que hablan de 
la visión de Dios, de un Dios que habita en una luz inaccesible, que 
nadie ha visto jamás a no ser el Hijo único que está en el seno del 
Padre. Toda la Carta está fundamenta en el análisis de los diferentes 
textos bíblicos leídos y comentados a la luz de los dos maestros de San 
Agustín en la interpretación de la Sagrada Escritura: San Ambrosio 
y San Jerónimo.

Después de reflexionar sobre la distinción entre creer y ver, (Ep. 
147,6-11) San Agustín interroga la Sagrada Escritura sobre la visión 
de Dios y constata que existe una verdadera discordancia entre sus 
textos, como por ejemplo:“Bienaventurados los limpios de corazón, porque 
ellos verán a Dios” (Mt 5, 8) y “Sabemos que, cuando aparezca, seremos se-
mejantes a Él, porque le veremos tal cual es” (1 Jn 3, 2); por el contrario en 
la Sagrada Escritura se encuentra esta otra afirmación: “A Dios nadie 
lo ha visto jamás” ( Jn 1, 18). Y San Agustín reflexiona sobre este tema 
(Ep.147, 12-17).

Para resolver la discordancia entre estos textos de la Escritura, 
San Agustín se detiene, en primer lugar, sobre la interpretación de la 
Sagrada Escritura, sobre los principios hermenéuticos por los que se 
ha de regir su interpretación: 

“¿Con qué norma de interpretación demostraremos que estos tex-
tos, que al parecer se contradicen y oponen, no son contrarios ni se 

11  Lagouanère, J., «Vision spirituelle et vision intellectuelle chez saint Au-
gustin. Essai de topologie», en BLE CVIII (2007) 530-533.



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA200

contradicen? Porque no puede suceder que esta autoridad de las Escri-
turas diga mentira por parte alguna.” (Ep. 147, 14). 

A continuación San Agustín pasa analizar y a reflexionar sobre 
las diferentes explicaciones de sus maestros San Ambrosio y San Jeró-
nimo. Y concluye esta segunda parte de la Carta haciendo un amplio 
resumen de lo expuesto: 

“Atiende ahora con diligencia, y recuerda lo que hemos dicho; 
mira a ver si queda explicado lo que me proponías y parecía tan 
difícil de explicar. Si preguntas si Dios puede ser visto, respondo: 
puede. Si me preguntas cómo lo sé, respondo: porque en la Escri-
tura se dice: Bienaventurados los limpios de corazón, porque ellos verán 
a Dios, y en otros testimonios semejantes. Si me preguntas cómo se 
dice que es invisible, si puede ser visto, respondo: es invisible por 
naturaleza, pero es visto cuando quiere y como quiere. En efecto, 
muchos le vieron, no como Él es, sino en la apariencia en que quiso 
aparecer. [. .] Si me preguntas cómo le veremos, te respondo: como 
le ven ahora los ángeles, a quienes entonces seremos iguales. Al 
modo que vemos estas cosas que llamamos visibles, nadie vio jamás a 
Dios ni puede verle, porque habita en una luz inaccesible y es por natu-
raleza invisible, como es incorruptible; eso lo relaciona el Apóstol 
en aquel texto: Al Rey de los siglos invisible, incorruptible. Como ahora 
es incorruptible y lo seguirá siendo, así ahora y siempre es y será 
invisible. «No se le ve en un lugar, sino que se le ve con el corazón 
limpio. No se le busca con ojos corporales, ni se le circunscribe con 
la mirada, ni se le sujeta con el tacto, ni se oye su voz, ni se siente 
su paso».” (Ep. 147, 37).

Finalmente, Agustín expone su pensamiento personal. Le dice a 
Paulina que ella misma puede encontrar la solución a este problema 
si entra en su corazón. 

Se puede hablar de la visión de dos formas: se puede ver un objeto 
con los ojos del cuerpo, o se le puede ver con los ojos del corazón 12.

12  Madec, G., Lectures augustiniennes, Institut d’Eudes Augustiniennes, Paris 
2001, pp. 221-239.



“OIGO EN MI CORAZÓN: BUSCAD MI ROSTRO» (PS 26, 8). VER A DIOS A... 201

Si fijamos nuestra atención en la visión con los ojos del cuerpo es 
preciso afirmar que Dios es invisible puesto que es incorporal. 

“Y pues lo visible se llama cuerpo en el lenguaje corriente, de Dios 
se dice que es invisible, para que no se piense que es un cuerpo. Pero 
no privará a los limpios de corazón de la contemplación de su ser pues-
to que esta grande y suprema recompensa la promete a aquellos que le 
honran y le aman.” (Ep. 147, 48).

“Los ojos del cuerpo ni ahora pueden ni entonces podrán ver esa 
luz. Todo lo que puede verse con los ojos del cuerpo, debe necesaria-
mente estar en un determinado lugar, y no todo en todas partes; debe 
ocupar con una menor parte de sí un menor espacio, y con una mayor 
parte de sí un mayor espacio. Mas no es así el Dios invisible e inco-
rruptible, el único que tiene la inmortalidad y habita una luz inaccesible, a 
quien ningún hombre vio ni puede ver. El hombre no puede verle mediante 
el órgano corpóreo con que ve los cuerpos. Pero, si fuese inaccesible a 
las mentes piadosas, no se nos diría: Acercaos a Él y seréis iluminados; si 
a las mentes piadosas fuese invisible, tampoco se nos diría: Le veremos 
como Él es […] Luego le veremos en cuanto seremos semejantes a Él, 
puesto que ahora en tanto no le vemos en cuanto que somos deseme-
jantes. Nos permitirá verle aquello que nos asemeja a Él. ¿Y qué loco 
osará decir que somos o seremos semejantes a Dios por el cuerpo? Esta 
semejanza debe ponerse, pues, en el hombre interior que se renueva en 
el conocimiento de Dios según la imagen de aquel que le creó. Ahora bien, en 
tanto nos hacemos semejantes a Dios en cuanto progresamos más y 
más en su conocimiento y amor, porque, aunque nuestro hombre exterior 
se corrompa, el interior se renueva de día en día.” (Ep 92, 3).

Sin embargo Dios puede ser visto con los ojos del corazón puesto 
que Dios es inteligible en sí mismo. San Agustín otorga a la palabra 
corazón el sentido bíblico: centro de la intimidad humana en donde 
la persona entra en comunicación con lo divino. La visión del corazón 
incluye la visión intelectual de las verdades inteligibles y la visión de 
la luz divina. No obstante, en la condición presente en la que nos en-
contramos, los ojos del corazón se encuentran enfermos, están como 
velados.



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA202

“Dios es luz; pero no creas que es esta luz que contemplan los ojos, 
sino una luz que el corazón intuye cuando oyes decir: Dios es verdad. 
No preguntes qué es la verdad, porque al momento cendales de corpó-
reas imágenes y nubes de fantasmas se interponen en tu pensamiento, 
velando la serenidad que brilló en el primer instante en tu interior, 
cuando dije: “Verdad”. Permanece, si puedes, en la claridad inicial de 
este rápido fulgor de la verdad; pero, si esto no te es posible, volverás 
a caer en los pensamientos terrenos en ti habituales.” (Trin. 8, 2, 3). 

Solo un corazón puro, limpio puede ver a Dios. Platón en el Fedón 
y en la Carta Séptima muestra con claridad que el conocimiento de la 
realidad espiritual es inseparable de una experiencia de purificación. 
Es la solución que propone San Agustín sobre la visión de Dios funda-
mentándose en el Evangelio de San Mateo (5, 8): 

“No se le ve en un lugar, sino que se le ve con el corazón limpio. No 
se le busca con ojos corporales, ni se le circunscribe con la mirada, ni 
se le sujeta con el tacto, ni se oye su voz, ni se siente su paso». [. .]A esos 
ojos se refiere el Apóstol diciendo: Los ojos iluminados de vuestro corazón; 
y de ellos dice: Ilumina mis ojos para que nunca se duerman en la muerte. 
Porque el Señor es espíritu, y en consecuencia los que se adhieren al Señor se 
hacen un espíritu con Él, y el que puede ver invisiblemente a Dios, ése 
puede adherirse incorporalmente a Él.” (Ep. 147, 37).

El corazón puro puede ver a Dios, pero el corazón puro solo lo es 
en plenitud en la vida del cielo. Los bienaventurados ven a Dios cara 
a cara. El cielo es la región de la luz y la transparencia. En él no hay 
noche ni obscuridad. Todo se encuentra iluminado por la Luz que es 
Dios. San Agustín desarrolla ampliamente estas ideas al final de su 
vida, en el Libro XXII de la Ciudad de Dios. 

San Agustín invita a Paulina a entrar en ella misma, en su cora-
zón para reconocer esa Luz interior que le otorga una evidencia radi-
calmente diferente de aquella que ofrecen los sentidos. En el hombre 
interior habita la Verdad.

Entrar en el corazón exige desprenderse de aquello que nos aleja 
de nosotros mismos. La pureza del corazón va unida al recogimiento, 



“OIGO EN MI CORAZÓN: BUSCAD MI ROSTRO» (PS 26, 8). VER A DIOS A... 203

a la humildad y a la caridad. La invitación a entrar en el corazón es 
una invitación a entrever el rostro de Dios.

“Es razonable tu interés. Pues te promete la razón, que habla con-
tigo, mostrarte a Dios como se muestra el sol a los ojos. Porque las 
potencias del alma son como los ojos de la mente; y los axiomas de 
las ciencias aseménjanse a los objetos, ilustrados por el sol para que 
puedan ser vistos, como la tierra y todo lo terreno. Y Dios es el sol que 
los baña con su luz. Y yo, la razón, soy para la mente como el rayo de 
la mirada para los ojos. No es lo mismo tener ojos que mirar, ni mirar 
que ver. Luego el alma necesita tres cosas: tener ojos, mirar, ver. El ojo 
del alma es la mente pura de toda mancha corporal, esto es, alejada y 
limpia del apetito de las cosas corruptibles. Y esto principalmente se 
consigue con la fe; porque nadie se esforzará por conseguir la salud de 
los ojos si no la cree indispensable para ver lo que no puede mostrárse-
le por hallarse inquinada y débil. Y si cree que realmente, sanando de 
su enfermedad, alcanzará la visión, pero le falta la esperanza de lograr 
la salud, ¿no es verdad que rechazará todo remedio, resistiéndose a los 
mandatos del médico?” (Sol. I, 6, 12).

Ver a Dios supone que los ojos del hombre interior estén inunda-
dos de aquella Luz que es fuente de toda luz. Dios es la luz que ilumi-
na nuestra inteligencia y nos permite verle.

“Aquella luz es el mismo Dios, porque luz es Dios y no hay en El 
tiniebla alguna. Pero es luz de las mentes purificadas, no de estos ojos 
del cuerpo. Entonces será idónea para ver aquella luz esta mente que 
ahora no lo es.” (Ep. 92, 2).

En un breve texto San Agustín resume su pensamiento sobre este 
tema. En el hombre, creado a imagen de Dios y renovado bajo la 
acción de la gracia divina, los ojos del corazón están inundados de la 
Luz divina y logran, en cierto modo, ver a Dios.

“Nuestro hombre interior, que es una mísera imagen de Dios, no 
engendrada, sino creada por El, aunque se renueva de día en día, ya 
habita, sin embargo, en esa luz a la que ninguna sensación de los ojos 
corporales tiene acceso. Esas cosas que contemplamos en dicha luz 
con los ojos del corazón se distinguen entre sí, y, no obstante, no están 



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA204

separadas por ningún espacio local. ¿Qué será Dios, que habita en 
una luz inaccesible para los sentidos corporales, a la que no puede tener 
acceso el mismo corazón a no ser que esté limpio? [. .] Espiritualizán-
donos en esa vida vivificadora, podremos juzgarlo todo y por nadie 
seremos juzgados.” (Ep.147, 17, 44).

VI.	“Tu luz nos hace ver la Luz” (Ps 36, 10) 

San Agustín hace un análisis detallado de esta luz interior que 
nos permite ver las realidades espirituales. Esta luz se encuentra más 
íntimamente unida a nuestro espíritu que la luz del sol lo está a los ojos 
de nuestro cuerpo. La luz espiritual disipa toda opacidad; atraviesa el 
espíritu de parte a parte y lo hace translúcido y luminoso. En realidad 
purifica el corazón. 

Esta luz que nos permite ver a Dios, sentirlo, hacer su experiencia 
no es más que el hecho de haber sido creados a imagen de Dios. Lle-
vamos impresa en lo más profundo de nuestro ser la huella de Dios. 
Dios está, por lo mismo, presente, en cierto modo, en nuestro cora-
zón, como lo está el modelo en su imagen. Esta imagen de Dios que 
somos nos permite ver en cierto modo a Dios mismo. Es en virtud 
de esta presencia de Dios en nosotros cómo el espíritu es capaz de 
conocer a Dios. 

“Cuando, empero, llegue la visión facial prometida, veremos la 
Trinidad incorpórea, sumamente indivisible y verdaderamente in-
mutable, y la veremos con mayor claridad y certeza que ahora vemos 
su imagen, que somos nosotros; los que ven en este espejo y en este 
enigma según es concedido ver en la vida presente no son los que 
contemplan en su mente cuanto hemos recomendado y discutido, 
sino los que la ven como una imagen y todo lo que ven lo relacionan 
con aquel cuya imagen son, y a través de esta su imagen que contem-
plando intuyen, ven por conjeturas a Dios, porque aún no le pueden 
ver cara a cara. No dice el Apóstol: “Vemos ahora un espejo”, sino: 
Vemos ahora como por un espejo.” (De Trin. 15, 24, 44).



“OIGO EN MI CORAZÓN: BUSCAD MI ROSTRO» (PS 26, 8). VER A DIOS A... 205

Pero el hombre es semejante a ciertos cuadros que se conservan 
en las catedrales o en los claustros de los monasterios. El tiempo ha 
ido depositando sobre ellos el polvo, el humo, la polución y las imáge-
nes que representan se encuentran oscurecidas. Es casi imposible ver 
lo que esos cuadros representan. Tienen necesidad de ser restaurados, 
de limpiarlos. Tenemos necesidad igualmente de purificar nuestro co-
razón para ver en él a Dios. 

Para ver a Dios es necesario, por consiguiente, purificar nuestro 
corazón. A Dios lo vemos en la imagen que somos. Se precisa por lo 
mismo entrar en nosotros mismos, y descubrir a Dios en lo más ínti-
mo de nuestro ser. 

“Los corazones necios no pueden captar esta luz, porque los 
oprime el peso de sus pecados, para que no puedan verla. Pero 
no piensen que la luz está ausente, precisamente porque ellos no 
pueden verla. Ellos, en efecto, son tinieblas por sus pecados. Y la 
luz brilla en las tinieblas, y las tinieblas no la comprendieron. Es lo que 
ocurre, hermanos, con un ciego puesto al sol. El sol está presente, 
pero él está ausente para el sol. Esto es lo que sucede con todo el 
que tiene un corazón necio, injusto, impío o ciego. Presente está la 
sabiduría, pero para uno que es ciego es como si estuviera ausente 
de sus ojos. No porque ella no le acompañe, sino porque él está dis-
tante de ella. ¿Y qué ha de hacer éste? Purificarse hasta poder ver a 
Dios. Como si alguien tuviese ceguera por tener sucios y enfermos 
sus ojos, porque le ha caído polvo o por irritación o por el humo, y 
el médico le dijese: «Debes asear tu ojo de todo lo que le molesta, 
hasta que puedas ver con claridad». El polvo, la irritación ocular y 
el humo son los pecados y las injusticias. Quita de tu corazón todo 
esto y verás la sabiduría, porque está presente. Dios es la Sabiduría 
misma; y está escrito: Dichosos los de corazón limpio, porque ésos verán 
a Dios.” (In Jo. ev. tr.1,19).



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA206

VII.	L a fe purifica los ojos de nuestro corazón para 
ver a Dios

Lo que purifica nuestro corazón es, para San Agustín, en primer 
lugar, la fe 13. Es cierto que cuando San Agustín habla de la fe resalta 
no pocos de sus múltiples aspectos 14. La fe es, por ejemplo, el asenti-
miento a lo que dice o promete alguien. San Agustín habla igualmen-
te de la fe bajo el aspecto de su objeto, es decir, de lo que creemos, 
de los diferentes misterios de Dios, de Cristo, de la Iglesia expresados 
en la Profesión de la fe. Pero San Agustín habla de la fe, sobre todo, a 
propósito de lo que ella hace o realiza en el corazón del hombre: la fe 
es ofrecerse a Cristo poniendo en él toda la confianza. La fe, bajo este 
aspecto, es más una actitud de vida que una adhesión intelectual. Es la 
orientación del corazón hacia Dios. Nos libera de nosotros mismos, de 
nuestra autosuficiencia, de nuestro orgullo para fundamentar la vida 
exclusivamente en Dios. 

San Agustín asigna a la fe, sobre todo, la función de purificar el 
corazón, los ojos del alma (De Trin.13,19,24; 13, 20, 25; Ep 120, 1,3) 
y, por lo mismo, es ella quien permite ver a Dios, más aún llegar a “to-
car” a Dios. Con suma frecuencia San Agustín recurre a los sentidos 
espirituales para expresar su deseo de unión con Dios. Y es la metáfo-
ra del sentido del tacto la que usa con mayor frecuencia: 

“Me he trascendido para tocarlo, pues sobre mí está quien me ha 
hecho; nadie le toca, sino quien se trasciende.” (In Jo ev. tr. 20, 11).

“Ellas se le acercaron, le agarraron los pies y lo adoraron, cuando cierta-
mente aún no había subido al Padre. ¿Cómo entonces le dice ahora: 
No me toques, pues aún no he subido a mi Padre? Palabras que parecen dar 
a entender que María podría tocarlo una vez que hubiese subido al 

13  Huftier, M., «Les yeux de la foi chez saint Augustin», en Mélanges de 
science religieuse 25 (1968) 57-66, 105-114.

14  Mohrmann, Ch., «Credere in Deum. Sur l’interprétation théologique 
d’un fait de langue», en Etudes sur le latin des chrétiens 1, Roma ²1961, pp. 195-203 
; Camelot, P. Th., «Credere Deo, credere Deum, credere in Deum. Pour l’histoire 
d’une formule traditionnelle», en Revue des sciences philosophiques et théologiques 30 
(1941-1942) 149-155. 



“OIGO EN MI CORAZÓN: BUSCAD MI ROSTRO» (PS 26, 8). VER A DIOS A... 207

cielo. Si no lo toca cuando está en la tierra, ¿qué mortal puede tocarlo 
ya sentado en el cielo? Aquel tocar simboliza la fe. Toca a Cristo quien 
cree en él. Pues también aquella mujer que padecía un flujo de sangre 
dijo para sí: Si toco la orla de su vestido, sanaré. Lo tocó con la fe, y acto 
seguido llegó la curación, como había supuesto. Además, para que 
conociéramos qué significa en verdad ese tocar, el Señor dijo a con-
tinuación a sus discípulos: ¿Quién me ha tocado? Le respondieron los 
discípulos: La multitud te apretuja y preguntas: ¿Quién me ha tocado? Y él 
replicó: Alguien me ha tocado, como diciendo: «La multitud apretuja, la 
fe toca». Esta María a la que dijo el Señor: No me toques, pues aún no he 
subido a mi Padre, parece que simboliza a la Iglesia, que creyó en Cristo 
una vez ascendido al Padre.” (S.243, 2).

Subrayando este aspecto de purificación, San Agustín juzga que 
la incapacidad actual de contemplar a Dios no se fundamenta única y 
exclusivamente en la perfección absoluta de Dios: Dios que sobrepasa 
todo conocimiento, sino en la enfermedad de los ojos del corazón.

“Los corazones necios no pueden captar esta luz, porque los oprime 
el peso de sus pecados, para que no puedan verla. Pero no piensen que 
la luz está ausente, precisamente porque ellos no pueden verla. Ellos, 
en efecto, son tinieblas por sus pecados. Y la luz brilla en las tinieblas, 
y las tinieblas no la comprendieron. Es lo que ocurre, hermanos, con un 
ciego puesto al sol. El sol está presente, pero él está ausente para el sol. 
Esto es lo que sucede con todo el que tiene un corazón necio, injusto, 
impío o ciego. Presente está la Sabiduría, pero para uno que es ciego es 
como si estuviera ausente de sus ojos. No porque ella no le acompañe, 
sino porque él está distante de ella. ¿Y qué ha de hacer éste? Purificar-
se hasta poder ver a Dios. Como si alguien tuviese ceguera por tener 
sucios y enfermos sus ojos, porque le ha caído polvo o por irritación o 
por el humo, y el médico le dijese: «Debes asear tu ojo de todo lo que 
le molesta, hasta que puedas ver con claridad». El polvo, la irritación 
ocular y el humo son los pecados y las injusticias. Quita de tu corazón 
todo esto y verás la Sabiduría, porque está presente. Dios es la Sabidu-
ría misma; y está escrito: Dichosos los de corazón limpio, porque ésos verán 
a Dios.” (In Jn. ev. tr. 1, 19).

San Agustín reviene con suma frecuencia sobre este tema. Frente 
a la orgullosa seguridad de los filósofos paganos que buscan llegar 



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA208

a la visión de Dios a través de sus propias fuerzas, él coloca la hu-
milde súplica y el ardiente deseo de ver la Luz de Dios. Los filósofos 
paganos consideraban la materialidad del cuerpo como la dificultad 
mayor para ascender a la visión de Dios. Sin embargo él juzga que 
es la soberbia del espíritu quien impide ver a Dios: Dios resiste a los 
soberbios. 

La fe nos acerca, nos aproxima de Dios hasta llegar incluso a 
tocarlo con las manos del corazón como la Hemorroísa y María Mag-
dalena en el Evangelio. 

“¿Qué significa, pues: No me toques? Este tocar simboliza la fe, 
pues tocando se acerca uno al tocado. Pensad en aquella mujer que 
padecía flujo de sangre. Decía en su corazón: Sanaré si toco la orla de su 
vestido. Se acercó, la tocó y sanó. ¿Qué significa: «Se acercó y la tocó»? 
Se acercó y creyó. Para que sepáis que lo tocó mediante la fe, dijo el 
Señor: Alguien me ha tocado. ¿Qué es me ha tocado, sino «ha creído en 
mí»? Para que veáis que tocar equivale a creer, le respondieron los 
discípulos y le dijeron: La multitud te apretuja y preguntas: ¿Quién me ha 
tocado? Si caminaras solo, si el gentío se apartase para que tú pasases, 
si nadie estuviese a tu lado, con razón dirías: Alguien me ha tocado. 
¡Te apretuja una multitud, y te fijas en que uno te ha tocado! Pero él 
insistió: Alguien me ha tocado. Primero había preguntado: ¿Quién me 
ha tocado?, y luego afirma: Alguien me ha tocado. Lo sabéis, puesto que 
decís: La multitud te apretuja. Alguien me ha tocado. Esta multitud 
sabe apretujar, mas no tocar. Está claro que es esto lo que quiso indicar 
al decir: ¿Quién me ha tocado? Alguien me ha tocado. Pretendía que creyé-
ramos que ese tocar es el creer de quien toca, o, mejor, el acercarse de 
quien cree.” (S. 244, 3).

La fe purifica, limpia la imagen de Dios que somos y nos identifica 
cada vez más con Cristo ya que él es “la Imagen de Dios” y hemos 
sido creados a su imagen. La perfección consiste en conformarnos a 
él. Él es nuestra Forma. 

“Para eso se purifican nuestros corazones mediante la fe, porque 
se nos ha prometido la visión de Dios como un premio de la fe.” (Ep 
92, 6).



“OIGO EN MI CORAZÓN: BUSCAD MI ROSTRO» (PS 26, 8). VER A DIOS A... 209

“Cristo nos amonesta desde fuera, él que habita en el interior, para 
que entremos en nosotros mismos y adquiramos vida y forma por él, 
porque es la Forma increada de todo cuanto existe.” (S. 264, 4). 

San Agustín no cesa de afirmar que por la fe Cristo habita en 
nuestro corazón. 

“Dichosos quienes no vieron y creyeron. Mira donde está: está en ti, pues 
en ti está tu misma fe. ¿O nos engaña el Apóstol que dice que Cristo 
habita por la fe en nuestros corazones? Ahora habita por la fe, luego por la 
visión; por la fe mientras estamos en camino, mientras dura nuestro 
peregrinar. Pues mientras estamos en el cuerpo, peregrinamos lejos del Señor; 
caminamos en la fe, no en la visión. Si esto es la fe, ¿qué será la visión? 
Escúchalo: Para que Dios sea todo en todo: ¿Qué es todo? Todo lo que aquí 
buscabas, todo lo que aquí tenías por grande, todo eso será Dios para 
ti.” (S. 158, 8-9).

VIII.	 “Dios puso sus ojos en nuestro corazón” (Si 17, 8)

Cuando se cree “en Cristo”, cuando se está poseído por él, llega-
mos a ver como él ve: “Dios coloca sus ojos en nuestro corazón” y nos 
hace ver como él ve. La fe permite que Aquel que habita interiormen-
te en nosotros, Cristo, nos ilumine, purifique el corazón, para que sea 
apto para ver a Dios. 

Los ojos de la fe son diferentes de los ojos del cuerpo. Ven más 
lejos y más profundamente incluso que los ojos de la razón. Es cierto 
que la fe nos permite ver a Dios, pero de una forma oscura, en penum-
bra, no obstante la fe es camino hacia la Luz plena, hacia la visión 
cara a cara de Dios. San Pablo afirma: “Así pues, siempre llenos de buen 
ánimo y sabiendo que, mientras habitamos en el cuerpo, estamos desterrados 
lejos del Señor, caminamos en fe y no en visión.” (2 Cor 5, 6-7).

“En efecto, si todavía eres pequeño, los ángeles te dicen: «Crece; 
nosotros comemos pan, tú aliméntate con leche, la leche de la fe, para 
que llegues al alimento de la visión» [. .] Deseas algo, y no lo compren-
des; mediante ese deseo has comenzado la vida de los ángeles. Crezca 



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA210

en ti, realícese del todo en ti, y entenderás esto no por mí, sino por 
quien nos ha hecho a mí y a ti.” (In Jo. ev. tr. 18, 7).

Es la fe quien lleva a la visión de Dios, quien hacer ver a Dios. 

“Por tanto, mientras estamos en el cuerpo, somos peregrinos lejos del Se-
ñor, pues caminamos en la fe y no en la visión. En la medida que nos sea 
concedido, mantengamos la fe y no dudemos de la justicia de Dios. [. .] 
Termínese el camino y lleguemos a la patria. En el tiempo que dura la 
fe no es posible percibirla; se percibirá en el tiempo de la visión. Pues 
ahora caminamos en la fe, entonces en la visión. ¿Qué significa «en la 
visión»? El más hermoso entre los hijos de los hombres, porque en el principio 
era la Palabra, y la Palabra estaba en Dios y la Palabra era Dios. Quien me 
ama –dice– guarda mis mandamientos; y a quien ama lo amará mi Padre 
y yo le amaré ¿Y qué le darás? Me mostraré a él. La visión tendrá lugar 
cuando cumpla lo que dijo: Me mostraré a él. Allí verás la equidad de 
Dios; allí leerás sin libro en la Palabra. Por tanto, cuando le veamos tal 
cual es, entonces concluirá nuestro peregrinaje; luego disfrutaremos 
del gozo de los ángeles. ¿Y cuál es el camino? La fe.” (S. 27, 6).

IX.	 Por Cristo a la visión del Padre

San Agustín afirma con insistencia que la causa de no ver a Dios 
es la enfermedad de los ojos del corazón. Pero Cristo es nuestro médi-
co 15. Por medio del misterio de su encarnación cura los ojos enfermos 
del corazón y los cura mediante la fe. 

“De hecho, el hombre no podía captar a Dios; el hombre podía ver 
a un hombre, no podía captar a Dios. ¿Por qué no podía captar a Dios? 
Porque no tenía el ojo del corazón con que captarlo. Había, pues, den-

15  Pons Pons, G., «Cristo nuestro médico en la vida y las enseñanzas de 
San Agustín», en La Ciudad de Dios 232 (2019) 43-69; Arbesmann, R. E., «Christ 
the Medicus humilis in St. Augustine», en Augustinus Magister 2, Paris 1954, pp. 
623-629; Arbesmann, R. E., «The concept of ‘Christus medicus’ in St. Augustine», 
en Traditio 10 (1954) 1-28.



“OIGO EN MI CORAZÓN: BUSCAD MI ROSTRO» (PS 26, 8). VER A DIOS A... 211

tro algo enfermo y fuera algo sano: tenía sanos los ojos del cuerpo, 
tenía enfermos los ojos del corazón. Aquél se hizo hombre adaptado al 
ojo del cuerpo, para que, creyendo en ese que podía ser visto corporal-
mente, fueses curado para ver a quien no podías ver espiritualmente. 
Tanto tiempo estoy con vosotros, y ¿no me habéis conocido, Felipe? Quien me ha 
visto, ha visto al Padre. ¿Por qué no lo veían ellos? He aquí que lo veían, 
mas no veían al Padre; veían la carne, pero la majestad se ocultaba. 
Los judíos que lo crucificaron vieron también lo que veían los discípu-
los que le amaron. Dentro, pues, estaba entero él, y dentro de la carne 
de tal modo, que permaneció con el Padre, pues no abandonó al Padre 
cuando vino a la carne” (In Jo.ev. tr. 14, 12).

En realidad solo se llega a ver, a conocer al Padre a través de Cristo: 
“Nadie conoce al Padre sino el Hijo y aquel a quien el Hijo se lo quiera revelar” 
(Mt 11, 27). Cuando vemos a Cristo y lo contemplamos con un corazón 
puro en él vemos al Padre: “Quien me ha visto a mí ha visto al Padre” ( Jn 
14, 9). Pero Cristo solo puede ser visto, contemplado por quien posee 
un corazón puro. La visión contemplativa del Padre no es más que una 
participación de la misma visión de Cristo. Los ojos del corazón pasan 
a ser los mismos ojos de Cristo y logran ver, en cierto modo, como Cris-
to ve. Esta visión, no es, por lo mismo, una visión fría, abstracta: es la 
visión del Hijo, la visión animada por la caridad, por el amor. 

¿Qué es, pues, creer en él? Amarlo creyendo, quererlo creyendo, 
ir a él creyendo, dejarse incorporar a sus miembros. Ésa es, pues, la fe 
que Dios exige de nosotros” (In Jo.ev. tr. 29, 6).

“El Evangelio es la boca de Cristo; él está sentado en el cielo, pero 
no cesa de hablar en la tierra. No seamos, pues, sordos, dado que él 
grita. No seamos muertos, pues él atruena. Si no quieres hacer lo más, 
haz lo menos. Si es excesivo para ti el peso de lo mayor, toma al menos 
lo menor. ¿Por qué eres perezoso para lo uno y lo otro? ¿Por qué te 
opones a ambas cosas?” (S. 85, 1).

X.	E scuchad y viviréis (Is 53, 3) 

Si el corazón del hombre ve a Dios, lo puede oír igualmente. Es 
preciso constatar que existe una relación sumamente estrecha entre 



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA212

la audición corporal y la audición espiritual. Las palabras humanas 
expresadas y acogidas son con frecuencia los vehículos de una reali-
dad que sobrepasa el sonido exterior. Por esto San Agustín invita a ir 
más allá que el oído corporal. Para él “escuchar” es lo más propio del 
hombre. Dios nos ha creado por su Palabra y, por lo mismo, el hom-
bre es respuesta a esa Palabra de Dios. “Inclinad vuestro oído, venid a 
mí: escuchadme y viviréis” (Is 53, 3). Se podría afirmar que somos como 
escuchamos. Es la Palabra de Dios quien nos hace. 

Escuchar exige acoger la Palabra que Dios nos dirige. La palabra 
de Dios es una palabra de vida. Acoger su palabra es pues acoger la 
vida. Quien no escucha, quien no acoge la palabra del otro busca 
ser por sí mismo; rechaza la vida que viene de Dios. Es el efecto del 
orgullo. 

La escucha de la Palabra de Dios nos hace ser, “nos pone de pie”. 
De hecho con frecuencia nuestras caídas proceden de un no querer 
escuchar a Dios.

“Yo estoy para oír, él para hablar, pues yo he de ser iluminado, la 
luz es él; yo estoy a la escucha, él es la Palabra. El amigo del novio, pues, 
está en pie y le oye. ¿Por qué está en pie? Porque no se cae. ¿Por qué no se 
cae? Porque está abajado. Míralo estar en pie en terreno seguro: No soy 
digno de desatar la correa de su calzado (In Jo. ev. tr. 12, 13).

“Pero, ¡oh si estuvieras en pie, le oyeses y no cayeras para oírte! 
Efectivamente, oyéndole estarías en pie y le oirías. De hecho, hablas y 
te inflas la cabeza.” (In Jo. ev. tr. 13, 16).

Esta escucha de la Palabra de Dios, palabra que nos hace, que nos 
otorga la vida es siempre primero; nuestra respuesta viene después. 
La palabra nos pone de pie cuando es fruto o efecto de escuchar, de 
acoger. Pero he aquí que corremos el peligro de responder sin antes 
haber escuchado. San Agustín es consciente de ello. Antes de hablar 
es preciso saber ponerse a la escucha del otro. Nuestra palabra ha de 
nacer de la escucha. 

“¿Preguntas en qué modo Cristo es Dios? Escúchame; mejor, escu-
cha a mi lado; escuchemos y aprendamos juntos. No creáis que, por-
que yo hablo y vosotros me escucháis, yo no escucho con vosotros. 



“OIGO EN MI CORAZÓN: BUSCAD MI ROSTRO» (PS 26, 8). VER A DIOS A... 213

Cuando oyes que Cristo es Dios, preguntas: «¿De qué modo Cristo 
es Dios?». Escucha conmigo; no digo que me escuches a mí, sino que 
escuches conmigo, pues en esta escuela todos somos condiscípulos; el 
cielo es la cátedra de nuestro maestro. (S. 261, 2). 

Ahora bien, escuchar y bien escuchar exige en primer lugar aco-
ger la palabra del otro, personalizarla. Es preciso llegar a ser la mo-
rada de la palabra de Dios. Solo bajo esta condición nos renovará y 
nutrirá nuestra existencia. San Agustín no cesa de pedirnos que haga-
mos de nuestra vida morada de la Palabra. 

“Y el mismo espíritu, cualesquiera que sean los gozos que concibe 
de la Escritura de Dios, los da a luz y busca hacerlo en vuestros oídos 
y vuestras mentes. Preparad en vosotros un nido a la palabra.” (S. 37,1).

La Palabra de Dios ha de habitar, morar en nosotros. Y seremos 
la morada de la Palabra de Dios a condición de que la escucha se 
transforme, se convierta en obediencia. Es una idea sobre la cual San 
Agustín insiste con frecuencia: 

“Si no viviesen, no podrían oír. No afirma «viven porque oyen», 
sino que «al oír revivirán»; oirán, y quienes la oigan vivirán. ¿Qué signi-
fica, pues, «Oirán», sino «obedecerán»? En efecto, por lo que se refiere 
a la audición del oído, no todos los que oirán vivirán, pues muchos oyen 
y no creen. Oyendo y no creyendo, no obedecen; no obedeciendo, no 
viven. Así pues, aquí «Quienes oirán» no significa otra cosa que quienes 
obedecerán. “(In Jo. ev. tr. 19, 10).

Escuchar sin obedecer no es pues escuchar. Para la Escritura es-
cuchar lleva consigo una actitud activa, dinámica. Escuchar significa 
obedecer.

Se acoge verdaderamente la palabra de Dios, cuando nos deja-
mos modelar, transformar por ella. La palabra de Dios es una palabra 
creadora. Hace lo que significa. El Espíritu Santo habita en ella. Es 
por lo mismo una palabra animada, inspirada. El Espíritu Santo es 
un Espíritu de vida. Obedecer la palabra de Dios es recobrar la vida o 
sencillamente revivir. En ese momento la palabra se hace alimento, y 
por lo mismo, sustenta la vida, da fuerzas y capacidad de obrar. 



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA214

Y es esta escucha de la Palabra de Dios, lo que, para San Agustín, 
lleva o conduce precisamente a la visión de Dios. 

“Escucha, hija, y mira. Si no oyes, no verás. Oye para que purifi-
ques el corazón por la fe, como dice el Apóstol en los Hechos: Puri-
ficando sus corazones por la fe. Para esto, pues, oímos lo que hemos de 
creer antes de ver. Así, creyendo purifiquemos el corazón, y por tanto 
podremos llegar a ver. Escucha para creer, purifica el corazón por la 
fe. Y cuando tenga el corazón limpio, ¿qué veré? Dichosos los limpios de 
corazón, porque ellos verán a Dios.” (En. in Ps. 44, 25).

 Jaime García Álvarez, OSA


