
STO. TOMÁS DE VILLANUEVA, AGUSTINO, ARZOBISPO DE VALENCIA... 9

Santo Tomás de Villanueva, agustino, Arzobispo  
de Valencia, postulado Doctor de la Iglesia 1

Resumen

Desde finales del siglo xix se ha postulado repetidamente el título de 
Doctor de la Iglesia para Sto. Tomás de Villanueva, agustino, arzobis-
po de Valencia (1486-1555). La reciente publicación de sus obras (2010-
2015) ha movido a plantear de nuevo esta aspiración. 

La profundidad de su teología y de su labor pastoral como arzobispo de 
Valencia permite constatar en Sto. Tomás la existencia de condiciones su-
ficientes para su declaración como Doctor de la Iglesia. Su vida ejemplar, 
la existencia de nuevos estudios sobre la eminencia de doctrina contenida 
en sus sermones da pie para sustentar esta petición.

Abstract

Since the end of the Nineteenth Century it was repeatedly asked the title 
of Doctor of the Church for Saint Thomas of Villanova, Augustinian, ar-
chbishop of Valencia (1486-1555). The recent publication of his complete 
works (2010-2015) has moved to the top this claim again.

His profound theology and his pastoral work as bishop of Valencia has 
granted this Augustinian the conditions to consider him Doctor of the 
Church and many ask for him this proclamation. His exemplar life, well 
know thanks to new bibliographic studies and his eminent doctrine exp-
lained in his sermons, support this inspiration.

1	 Las citas de las obras de Sto. Tomás están tomadas de: Sto. Tomás de 
Villanueva, Obras completas, Edición bilingüe promovida por la Federación Agus-
tiniana Española (FAE). Estudio preliminar, edición crítica e índices: Laureano 
Manrique, OSA; traducción: Isidro Álvarez, OSA; aparato crítico: José Manuel 
Guirau, OSA; biografía: Javier Campos, OSA, 10 volúmenes (11 tomos), Biblio-
teca de Autores Cristianos (BAC Maior), Madrid años 2010-2015. Contienen 454 
sermones y otras pequeñas obras, con un total de 7.500 páginas (en adelante OC ).

CiuD-Ra 133-1 (2020) 9-54



MIGUEL ÁNGEL ORCASITAS, O.S.A.10

I.	 Aproximación biográfica (1486-1555) 2

1.1.	Infancia y juventud

Tomás García Martínez, nació y fue bautizado en Fuenllana, 
Ciudad Real, pero creció en la cercana Villanueva de los Infantes, 
donde residía la familia y donde vivió su infancia. En Villanueva 
aprendió y practicó los rudimentos de la fe. Tuvo como maestros 
de vida y de fe a sus padres, sobre todo, a su santa madre, que al 
enviudar convirtió su casa en hospital. Fue alumno del convento 
franciscano de Villanueva.

Los primeros biógrafos de Sto. Tomás, Quevedo, Muñatones, o 
Salón 3, nos transmiten anécdotas del niño Tomás que demuestran su 
sensibilidad en favor de los necesitados. 

Concluidos sus estudios secundarios, Tomás fue alumno y profesor 
en el colegio mayor de S. Ildefonso, germen de la universidad de Alcalá 
de Henares, fundado por el cardenal Cisneros (1436-1517), y nacido en 
el contexto de reforma de la vida eclesial y religiosa promovida por los 
Reyes Católicos. Alcalá se significó por la importancia dada al estudio 
de la Biblia, que tendrá buen reflejo en los sermones de Sto. Tomás. Esta 
universidad fue foco de irradiación del humanismo renacentista 4, que 

2	 Para el contexto social, político, cultural y religioso de Sto. Tomás, cfr: 
Campos Fdez. de Sevilla, F. J., Sto. Tomás de Villanueva, universitario, agustino y 
arzobispo en la España del siglo xvi, Ed. Escurialenses, San Lorenzo del Escorial, 
2001, 444 pp; Íd, «Vida y obra de Santo Tomás de Villanueva», en VvAa, Santo 
Tomás de Villanueva, consiliario del Colegio Mayor de San Ildefonso. V Centenario (1511-
2011), Ed. AACHE, Alcalá de Henares, Madrid 2012, 25-37 pp. 

3	 Quevedo y Villegas, F. de, Vida de Santo Tomás de Villanueva. Estudio 
del Epítome, edición y notas de Rafael Lazcano, Ed. Revista Agustiniana, Guadarra-
ma 2013, pp. 27-84; Muñatones, J. de, «De vita et rebus gestis ab Fr. Thomae a 
Villanova». Se trata de una breve descripción biográfica, que incluyó Tomás de 
Herrera en su Historia del convento de S. Agustín de Salamanca, Madrid 1652, pp. 
312-316; Salón, M., Vida de Santo Tomás de Villanueva, ejemplar y norma de obispos 
y prelados, Imprenta del Monasterio, El Escorial 1925, 415 pp.

4	 Cfr. Lazcano, R., “La España de Sto. Tomás de Villanueva (1486-1555)”, 
en González Marcos, I. (ed), Santo Tomás de Villanueva, 450 aniversario de su muerte, 
Centro Teológico San Agustín, Madrid 2005, p. 51.



STO. TOMÁS DE VILLANUEVA, AGUSTINO, ARZOBISPO DE VALENCIA... 11

también influyó en Tomás García. “Sin Alcalá la figura de Santo Tomás 
de Villanueva es impensable.” 5

Tomás fue considerado como uno de los profesores más notables de 
la facultad de Artes en los años iniciales de la universidad 6. En recuer-
do de este alumno y profesor excepcional y de su influencia en la vida 
eclesial de España, la universidad de Alcalá dio su nombre al bellísimo 
Patio Mayor de las Escuelas. Alcalá fue también el lugar donde se publi-
có la primera edición latina de sus conciones (sermones) el año 1572 7.

1.2.	Religioso agustino 8

Trasladado a Salamanca, abandonó la carrera universitaria 
para ingresar en el prestigioso convento de la orden de San Agustín 
de aquella ciudad. En él vivieron santos reconocidos por la Iglesia, 
como S. Juan de Sahagún, el propio Tomás de Villanueva, S. Alonso 
de Orozco y otros santos misioneros en proceso de canonización. 
Era conocido como convento de los santos 9 Se incorporó a la congrega-
ción de observancia el año 1451. El resto de la provincia lo hará en el 

5	L lin Cháfer, A., Santo Tomás de Villanueva, fidelidad evangélica y renovación 
eclesial, Ed. Revista Agustiniana, Madrid 1996, p. 60. Sobre el influjo de Alcalá 
en Tomás de Villanueva, cfr. Ibid., pp. 82-93.

6	 Cfr. Álvarez Gutiérrez, L., «La proyección de Fray Tomás de Villa-
nueva en la sociedad de su tiempo», en VvAa, Santo Tomás de Villanueva en el V 
centenario de su nacimiento, Instituto de Estudios Manchegos (CSIC), Ciudad Real 
1989, p. 66.

7	 Sobre la estancia de Tomás García en Alcalá, cfr: Marchamalo Sán-
chez, A., «Presencia de Santo Tomás de Villanueva en la Universidad de Alcalá 
de Henares», en VvAa, Santo Tomás de Villanueva, consiliario del Colegio Mayor de 
San Ildefonso…, pp. 41-58. Sobre la reforma de la iglesia española, anterior a la 
ruptura protestante y a la reforma impulsada por Trento, cfr. Llin Cháfer, A., 
Santo Tomás de Villanueva. Fidelidad evangélica…, 7, pp. 21-57. 

8	 Sobre la situación de la Orden de S. Agustín en época de Sto. Tomás, 
cfr: Orcasitas, M. A., «La Orden de San Agustín en la época de Tomás de Vi-
llanueva», en VvAa, Santo Tomás de Villanueva, consiliario del Colegio Mayor de San 
Ildefonso…, pp. 61-94.

9	 Cfr. Gutiérrez, D., Los agustinos desde el protestantismo hasta la restauración 
católica, 1518-1648. Institutum historicum ordinis fratrum sancti Augustini, Romae 
1971, pp. 94-95; Cfr. también Viñas, T., Agustinos en Salamanca. De la Ilustración 
a nuestros días, EDES, El Escorial 1994, p. 32.



MIGUEL ÁNGEL ORCASITAS, O.S.A.12

capítulo de Toledo de 1507. La historia del convento de Salamanca, 
a juicio del historiador David Gutiérrez, supera la de cualquier otro 
convento agustino, incluido el de París. De él salieron obispos mo-
délicos, santos misioneros y reconocidos profesores de universidad, 
como Fr. Luis de León 10.

Tomás García Martínez no era un candidato cualquiera para la 
orden. Era un hombre maduro, de casi treinta años, cuando ingre-
só en el convento. Gozaba de una excelente formación académica 
y se distinguía por su religiosidad. Profesó como agustino el 25 de 
noviembre de 1517, uniendo desde entonces su nombre de pila con 
el de Villanueva. En ese mismo año de 1517, el también agustino 
Martín Lutero presentó en 95 tesis una propuesta de reforma moral 
y teológica de la Iglesia, que envió a los obispos de Brandeburgo y 
Magdeburgo. Había entre las 95 tesis argumentos no sólo aprove-
chables, sino necesarios para reformar la Iglesia, pero no faltaban 
proposiciones enfrentadas a su fe tradicional. Rompió con la Igle-
sia, quemando públicamente el 10 de diciembre de 1520 la bula 
Exurge Domine, del Papa León X, en la que se le amenazaba con la 
excomunión. Fue finalmente excomulgado por el Papa con la bula 
Decet Romanum Pontificem, de 3 de enero de 1521. 

Lutero y Tomás son dos figuras emblemáticas de este momen-
to histórico. Lutero para definir una reforma de la Iglesia errada 
y rupturista. Produjo una división que permanece hasta nuestros 
días. Tomás para propiciar una reforma ortodoxa, conforme a la 
doctrina de la Iglesia, con firme base en la Sagrada Escritura y en 
la tradición patrística, que encontrará cauce definitivo en los decre-
tos del concilio de Trento. Se anticipó al concilio en varios aspectos 
importantes, propiciando la urgente reforma que se requería no 
sólo en la vida religiosa sino en toda la vida de la Iglesia. 

Tomás mencionará cerca de veinte veces a Lutero en sus ser-
mones, pronunciándose muy negativamente sobre él, por el daño 

10	 Sobre estos aspectos del convento de Salamanca ver también Viñas, 
T., Agustinos en Salamanca…, p. 32. Más centrado en el tema de los estudios, cfr: 
Rodríguez Diez, J., «Historia de la Orden de San Agustín en la época de Fray 
Luis de León», en Edad de Oro, Universidad Autónoma de Madrid, XI (1992) 
138-148.



STO. TOMÁS DE VILLANUEVA, AGUSTINO, ARZOBISPO DE VALENCIA... 13

causado a la Iglesia al provocar una división de la que el arzobispo 
era contemporáneo, pero que permanece hasta nuestros días. 

1.3.	Reconocimiento dentro de la Orden

Pronto se vio el prestigio que tenía Fr. Tomás entre sus her-
manos. Al año de la profesión religiosa, fue ordenado sacerdote y 
nombrado profesor en el estudio general de la orden existente en el 
convento. Ejerció además el ministerio de la predicación, reserva-
do entonces a candidatos seleccionados, con el que adquirió gran 
notoriedad y seguimiento. Pocos meses después de la ordenación 
fue nombrado prior de la comunidad de Salamanca, dando inicio 
a una meteórica carrera de cargos, que se verá sólo interrumpida 
por el nombramiento como arzobispo de Valencia. Este curriculum 
demuestra que Fr. Tomás era un religioso emblemático en la orden 
en el siglo XVI 11. 

Como superior velaba por la disciplina conventual y daba 
gran importancia al estudio, considerándolo instrumento eficaz 
y necesario de renovación, e imprescindible para la predicación. 
Este punto marca una diferencia con otros movimientos contem-
poráneos de reforma de la vida religiosa, que minusvaloraban la 
dedicación al estudio 12, incluido el movimiento algo posterior de 

11	 En efecto, en 1520, el prior general de la orden, Gabriel della Volta, le 
nombró presidente del capítulo provincial de la provincia de Castilla y un año 
más tarde vicario provincial. En 1523 volvió a ser nombrado prior del convento 
de Salamanca. Más adelante, en 1525, visitador de la provincia, que era un cargo 
con la responsabilidad de velar por la disciplina y fidelidad de los religiosos. En 
1527 fue nombrado prior provincial de la nueva provincia de Andalucía en el 
capítulo provincial celebrado en Dueñas (Palencia). Será de nuevo prior, en 1531, 
en esta ocasión del convento de Burgos. Provincial de la provincia de Castilla 
en 1534. Visitador de librerías, nombrado por la Inquisición. Una vez más prior 
en Burgos en 1537 y, finalmente, en 1541, prior en Valladolid. Refleja también 
su prestigio ante el propio prior general, su nombramiento en 1543 como único 
agustino español en la comisión internacional encargada de la revisión de las 
constituciones. Cargo que no pudo desempeñar al ser nombrado arzobispo.

12	 Cfr. Álvarez Gutiérrez, L., «Santo Tomás de Villanueva, mentor, im-
pulsor y patrono de los estudios en la Orden», en González Marcos, I., OSA 
(ed.), Santo Tomás de Villanueva. 450 aniversario…, pp. 99, 138-147. Luis Álvarez 
Gutiérrez atribuye a la estancia en Alcalá por más de tres lustros la importancia 



MIGUEL ÁNGEL ORCASITAS, O.S.A.14

reforma recoleta, surgida dentro de la orden agustina en España, 
en 1588 13. Tomás supo unir los principios de la observancia, con 
las aspiraciones espirituales predominantes tendentes a practicar 
una piedad más intimista, y promover, por otra parte, una sólida 
formación intelectual humanístico-teológica, desde el profundo co-
nocimiento de la Escritura y los Padres 14. Ya en su época, y antes 
de su elevación al episcopado, Fr. Tomás gozaba de gran prestigio 
ante el emperador y ante el prior general de la orden, después car-
denal y presidente del concilio de Trento, Fr. Girolamo Seripando. 
En carta dirigida a Fr. Tomás de Villanueva el 20 de junio de 1541 
le elogia por su doctrina y por su vida, equiparándolo a los prime-
ros padres de la orden: 

“Tiene el Espíritu Santo repartidos sus dones por diferentes suje-
tos, porque no es (según pienso) capaz de todos ellos el corazón de un 
hombre: por esto a uno comunica el don de la sabiduría a otro el de la 
ciencia, y así de los demás, que no es menester aquí referir, escribiendo 
a quien tan bien lo sabe. Pero, oh buen Dios ¿qué es esto que oigo? 
Que os los haya comunicado a vos todos juntos, con tanta abundancia 
y largueza de su divina mano, que seáis juntamente, en la doctrina un 
elocuentísimo intérprete y predicador de la palabra de Dios, y en las 
costumbres y vida, de tanta santidad  y entereza, que no sólo seguís las 
pisadas y vais a los alcances de aquellos primeros Padres de nuestra 
sagrada religión, pero aún parece que os aventajáis a ellos.” 15

El prior general escribió en su registro: 

que Sto. Tomás daba al estudio. El capítulo provincial celebrado en Dueñas en 
1541 determinó en su decreto octavo el cultivo del estudio, por la dignidad de la 
orden, pues los religiosos están destinados a apacentar con la palabra y doctrina 
al pueblo que les sostiene con sus limosnas. Cfr. Orcasitas, M. Á., «La Orden 
de San Agustín en la época de Tomás de Villanueva», en VvAa, Santo Tomás de 
Villanueva, consiliario del Colegio Mayor de San Ildefonso…, p. 78. 

13	 Cfr. Martínez Cuesta, Á., Historia de los Agustinos Recoletos, vol. I: Desde 
los orígenes hasta el siglo xix, Augustinus, Madrid 1995, p. 140.

14	 Cfr. Álvarez Gutiérrez, L., «La proyección de Fray Tomás de Villa-
nueva…, p. 67.

15	 En Salón, M., Vida de Santo Tomás de Villanueva…, libro 1º, cap. XVII, 
pp. 104.



STO. TOMÁS DE VILLANUEVA, AGUSTINO, ARZOBISPO DE VALENCIA... 15

“…in tam magno meorum fratrum numero, neminem invenisse qui 
vel erga me fuerit officiosior vel meis mandatis obsequentior.” 16

1.4.	Espíritu misionero

A partir del descubrimiento de América, preocupación fun-
damental de la corona y la iglesia españolas fue la evangelización 
de los nuevos territorios. Fr. Tomás participó de esa inquietud y 
quiso que la orden contribuyera a la difusión de la fe en Améri-
ca, siguiendo las directrices del emperador Carlos V y del prior 
general de la orden que pedían el envío de misioneros, pero cum-
pliendo tres condiciones: que los candidatos seleccionados fueran 
santos, sabios y quisieran ir voluntariamente a evangelizar 17. Él 
mismo había sido profesor en Salamanca, entre 1517 y 1521, de 
alguno de los más destacados misioneros que fueron enviados a 
América.

La orden agustiniana fue a América, corporativamente, el año 
1532. Tomás de Villanueva envió varias barcadas de misioneros a 
partir de 1534, como provincial de la provincia de Castilla, cons-
ciente de contribuir a poner las bases de una realidad eclesial que 
podría tener gran futuro. Predicando a sus fieles dijo, de modo pre-
monitorio, que era conveniente el envío de misioneros, pues podría 
llegar un día en que los nuevos territorios descubiertos fueran más 
importantes para la Iglesia, que la antigua y dividida Europa. En 
un sermón de cuaresma afirmó:

“Tengo una fuerte sospecha de que el cristianismo está huyendo de 
nosotros y está emigrando a las Indias. A la Iglesia por acá se la mira 
con desprecio y se está contaminando.” 18 

16	  Ver Seripandi, H., «Diarium de vita sua 1513-1562» (ed. David Gutiérrez), 
en Analecta Augustiniana 26 (1963) 47, nt. 260.

17	 Cfr. Orcasitas, M. Á., «La Orden de San Agustín en la época de Tomás 
de Villanueva», en VvAa, Santo Tomás de Villanueva, consiliario del Colegio Mayor de 
San Ildefonso…, p. 68. Cfr. también Rodríguez, I., «La obra misionera de santo 
Tomás de Villanueva», en Religión y Cultura 3 (1958) 272-294.

18	 “Suspicor vehementer christianitatem a nobis fugere et in Indias transmigrare. 
Ecclesia inter nos despicitur et contaminatur”, Conción 131, 2, Lunes de la cuarta semana de 



MIGUEL ÁNGEL ORCASITAS, O.S.A.16

Describió así la triste situación de la Iglesia a causa de la inva-
sión turca y la división introducida por la rebelión protestante:

“… desde hace mil doscientos años hasta hoy, es decir, desde 
tiempos del emperador Constantino, la Iglesia nunca ha padecido 
una calamidad tan grande. Pues, aunque en ese tiempo haya tenido 
que soportar muchas contrariedades, sin embargo, extendida por 
todo el orbe, mantenía su propia dignidad y su prestigio, y tenía 
ascendiente en casi todos los países. Hoy en cambio, recluida y en-
cerrada en un ángulo de la tierra, por nuestros pecados, los turcos 
le han arrebatado una gran parte, a saber, el imperio de Constan-
tinopla, Grecia, Tesalia, Macedonia, y ahora últimamente Rodas y 
Hungría. Y lo que queda de Europa está de tal manera corrompido 
y despojado de su decoro por la herejía de Lutero y de Calvino, que 
apenas la mitad se mantiene en la verdadera fe y en la obediencia 
al Papa. Pues sólo Italia, Francia en parte y España permanecen en 
la fe pura y sincera.” 19

Tomás hacía estas afirmaciones y otras similares, viendo la si-
tuación en que se encontraba Europa: dividida por el protestantis-
mo, amenazada por dentro con guerras religiosas, y fuera de sus 
fronteras por el imperio otomano, que había conquistado Hungría 
y cercado a Viena en 1529 y estuvo a punto de capitular. El peligro 
turco acechaba también la costa levantina de España desde antes 
del pontificado de Sto. Tomás. Barbarroja atacó a Cullera en 1532. 
En 1545 hubo un ataque de la artillería turca a Vinaroz, y se produ-

Cuaresma, OC, vol. III, 410-411. Cfr. el comentario al texto: “Auferetur a vobis regnum 
Dei, et dabitur genti facienti fructus eius“, Conción 106, 5, Viernes de la segunda semana 
de cuaresma, OC, vol. III, 112-113. Tras afirmar que la elección del pueblo judío pasó a 
los gentiles, a causa de sus pecados, insiste en el riesgo que corre la Iglesia: 

“no tenemos miedo al rechazo, sino al traslado: porque, ¿quién sabe si, a 
causa de los pecados de un pueblo, Dios traslade su Iglesia y la fe a otros pueblos 
abandonando éste? Alimenta este temor nuestro la creciente evangelización entre 
los indígenas del Nuevo Mundo, pueblos bárbaros e idólatras, que han comenzado 
ya a abrazar la fe, y es de temer que, a causa de nuestra maldad, Dios se pase a 
ellos y nos rechace a nosotros. Esto ya hace tiempo que empezó a ser realidad 
en Oriente: allí la fe se ha ido apagando y fluyendo hacia Occidente, de modo 
que se puede temer que, dejando también Occidente, atraviese el océano.”

19	 Conción 87, 4, Jueves de Cuaresma I, OC, vol. II, 657,659.



STO. TOMÁS DE VILLANUEVA, AGUSTINO, ARZOBISPO DE VALENCIA... 17

jeron varios ataques turcos en tiempo de Sto. Tomás. Europa corría 
el riesgo de caer bajo el imperio musulmán, como había sucedi-
do siglos antes en la otrora brillante región cristiana del norte de 
África, donde habían crecido figuras eclesiales tan relevantes como 
San Agustín, S. Cipriano o Tertuliano.

Tomás fue protagonista en el florecimiento espiritual e intelec-
tual de la provincia agustina de Castilla, así como en su proyección 
misionera en el s. XVI:

“La brillante contribución de esta institución [la provincia de Casti-
lla] a las empresas culturales, religiosas y misioneras de la España del 
Siglo de Oro, rivalizando con dominicos, franciscanos, carmelitas y 
los jesuitas, no se puede explicar en todo su significado  sin la figura de 
fray Tomás de Villanueva, promotor e impulsor de un nuevo ideal del 
religioso, de vida austera y retirada, pero bien provisto de doctrina, 
que supiera hermanar la ciencia con la virtud.” 20

1.5.	Obispo y pastor 

La reforma propiciada por los Reyes Católicos y el cardenal 
Cisneros afectó a todos los ámbitos de la Iglesia española. Asunto 
fundamental de la reforma era la elección de obispos. La designa-
ción de candidatos indignos había dado como resultado que la sede 
de Valencia llevara 111 años sin la presencia del obispo, excepto la 
breve estancia de dos obispos. Regían la diócesis administradores 
apostólicos u obispos de gracia 21. 

20	 Álvarez Gutiérrez, L., «La proyección de Fray Tomás de Villanueva...», 
p. 67. Para una síntesis sobre su formación en Alcalá y una semblanza como 
religioso agustino, formador y superior, ver Llin Cháfer, A., «La espirituali-
dad sacerdotal en Santo Tomás de Villanueva», en Colegio Mayor Seminario de 
la Presentación B.V. María en el templo y Santo Tomás de Villanueva. Conmemoración 
del 450 aniversario de la muerte de Santo Tomás de Villanueva, Edicep, Valencia 
2008, cita en p. 59; religioso agustino pp. 54-70. Afirma que, como prior en 
diversos conventos, “forjó prácticamente una escuela de formación sacerdotal”. 
Ver también Llin Cháfer, A., Santo Tomás de Villanueva. Una vida al servicio de 
la Iglesia, Ed. Agustiniana, Madrid 1998, pp. 25-50. 

21	 Campos, J., «Vida y obra», en VvAa, Santo Tomás de Villanueva Con-
siliario..., p. 29.



MIGUEL ÁNGEL ORCASITAS, O.S.A.18

En España la situación estaba cambiado. Gracias a la reforma 
se buscaban candidatos buenos y dignos para ocupar las sedes sin 
anteponer, como se hacía antes, la selección de sedes buenas y ren-
tables para satisfacer los intereses materiales de los candidatos.

En ese contexto fue designado arzobispo de Valencia Fr. To-
más de Villanueva, a propuesta del emperador Carlos V. Como Fr. 
Tomás ofrecía resistencia a aceptar el arzobispado, el príncipe Feli-
pe acudió al provincial y éste le conminó a aceptar el arzobispado 
en un plazo de veinte horas, bajo pena de excomunión. 

Fr. Tomás ya arzobispo renunció al boato que acompañaba a esta 
dignidad. Valencia era una ciudad próspera, cuya economía se basaba 
en el comercio y la exportación de productos artesanos y agrícolas. 
El obispado gozaba de pingües rentas, que Tomás utilizó, sobre todo, 
para atender a los pobres 22. Siguió comportándose como fraile men-
dicante, viviendo con extrema sencillez y pobreza, sabiéndose admi-
nistrador y no propietario de los bienes de su rica diócesis. Como dice 
Llin Chafer, “… la actuación de Santo Tomás de Villanueva, no solo 
fue ejemplar y luminosa, sino que incluso llegó a adquirir verdadera 
trascendencia nacional y universal […] con la creación del nuevo tipo 
de obispo-pastor, abrasado de celo y bien provisto de doctrina, entre-
gado por completo al servicio de su grey.” 23

Los biógrafos del santo han dejado múltiples testimonios de la 
caridad del arzobispo, singularmente con los pobres. Pero su mi-
nisterio no se limitaba a la atención a los pobres. Conservamos una 
gran cantidad de sermones, que revelan la solicitud del pastor y su 
excelente formación y preparación teológica. Se manifiesta como 
auténtico maestro de la fe. Estamos ante un punto nuclear para la 
solicitud del doctorado de la Iglesia. 

22	 Miguel Salón explica el incremento que logró en las rentas de la diócesis, 
pasando de dieciocho mil ducados a treinta mil, de los que daba para los pobres y 
beneficencia veinticinco mil. Cfr. Vida de Sto. Tomás…, lib. II, cap. XVIII, p. 272. 
Cfr. también Campos, J., «Vida y obra…», en VvAa, Santo Tomás de Villanueva 
Consiliario..., p. 35.

23	 Santo Tomás de Villanueva. Una vida al servicio de la Iglesia…, p. 7.



STO. TOMÁS DE VILLANUEVA, AGUSTINO, ARZOBISPO DE VALENCIA... 19

II.	H acia el doctorado de la Iglesia

¿Qué significa ser “Doctor/a de la Iglesia”? Es un título que el 
Papa, o un concilio ecuménico, otorga oficialmente a ciertos san-
tos, para reconocerlos como eminentes maestros de la fe para los 
fieles de todos los tiempos. 

Se requieren tres condiciones muy especiales para que un santo 
sea declarado doctor de la Iglesia: santidad de vida, eminencia de 
doctrina y reconocimiento de la Iglesia (es decir, del Papa o de un 
concilio). Los doctores de la Iglesia han de ser maestros no sólo de 
vida, como son todos los santos, sino particularmente de doctrina.

El doctorado de la Iglesia es un honor reservado para muy po-
cos. Hay solo treinta y seis santos declarados doctores en la Iglesia. 

La solicitud al Papa del doctorado de la Iglesia para Sto. Tomás 
de Villanueva no es algo reciente. Se propuso en diversas ocasio-
nes, a partir de la década de los setenta del siglo xix. En torno a 
1980, aproximándose el V centenario de su nacimiento, se produjo 
un aluvión de solicitudes al Papa. 

La carencia de una edición crítica y reciente de sus escritos 
constituyó, aparentemente, el principal obstáculo para que se lle-
vara a efecto el necesario estudio. La publicación de sus obras en 
una edición moderna, accesible para el lector contemporáneo, era 
una condición ineludible para reanudar la solicitud del doctorado 
de la Iglesia. Actualmente disponemos de una nueva edición críti-
ca y bilingüe, publicada en la BAC por iniciativa de la Federación 
Agustiniana Española (FAE), entre los años 2010-2015 24. 

La publicación de las obras ha reavivado el propósito de solici-
tar el doctorado. La iniciativa ha partido de las órdenes y congre-
gaciones agustinas y de la archidiócesis de Valencia. El cardenal 
Antonio Cañizares, arzobispo de Valencia, propuso celebrar un 
congreso, que tuvo lugar en la Universidad Católica de Valencia 
en enero de 2018. Mientras tanto, la FAE y las postulaciones de las 
ordenes agustinas se dirigieron en súplica conjunta en abril de 2016 

24	 Cfr. nt. 1 de este trabajo.



MIGUEL ÁNGEL ORCASITAS, O.S.A.20

al cardenal Ricardo Blázquez, como presidente de la conferencia 
episcopal española. Presentada la petición, la asamblea episcopal 
aprobó dirigirse al Papa en noviembre de ese año 2016. A la Con-
ferencia episcopal de España han seguido, hasta ahora, otras nueve 
conferencias episcopales, enviando su solicitud al Papa: Panamá, 
Ecuador, Perú, México, Argentina, Colombia, Cuba, República 
Checa y Filipinas. Lo han hecho también los priores generales de 
las órdenes de San Agustín, Agustinos Recoletos y Agustinos Des-
calzos, en audiencia privada con el Papa, el capítulo general de la 
orden de San Agustín, así como provincias religiosas, instituciones 
culturales, académicas, religiosas y sociales. Entre las académicas, 
el centro teológico agustiniano de Valladolid, el también agustino 
de Los Negrales, la universidad de Alcalá, la universidad pontificia 
de Salamanca, la eclesiástica de S. Dámaso, etc. Y entre las institu-
ciones sociales, Cáritas nacional de España y Caritas internacional.

Los sermones de Sto. Tomás constituyen, como dice Javier 
Campos, un verdadero “tesoro de doctrina espiritual.” 25 O, en pa-
labras de Herminio de la Red, “… en el fondo de su doctrina, en-
contramos un maestro, un sabio, un santo de juventud admirable y 
vitalidad perenne.” 26 Abrigamos por eso la esperanza de que, tras 
el estudio de sus obras, el Papa otorgue el ansiado título a nuestro 
santo.   

2.1.	Razones por las cuales consideramos que Sto. Tomás 
puede ser declarado doctor

La figura de Tomás, como la de cualquier otro protagonista, 
adquiere su verdadera dimensión contextualizándola en la época 
en que le tocó vivir. Junto con otros destacados protagonistas en la 
Iglesia y en la orden de San Agustín, Tomás fue uno de los artífices 

25	 Cfr. «Vida y obra…», en VvAa, Santo Tomás de Villanueva Consiliario..., p. 37.
26	 «Santo Tomás de Villanueva: Testigo y predicador cordial para nuestro 

tiempo», en González Marcos, I., OSA (ed.). Santo Tomás de Villanueva. 450 
anivesario de su muerte..., p. 362.



STO. TOMÁS DE VILLANUEVA, AGUSTINO, ARZOBISPO DE VALENCIA... 21

de la reforma de la Iglesia española en el siglo xvi 27. La reforma 
fue el gran ideal de ese siglo en España 28. Las cualidades y accio-
nes que confluyen en Sto. Tomás, anticipan la reforma de Trento, 
y le convierten en un referente nacional y universal 29. Tomás de 
Villanueva es, sin duda, “una figura esencial en el panorama reno-
vador de la orden en España en la primera mitad del s. XVI.” 30 
Junto a él hay que recordar el impresionante elenco de santos con-
temporáneos de Sto. Tomás, reconocidos por la Iglesia 31. 

Sto. Tomás y sus obras no han pasado desapercibidos para los 
siglos posteriores. Se han hecho hasta 29 ediciones de sus concio-
nes (sermones) a partir de la primera, publicada en Alcalá en 1572. 
Es destacable que muchas se han hecho fuera de España 32. Por otra 
parte, son alrededor de 1080 los estudios publicados que se han 
ocupado de su biografía y de su doctrina, entre libros y artículos, 

27	 Cfr. Llin Cháfer, A., Santo Tomás de Villanueva. Pastor de la Iglesia en 
tiempos recios, Ed. Agustiniana, Guadarrama 2010, p. 27. 

28	 Cfr. Andrés, M., Historia de la mística de la Edad de Oro en España y 
América, BAC, Madrid 1994, p. 217.

29	 Cfr. Llin Cháfer, A., Santo Tomás de Villanueva. Una vida al servicio de la 
Iglesia…, p. 7. Cfr. también Álvarez Gutiérrez, L., «Santo Tomás de Villanueva. 
Su influencia en el pensamiento cristiano y su proyección en el pueblo de Dios», 
en Revista Agustiniana 23 (1982) 1-67.

30	 Orcasitas, M. Á., «La Orden de San Agustín en la época de Tomás 
de Villanueva», en: VvAa., Santo Tomás de Villanueva, consiliario del Colegio Mayor 
de San Ildefonso… p. 61. Cfr. también Rodríguez Diez, J., «Historia de la Orden 
de San Agustín en la época de Fray Luis de León», en Edad de Oro, Universidad 
Autónoma de Madrid, XI (1992) 133-148.

31	 Ignacio de Loyola, Juan de Dios, Juan de Ávila, Pedro de Alcántara, 
Alonso de Orozco, Francisco Javier, Francisco de Borja, Teresa de Jesús, Juan 
de Ribera, Toribio de Mogrovejo, Juan de la Cruz y otros varios en proceso de 
canonización: cfr. Lazcano, R., «La España de Sto. Tomás de Villanueva…», p. 
40.

32	 Desde 1572 hasta nuestros días se han hecho 29 ediciones de sus obras 
en España (6), Italia (6), Alemania (10), Bélgica (4), Francia (1), Filipinas (1) y 
Estados Unidos (1). La última edición en España, entre 2010-2015 es una edición 
crítica bilingüe en once volúmenes publicada en la BAC. Álvarez Gutiérrez, 
L., contabiliza las ediciones de las obras de Sto. Tomás en los diferentes siglos, lo 
que demuestra que, además de su difusión geográfica, se ha mantenido el interés 
por ellas a lo largo de los siglos: Cfr. «Sto. Tomás de Villanueva, mentor…», p. 
144. 



MIGUEL ÁNGEL ORCASITAS, O.S.A.22

destacando el valor teológico y espiritual de su pensamiento y de-
mostrando el influjo que ha tenido y tiene en nuestros días. 

2.2.	Aspectos más destacables

Serán las congregaciones de los Santos y de la doctrina de la Fe 
las responsables de dar un juicio sobre la eminencia de doctrina en 
la predicación de Sto. Tomás, pero nos atrevemos a señalar algu-
nos puntos concretos en los que entendemos que resalta en modo 
eminente la enseñanza de Sto. Tomás, sobre todo considerando 
el momento histórico que le tocó vivir. A juicio de Luis Alvarez 
Gutiérrez, no se ha destacado suficientemente la importancia his-
tórica del personaje, teniendo en cuenta la sociedad y la Iglesia de 
su tiempo. Afirma y argumenta que pertenece al amplio radio de 
corriente erasmista, que aspiraba a una reforma en profundidad de 
las instituciones y costumbres eclesiásticas y defendía un cristianis-
mo purificado de corruptelas 33.

En términos generales, afirma Arturo Llin Cháfer: 

“Tomás de Villanueva nos ha dejado en sus sermones y opúsculos 
castellanos un tesoro de doctrina teológica pastoral y espiritual. La 
exposición la fundamenta en conocimientos bíblicos, teológicos, filo-
sóficos, de moral, ascéticos y de historia. La preparación humanística, 
filosófica y teológica de la universidad de Alcalá de Henares, el des-
empeño de su cátedra en la misma, la consolidación, más tarde, en las 
horas reposadas del claustro y la entrega total a la oración y a la lectura 
de los libros sagrados y las obras de los Santos Padres de la Iglesia, 
fueron otras tantas canteras para nuestro santo, donde irá formando su 
arsenal de conocimientos, que junto con la firmeza de su carácter y lo 
probado de su virtud harán de él oráculo de su tiempo.” 34

33	 Álvarez Gutiérrez, L., «La proyección de Fr. Tomás de Villanueva…», 
pp. 63-65.

34	 «Santo Tomás de Villanueva, maestro de vida, espiritualidad y formación 
de sacerdotes», en González Marcos, I., OSA (ed.), Santo Tomás de Villanueva. 
450 aniversario…, p. 259.



STO. TOMÁS DE VILLANUEVA, AGUSTINO, ARZOBISPO DE VALENCIA... 23

El prestigioso historiador Huberto Jedin considera como máxi-
mos representantes de la vida pastoral en el periodo de restauración 
católica a Sto. Tomás de Villanueva, S. Carlos Borromeo y S. Fran-
cisco de Sales. Los dos últimos pusieron en práctica las determina-
ciones del concilio de Trento. Sto. Tomás, en cambio, fue un auténti-
co precursor, anticipándose a las mismas, pues sólo se promulgaron 
nueve años después de su muerte 35. También Llin Cháfer afirma: 
“Lo original es que su obra se adelanta a Trento, coincidiendo, no 
obstante, en sus orientaciones con las disposiciones conciliares poste-
riores.” 36 Y concluye uno de sus libros sobre Sto. Tomás afirmando:

“Con sus escritos Tomás de Villanueva se nos presenta como testi-
go excepcional en unos momentos en que la Iglesia española, y aún la 
universal, estaban experimentando una renovación eclesial a fondo. 
Con sus sermones y opúsculos castellanos nos lega un arsenal de co-
nocimientos bíblicos, patrísticos, teológicos, místicos, ascéticos, con 
los que se ha de contar para conocer el pensamiento teológico y ascé-
tico-místico del siglo XVI español.” 37

2.3.	Maestro de predicación

Sto. Tomás destacó como predicador antes de su designación 
como obispo. En la cuaresma de 1521 predicó varios sermones en 
la catedral de Salamanca que conmocionaron a la ciudad 38 y pro-
dujeron abundantes frutos vocacionales. 

En los sermones (conciones) de Sto. Tomás destaca, en primer 
lugar, el uso continuo de la Sagrada Escritura. La Palabra de Dios 
alimenta su vida, pensamiento, oración y predicación. Es maestro 
de la fe. Tiene un profundo conocimiento, tanto del antiguo como 
del nuevo testamento. Muy frecuentemente, cada frase o idea del 

35	 Cfr. Rano, B., «A la edición española», en Jobit, P., El obispo de los pobres: 
Santo Tomás de Villanueva (1486-1555), Ávila 1965, p. 12.

36	 Santo Tomás de Villanueva. Una vida al servicio de la Iglesia…, p. 8
37	 Santo Tomás de Villanueva. Una vida al servicio de la Iglesia…, p. 109.
38	 Cfr. Campos, J., «Vida y obra…», en VvAa, Santo Tomás de Villanueva 

Consiliario…, p. 29.



MIGUEL ÁNGEL ORCASITAS, O.S.A.24

sermón es avalada y confirmada por una cita bíblica. Todos sus ser-
mones están plagados de textos bíblicos, encontrando en la Escri-
tura el fundamento de las verdades que predica. Pero a diferencia 
de Lutero su predicación es fiel a los principios católicos. Se ajusta 
escrupulosamente a la doctrina de la Iglesia, consciente de que ha 
de dar comida sana a sus oyentes. 

A propósito de la fe y el amor que Cristo exige como condición 
a Pedro, dice Sto. Tomás sobre los pastores: 

“Que oigan esto los pastores, los que están al frente de las Iglesias; 
escúchenlo los obispos. Lo primero que se les exige, el pasto de la 
doctrina sana, de la doctrina verdadera, repartido por sí mismos o 
por medio de otros. […] procure instruir con una vida intachable, se-
ñale el camino con su buen ejemplo, porque eso influye en la vida de 
los hombres más que aquello que enseña. Pastoree además con amor 
y con aportaciones de caridad, socorriendo con limosnas, visitando, 
ayudando. Esto es propiamente apacentar, […] Apacentar de buen grado 
significa cuidar con amor; y esto es lo primero de todo. Lo segundo, 
o sea, ‘apacentar con el ejemplo’, viene expresado con estas palabras: No 
como tiranizando a los que tenéis encomendados, sino siendo modelos para 
vuestra grey.” 39

El predicador necesita estudio y doctrina, pero también santi-
dad de vida para que su testimonio convenza. Dice Herminio de la 
Red sobre Sto. Tomás: 

“Lee, estudia, medita y ora el tema con detenimiento. Tiene siem-
pre presente que sin oración ferviente y sin encendimiento interior, no 
pueden salir palabras ardientes. Trata de vivir lo que expone y prac-
ticar lo que proclama. La vida ejemplar y santa es lo que da crédito al 
predicador en los oyentes.” 40

Muestra extrema preocupación por la pureza de la doctrina, 
pero la vida intachable es más convincente que el contenido del 

39	 Conción 348, 3-4, La cátedra de San Pedro, OC, vol. VIII/2-3, 401, 403.
40	 «Santo Tomás de Villanueva: testigo y predicador…», p. 342. Para un 

análisis sobre su práctica como predicador, cfr. Ibid., pp. 332-342.



STO. TOMÁS DE VILLANUEVA, AGUSTINO, ARZOBISPO DE VALENCIA... 25

sermón. Reivindica el conocimiento de Dios que aporta la praxis 
de la caridad y de la celebración de la fe. Citando a Agustín dijo: 
“Dios es más fácilmente reconocido en la fracción del pan y en la 
caridad que en la investigación de libros.” 41 O también: “se lee 
mejor el Evangelio en un santo que en un libro, y animan más las 
formas de vida que se ven, que las que se oyen.” 42

El papel de los predicadores es esencial para la reforma de la 
Iglesia y de la sociedad, que debe renovarse en todas las clases so-
ciales y profesiones: 

“El pueblo se entregó a los vicios, porque no hay nadie que lo fre-
ne. Hay muchos predicadores, pocos que prediquen como se debe. 
No faltan predicadores de palabra, pero faltan quienes cumplan con 
su conducta lo que predican a los demás y quienes vayan por delante 
de aquellos a quienes orientan con su palabra. Se echa en falta aquel 
espíritu que se veía brillar en los predicadores santos. Por eso, Señor, 
envíalo y serán creados, y renovarás la cara afeada de tu Iglesia. Te 
ruego, Señor, que hagan nacer con tu Espíritu una estirpe nueva en tu 
Iglesia: pastores nuevos, nuevos maestros, nuevos príncipes, nuevos 
rectores y guías de tu pueblo, que levanten esta Iglesia tuya que se 
desmorona, que la reparen porque está en ruinas, que la renueven, que 
está envejecida, y le devuelvan su primitiva belleza y la consoliden.” 43

Los estudiosos de la obra de Sto. Tomás son acordes en afir-
mar la importancia que tuvo Alcalá en la formación teológico-bí-
blica  44. El cardenal Cisneros quiso que la Biblia fuera un ele-
mento clave para la renovación de la Iglesia. Para Sto. Tomás, 
la Biblia está integrada en su pensamiento. Por eso su referencia 
a los libros sacros es continua y espontánea. Es su fuente prime-
ra de inspiración, por ser Palabra de Dios, como lo fue para la 

41	 Conción 164, Apostillas, Lunes de Pascua, OC, vol. IV, p. 99.
42	 Conción 183,7, Pentecostés, OC, vol. IV, p. 445.
43	 Conción 185,10, Pentecostés, OC, vol. IV, 505
44	 Cfr. Cañizares, A., Santo Tomás de Villanueva, testigo de la predicación 

española del siglo XVI, Universidad Pontificia, Salamanca 1973, 267 pp., ver pp. 
98, 33. Sobre el uso de la Biblia, cfr. Llin Cháfer, A., Santo Tomás de Villanueva. 
Una vida al servicio de la Iglesia…, pp. 104-107.



MIGUEL ÁNGEL ORCASITAS, O.S.A.26

renovación de la Iglesia en su época. A pesar de las prohibicio-
nes impuestas por la Inquisición para limitar el uso de la Biblia, 
restringiéndolo al clero más ilustrado, Tomás emplea incansable-
mente los textos sagrados. Quizás para ahorrarse problemas con 
la Inquisición pudo transcribir sus sermones al latín. No obstante, 
el uso oral continuo de la Biblia hubo de llegar directamente a los 
oídos de sus oyentes. 

En su predicación Sto. Tomás demuestra su preparación acadé-
mica. Se aleja de la rigidez de las formas escolásticas, anclando su 
argumentación en la Biblia y los Padres 45.

Argimiro Turrado sintetiza así el magisterio de Sto. Tomás: 

“Santo Tomás de Villanueva, llamado con mucho acierto el último 
padre de la Iglesia Española y el arzobispo del Imperio, nos ha dejado 
en sus conciones y en los opúsculos castellanos un verdadero tesoro de 
doctrina teológica y espiritual […] Además de conocer profundamente 
la Sagrada Escritura, con predilección por las interpretaciones alegóri-
cas propias del estilo oratorio, hay en sus obras una verdadera siembra 
de citas de los Santos Padres, en especial de San Agustín, San Ambro-
sio, San Jerónimo, San Juan Crisóstomo y San Gregorio Magno. Entre 
los maestros de la Edad Media se lleva la palma el dulce San Bernardo, 
cuyas obras tenía siempre a la mano por las que parece sentir una ver-
dadera pasión, sin que olvide por eso a Pedro Lombardo, San Anselmo 
y San Buenaventura. También conoce a la perfección las escuelas de 
espiritualidad del medioevo, en particular la de Hugo de San Víctor, de 
carácter típicamente agustiniano, y  […] no causa maravilla ver citados 
a Platón, Aristóteles y sobre todo el Doctor Angélico.” 46

Sto. Tomás conoce y cita también, efectivamente, a clásicos no 
cristianos como Homero, Hesíodo, Demóstenes, Sócrates, Platón, 
Aristóteles, Cicerón, Virgilio y Séneca, entre otros. 47 

45	 Cfr. Vila y García, C., «Al lector», en Mons. Dabert, Historia de Santo 
Tomás de Villanueva, Tipografía Moderna, Valencia 1902, pp. 6-7. 

46	 Turrado, A., «La teología de la caridad en Sto. Tomás de Villanueva, 
maestro de espiritualidad agustiniana», en La Ciudad de Dios 171 (1958) 564-565.

47	 Cfr. Red, H. de la, «Santo Tomás de Villanueva: testigo y predicador…, 
p. 342.



STO. TOMÁS DE VILLANUEVA, AGUSTINO, ARZOBISPO DE VALENCIA... 27

Reconoce a S. Agustín como padre y le cita con frecuencia y 
precisión. De ese modo, la renovación de la Iglesia se fundamenta 
en la Biblia y en los Padres. Gracias a su formación, conjugó la 
tradición con las exigencias de los tiempos que le tocó vivir. Desde 
finales del siglo xv prospera en España una espiritualidad más in-
timista, de seguimiento de la divinidad y humanidad de Cristo, en 
la que predomina la interioridad, no sólo en el ámbito agustiniano, 
sino también en otras escuelas espirituales 48.

Los sermones de Sto. Tomás están muy trabajados. Trata asun-
tos muy diversos, pertenecientes a la fe o a las costumbres. Estudio 
y oración eran un binomio inseparable para la eficacia de la pre-
dicación. Es evidente que ha tenido que dedicar mucho tiempo a 
la preparación de los sermones. Están muy bien construidos, argu-
menta de modo muy racional y progresivo, captando el interés del 
lector, como hubo de captar en su día la del oyente. Su lenguaje es 
muy directo, elegante y sencillo a la vez, adaptado a la capacidad 
de los fieles. 

Bastantes sermones tienen una longitud que excede con mucho 
el tiempo que prudentemente podía emplear en una predicación. 
Algunos constituyen auténticos tratados sobre el tema objeto de 
predicación. Quizás los alargó a la hora de traducirlos al latín. La 
calidad de su enseñanza no ha pasado desapercibida para los mu-
chos estudiosos que han analizado teológicamente su obra, produ-
ciendo una muy extensa bibliografía, como ya hemos indicado. 

Dice el Dr. Tejerina que Sto. Tomás queda para la posteridad 
como ínclito maestro de la fe, a través del ministerio de la Palabra. 
El santo arzobispo ha sido doctor como predicador. Ha ejercido un 
magisterio de extraordinaria calidad, ha enseñado la verdad cris-
tiana con veracidad, con autoridad y fecundidad, ha sido maestro 
del Pueblo de Dios, doctor de la Iglesia, desde el púlpito, que es la 
primera cátedra de la Palabra divina y por tanto la más veneranda 
por la Iglesia 49. Coincide Pedro Sainz Rodríguez afirmando que 

48	 Cfr. Lazcano, R., «La España de Sto. Tomás de Villanueva…», p. 53.
49	 Tejerina, G., Escrito dirigido a la Congregación de los Santos, 25 set. 

2018.



MIGUEL ÁNGEL ORCASITAS, O.S.A.28

“Tomás de Villanueva y Fr. Luis de Granada sobresalen como los 
dos predicadores más destacados de aquella centuria y como gran-
des apóstoles de la palabra.” 50

2.4.	Teología y práctica de la misericordia

Si algún distintivo ofrece la biografía de Sto. Tomás en la li-
teratura y en el arte, es su acción misericordiosa, por la que es 
reconocido como padre de los pobres. Vivió en la pobreza e hizo de 
la caridad para con los pobres eje central de su acción pastoral y 
de su predicación. 

La atención a los pobres era considerada por Sto. Tomás como 
una de las obligaciones principales de los obispos. Salón pone en 
boca del santo estas afirmaciones: 

“Nadie se engañe; es obligado el obispo y cualquier eclesiástico 
que tiene frutos y rentas de la Iglesia, a ser muy limosnero, no solo 
por lo que le obliga la caridad, como a los otros ricos, pero porque 
debemos también a los pobres de justicia todo lo que nos sobrare 
de un honesto y decente sustento; y haciendo lo contrario no solo 
quebrantaremos el precepto de la caridad, pero también la ley de 
justicia, como el que se detiene lo ajeno contra la voluntad de su due-
ño. Digan otros lo que les pareciere: yo no dudo ser verdad cierta, 
que nos ha de pedir Dios cuenta y muy estrecha de la hacienda de 
la Iglesia, como de encomendada, para que la distribuyamos entre 
pobres y como de hurtada a su dueño, si en otro que en socorrerlos 
se empleara.” 51

Buscaba no sólo remediar situaciones de pobreza, sino facilitar 
los medios para salir de ella:

“era tan verdadero padre de pobres, que como un padre natural 
no cuida solamente qué comerán sus hijos hoy o mañana, sino como 

50	 Cfr. Introducción a la Historia de la Literatura mística en España, Madrid 
1927, p. 235 (citado por Turrado, A., Santo Tomás de Villanueva. Maestro de teología 
y espiritualidad agustinianas, Ed. Revista Agustiniana, Madrid 1995, p. 17, n. 25). 

51	 Salón, M., Vida…, libro 2º, cap. XVI, p. 256. 



STO. TOMÁS DE VILLANUEVA, AGUSTINO, ARZOBISPO DE VALENCIA... 29

tendrán que comer para adelante y que no les falte el sustento conve-
niente a su estado, para lo cual les hacen aprender algún arte y oficio 
[…]; así este bendito padre Tomás, no solo hacía las limosnas, que 
hemos dicho, a los pobres, o cada semana por su limosnero, o de tres 
en tres meses a los pobres oficiales de su mano o las extraordinarias, 
que aquí he referido, para que tuviesen algún caudal conforme a su 
oficio; pero se desvelaba e inquiría cómo y de qué manera podían 
los pobres vergonzantes, demás de la limosna que les daba, ocupar-
se en algún ejercicio, que les ayudase. […] decía muchas veces que 
la limosna no es solamente dar, sino sacar de necesidad al que la 
padece y librarle de ella cuanto fuere posible; y que el cristiano que 
pudiendo sacar de necesidad a su prójimo le deja en ella, o al menos 
no encamina cómo tenga algún remedio y carga el juicio en ello, no 
merece nombre de limosnero. Con muchos otros pobres oficiales de 
todos los oficios […] usó de la misma caridad y cuidado, dándoles 
demás de la limosna ordinaria, dinero para comprar los aparejos e 
instrumentos de sus oficios y algún caudal, con que trabajando ellos 
y los de su casa, se sustentasen honradamente.” 52 

La educación recibida en familia de sus padres, sobre todo de 
su madre, estuvo muy orientada a la atención a los pobres. Mantu-
vo esa misma actitud como religioso y la puso sobre todo en prác-
tica como obispo. Prueba evidente de la atención a los pobres es 
que destinara un 80 % de las rentas de la diócesis para limosnas 53.

Esa actitud no era sólo fruto de su ánimo compasivo. Para Sto. 
Tomás la caridad con los pobres es un aspecto de la justicia. Fun-
dándose en la doctrina de los Padres y en el Evangelio, su magis-
terio en este punto es tan claro como exigente. La práctica de la 
limosna es ejercicio de restitución al legítimo propietario. Se puede 
afirmar que estamos ante una categoría teológica y pastoral. Dice 
así Jaime García:

52	 Salón, M., Vida…, libro 2º, cap. XVIII, pp. 277-278. Ver también los 
cap. XIX-XX, pp. 280-307, en que explica las ayudas que prestaba a pobres ver-
gonzantes de diferentes clases sociales, como eclesiásticos, caballeros y personas 
principales, doncellas pobres y huérfanas, a las que dotaba para poder contraer 
matrimonio, o a niños abandonados que dejaban en la puerta de su casa.

53	 Cfr. Campos, J., «Vida y obra…», en VvAa, Santo Tomás de Villanueva 
Consiliario…, p. 35.



MIGUEL ÁNGEL ORCASITAS, O.S.A.30

“Su teología de la misericordia es una teología hecha vida antes 
de hacerse pensamiento. Sto. Tomás vive en y desde la caridad, en y 
desde el amor. […] Los sermones de Sto. Tomás tienen como base y 
fundamento la misericordia.” 54

Basándose en la Escritura y en los Padres, sobre todo Crisósto-
mo y Agustín, afirmó que la limosna perdona los pecados: 

“Hay que admitir como cierto que la limosna expía los peca-
dos. ¡Oh gran misericordia de Dios, que ha dejado a los hombres 
tantos medios para salvarse! ¿Qué cosa más fácil que comprar los 
pecados propios? ¿Qué no daría el hombre por no haber pecado? 
Mil mundos. Pues da limosna, y se te perdonarán. […] ¿Qué son 
los pobres sino redentores del hombre? Recorren las calles por 
si hay alguien que quiera redimirse. Dios acepta por la ofensa lo 
que a ellos se les da. ¡Cómo deberíamos venerarlos y acogerlos! 
¡Con qué amor honrarlos, no sólo por caridad, sino también por 
utilidad propia, pues Dios los envía para nuestra salvación! […] 
Son también los pobres “compositores” de Dios, pues lo tienen a 
su favor. ¡Oh hombre! , ¿cuánto debes a mi Señor? ¿Le debes mil 
ofensas, mil pecados? Da una pequeña limosna, y has arreglado 
tus asuntos con Dios. […] No despreciéis a los pobres, sino hon-
radlos como a señores, […] Si bien lo piensas, no eres tú el que 
hace un favor al pobre, sino que es el pobre el que te lo hace a ti 
cuando recibe una limosna.” 55

Se muestra muy crítico con quienes almacenan los bienes, de-
jando sin nada a los pobres: 

“¡Oh qué injusticia, qué latrocinio a la naturaleza! ¿O no es un 
grandísimo ladrón el que pretende quedarse para él con todo lo que es 
naturalmente común? ¿De dónde le viene al pueblo tanta ruina? ¿De 
dónde tanta necesidad, de dónde tanta hambre en la gente? ¿O es que 
pensamos que Dios no hizo los campos productivos y suficientes para 
todos y que, al multiplicarse los hombres, los productos no lleguen 

54	 Cfr. García Álvarez, J., Santo Tomás de Villanueva: la misericordia hecha 
vida y pensamiento, Editorial Agustiniana, Guadarrama 2016, 287 pp. Cita página 13.

55	 Conción 398, Domingo cuarto de Cuaresma, OC, vol. IX, 35,37.



STO. TOMÁS DE VILLANUEVA, AGUSTINO, ARZOBISPO DE VALENCIA... 31

para todos? No, de ninguna manera: él lo proveyó con total suficien-
cia; sólo que la avaricia lo echó a perder todo; pues, mientras uno tiene 
cien mil fanegas en su silo, el otro a la fuerza tiene que pasar hambre, 
porque al tener uno demasiado, al otro no le llega; si cada cual reco-
giera lo suficiente, llegaría para todos. En cambio, la sobreabundan-
cia de unos es la pobreza de los otros. Una bien abastecida mesa de 
aquellos, sus muchos vestidos y de los caros, su potencia en bienes de 
fortuna, son las causas de la pobreza en el pueblo. ¿Pues qué, no serían 
suficientes mil carretadas de pescado para todo el pueblo? Pero un 
solo mayordomo se lleva toda la pesca a la despensa del rico. He ahí la 
falta y la carestía en el pueblo. ¿Acaso no es un enemigo del pueblo el 
que tanto daño hace a la comunidad? ¿Y no es ladrón solapado el que 
pretende quedarse con todo?” 56

La atención a los pobres mejora la situación de los ricos: 

“Hermanos, los que lleváis en vuestro camino el peso de las rique-
zas, pedid ayuda a los pobres; que ellos os quiten un poco de carga 
para que podáis correr más aprisa.” 57

Sto. Tomás No se limitaba a dar de comer a los pobres, sino 
que organizó con criterio válido en nuestros días el ministerio de 
la caridad, acogiendo a los niños abandonados, intercediendo por 
los injustamente condenados, dotando de medios a los jóvenes sin 
recursos para facilitarles la formación de una familia, instaurando 
una asistencia social que contaba con personal sanitario y facili-
tando medios a los pobres para que pudieran ganarse la vida por sí 
mismos. Se encuentra en sus conciones una auténtica teología de la 
caridad, fundamentada en el misterio de la Encarnación 58. 

Tomás vivió austera y pobremente. La conocida anécdota de 
entregar su cama a un pobre antes de morir, pidiéndosela prestada 
hasta su fallecimiento, es el ejemplo último y extremo de su amor 
por la pobreza y por los pobres. Dar limosna permite conocer a 

56	 Conción 84,4, Martes de Cuaresma I, OC, vol. II, 579.
57	 Conción 59, Domingo de Quincuagésima, OC, vol. II, 279.
58	 Cfr. escrito de Jaime García a la Congregación de los Santos, justificando 

las razones del doctorado.



MIGUEL ÁNGEL ORCASITAS, O.S.A.32

Dios. Los discípulos de Emaús reconocieron a Jesús cuando com-
partieron con él el pan:

“Es lo mismo que dice san Agustín comentando la explicación que 
el Señor dio de las Escrituras a los discípulos de Emaús y no lo recono-
cieron: lo reconocieron al partir el pan. Así es, hermanos, repartiendo 
limosnas se conoce a Dios.” 59

Como Cristo está en el pobre, hay que ser generosos en la li-
mosna: 

“Por eso, dice Crisóstomo, porque Dios está en el pobre, dar poco a 
Cristo es una vergüenza. ¿Y no te da vergüenza dar al pobre, no digo 
pan sino piedras? Hay algunos que no sólo no dan nada a los pobres 
sino que los acusan e insultan: ‘¡Sois unos vagabundos, sois unos la-
drones!’. Éstos son los que dan piedras a los pobres.” 60

Su amor a los pobres no le impide reconocer la posible existen-
cia de falsa humildad en el pobre: 

“La humildad no consiste en la pobreza, ni en la indumentaria 
astrosa, ni en una cierta abyección exterior ante la mirada de los 
hombres. Se ve muchas veces que en el interior de este tipo de per-
sonas tenidas en poco, se oculta una soberbia muy grande y que con 
el velo de la hipocresía tapan un tumor considerable. […] Tócalos 
con un insulto, tócalos con una insignificante afrenta, muéstrales 
el más pequeño desprecio, y verás lo que se esconde dentro; verás 
al más feroz de los leones en una piel de oveja y la soberbia más 
diabólica en su abyección. […] La humildad está dentro, en el alma, 
no en el traje; en el corazón, no en la indumentaria; en el afecto, 
no en el aspecto. Una persona muy rica y poderosa puede ser muy 
humilde, si quiere; es más, en éstos, la humildad alcanza su máxi-
mo esplendor.” 61

59	 Conción 398, Domingo cuarto de Cuaresma, OC, vol. IX, 41.
60	 Conción 398, Domingo cuarto de Cuaresma, OC, vol. IX, 39.
61	 Conción 334,2, San Martín, pontífice y confesor, OC, vol. VIII/2-3, 159.



STO. TOMÁS DE VILLANUEVA, AGUSTINO, ARZOBISPO DE VALENCIA... 33

También el pobre está obligado a la limosna. Sto. Tomás en-
tiende que puede dar otra clase de limosna, incluso más valiosa 
que la material: 

“Pero dirás: ¿Qué haré yo, que soy pobre? También tú puedes dar 
limosna. La limosna espiritual es mejor que la corporal. ¿No es mejor 
vestir el alma de gracia y doctrina que el cuerpo? ¿No es mejor redimir 
a un pecador cautivo en el pecado que a un cautivo del cuerpo? ¿No 
es mejor hospedar a Cristo en el alma del pecador que a una perso-
na en tu casa? Todas estas cosas hace el predicador y el que corrige 
al prójimo. Replicarás: No soy hombre de letras; no puedo enseñar. 
Corrige al que peca, aconseja, consuela a los tristes, da buen ejemplo, 
y has dado limosna. Asimismo, perdona las injurias, y has dado una 
magnífica y gran limosna a Dios. Del mismo modo, si no tienes bienes, 
ten compasión, da compasión, da consuelo, da buenas palabras si no 
puedes dar otra cosa, y Dios lo aceptará.” 62

El concepto de pobreza en Sto. Tomás no se limita, por tanto, 
a la carencia de medios materiales para vivir. Hay otras pobrezas 
que también ocupan su atención pastoral. La pobreza espiritual 
es fuente de preocupación para el santo arzobispo. Lo explica con 
claridad en uno de sus sermones: 

“Nos provoca, en tercer lugar, a ser misericordiosos la gran multi-
tud de infortunados que hay. Este mundo está todo lleno de necesida-
des y de necesitados, es como una gran hospedería de pobres. Y no 
penséis, hermanos, que sólo son pobres los que así los denomináis, los 
que no tienen comida o vestido. ¿No es acaso más pobre uno al que le 
falta la fe, el saber, el discernimiento, las luces, la razón, los sentidos? 
Es menor desgracia la corporal que la del corazón, porque el alma es 
más importante que el cuerpo (Mt 6,25). ¡Por favor!, ¿me van a dar 
lástima los lesionados en el cuerpo y no me la van a dar los heridos en 
el alma? Con sólo abrir los ojos, dondequiera que mires, encontrarás 
multitud de pobres a los que puedes socorrer.” 63

62	 Conción 398, Domingo cuarto de Cuaresma, OC, vol. IX, p. 39.
63	 Conción 199,5, Domingo sexto después de Pentecostés, OC, vol. V, 89.



MIGUEL ÁNGEL ORCASITAS, O.S.A.34

La lápida colocada sobre la tumba de Sto. Tomás le recuerda 
como predicador –muy grande y eximio– y por su atención a 
los pobres –todo tipo de pobres– hasta el momento mismo de su 
muerte.  

Pocos aspectos revisten tanta actualidad como éste, por el ma-
gisterio del Papa Francisco, tan sensible al tema de la pobreza. Hay 
un patente paralelismo entre la teología de Sto. Tomás, que funda-
menta la misericordia en el misterio de Dios, que se manifiesta en 
la Encarnación, y los planteamientos de la encíclica Misericordiae 
vultus por la que convocaba el Papa Francisco el jubileo extraordi-
nario de la misericordia el 11 de abril de 2015.

Proviene el Papa de la experiencia de una Iglesia Latinoameri-
cana, que ha hecho de la opción por los pobres una prioridad teo-
lógica, moral y pastoral, en las conferencias de aquel episcopado, 
particularmente Medellín y Puebla. 

La reflexión latinoamericana ha llevado al primer plano de 
toda la iglesia la opción por los pobres, preferencial, pero no exclu-
yente, de la que Sto. Tomás dio muestras y vivió en su ministerio, 
mostrándose como auténtico precursor de esta opción. 64

El tema de la opción por los pobres está íntimamente relacio-
nado con la dignidad de la persona humana. Sto. Tomás es un mo-
delo de respeto a la persona de los pobres y de cercanía ante sus 
miserias. Mostró una preferencia absoluta por las periferias de su 
momento histórico, haciéndolas objeto de su atención pastoral. Esa 
actitud puede iluminar el camino eclesial de nuestros días, ya que 
es objeto de particular atención del Papa Francisco.

2.5.	Teología de la justificación

Estamos ante un tema estrictamente teológico, de gran impor-
tancia en el momento histórico de Sto. Tomás. Uno de los princi-
pios medulares de Lutero fue afirmar que la justificación (es decir, 

64	 Cfr. Kloppenburg, Fr. B., OFM, «Opción Preferencial por los Pobres», 
en Medellín 5 (1979) 323-356.



STO. TOMÁS DE VILLANUEVA, AGUSTINO, ARZOBISPO DE VALENCIA... 35

la salvación) es obra exclusiva de Dios y que las obras que realiza el 
hombre carecen de valor. Basta la fe: Justificados solo por la fe (Rom 
3,28). Este principio constituyó un descubrimiento para Lutero, 
permitiéndole tranquilizar su conciencia escrupulosa, angustiada 
por el infierno y por la incapacidad de dominar sus instintos. En 
su opinión, no hay correlación ni coherencia entre la fe y las obras, 
entre lo que creo y lo que hago.

Tomás de Villanueva, en cambio, enseña que existe una ten-
dencia natural del hombre hacia Dios, porque aspira a la felicidad 
y sólo se puede encontrar en Él. Dios colma ese deseo de felicidad 
otorgando su gracia para poder alcanzarle, pero respetando su li-
bertad:

“Dios, por medio de su gracia, viene precisamente a liberar nuestra 
libertad. Dios no nos quita o suprime jamás la libertad. Nos quiere 
libres. Nos ayuda incluso a ser cada vez más libres. Dios no es el amo 
del hombre, sino su amigo. Las relaciones entre Dios y el hombre no 
se realizan bajo el imperio de la ley sino de la amistad.” 65 

Se requiere aceptar la gracia y cooperar para salvarse. La fe 
debe estar íntimamente unida a la caridad, que se traduce en obras. 
Es decir, afirma el valor de las obras, aunque dichas obras buenas 
sean sólo posibles gracias a la ayuda de Dios mismo. En ese senti-
do, la doctrina de Sto. Tomás se anticipa y coincide con la definida 
poco después en el concilio de Trento. Aparece como maestro se-
guro de la fe en un momento de perturbación eclesial y dogmática, 
introducida por el cisma protestante.

En un sermón en la fiesta de S. Ildefonso, discurriendo sobre la 
fe y las obras, afirmó: 

“Pablo no excluye las obras, ni Santiago la fe. Pablo afirma que el 
hombre se justifica por la fe, pero la fe que actúa por el amor (Gal 5,6), la 
que llaman ‘fe formada’; la noformada es la que hace de menos San-
tiago, el cual asegura que el hombre es justificado por las obras, pero 
con la cooperación de la fe; por eso dice: ¿Ves cómo la fe acompaña a 

65	 García Álvarez, J., La amistad de Dios…, p. 35.



MIGUEL ÁNGEL ORCASITAS, O.S.A.36

las obras y por las obras la fe vino a ser consumada? (Sant 2,22). No existe 
discordancia alguna entre ellos, sino una gran coincidencia, pues es 
conclusión de los dos que el hombre no se justifica ni por la fe ni por 
las obras solas, sino por una fe operante. 

Hay que tener cuidado en este punto con los escollos contrarios 
de los herejes para no chocar ni contra los pelagianos ni contra los 
luteranos: los primeros atribuyen tanta preponderancia al libre albe-
drío y a las obras, que no dejan lugar a la gracia y a la fe; los otros, al 
contrario, dan tanta importancia a la fe, que prescinden de las obras. 
El que quiera mantener la fe auténtica debe moverse en una situación 
intermedia.

La discusión aquella de Job con sus amigos y esta controversia 
de Pablo con los judíos van encaminadas a lo mismo: los dos ( Job 
y Pablo) humillan al hombre, los dos rebajan la estima de la justi-
cia humana, los dos hacen de la gente piadosa súbditos llenos de 
confianza en Dios, con el fin de que aprendan a confiar no en sus 
obras naturales, sino más bien en la gracia y misericordia de Dios, 
sabedores de que nadie ha subido al cielo sino aquel que ha descendido 
del cielo, el Hijo del hombre, que está en el cielo ( Jn 3,13), esto es, nadie, 
si no está unido por la fe y la caridad a aquel que descendió del 
cielo, si no está, por así decirlo, incorporado a él. Sin embargo, no 
por esto se deben tener en poco las obras, porque él ha de dar a las 
obras del hombre su paga ( Job 34,11) y cada cual recibirá la recompensa 
a las buenas o malas obras (2Cor 5,10); y el Hijo del hombre vendrá al 
mundo a dar a cada uno según sus obras (Mt 16,27). Pero la fe, como 
dice Santiago, coopera con las obras para la justificación y por las 
obras la fe viene a ser consumada para la gloria (Sant 2,22). […] Las 
obras son magníficas si se sostienen en la fe, de lo contrario, no 
tienen ningún valor.” 66

En defensa de las obras presenta una ingeniosa comparación:

“Dicen y no hacen; hablan, pero no actúan. Si Dios hubiese dado al 
hombre la lengua y no las manos, no sería de extrañar que no hiciera 
y sí hablara; pero, habiendo recibido de Dios el regalo de una sola 

66	 Conción 319,13-15, San Ildefonso, arzobispo de Toledo, OC , vol. VIII/1,465, 
467.



STO. TOMÁS DE VILLANUEVA, AGUSTINO, ARZOBISPO DE VALENCIA... 37

lengua y dos manos, ¿por qué resulta que habla tanto y hace tan poco? 
Esto ciertamente me aterra. Cuida, por tanto, tus obras, oh hombre, 
pues en ellas se funda toda tu prosperidad, todos tus bienes. ¿De qué 
te sirve tener manos si no trabajas con ellas?” 67

Tomás aborda el espectáculo que ofrecen los herejes, discre-
pando entre sí porque se apartan de la verdad. Su crítica a Lutero y 
a los protestantes, y su defensa de la Iglesia es muy viva en alguno 
de sus sermones. Dice en el sermón 294, pronunciado en la fiesta 
de S. Agustín:

“Los herejes no se ponen de acuerdo unos con otros, sino que uno 
dice una cosa, otro dice otra. ¿Cómo van a coincidir entre sí quienes 
discrepan de la Verdad? 

Desdichados alemanes, ¿quién os fascinó para que desobedecierais a la 
Verdad? (Gal 3,1). ¿Quién engañó tan taimada e irracionalmente a una 
gente noble, ortodoxa desde el principio? ¡Que un hombrecillo de esa 
talla os haya apartado de las enseñanzas antiquísimas de los santos 
Padres y de la fe ortodoxa de la Iglesia y de una reputadísima norma 
de vida! Entrad de nuevo en vosotros mismos, os lo ruego (Is 46,8), por-
que ¿preferís arder con Lutero a reinar con Agustín, con Ambrosio, 
Jerónimo, Gregorio, Bernardo y otros, cuyos nombres sin duda están 
insertos en el libro de la vida? (Flp 4,3) […] Si predicáis a Cristo, es-
cuchad a Cristo: él mismo dice que no está aquí o allí, es decir, en un 
conciliábulo privado de herejes, sino en el común acuerdo de la Iglesia 
católica ¿Y vosotros dejáis de lado, con desprecio, a la Iglesia católica 
y la fe por todos compartida? […]” 68 

Esgrime contra Lutero el conocido aforismo de S. Cipriano: 

Lutero, “Mira bien dónde te encuentras. ¿No es verdad que es-
tás fuera de la Iglesia? Sábete que fuera de la Iglesia no hay salva-
ción.” 69

67	  Conción 99, 1, Martes del segundo domingo de Cuaresma, OC, vol. III, 4.
68	 Conción 294,1, S, Agustín, nuestro Padre, OC, vol. VIII/1, 49-53.
69	 Conción 298, Sta. Ana, OC, vol. VIII/1, 95. Mismas frases, casi textuales, 

en Conción 337, S. Matías, OC, vol. VIII/2-3, 233.



MIGUEL ÁNGEL ORCASITAS, O.S.A.38

Importante también es la afirmación de Sto. Tomás de que im-
poner la fe es algo aberrante, porque el Evangelio respeta a la per-
sona. No se puede imponer la fe ni la profesión religiosa 70.

2.6.	Fundador de una escuela de espiritualidad

Santo Tomás aparece en sus sermones como uno de los grandes 
maestros de espiritualidad y teología, con clara inspiración en S. 
Agustín, a quien cita con frecuencia y precisión 71. Jaime García le 
considera fundador de la escuela moderna de espiritualidad agusti-
niana, en la que los pobres son el centro tanto de la espiritualidad 
como de la acción pastoral 72.

Hay en la persona un dinamismo espiritual y preconsciente 
que implica: 

–	 tendencia en el individuo a la verdad, al amor y felicidad 
como algo natural que le inclina a aceptar la iluminación de 
lo alto; 

–	 gratuidad del amor de Dios (la propia tendencia existente en 
el individuo es fruto de esa gratuidad); 

–	 primado de la caridad o del amor, en sus tres dimensiones de 
amor a Dios, a nosotros mismos y al prójimo (donde se inclu-
ye la opción radical por los pobres que practicó Sto. Tomás); 

–	 primado de Jesucristo, mediador y médico de nuestras miserias.

70	 Para profundizar en la doctrina de Sto. Tomás sobre la justificación, 
comparada con el decreto del concilio de Trento, aconsejo consultar la ponencia 
presentada por el Dr. Gonzalo Tejerina en el congreso de Valencia sobre Sto. 
Tomás de Villanueva en enero de 2018, publicada en Cuadernos de Investigación 
Histórica, nº. 35, de la Fundación Universitaria Española, pp. 111-136.

71	 Sobre estos aspectos cfr. Turrado, A., OSA, Santo Tomás de Villanueva, 
maestro de teología… passim; y, más recientemente, García Álvarez, J., La amistad 
de Dios. Santo Tomás de Villanueva: maestro de espiritualidad agustiniana, Editorial 
Agustiniana, Guadarrama 2010, 158 pp. Sobre la presencia de S. Agustín en la 
predicación de Sto. Tomas, cfr. Llin Cháfer, A., Santo Tomás de Villanueva, fidelidad 
evangélica…, pp. 131-156.

72	 Cfr. La amistad de Dios…, p. 7.



STO. TOMÁS DE VILLANUEVA, AGUSTINO, ARZOBISPO DE VALENCIA... 39

Sto. Tomás, desde su posición magisterial, como predicador, 
como superior religioso y como arzobispo, promovió esta perspec-
tiva teológico-espiritual, que tuvo seguimiento en buen número de 
agustinos ilustrados 73. 

Según Jaime García, con Sto. Tomás de Villanueva se inicia 
en la época moderna la llamada teología del corazón 74. Su influjo se 
extiende más allá de la orden, llegando a sectores importantes de la 
sociedad de su tiempo, tanto en niveles más cultivados como ante 
el pueblo sencillo que le escuchaba, y alcanzando su magisterio 
hasta nuestros días 75. Hay también en Sto. Tomás notas caracte-
rísticas sobre la espiritualidad sacerdotal, como es la imitación de 
Cristo, el aprecio de la Sagrada Escritura y los Padres, el cultivo 
de la afectividad en la vida espiritual, valoración de la predicación 
y del apartamiento del mundo 76. Importante también la llamada 
universal a la santidad para todos los bautizados 77.

2.7.	Teología y práctica del episcopado

Al igual que su padre S. Agustín, Tomás no buscaba cargos y 
honores. Aceptó el obispado por obediencia. Una de sus primeras 
iniciativas fue visitar toda la diócesis durante siete meses, acomo-
dándose a la modestia y pobreza de muchos clérigos y de sus hu-
mildes moradas. A su término convocó un sínodo, sobre todo para 
reformar al clero, de quien dependía el nivel moral del pueblo. Era 
consciente de que los males que afligían a la Iglesia de su tiempo 
se debían, en buena parte, a la indignidad de muchos clérigos. Las 
medidas disciplinarias adoptadas encontraron fuerte resistencia en 

73	 Cfr. Turrado, A., Santo Tomás de Villanueva. Maestro de teología…, pp. 87-90.
74	 Cfr. escrito de Jaime García a la Congregación de Ritos, justificando las 

razones del doctorado.
75	 Cfr. Álvarez Gutiérrez, L., «La proyección de Fray Tomás de Villa-

nueva…», pp. 71-72.
76	 Cfr. Llin Cháfer, A., Sto. Tomás de Villanueva. Fidelidad evangélica…, pp. 55-56.
77	 Cfr. Llin Cháfer, A., Sto. Tomás de Villanueva. Fidelidad evangélica…, pp. 

335-366.



MIGUEL ÁNGEL ORCASITAS, O.S.A.40

algún sector del clero, pero Tomás no cejó en su propósito de refor-
ma 78. Gracias a ellas, llevó a efecto una eficaz reforma eclesial 79. 

Varias constituciones del sínodo diocesano convocado por Sto. 
Tomás de Villanueva coincidirán con decisiones posteriores del 
concilio de Trento: residencia de los eclesiásticos, continencia de 
los clérigos, frecuencia de sacramentos, penitencia, dignidad del 
culto, catequesis, o predicación, como obligación principal…

La permanencia en la diócesis constituyó para Sto. Tomás una 
de sus líneas pastorales maestras. Era necesaria su presencia para 
atender a sus muchos problemas, agravados por el abandono pas-
toral de sus predecesores. Critica la práctica extendida de obispos 
que residen fuera de sus sedes:

“Los hijos de Sión, los prelados titulares de las iglesias, antes distin-
guidos por su santidad de vida y su honestidad de costumbres, vestidos 
al principio del oro fino de la sabiduría, ¡cómo son tenidos por vasijas de 
barro! (Lam 4,2) ¿Cómo es que han vuelto sus ojos al lucro terrenal y 
a los bienes perecederos de fortuna? ¿Qué otra cosa buscan hoy los 
obispos sino oro y plata? La salvación de las almas es la última de 
sus preocupaciones. Son de verdad obra de manos de alfarero (Lam 4,2), 
porque ya no se invoca al Espíritu Santo para promocionarlos, sino 
que se insiste ante los príncipes, y son promovidos por el rey mediante 
dádivas y por amistad. Administran asuntos del rey, no de Cristo; 
exactamente por eso porque son hechura del rey y obra de manos de alfa-
rero. Esto explica que se vean a diario cuadrillas de obispos residentes 
en palacio, mientras que las iglesias están abandonadas de sus recto-
res. Y por lo mismo, en nuestros días, hasta los chacales (es decir, los 
herejes) han destapado sus ubres y dan de mamar a sus cachorros (Lam 4,3). 
Probablemente no las hubieran destapado si no hubiese faltado en el 
pueblo la vigilancia de los prelados. Es conocido por todos el desastre 
de los germanos, a los que la bestia desalmada de Lutero alimenta en 
estos tiempos con leche pestilente y arrasa. Ahora bien, ¿qué se puede 

78	 Cfr. Campos, J., «Vida y obra…», en VvAa, Santo Tomás de Villanueva 
Consiliario…, p. 33. Para el análisis pormenorizado de las disposiciones sinodales, 
cfr. Llin Cháfer, A., Sto. Tomás de Villanueva. Fidelidad evangélica…, pp. 217-248.

79	 Santo Tomás de Villanueva. Una vida al servicio de la Iglesia…, p. 71.



STO. TOMÁS DE VILLANUEVA, AGUSTINO, ARZOBISPO DE VALENCIA... 41

esperar del pueblo cristiano cuando sus próceres han llegado a estos 
límites?” 80

Se refiere a los obispos con palabras particularmente duras: 

“Todos están muy vigilantes sobre rentas y primicias; el cuidado de 
las ovejas, lo último. Pues de entre los pastores, uno vive en el palacio 
de los príncipes, otro está liado en asuntos mundanos, otro se dedica 
al juego y a la caza, otro viaja a Roma para lograr más altas preben-
das , y el redil de Cristo se deja en manos de mercenarios para que lo 
expolien, y lo despedacen, y lo dispersen: se encomienda a lobos el 
cuidado de las ovejas. […] ¿Dónde está hoy el obispo famoso por sus 
milagros, esclarecido en santidad, fervoroso de espíritu, investigador 
de las Escrituras, brillante por su doctrina, escudriñador de las cosas 
del cielo, despreciador de las temporales? ¿Dónde el que, por su ex-
tremada familiaridad con Dios, no sólo sea conocedor de sus secretos, 
sino que además, cual otro Moisés, pueda interponerse de muralla en-
tre el Señor airado y el pueblo de Israel, y que, por su elevada santidad 
de vida y su destacada doctrina, se haya hecho modelo del rebaño de Dios 
(1Pe 5,2) y dechado de virtudes? Es raro ese tal en la Iglesia de hoy, y 
podría ser señalado con el dedo.” 81

En su opinión, expresada en las conciones, se necesitan obispos 
que sean pastores de almas, dedicados exclusivamente a pastorear 
su grey, residiendo permanentemente en la diócesis 82. Este punto 
era fundamental para lograr una auténtica reforma de la Iglesia.

“La segunda cualidad de un buen pastor es que reconozca la cara 
de su grey: esto es un reproche a los prelados no residentes.” 83

Predicando sobre San Nicolás de Bari le presenta como ejem-
plo y fustiga a los malos pastores: 

80	 Conción 185,9: Pentecostés, OC, vol. IV, 501, 503.
81	 Conción 229,12, Navidad, OC, vol. VI, 43.
82	 Cfr. Álvarez Gutiérrez, L., «La proyección de Fray Tomás de Villa-

nueva…», p. 65.
83	 Conción 170, 6, Pascua II, OC, vol. IV, 201.



MIGUEL ÁNGEL ORCASITAS, O.S.A.42

“¡Ah, si hoy tuviéramos en la Iglesia obispos como él, que no se 
apacentaran a sí mismos, sino al rebaño del Señor, y que no sintieran 
celos por sus casas, sino por la casa de Dios...! Pero, ¡ay!: Tus príncipes, 
en la Iglesia de hoy, son desleales, van a medias con los ladrones (Is 1,23). 
No impiden las exacciones en el pueblo de Dios, sino que las aumen-
tan. Se afanan por acrecentar las rentas, no en apacentar a las ovejas; 
mejor les fuera indudablemente agregarse al número de ovejas, que no 
presidir el rebaño del Señor.” 84 

Su juicio sobre los pastores que abandonan a las ovejas, apare-
ce frecuentemente en sus sermones. Otro ejemplo: 

“Una sola cosa, y que es muy frecuente, me atrevo yo a censurar, 
porque no se debe tolerar, a saber: el abandono del propio rebaño. 
Que el pastor esté en Chipre y las ovejas en Lusitania, eso es algo in-
tolerable. ¡Qué mal imitan éstos al verdadero Pastor, que no sólo guía, 
sino que lleva sobre sus hombros a la oveja! ¡Cuántas cuentas tendrá 
que dar este tal sobre una oveja que no conoce, sobre una iglesia en la 
que no vive! ¡Cuán gravemente peca! ¡Qué inexcusable es este pastor, 
aunque sea san Pedro! Si por negligencia suya se pierde una oveja, él 
también se condenará por los pecados ajenos; digo más, por su pro-
pio pecado de abandono. ¡Oh, qué dolor ser condenado por pecados 
ajenos y perecer por crímenes de otro! Por tanto, los que gozáis de 
beneficios eclesiásticos, observad si vuestros feligreses se confiesan, si 
viven como cristianos. Procurad que se les predique la palabra. Mirad 
si hay entre ellos desavenencias. Socorredlos también en sus necesida-
des materiales en la medida en que podáis. Poned paz entre ellos.” 85

Consciente de la necesidad de no alejarse de su diócesis, tras 
tantas décadas sin presencia del pastor, pidió dispensa al empera-
dor para no acudir al concilio de Trento. Las urgentes necesidades 
de la diócesis y su propio estado precario de salud justificaban la 
dispensa. El consejo de Estado, presidido por el príncipe Felipe, 
deseaba contar con él en el concilio: 

84	 Conción 343, 8, San Nicolás de Bari, obispo y confesor, OC, vol. VIII/2-3, 329.
85	 Conción 149, 12, Viernes de Pasión, OC, vol. III, 731.



STO. TOMÁS DE VILLANUEVA, AGUSTINO, ARZOBISPO DE VALENCIA... 43

“Que ningún se hallaría más conveniente en los reinos de Aragón 
que el Arzobispo de Valencia, por sus letras y doctrina y buen ejemplo, 
y que será de gran fruto su presencia.” 86 

El número de obispos españoles asistentes al concilio era bajo, 
pero Tomás era uno de los candidatos preferidos entre los pocos 
elegidos para representar a España. Recibió hasta cuatro llama-
mientos para acudir al concilio: en primer lugar del Papa en la 
bula de convocatoria de 1545. Ese mismo año, del emperador y 
su hijo el príncipe Felipe. De nuevo del emperador en 1546. Y el 
cuarto también del emperador en diciembre de 1550 87. Ante la in-
sistencia real, Tomás manifestó estar dispuesto a acudir, a pesar de 
su quebrantada salud y de la necesidad que tenía la diócesis de la 
presencia del obispo. Finalmente, fue dispensado de asistir, pero él 
envió un memorial al concilio a través del obispo de Huesca, cuyo 
contenido, lamentablemente, desconocemos. 

De subrayar en este punto es su concepción del ministerio epis-
copal y su coherencia con sus convicciones más profundas. Desa-
rrolló y practicó una auténtica teología del ministerio episcopal, en 
la que primaba el amor y servicio a sus fieles, particularmente a los 
más desfavorecidos. 

“El obispo debía entregarse, en cuerpo y alma, al cuidado de las 
almas a él encomendadas. Este es el punto central de su pensamiento, 
del cual se derivan todas las demás condiciones y cualidades que exige 
a los prelados.” 88 

86	 Archivo General de Simancas, Estado, legajo 69, folio 46, citado por 
Llin Cháfer, A., Santo Tomás de Villanueva. Una vida al servicio de la Iglesia…, p. 
74. Sobre las diferentes solicitudes recibidas para acudir al concilio, cfr. Álvarez, 
L., «Santo Tomás de Villanueva y el concilio de Trento», en La Ciudad de Dios, 
171 (1958) 599-645.

87	 Álvarez Gutiérrez, L., «Santo Tomás de Villanueva y el concilio de 
Trento», p. 625. Sobre la aportación de Sto. Tomás al concilio, cfr. Llin Cháfer, 
A., Santo Tomás de Villanueva, fidelidad evangélica…, pp. 249-277.

88	 Álvarez Gutiérrez, L., «La proyección de Fray Tomás de Villanueva…», 
p. 75.



MIGUEL ÁNGEL ORCASITAS, O.S.A.44

En éste, como en otros puntos, Fr. Tomás fue precursor de las 
decisiones del concilio de Trento. Lo fue también en su solicitud 
por la formación del clero, que le llevó a fundar en 1550 el colegio 
de la Presentación, anticipo de la decisión de Trento de establecer 
seminarios para la formación de los sacerdotes. El arzobispo era 
consciente de que los males que afligían a la Iglesia de su tiempo se 
debían, en buena parte, a la indignidad de muchos clérigos 89. 

Su fe en la Iglesia es firme y la pide para sus oyentes: 

“…todo el mundo debe temer que pueda anidar el engaño en su 
espíritu, por eso mismo debe mantenerse firmísimamente adherido a 
la autoridad de la Iglesia, profesando con firmeza interior todo lo que 
la Iglesia enseña y sostiene.” 90

Preocupación prioritaria fue la auténtica conversión de los 
moriscos, un numeroso colectivo de unas 170.000 personas, 
equivalente a un 30 % aproximado de la población. La conver-
sión a la fe cristiana de los moriscos era ficticia en muchos casos, 
para lograr permanecer en sus lugares y tierras tras la conquista 
de Granada. Con frecuencia seguían practicando su religión y 
mantenían contacto con turcos y piratas, con gran peligro para 
todo el imperio. Fue uno de los problemas que más preocupó a 
Sto. Tomás, organizando una auténtica misión, con acento en la 
catequesis, arbitrando remedios como el envío de misioneros, 
la institución de feligresías, la dotación de centros educativos 
para la formación cristiana de sus hijos, o la publicación de un 
catecismo de doctrina cristiana para instruirles en la fe  91. Su 
preocupación le llevo a interpelar reiteradamente al emperador 
y al rey pidiendo soluciones 92. 

89	 Sobre su preocupación por la formación del clero, cfr. Llin Cháfer, A., 
Santo Tomás de Villanueva, fidelidad evangélica…, pp. 279-306. También en Ibid., 
Santo Tomás de Villanueva. Una vida al servicio de la Iglesia…, pp. 82-83.

90	 Conción 293,5, En la fiesta de San Agustín, nuestro Padre, OC, vol. VIII/1, 27.
91	 Cfr. Vila y García, C., «Al lector», p. 7.
92	 Cfr. Llin Cháfer, A., Santo Tomás de Villanueva. Una vida al servicio de 

la Iglesia…, pp. 65-72. Cfr. también Campos, J., «Vida y obra…», en VvAa, Santo 



STO. TOMÁS DE VILLANUEVA, AGUSTINO, ARZOBISPO DE VALENCIA... 45

En vida del santo arzobispo ya decretó Trento, en la sesión 
VI, la obligación de residencia de los obispos en sus sedes, aun-
que volvió a plantearse después de su muerte. El concilio dispu-
so al fin entre sus decretos que los obispos no podrán acumular 
beneficios, deberán residir en su sede y establecer seminarios 
para la formación del clero. Esa obligación y consejos los tuvo 
muy claros Sto. Tomás, que aparece como modelo de obispo 
antes de que se pronunciara el concilio. Por otra parte, es ejem-
plar la escrupulosa administración de los cuantiosos bienes de 
la diócesis en favor de los más pobres, practicando él una ex-
traordinaria austeridad personal. Este convencimiento previo a 
la declaración conciliar, y la conciencia de su obligación de dar 
ejemplo; su visión teológica y pastoral sobre el ministerio epis-
copal, la praxis y el convencimiento del santo, constituyen una 
razón más para ser considerado maestro en cuanto a la teoría y 
práctica del ministerio episcopal. Encontró una diócesis en un 
estado lamentable y la dejó bien orientada y con líneas pastora-
les que todavía hoy se reconocen como válidas 93.

2.8.	Defensor de la vida religiosa

También en este campo, la práctica y doctrina de Sto. Tomás 
sobre la vida religiosa permite considerarle como maestro y como 
guía 94.

No sólo fue un religioso ejemplar en los 28 años en que fue 
miembro de la orden de San Agustín. En sus sermones se refiere 
frecuentemente a la vida religiosa, exhortando a quienes la pro-
fesan a vivir coherentemente su vocación, explicando itinerarios 
espirituales para vivir santamente la profesión de los votos y ma-
nifestando una firme convicción sobre la importancia de la vida 

Tomás de Villanueva Consiliario…, p. 34. La expulsión de los moriscos de España 
se llevó a efecto sólo con Felipe III de 1609 en adelante.

93	 Cfr. Llin Cháfer, A., Santo Tomás de Villanueva, fidelidad evangélica…, p. 
402.

94	 Cfr. Turrado, A., Espiritualidad agustiniana y vida de perfección. El ideal 
monástico agustiniano en Santo Tomás de Villanueva, Ed. Religión y Cultura, Madrid 
1966, 196 pp. 



MIGUEL ÁNGEL ORCASITAS, O.S.A.46

religiosa para la Iglesia. Un testimonio como el de Sto. Tomás está 
en abierta oposición a las afirmaciones, frecuentemente vulgares 
y ofensivas, de Lutero sobre la vida religiosa, cuyo valor negaba 
Lutero, considerando los votos obra del demonio. 

A los cuatro años de proponer sus 95 tesis, en 1521, Lutero 
escribió un tratado titulado De votis monasticis (De los votos monás-
ticos), donde sostenía que los monjes y las monjas podían violar sus 
votos sin cometer un pecado, ya que estos votos eran en cualquier 
caso inválidos. Decía Lutero que “Todos los monasterios son prostíbulos 
de Satanás” y afirmaba:

“Los votos solemnemente pronunciados delante de Dios son una 
renegación de Cristo, un engaño diabólico, contrarios al Evangelio, y 
en tal supuesto, son por ellos difamados como apóstatas aún los reli-
giosos que se han mantenido fieles a Dios. Plugue a Dios enviar sobre 
ellos (los religiosos) la lluvia de fuego y azufre que consumió a Sodoma 
y Gomorra, y precipitarlos al fondo del mar para que perezca hasta su 
memoria.” 95

Para Sto. Tomás, sin embargo, los tres votos son esenciales 
para la vida religiosa: 

“La cruz de la carne es la penitencia; la cruz del mundo, la pobreza; 
la cruz del espíritu, la obediencia. Con estas tres cruces, hermanos, so-
mos perfectos, vivamos crucificados en ellas. No bajéis de la cruz, que 
os bajen los ángeles. Si te dicen tus allegados, si te insisten los grandes 
del mundo: ‘Baja de la cruz, ven a predicar y te haremos caso’, di que 
no, no lo hagas.” 96

Sto. Tomás fue un baluarte frente a la desautorización y des-
precio de la vida religiosa preconizada por el reformador agustino 
en Alemania. En este punto creemos que existe un magisterio par-
ticular de Sto. Tomás sobre la vida religiosa. “Fue doctor no inno-
vando, sino sosteniendo y defendiendo la doctrina frente a la des-

95	 Denifle, H., Lutero y el luteranismo. Estudiados en sus fuentes, Tip. Col. 
Santo Tomás de Aquino, Manila 1920, 7.

96	 Conción 261,2, Fiesta de la Santa Cruz, OC, vol. VI, 655.



STO. TOMÁS DE VILLANUEVA, AGUSTINO, ARZOBISPO DE VALENCIA... 47

integración que experimentaba la vida religiosa en Europa, como 
fruto de los ataques y principios de los reformadores protestantes y 
de su propia relajación interna.” 97

Tiene ideas muy claras sobre lo que significa ser religioso y 
sobre las obligaciones que contrae quien pronuncia los votos, que 
considera atajos o senderos para ir al cielo. Pide ejemplaridad a 
los religiosos y religiosas. Como hijo de una provincia religiosa 
reformada, que vivía los compromisos religiosos con gran exigen-
cia, quiere que todos los religiosos se ejerciten en la fidelidad a sus 
reglas y a la disciplina de sus institutos. Propugna la vuelta al Evan-
gelio y a la Regla, con rigor y pureza. 

La vida religiosa adquiere todo su sentido en la perspectiva de 
la vida eterna, para la que se prepara el religioso a lo largo de toda 
su vida. Sólo desde ese planteamiento se comprende la renuncia a 
placeres y riquezas. 

A pesar del ascetismo que preconizaba la vida religiosa refor-
mada de su época y que él mismo practicaba, Sto. Tomás no es 
un rigorista extremoso. Entiende que las penitencias que abraza el 
religioso deben ser administradas con prudencia, pues las prácticas 
penitenciales exageradas no son virtuosas. 

Existe una sintonía total entre la doctrina predicada por Sto. 
Tomás sobre la vida religiosa, inspirada en principios evangélicos y 
bíblicos, y la que proclamó el concilio de Trento ocho años después 
de morir el santo limosnero (Trento trató sobre los religiosos en la 
sesión XXV, celebrada los días 3 y 4 de diciembre de 1563, mien-
tras que Sto. Tomás había fallecido en 1555). Su magisterio sobre 
la vida religiosa es seguro.

2.9.	Devoción a María 

Las conciones de Sto. Tomás están impregnadas de devoción 
a María, a la que se refiere con atributos que sólo más tarde han 

97	 Orcasitas, M. Á., «La vida religiosa en los escritos de Sto. Tomás de 
Villanueva», en Cuadernos de investigación histórica, 35 (2018) 109.



MIGUEL ÁNGEL ORCASITAS, O.S.A.48

sido proclamados como dogmas por la Iglesia, como la Inmacula-
da Concepción y la Asunción 98.

Defiende con convicción y argumentos la inmaculada concep-
ción de María: 

“Podemos aducir todavía otra poderosa razón entre muchas sobre 
lo mismo, a saber: la dignidad de no haber cometido pecado. Es la más 
grande que puede haber, mayor incluso que la de haber dado a luz a 
Dios. Por tanto, si este privilegio no se contradice con nada, y además 
aparece como probable, esa gracia no se le puede negar a la Virgen. 
Pues bien, la Iglesia no sólo permite sino que es favorable a esta con-
fesión y no hay texto alguno de la Escritura que fuerce a lo contrario. 
Luego hay que atribuir a la Virgen esta prerrogativa, y es temerario e 
impío, aunque no herético, divulgar con pertinacia lo contrario, en el 
día de hoy, y no dar fe a este gran misterio de la Virgen. 

Nos sorprenden las cosas que suceden fuera del curso natural de 
los acontecimientos. En la Virgen todo es sorprendente, toda ella es 
un puro prodigio, pues sólo ella, saliéndose del común acontecer entre 
los humanos, fue concebida sin culpa original.” 99 

Sobre la asunción de María: 

“hoy celebramos una triple fiesta, a saber: el tránsito de la Virgen 
cuando salió de este mundo; su resurrección por la que fue revestida 
de inmortalidad, y su gloriosa asunción, por la cual subió feliz en cuer-
po y alma a los cielos. Y si cada una de ellas es ya de por sí una fiesta 
importantísima, unidas las tres en una, ¿con qué veneración deberán 
ser celebradas?

Acerca de los detalles que rodearon aquel felicísimo tránsito de 
la Virgen, sobre cuáles fueron sus últimas palabras al partir, qué 

98	 Cfr. Folgado, S., «Función de la Virgen en la economía de la salvación 
según Santo Tomás de Villanueva», en Revista Española de Teología 20 (1960) 361-390; 
Gutiérrez Alonso, S., María en Santo Tomás de Villanueva. Principios fundamentales 
en la doctrina mariológica del santo, Ed. Religión y cultura, Madrid 1976, 122 pp. 

99	 Conción 262, En la Concepción de la bienaventurada Virgen María, OC, vol. 
VII, 25.



STO. TOMÁS DE VILLANUEVA, AGUSTINO, ARZOBISPO DE VALENCIA... 49

recomendaciones hizo a los apóstoles y a los fieles que se hallaban 
presentes, qué cosas dijo a las mujeres, qué encargos recibió de 
todos, qué peticiones, qué alabanzas cuando se iba, todo eso lo 
ignoramos por completo, por más que en ciertos libros apócrifos 
se recojan algunos pormenores sobre el tránsito de la Virgen, mu-
chos de ellos poco verosímiles, por lo que aquí de momento los 
omitimos.

[…] Así, pues, entre aclamaciones y con general alborozo de 
la corte celestial, hoy es introducida, en manos del sapientísimo 
y poderosísimo Salomón, el arca portadora de Dios en aquel otro 
templo celestial no fabricado por manos humanas y, cubierta por 
las alas extendidas de querubines, es colocada con los máximos 
honores en la gloria del paraíso, a la cual tenga a bien conducirnos 
el mismo Jesús, su hijo, a quien con el Padre y el Espíritu Santo se 
debe todo honor y toda gloria por los siglos de los siglos. Amén. 
Gracias a Dios.” 100

Predicó repetidamente sobre la asunción de María. Dice en 
otro de sus sermones:

“…en suma, que sólo de la Virgen madre de Dios, únicamente de 
ella, la Iglesia entera, sin el menor titubeo, sin escrúpulo de ninguna 
clase, proclama con toda claridad: ‘La madre de Dios ha sido ensalza-
da sobre los coros de los ángeles’; sólo ella mereció ser y que la llama-
ran reina de los cielos y Señora de los ángeles.” 101

Justifica la asunción: 

“no es justo que se someta a la corrupción un cuerpo que no estu-
vo en absoluto sujeto a la concupiscencia, y no merece pudrirse en el 
sepulcro un cuerpo que no estuvo contaminado por el vicio, ni debe 

100	 Conción 285, 16-17, En la Asunción de la bienaventurada Virgen María, OC, 
vol. VII, 505,507.

101	 Conción 286,2, En la Asunción de la bienaventurada Virgen María, OC, vol. 
VII, 511.



MIGUEL ÁNGEL ORCASITAS, O.S.A.50

experimentar la humillación de la podredumbre la que no probó la 
infamia del pecado.” 102

Y también: 

“sólo la madre de Dios, solamente ella escogió la mejor parte. Sólo a 
ella se le dio esta parte, la de alcanzar inmediatamente la consuma-
ción en el cielo, gloriosa en cuerpo y alma. Esto era conveniente que 
así fuese tanto por parte de Dios, como por parte de ella y por parte 
nuestra. Por parte de Dios, porque, siendo justísimo, no debía permi-
tir que se pudriera en el sepulcro un cuerpo en que no hubo la más 
mínima corrupción de pecado. Por parte de la Virgen, porque, como 
madre de Dios, era merecedora de esta gloria más que los otros santos: 
no era decoroso que el seno que había sido sagrario del Verbo se pu-
driera en la tierra. Por lo que nos toca a nosotros, habrá que extender 
un poco más el comentario. Fue conveniente que la Virgen fuera lleva-
da corporalmente al cielo para consolidar nuestra fe, levantar nuestra 
esperanza y enardecer nuestra caridad.” 103

María es modelo para toda vida cristiana y, muy particular-
mente, para los religiosos, pues considera que ella es la primera 
consagrada al Señor, que se entrega a su designio en el momento 
de la Anunciación. 

María es, en efecto, la precursora de la vida consagrada:

“Por esto tú, oh Virgen, tú tienes la primacía entre las vírgenes, tú 
eres la primera guía y maestra de las vírgenes, tú el prototipo de toda 
virginidad, tú la inspiradora e iniciadora de la virginidad, la fun-
dadora primera de esta santa religión. ¡Oh vírgenes, qué magnífica 
maestra tenéis! No fue san Agustín, ni san Benito, no fue Francisco, 
ni Domingo, ni ningún otro de los santos Padres, el inspirador de 
esta vida de santidad, sino que fue la santa Virgen, Madre de Dios, 
la primera en dar con este camino, y ella se lo enseñó a los hijos de 

102	 Conción 286,6, En la Asunción de la bienaventurada Virgen María, OC, vol. 
VII, 519.

103	 Conción 287, 9, En la Asunción de la bienaventurada Virgen María, OC, vol. 
VII, 565.



STO. TOMÁS DE VILLANUEVA, AGUSTINO, ARZOBISPO DE VALENCIA... 51

Adán. Ella fue la primera que enseñó el celibato a los hombres, ella 
les enseñó a llevar una vida angélica en carne humana y a emular la 
pureza de los espíritus celestiales. Ella fue la primera en consagrar a 
Dios su virginidad, ella estimuló a otros con su ejemplo a que hicie-
ran esto mismo.” 104

Identifica en María una escala que conduce a la perfección, 
basada en el Magníficat, pronunciado por María ante su prima Sta. 
Isabel 105.

Estas reflexiones no son exclusivas para los consagrados. Va-
len para todo fiel. “Por María Dios viene a nosotros y por María 
vamos a Dios. María es Madre de Dios y es Madre nuestra. Ella es 
la escalera que debemos subir para entrar en nuestro corazón y ahí 
encontrar a Dios.” 106 Es también la puerta por la que entra Dios en 
el mundo y el hombre entra en el cielo:

“¡Oh puerta feliz, por la que Dios entró en el mundo y por la 
que el hombre entra en el cielo! ¡Puerta del cielo y puerta del mun-
do! Por esta puerta entra Dios en el mundo, por ella entre el justo 
en el cielo. Para todos se hizo puerta la Madre de Dios. Que nadie 
espere entrar en el cielo si no es por esta puerta…” 107

2.10.	 Conclusión Beatificado por Paulo V en 1618. Canoniza-
do por Alejandro VII en 1658

Sto. Tomás de Villanueva es uno de los promotores de la refor-
ma de la Iglesia en España, auténtico objetivo en su acción pasto-
ral. Así suspiraba por ella: 

“¡Oh la reforma de la Iglesia, por largo tiempo deseada y nunca 
emprendida! ¡Oh, quién me diera verla con mis propios ojos antes de 

104	 Conción 272,6, En la fiesta de la Anunciación de María, OC, vol. VII, 187. 
Las mismas ideas en Conción 267,6, Natividad de María, OC, vol. VII, 105.

105	 Conciones 283 y 289, En la Asunción de la bienaventurada Virgen María, OC, 
vol. VII, 427ss, 591ss. 

106	 García Álvarez, J., La amistad de Dios…, p. 75.
107	 Conción 276,5, En la fiesta de la Anunciación de María, OC, vol. VII, 271.



MIGUEL ÁNGEL ORCASITAS, O.S.A.52

morir! Tened por seguro, hermanos, que mientras la Iglesia se man-
tenga en estas costumbres, es inútil la lucha contra los turcos: hay que 
luchar contra las costumbres antes que contra las huestes enemigas. 
En definitiva, enmendemos nuestra vida, adhirámonos a Dios y él lu-
chará a nuestro favor.” 108

A Juicio de Luis Álvarez Gutiérrez, “la publicística en torno 
a esta destacada figura española del siglo xvi no ha puesto sufi-
cientemente de relieve la dimensión histórica de su personalidad 
y de su actividad, enmarcadas una y otra en el contexto general 
de la época que le tocó vivir.” 109 Fue un obispo promotor de la 
reforma de la Iglesia en un momento en que estaba aquejada de 
crisis y división, a causa del protestantismo. Actuó con su palabra 
y acción como maestro de la fe y como pastor samaritano ante la 
indigencia. Defendió desde el púlpito, como auténtico maestro, la 
doctrina ortodoxa en puntos fundamentales como la justificación, 
el ministerio episcopal, el valor de la vida religiosa o la devoción a 
María, frente a los ataques del protestantismo, que estaban minan-
do los principios basilares de la enseñanza de la Iglesia. 

Inspirado en S. Agustín dio inicio a una escuela de espiritua-
lidad que parte del conocimiento interior y se eleva por diversos 
grados hasta la contemplación. El logro de la perfección es meta 
para todo cristiano 110. Su reflexión teológica no se redujo al ámbito 
intelectual, sino que supo trocarla en un ilimitado servicio de cari-
dad, ejercida a través de la praxis pastoral. 

––––   * * *   –––– 

108	 Conción 87,6, Jueves tras domingo I de Cuaresma, OC, vol. II, 663.
109	 Álvarez Gutiérrez, L., «La proyección de Fray Tomás de Villanueva 

en la sociedad de su tiempo», en Santo Tomás de Villanueva en el V Centenario de su 
nacimiento, Instituto de Estudios Manchegos, Ciudad Real 1989, p. 63.

110	   La llamada universal a la santidad tiene su fundamento en el bautismo 
y afecta a todos los cristianos. Cfr. Llin Cháfer, A., Santo Tomás de Villanueva, 
fidelidad evangélica…, pp. 335-366.



STO. TOMÁS DE VILLANUEVA, AGUSTINO, ARZOBISPO DE VALENCIA... 53

Junto a los muchos obispos e instituciones religiosas y cultura-
les que han solicitado la dignidad del doctorado de la Iglesia para 
Sto. Tomás de Villanueva, también nosotros tenemos la esperanza 
de que se encontrarán en su obra motivos suficientes para que el 
Papa le otorgue esa distinción. 

Así lo esperamos, mientras trabajamos y oramos para que así 
sea. 

Miguel Ángel Orcasitas, osa




