CruD-Ra 233-2 (2020) 561-592

El amor de Dios, principio del amor del alma.
Comentario de Agustin Antolinez a
Noche oscura de San Juan de la Cruz

RESUMEN

San Juan de la Cruz, autor del poema Noche oscura, comenta solo sus
dos primeras canciones. El agustino Agustin Antolinez lo hace en su
totalidad. Noche oscura es un concepto que el mistico carmelita acufi6 para
la mistica universal de todos los tiempos. La obra trata de las tres vias de
ascension del alma hasta unirse con Dios: purgativa, iluminativa y unitiva
(principiantes, contemplativos, perfectos). Antolinez, con lenguaje sencillo,
popular, proverbial, con tonos sublimes, a veces, sobre todo, a partir de la
tercera cancion, ofrece su experiencia personal, avala el pensamiento del
doctor de Fontiveros y nos invita a seguir los pasos del alma hacia Dios:
llevada por Dios, desasida de todo y de si misma, robustecida por la fe y
encendida de amor, se adentra en la noche oscura, en busca de su bien y
su Amado, quien la espera, la llena de amor y de Dios, hasta el punto de
ser suspendidos los sentidos y ser la Amada transformada en el Amado.
Para dar a conocer y motivar la lectura del comentario antoliniano a Noche
oscura presentaré las caracteristicas generales, argumento y declaracion, un
resumen y seleccion de textos, una conclusion y una pequeiia bibliografia.

PALABRAS CLAVE: Noche oscura, mistica, San Juan de la Cruz, Antolinez, amor
de Dios, desasimiento, uni6én mistica, Amada transformada en el Amado.

ABSTRACT

San Juan de la Cruz, author of the poem Noche Obscura (Dark Night),
comments only its first two songs. The Augustinian Agustin Antolinez
does it in its entirety. Dark Night is a concept that the Carmelite mystic
coined for the universal mysticism of all time. The work deals with the
three ways of ascension of the soul until uniting with God: purgative,
illuminative and unitive (beginners, contemplatives, perfects). Antolinez,
with simple, popular, proverbial language, with sublime tones, sometimes,
especially from the third song, he offers his personal experience, endorses
the thought of the Fontiveros doctor, and invites us to follow the steps of




562 ISAAC GONZALEZ MARCOS, OSA

the soul towards God: Carried by God, detached from everything and from
herself, strengthened by faith and ignited with love, she enters the dark
night, in search of her treasure and her Beloved, who awaits her, fills her
with love and God, until the point of the senses being suspended, and the
beloved being transformed into the Beloved. To publicize and motivate
the reading of the Antolinian commentary on Dark Night, I will present the
general characteristics, argument and declaration, a summary and selection
of texts, a conclusion and a small bibliography.

KEY wWORDS: Dark, mystical night, San Juan de la Cruz, Antolinez, love of

God, detachment, mystical union, Beloved transformed into the Beloved.

INTRODUCCION

El presente articulo estudia el comentario que Agustin Antolinez
(1554-1626) ! realiza al poema sanjuanista Noche oscura, compuesto
entre 1577 y 1578, durante el tiempo que estuvo en la carcel del
convento calzado de Toledo 2. Del comentario antoliniano al Céantico
ya me he ocupado en otra ocasién °. Para motivar ahora la lectura
del realizado a Noche oscura presentaré las caracteristicas generales,
el argumento y declaracion de este, resumen del comentario a las
ocho canciones, una seleccion de textos, conclusion y pequena bi-
bliografia. Mientras el santo mistico de Fontiveros coment6 solo las
dos primeras estrofas, el catedratico agustino vallisoletano coment6

1 GONZzALEZ MARCOS, L, Agustin Antolinez, O.S.A. (1554-1626). Una vida al servicio
de la Cdtedra, la Orden y la Iglesia. Excerpta; ip., «Agustin Antolinez, OESA (1554-1626)»;
Ip., «Antolinez, Nufio», DBE 1V, 460-463; Ip., Agustin Antolinez [Perfiles 5]; Lazcano, R,
Tesauro Agustiniano, Madrid 2018, 11, 183-196; Ip., Episcopologio Agustiniano, Guadarrama,
Madrid 2014, 1, 1001-1017; Ip., Agustinos Esparioles Escritores de Maria, Madrid 2005, 23-27.

2 Laobrade Antolinez se titula Amores de Dios y del alma, editada por el agustino
Angel Custodio Vega, con una Advertencia allector (VII-XVIII), Introduccién (XIX-LXXX),
Comentario al Cdntico (1-254), Comentario a Llama de Amor viva (197-254); Comentario
a Noche oscura (255-325), Notas al texto (327-387), y con dos Apéndices: LEDRUS, M.,
L'incidence de 1 “Exposicion” d’Antolinez sur le probléme textuel johannicrucien (391-
445) y SANTO ToMAS DE VILLANUEVA, Sermon del Amor de Dios (449-459), El Escorial,
Madrid 1956. Esta edicion, que utilizaré frecuentemente, tiene numeradas las lineas de
cada pagina (de cinco en cinco), por lo cual, en las citas del cuerpo del estudio, vendra/n
senalada/s entre paréntesis la pagina/s y linea/s de dicha edicion.

3 Cf. GONZALEZ MARCOS, 1., «Comentario de Agustin Antolinez al Céntico de
San Juan de la Cruz»: Revista Agustiniana 166 (2014) 183-220.



EL AMOR DE DIOS, PRINCIPIO DEL AMOR DEL ALMA... 563

la totalidad del poema, punto de arranque a dos de las grandes obras
sanjuanistas: Subida'y Noche *.

El titulo del trabajo es expresion del mismo Antolinez °.

I. CARACTERISTICAS GENERALES DE LA OBRA

En Noche oscura muestra San Juan de la Cruz las tres vias de
ascension del alma hasta la unién con Dios: purgativa, iluminativa
y unitiva (principiantes, contemplativos y perfectos). Expresa, pues, en
palabras de Anna Serra Zamora:

el gozo del alma (el yo poético en forma de amada) al llegar a la union con
Dios (el Amado). Son ocho liras (combinacion de pentasilabos y heptasilabos,
ya usada en la poesia profana) en las que se relata un proceso que va desde
el sosiego de lo corporal (estrofas 1y 2) hasta la suspension de las facultades
humanas por la union amorosa (estrofas 5-8), pasando por un acto de ilumi-
nacion interior (estrofas 3 y 4). Esta noche historica en la que San Juan escapo
de la celda de Toledo en [agosto] 71578 queda reflejada transhistiricamente
o simbolicamente en la salida de uno mismo (éxtasis) con la que empieza la
composicion®.

San Juan de la Cruz nos dice que la finalidad de esta noche es
«para venir a vivir vida de amor dulce y sabrosa con Dios» 7, que el alma
pudo «con la fuerza y calor que para ello le dio el amor de su Esposo en la
dicha contemplacion oscura» 8, que no pudo impedirselo «ni el mundo,

4  GAITAN DE RoJjas, J. D., «El libro Noche oscura: génesis, estructura y sentido»,
Revista de Espiritualidad 78 (2019) 37. En la nota 4 propone Bibliografia abundante,
recogida al final de este trabajo.

5 ANTOLINEZ, A., Noche oscura, 23-24.

6 S.JuaN DE LA CRUZ, En una noche oscura. Poesia completa y seleccién de prosa,
Ed. Anna Serra Zamora, [Edicién digital. Acceso 26.05.2020]:

7 S. JuaN DE LA Cruz, Obra completa (1), en LOPEZ-BARALT, L., y PacHO, E.
(eds.), Madrid 1991, Declaracion 1, p. 427.

8 Ib., Declaracién 2, p. 428.



564 ISAAC GONZALEZ MARCOS, OSA

el demonio y la carne» °, y que en esa noche es donde «se fortalece y
confirma el alma en las virtudes y para los deleites del amor de Dios» 10

(1,1).

Sobre el panorama mistico, un breve retrato de Antolinez, la
obra agustiniana Amores de Dios y el Alma, la finalidad, fuentes, fe-
cha de composicion, etc., remito al lector a lo expuesto en el co-
mentario al Cantico .

En cuanto a la fecha de composicion del comentario a Noche
oscura, segin el P. Angel Custodio Vega, el pensamiento «haciéndola
madre de su Hijo» (277, 42), coincide con la copla 43 a la Virgen, del
Arcipreste de Hita !2; y si Antolinez utiliz6 el codigo del obispo de
Ciudad Rodrigo Alfonso de Paradinas de San Juan '3, habria que
retrotraer la composicion a 1623, fecha en la que Antolinez ocup6
la sede mirobrigense (375-376).

9 Ibid., para el santo abulense el demonio intentard «desquietar y turbar el alma al
tiempo que estd en oracion o procura tener», S. JUAN DE LA CRUZ, Noche oscura, 4, 3, p. 437.

10 Ip, 1, 1, pp. 428-429.
11 GoNzALEZ MARCOS, L., «Comentario de Agustin Antolinez al Cantico», 183-197.

12 Juan Ruiz (Alcald de Henares ca. 1283-1350), autor de uno de los libros mas
importantes de la literatura medieval, El libro del buen amor. Hita es un pueblo de La
Alcarria, provincia de Guadalajara. Cf. LINAGE CONDE, A., «El mundo del Arcipreste de
Hita», en Toro CEBALLOS, F., y MORROS MESTRES, B. (coords.), Juan Ruiz, Arcipreste
de Hita, y el “Libro del buen amor”. Actas del Congreso Internacional del Centro para la
Edicién de los Cldsicos Esparioles, patrocinado por el drea de cultura del Ayuntamiento
de Alcald La Real del 9 al 11 de mayo de 2003; Alcala 2004, 199-214 [Acceso 30.06.2020]
https://cvc.cervantes.es/literatura/arcipreste hita/01/linage.htm;ToroCEBALLOS,F.
(coord.), Juan Ruiz, Arcipreste de Hita y el “Libro del buen amor”. Congreso Internacional
celebrado en Alcald la Real el 30 y 31 de mayo de 2014. Congreso homenaje a Alberto
Blecua, Alcald 2015.

13 Nacié Alfonso de Paradinas [de San Juan] en 1395 y murié en Roma a los 90
anos, en 1485. Estudié en Salamanca, en el colegio de San Bartolomé y fue catedratico en
su universidad. En Roma apoyando las ideas renacentistas mandé construir la Iglesia de
Santiago de los Esparfioles. Es uno de los copistas del Libro del buen amor del Arcipreste
de Hita. Fue obispo civitatense entre 1469 y 1485. MansiLLA REovo, D., «Alfonso de
Paradinas, Obispode Ciudad Rodrigo (1469-1485)», Scripta Theologica 16/1-2 (1984) 359-394;
FOLGER, R., «Alfonso de Paradinas, scarcelero del Arcipreste de Hita?: El Libro del buen
amor, Ms. S., como narrativa (anti-) boecina», Revista de Estudios Hispdnicos 30/2 (2003)

61-74; Cf. [Acceso 30:06.2020] https:/es.wikipedia.org/wiki/Alfonso _de Paradinas



EL AMOR DE DIOS, PRINCIPIO DEL AMOR DEL ALMA... 565

Siguiendo la tradicién agustiniana !4, no se puede hablar de
cosas altas sin pedir la ayuda del cielo. Asi lo expresa Antolinez
para tratar de la unién del Amado y la Amada:

Comenzando, pues, en el nombre el Sefior —que bien es menester comenzar
ast para entender y decir algo de esta junta y sus secretos—, mueva el Serior mi
pluma, deme a entender como es y palabras con que diga algo siquiera de lo
mucho que hay aqui y hace en el alma con quien se junta (293, 30-34).

Y como la unién del alma con Dios es materia dificil y fatigosa
de tratar, mas adelante suplica el mistico agustino:

Pero moviendo mi pluma el que hizo esta junta de cosas tan distintas como
son Dios y una criatura —que llama Cayetano media persona, por no decir
personita—, serd facil decir lo que hay en esto. iMueva Dios mi lengua!

Mas, Squé hago en pedir a Dios que me ayude? En ello se verd lo que es esta
Junta, pues aiin para hablar de ella es menester ayuda de Dios y mds ayuda.
Hora veamos, si Dios me ayuda. No apartes, Sefior, de mi tu mano, Hazme
muy tuyo, para que pueda decir lo que siento de ti y de tus misericordias, sin
miedo que me digas lo que al pecador que aborreces: Quare tu enarras iustifi-
cationes meas, et adsumis testamentum meum per os tuum ? (Sal 49,16): ¢ Por
qué tomas en tu boca cosas mias? (297, 1-14).

Antolinez es consciente de que el buen orden de esta ascension
del alma a Dios es el propuesto en Noche oscura, «la escalera por do se

14 Esta peticion de gracia y luz para hablar de las cosas de Dios es frecuente en
San Agustin (De Trin. 1, 4). Santo Tomds de Villanueva, pide el Espiritu Santo «a fin
de que comprendamos acertadamente este misterio..., y... seamos capaces de expresarlo
en palabras adecuadas» (Concién 1, 1, Domingo primero de adviento) [BAC maior 94]
5. En otras ocasiones invoca a la Virgen Maria (Concién 19, 1: Domingo tercero de
adviento), Ip., 317. También Antolinez invoca a la Virgen: «Sea mi abogada...» (262, 7);
o para entrar en la senda estrecha de la perfeccion: «Pidamos licencia para entrar en ella.
Piddamosle la bendicién, porque sin ella y sin su gracia no podremos dar paso que bueno
sea. Mueva mi pluma Dios. Deme palabras. Péngase en los que esto vieren, para que asi
mis palabras hagan el efecto que suelen hacer las palabras de Dios en el corazén y el alma
que él mismo mora», Cf. ANTOLINEZ, A., Llama de amor viva, 201. Lo hace igualmente
como hagidgrafo agustiniano, Cf. I. GONzZALEZ, La soledad y el didlogo, 193. En la de
S. Juan de Sahagtn dice: «Pienso escribirla con el favor de Dios... con palabras sencillas y
llanas, como las vidas de los Santos se deben escribir, de suerte que las palabras no se lleven
la atencién, sino la vida del Santo», A. ANTOLINEZ, Vida de San Juan de Sahagiin, Al lector.



566 ISAAC GONZALEZ MARCOS, OSA

ha de subir a la cumbre, cubierta de la llama» 1. Pero «por no espantar
la casa, siendo la escalera tan agra, quise mudar el orden y poner primero
el lugar adonde lleva, para aficionar al alma con su vista, siendo asi que el
bien es la piedra Imdn del alma si se conoce» '°. Por lo cual, primero tra-
ta de la Llama del amor viva, para que al tratar la Noche oscura «hemos
de hallar descanso en ella, y dormir a suefio suelto» .

Otra de las caracteristicas del comentario antoliniano a Noche
oscura son las fuentes donde bebe el agustino. Cuatro principales:
la Biblia '8, San Agustin %, Santo Tomas de Villanueva, a quien
llama el Limosnero 2, y el mismo San Juan de la Cruz, a quien se
refiere como «el autor» ?'. Cita con cierta veneracion a la Santa Ma-
dre (Santa Teresa de Avila) 22, puesto que en cuestiones de lo que
hace Dios en el alma la andariega es «un testigo de vista mayor de toda
excepcion» (315, 19-20), y su doctrina «habla de experiencia y es gran
maestra, y mds en estas cosas tan ascondidas y levantadas» (319, 42-43),
de San Gregorio Magno %y «aquel serafin de amor San Francisco»
(301, 42). No olvida citar a San Jeronimo (262, 9), San Cirilo y el
Concilio de Efeso (324, 14-15), S. Bernardo (323, 2), Durando de
San Porciano (296, 10-11), Cayetano (297, 3), Homero (309,31), Pli-
nio (314, 22), Aristoteles (263, 9), Antonio (281,7) y un filosofo 2.
Dentro de sus fuentes estan también alguno de sus propios escritos:

15 1Ib., Amores de Dios y del alma. Llama de amor viva, 204, 9-11. Merece la pena
poner en la agenda de investigaciéon una presentacion de este comentario que Antolinez
realiza del genial poema de San Juan de la Cruz. Cf. Ip., 198-254.

16 Ip., 204, 11-14.
17 1Ib., 204, 24-26.

18 Son continuas las referencias biblicas, tanto del Antiguo como del Nuevo
Testamento, destacan sobre todo el Cantar, la Esposa que introduce Salomén es un
continuo referente; Job, Sabiduria, los Salmos, Hechos, San Pablo y San Juan.

19 Noche oscura, 264, 268, 269, 273, 280-281, 282, 284, 286, 288, 299, 300, 301,
302, 303, 308, 309, 311, 312, 314, 318, 322.

20 Ip., 260, 269, 279, 287, 295, 299, 300. Dios es el centro del alma.
21 1Ib, 259, 261, 284, 285, 291, 292, etc.

22 1Ib., 293, 296, 310, 311, 312, 315, 316, 319.

23 Ib., 266, 277, 292, 318.

24 1Ib., 281, 7; 289, 28.



EL AMOR DE DIOS, PRINCIPIO DEL AMOR DEL ALMA... 567

Vida de Santa Clara de Montefalco (272,6) y su Comentario a los prime-
ros capitulos de Job (275,15).

Antolinez no es un hombre que corrige lo que escribe, y abun-
da en expresiones populares, proverbiales, que tienen mucha fuer-
za y le hacen mas comprensible y cercano. Por citar alguna: «que
cada uno cuenta de la feria como le va en ella» (274, 25-26), «que el darbol
se conoce por su fructo» (293, 1-2; Mt 7,16.20), «del enemigo como del
lobo tomemos un pelo» (298, 14-15), «poco y bueno» (261, 43); «obras
son amores» (300, 15), «desque» (262, 21), «hablar a sordos, espejos para
ciegos» (271, 16), «hasta el dia del juicio» (289, 37), etc. A veces cita de
memoria y se equivoca °.

Si bien tiene momentos de gran altura mistica, sobre todo a
partir de la tercera cancion, los alterna con frases que denotan la
decadencia tipica del siglo XVII. Tiene incluso expresiones pro-
pias, como «cotejada» (292, 20), usa el verbo ver con «de», en vez de
«com»: «no verd jamas el alma de sus ojos» (264, 1); usa el articulo
femenino delante de sustantivos femeninos: «el hacha» (283, 1); los
verbos estorbar, impedir, etc., llevan el adverbio «no» con el segun-
do verbo: «estorban a su alma no irse a Dios» (287, 8).

Antolinez se presenta también como un hombre mistico, que
sabe de qué habla en cuanto a experiencia personal: «Sea Dios mi
luz en esta Noche oscura. Que, si una vez lo es, como espero, entraré a
descubrir lo que hay en ella sin miedo ni recelo de las dificultades que esto
tiene» (262, 1). Manifiesta, ademas, su voluntad de no hablar con
quienes de estas cosas son ignorantes: «que con los demds que nada
de esto saben, no hablo» (271, 14), pues estas cosas «no gustadas no se
entienden» (294, 7) Y su método sera ir «apuntado algo de tanto como
han dicho, sin divertirme de la cancion» (261, 40), es decir, siguiendo
mas fielmente la cancién que el mismo San Juan de la Cruz.

En 1992 Joseph Ratzinger, Prefecto de la Congregacion de la
Doctrina de la Fe, recibi6 de los dominicos la peticién de que le-
vantase la censura contra el Maestro Eckhart. El Maestro General
de los Predicadores, Timothy Radcliffe, fue informado de que el

25 263, 23: No es San Pablo, sino San Juan (1 Jn 4, 16). Cf. 269, 9; 303, 39: no es
de S. Pablo, sino de S. Marcos.



568 ISAAC GONZALEZ MARCOS, OSA

Maestro Eckhart no necesita ninguna rehabilitacién, su doctrina
esta en consonancia con la doctrina catoélica y es un teélogo digno
de ser recomendado 2. Los problemas de los misticos con la Inqui-
sicion son bien conocidos.

Antolinez nos dice bien claro y alto de San Juan de la Cruz

que no tiene «el autor ni su doctrina necesidad de nuestra defensa»
(320, 2) 27.

II. EL ARGUMENTO

Copiamos las palabras tan expresivas de Antolinez del argu-
mento:

Cuenta el alma como acompaniada de ansias amorosas, sin ver cosa ni dar
por st un paso, dejandose llevar de Dios, aunque escondido, que la guiaba, la
saco una Noche oscura y puso en salvo. Que la amanecio la luz en tinieblas
[y] en la oscuridad de la noche la manana. Y como al fin, al rayar del alba,
se hallo en los brazos de Dios y a Dios entre sus brazos, deshdcese en loores de
[la] Noche, de que tanto bien se le siguio. Esto cuenta debajo de [la] metdfora
de una mujer en busca de su Amado salio una Noche oscura de su casa, sin ser
sentida, ni llevando otra guia mas del Amor en que se ardia (259, 1-12).

I1I. DECLARACION DEL ARGUMENTO

El autor 28 llama Noche oscura «al camino dspero y fragosso por do
lleve Dios al alma al estado perfecto de virtud y cumbre de amor suyo»
(259, 14-16), «a los trabajos que sufrid para llegar a la gloria de que goza

26 Cf.STEER,G., «Der Aufbruch Meister Eckhartsins 21. Jahrhundert», Theologische
Revue 106 (2010) col. 89-100.

27 No necesita defensor, pero por si acaso bien lo defiende con citas biblicas,
patristicas, y de diversas autoridades, entre las que descuella, como hemos dicho, San
Agustin, Santo Tomads de Villanueva, San Gregorio Magno y la madre Teresa.

28 Lo mismo que en el comentario al Cdntico, Antolinez no cita el nombre de
San Juan de la Cruz, por el que siente una gran simpatia, le llama «el autor». Con ello,
segun Ingrid Vindel, Antolinez va ensamblando los versos de San Juan en las fuentes
con que recompone su comento. Pero se conoce, se sigue, se asume, y no se deja de lado



EL AMOR DE DIOS, PRINCIPIO DEL AMOR DEL ALMA... 569

en este estado y al reino que pedimos cada dia a Dios cuando con ansia le
decimos: Venga a nos el tu Reino» (259, 16-19), «a un estado excelente y
divino de union con Dios, en el cual parece el alma no menos que Dios»
(259, 19-20), «los trabajos tan grandes y despiadados que pasa el alma
para llegar a la cumbre de la virtud y union con Dios, que solo el que los
pasa sabe bien lo que son (259, 41-42) 29. Mas no sabrd decirlos, aunque
sepa sentirlos» (259,31-32).

El alma pasa por un despojamiento, que es «desnudarla de cuanto
es... desollarla» (260, 3-4), si bien, «desollar el cuerpo y descarnarse hasta de-
jare en los huesos es sombra de lo que aqui pasa» (260, 4-6). Por eso el autor
los llamo «las tinieblas del alma; como decimos las del infierno» (260, 18).

También se llama noche oscura porque «hay gran falta de luz»
(260, 27) y mucho mas después del primer pecado, que oscurecié
no solo «la lumbre de la razon, sino también la lumbre de la fer (260,
36-37) 3. No oscura a este camino «porque yendo por él el alma, va en
tinieblas, en oscuridad y sin luz, mads de la que hemos dicho de la fe; que la
razon aqui parece que esta muerta».

El alma se deja llevar por Dios, y asi la llevo por este camino y

la puso en el alto estado en que la tiene; pero

«dejandose llevar, digo, de Dios a oscuras. Que si fuera con luz y echando
de ver el alma que la llevaba de la mano su Majestad 3!, no le fuera tan dspero

la doctrina del mistico Cf. GoNzALEZ, 1., Comentario de Agustin Antolinez al Cdntico,
195, ns. 60-61.

29 Antolinez sabe de qué habla. El ha tenido experiencia profunda de Dios. Desde
el inicio se presenta como testigo experto de lo que dice. Si bien «no sabrd decirlos,
aunque sepa sentirlos».

30 La fe purifica los ojos de nuestro corazén para ver a Dios. Cf. el formidable
articulo de la nueva Revista Ciudad de Dios-Revista Agustiniana escrito por su director:
GARciA ALVAREZ, J., «QOigo en mi corazoén: buscad mi rostro (Ps 26,8). Ver a Dios a la
luz de San Agustin», CiuD-RA 233/1 (2020) 183-214.

31 Santa Clara de Montefalco experimenté un derroche de amor y no hacia otra
cosa que dejarse llevar por Dios. Asi lo expresa Antolinez: «Y como el corazén era tan
tierno y tan de cera, imprimia su esposo en él lo que queria, sin hacer mds la santa nifia
que irse tras su Dios que la llevaba. Y, desfalleciendo en su amor, dando de mano a todas
las cosas, ponia todo su estudio en entregarse toda a Dios, a quien ofrecia sin cesar aquellos
tempranos frutos que él sembraba dentro de su alma», ANTOLINEZ, A., Vida de Santa
Clara, 4, Cf. GONZALEZ MARCOS, L., La soledad y el didlogo, 197-198.



570 ISAAC GONZALEZ MARCOS, OSA

ni anduviera tan llena de temores como anda cuando la lleva por tal camino
el que la hizo y ama, sin descubrirse ni darse a conocer mds de cuanto se puede
descubrir al rayo tan cubierto de la fe, como hemos dicho» (261, 2-8).

Dios es, pues, la luz del alma, y siendo él su luz y su salvaciéon éa
quién temer? 32 Ademas, todos estos trabajos que tiene el alma deben
ser soportados por el bien que les espera, donde se banara de luz,
dira lindezas de ella, la saboreara, y descubrira sus efectos «gue son
del cielo» (262,1). Antolinez termina implorando la luz de Dios: «Sea
Dios mi luz en esta Noche oscura» (262, 1-2), y suplicando a la Virgen
Santisima sea su abogada, ella «que siempre estuvo en la luz de gracia y
amistad de Dios y nunca en las tinieblas del pecado» (262, 7-9) 33.

IV. COMENTARIO DE ANTOLINEZ A NOCHE OSCURA

4.1. Cancion Primera

En una noche oscura

con ansias en amores inflamada,
oh dichosa ventura,

sali sin ser notada,

estando ya mi casa sosegada.

Es Dios quien entra al alma por si mismo como maestro y guia
(262, 17-18) 3* en estas tinieblas y senda estrecha que lleva al Reino de
Dios; y lo hace comenzando «a desnudarla de si misma y vaciarla de todos
sus gustos y deseos, de suerte que no tenga el menor de ellos» (262, 21-23) 3.

32 «El Sefior es mi luz y mi salvacion, ja quién temeré?» (Sal 27,1).

33 Ibid., siguiendo a San Agustin, como hace en Vida de Santa Clara de Montefalco,
Antolinez convierte su escrito en una plegaria, en una oracién, en un dialogo de gracia,
como la Virgen Santisima sostuvo con el dngel: «Sea nuestro amparo (la Virgen Santisima),
luz y guia para que acertemos a hablar de esta su hija y decir lo que resta de su historia»,
Cf. ANTOLINEZ, A., Vida de Santa Clara, 69, GONZALEZ MARcOS, 1., La soledad y el
didlogo, 193. Para toda esta «declaracion del argumento» (201-204).

34 «Por su mano o por mano ajena de guia y de Maestro que la da» (262, 25-26).

35 «Que, aunque sea delgado como un pelo, es estorbo que estorba no se vea el
bien que se pretende y desea» (262, 23-24), «hasta que acaba con ella que se niegue a si
misma y se deshaga» (262, 31-32).



EL AMOR DE DIOS, PRINCIPIO DEL AMOR DEL ALMA... 571

Se llama asi noche oscura «por ser tan trabajosa» (262, 33) y «porque es
quedarse el alma desnuda de si misma y todos sus gustos que puede recibir por
todos sus sentidos» (262, 35-37) 36. Asi entra el alma en estado de mor-
tificacion. Y en este estado, aunque alguna vez ve, oye, huele, gusta
y siente, es lo mismo si desecha todo, y puede senalar con David: yo
soy pobre %7, pues lo es de alma y voluntad. La desnudez de que se ha-
bla no es de las cosas, sino «del afecto y gusto de ellas» (263, 16-17),
puesto que «no ocupan al alma las cosas de este mundo, sino los gustos»
(263, 19-20). Es una especie de volver al estado creacional: «Es estar el
alma casi como estaba cuando la crio el que la hizo y la infundio en el cuerpo»
(263, 21-23). Y esta alma sale por su buena dicha y estar acompafiada
del amor, pues sin él «no pudiera ni se atreviera a dar un paso en tanta
oscuridad» (263, 27-28).

Y dcual es el sentido de la cancion? Segun Antolinez, lo que el
autor (S. Juan de la Cruz) experiment6 en su alma y a otras muchas
sucede en este estado. Y lo hace bajo la metafora de una mujer a la
que sucedi6 una gran ventura, saliendo de su casa una Noche oscura,
sin ser sentida.

A continuacion, declara verso por verso la cancion.

Noche oscura es sinénimo para Antolinez de «quedarse a os-
curas y a buenas noches, como dice el Proverbio, y como en seco,
si ya no muerta» (262, 38-40), y no es «desnudez de las cosas, sino
del afecto y gusto de ellas... que no ocupan al alma las cosas de
este mundo, sino los gustos» (263, 16-20). Noche oscura es «estando
todo sosegado, como dormido o muerto, como suele suceder a media no-
che en la cual, segin dice el Profeta todo esta quieto y en silencio; cuando
falta la luz y nadie se ve» (263, 36-38) 38, estando a oscuras, esto es:

36 Como ya sefialamos en el comentario al Cantico, Antolinez utiliza un lenguaje
coloquial, vulgaraveces, para gente sencilla, adelantdndose asial siglo X VIII. Cf. GONZALEZ
MARcos, 1., Comentario de Agustin Antolinez al Cdntico, 191, n. 36. Igualmente, en este
Comentario ya vemos expresiones como «quedarse delgado como un pelo» (Cf. Supra),
al que anade ahora: «y es quedarse a oscuras y a buenas noches, como dice el Proverbio,
y como en seco, si ya no muerta» (262, 38-40)

37 1 Sam 18,22: «;Os parece sencillo ser yerno del rey? Yo soy hombre pobre y ruin»

38 Fr. Luis DE GRANADA, De la oracion y la consideracién, 11, X: «Entre los
tiempos de la oracién el mds convenible es el de la media noche, como lo dice San Bernardo



572 ISAAC GONZALEZ MARCOS, OSA

«estando desnuda de gustos, sin nada y a oscuras, como una tabla rasa, o
como dormida y muerta a todas estas cosas que deleitan al alma y la dan
gusto fuera de Dios» (263, 40-43). Desnudez absolutamente necesaria
para llegar al bien que se pretende «el cual no verd jamds el alma de sus
ojos, mientras asi no fuera; ni vivird ast, si asi no muere» (264, 1-2). Asi
el alma se transforma en su Amado, de forma que «mds parezca él
que no ella» (264, 5) 9. Pero para ello debe dejar de amar las cosas,
pues siguiendo a San Agustin, Si terram diligis, terra es *°. Si el alma
vive pues «a si misma y a sus gustos» (264,19-20) no puede decir con
verdad «y no vivo yo, sino que es Cristo quien vive en mi» *.

Juega Antolinez con las tinieblas y la luz, la fealdad y hermo-
sura, la sabiduria del mundo (locura e ignorancia) y la sabiduria
eterna, el agua estantia de mal olor y el aceite. El alma que no
abandona los primeros esta loca y sin juicio, pues quiere transfor-
marse en Dios y seguir asida a sus gustos «y estando tan llena de ellos
no tener ninguno sino a solo Dios» (264-265, 12-13).

{Y para qué quiere Dios el alma vacia de si misma? «Para que
sea digno altar donde se haga este sacrificio tan agradable a sus ojos. Como
quiso que el altar de los sacrificios estuviese vacio de dentro 'y que no se viese
en €l fuego ajeno ni por pienso» (265, 36-39).

Que nadie se espante del animo de esta mujer flaca y delicada
o temerosa para salir en plena noche, pues la acompana el Amor.
Y aunque es noche y como ciega, el amor hace que solo vea lo que
ama. Con Gregorio Magno senala ademas que «quien ama a Dios y
le desea ya le tiene» (266, 19-20)“2.Y con S. Pablo «el amor echa afuera
todo temor» (266, 23-24) 43

en un Sermén por estas palabras: El tiempo quieto y sosegado es el mds aparejado para
la oracion; especialmente cuando el suefio de la noche pone todas las cosas en silencio».

39 Cita a continuacion el pasaje Non videbit me homo et vivet «no puede verme
el hombre y seguir viviendo» (Ex 33, 20).

40 S. AgusrtiN, In Jo. Ep. Tr. 2, 14.
41 Ga 2,20. Antolinez traduce por «Vivo yo, mas no yo, sino Dios en mi» (264, 18).
42 S. GREGORIO MAGNO, Homiliae in evangelia, lib. 2, homil. 30, par. 1.

43 2 Tm 1, 7: «Porque no nos dio el Sefior a nosotros un espiritu de timidez, sino
de fortaleza, de caridad y de templanza». Y 1 Jn 4,18: «No hay temor en el amor; sino
que el amor perfecto expulsa al temor».



EL AMOR DE DIOS, PRINCIPIO DEL AMOR DEL ALMA... 573

Para estar inflamada de Dios, debe estar el alma desnuda de
todas las cosas y de su amor, y muerta a si misma. Debe pues,
«apartar su aficion de nifierias» (266, 34). Y se pregunta Antolinez
como no apaga el gusto de amar, a lo que responde que son gustos
de Dios, en esta jornada «que va a verse con Dios, y transformase en él,
persuadida que no hay llegar al monte, a do estd, hasta que del todo cesen»
(267, 4-6). Dejar, pues los amores propios y entrar en los de Dios
equivale a salir a noche oscura, pero encontrar el amanecer y clara
aurora.

Significa también el verso estar abrasada de amores de su Dios,
«mil amores recogidos», como los arroyos recogidos en un rio y estos
en el mar.

En esta expresion el alma se siente liberada y sin temor. Es
como si dijera iOh feliz noche y bienaventurada!iToda eres claro
dia! No la maldice como Job, sino que la llena de bendiciones.

Sali6 el alma sin que nadie la viese, «ni fuese a la mano». Nadie
la puso trabas, ni siquiera sus antiguos gustos, como le ocurriera a
San Agustin, lleno de gustos y quereres, con gran hastio de comer
de este manjar divino **. Cuando esos gustos y quereres estan den-
tro hacen una guerra civil en el alma y no es posible la quietud y
sosiego. Pero esta alma desnuda tiene su casa sosegada. Sin estorbo
alguno el alma irfa

derecha a Dios como una jara, y como se va la piedra a su centro quitandole
el estorbo». Si bien nuestros primeros padres la pusieron estos estorbos,
por medio de la sangre de Jesucristo nos dio poder para quitarlos to-
dos: «Aprovéchate, pues, oh alma mia, de esta gracia, que a nadie falta, y de
esta sangre, que se vertio por ti... Y con ella y su virtud ahuyenta tantos enemi-
gos como tienes de tu bien. Mdtales; mueran tantos gustos como viven en ti. No
quede vivo ninguno. Ayuda en eso a la sangre de Jesucristo» (269, 26-31) 5.

44 S. Agusrin, Confes. 11, 1,1 - 1V, 7,12.

45 Alude a la famosa frase de Pablo y Agustin: «Quien te hizo sin ti, no te justifica
sin ti» (S. AGUSTIN, Serm. 169, 13).



574 ISAAC GONZALEZ MARCOS, OSA

4.2. Cancién Segunda

A oscuras y segura,

por la secreta escala disfrazada
oh dichosa ventura

a oscuras y en zelada,

estando ya mi casa sosegada

Ahora se aniade que sale el alma de noche, en busca de su Dios,
pero segura, sin recelo ninguno ni sobresalto, con gran seguridad.
{Qué seguridad? Segura de enemigos que ni la ven ni la siguen.
Estando ya mi casa sosegada, «quizds para decir que esos enemigos del
alma no estan muertos, sino duermen» (270, 20-21) éDe qué oscuridad
habla el autor? La privacién de luz la hace Dios al alma hasta de-
jarla como en seco, ciega, como ocurrié durante once anos a Santa
Clara de Montefalco 0. Es Dios mismo quien lleva a este estado «y
asi me trajo al bien tan grande que poseo» (272, 30-31). Por eso también
esta mas segura, pues va desnuda de si. Ciega y sin luz, sin embar-
go, el alma esta enamorada de Dios y la noche de la fe es la guia
en su camino.

La escala es la fe, lumbre muy oscura; escala que penetra sin
ser vista hasta lo profundo de Dios. Por eso el autor la llama secreta

escala; y porque el alma iba vestida de ella, dejando el traje antiguo
(274, 10-16).

A oscuras y en celada significa que iba encubierta y escondida
del demonio y de sus cautelas y asechanzas. Por una parte, el alma
se esconde de los enemigos, y, por otra, descubre su aficién a quien
la ve por su amor tan pobre y desnuda de si misma.

46 Antolinez escribi6 su Vida y conoce estas sequedades del alma: «despojada de
las mercedes del cielo, de sus revelaciones y consuelos... en un abismo de penas y fatigas...
por once afios... con gran disgusto y cansada de si misma, teniéndose por la mujer mds
mala que Dios habia criado...entiende no estd en gracia de Dios y es muy pecadora y asi
crece la pena y la fatiga y llora sin consuelo... viéndome en un continuo conflicto entre
virtudes y vicios que se venian a mi alma como saetas, queria huir de estos por no verlos,
mds no podia» (Antolinez, Vida de Santa Clara, 47-52; GONZALEZ MARCOS, L, la soledad
y el didlogo, 207.



EL AMOR DE DIOS, PRINCIPIO DEL AMOR DEL ALMA... 575

Piensa Antolinez que esta expresion es como «el estribillo de la
cancion», aunque no se repite, pero ha de entenderse en todas ellas,
como en algunos otros pasajes biblicos 7.

El interior del alma esta como dormida, muerta. Pues no halla-
ra su bien preciado sino desnuda, herida y maltratada, alumbrada
sola de fe oscura, que es «una luz debajo de una nube» (276, 12-13).

4.3. Cancion Tercera

En la noche dichosa,

en secreto, que nadie me veia,
ni yo miraba cosa,

sin otra luz y guia,

sino la que en el corazon ardia

Vista en si misma seria infeliz y desdichada, pero viendo el
bien que de ella vino al alma si es dichosa y feliz, como dice San
Gregorio de la culpa que trajo tal Redentor #%, asi como la misma
oracion que la Iglesia hace a la Virgen: «/Oh! como se te echa de ver,
Virgen, en la cara, ique te tiene perdida la mala aficion al pecador y que se
te va tras él el alma! Y tienes razon; porque si por él no fuera, nunca fueras
Madre de tal Hijo» (278, 4-7).

Sali6 el alma sin que nadie la viese o estorbase, ni aun con los
ojos. Aborrecia las cosas sensibles tanto que ni siquiera las miraba.
Ni tampoco las buscaba, ni las tenia en el alma; pues quien desea
una cosa la tiene en el alma, pues no hay que poner el corazon
en las riquezas (Sal 60,10). Asi, desnuda de todo, el alma vuela
hacia su centro y descanso como la piedra hacia la tierra. Por eso
se pregunta: «¢Como es posible que criatura capaz de ti, mi Dios, no se
vaya hacia ti cuanto pudiere, centro infinito e infinitamente bueno y, por

47 «En todo esto no pecé Job en sus labios» (Job 2,10); «misericordia, Dios mio,
por tu bondad» (Sal 50)

48 O felix culpa quae talem ac tantum meruit, Pregon Pascual. S. GREGORIO
MAGNoO, Liber Sacramentorum Augustodunensis, ribrica 521, lin. 19; Liber Sacramentorum
Eugobirmensis, rubrica 734, lin. 3; SANTO ToMAs DE AQUINO, In III Sent. Dist. 1, q. 1,
art. 3 resp. ad arg 5, lin 3; S. Theolo. III pars q 1 ar. 3, res. ad arg 5, lin 3.



576 ISAAC GONZALEZ MARCOS, OSA

consiguiente, atractible ? ¢ Qué cosa puede retardar al alma de tanto bien ?»
(280, 14-17) 9.

Siguiendo ahora a San Agustin dira que solo el amor que arde
en el pecho del alma la hace ir hacia su bien sin entretenerla en el
camino. El amor es el peso que la lleva volando a Dios, quitados
los estorbos. A ciegas y a oscuras puede ir el alma a Dios, como la
piedra sin ojos va a su centro. Para ese viaje debe perder sus ojos,
su vista y luz y dejar de ver como solia, dejar el discurso que la en-
tretenia, para que la sirva Dios de luz y ojos (281, 12-17) y ponerse
en Noche oscura. Recuerda igualmente que el amor tiene alas que le
hacen volar a su centro y descanso, Dios, y que hasta que no llegue
El el alma esta impaciente.

4.4. Cancion Cuarta

Aquesta me guiaba

mas cierta que la luz de mediodia
a donde me esperaba

quien yo bien me sabia

en parte donde nadie parecia

El sentido de toda ella es que «fue nuestra luz y guia una hacha (fe)
ardiendo. Es decir, que esta luz y ardor de amor que de ella salio, encerrada
en el alma, la guiaba al lugar, solo y apartado, a do la estaba esperando su
Dios y Serior» (283, 11-15). Ese es el sentido de toda la cancién.

Es guiada el alma solo por la fe viva y el ardor de ella, el amor,
que esta en el corazon (aunque la fe no esta en la voluntad, corazon,
sino en el entendimiento). Una luz interior para que nadie la vea
y menos todo un mar de corsarios por el mar que navega. Una luz
que la guiaba de noche.

La guia pues es la fe (si non credideritis, non intelligetis), que es
Palabra de Dios, mas firme y cierta que los cielos, mas cierta en
guiar que la luz del mediodia.

49 El hombre es capax Dei: ORIGENES, De principiis, lib. 4, cap. 4, parag. 6, In
niimeros homiliae, hom. 21, parag. 2. 201; S. BERNARDO, Sup. Cantica canticorum, Serm.
27, parar. 10. El resto sigue el pensamiento de Santo Tomds de Villanueva.



EL AMOR DE DIOS, PRINCIPIO DEL AMOR DEL ALMA... 577

De tal manera se deshace el alma en amor de Dios, que Dios se
deshace también en su Amor, fue buscandole encubierta y nadie la
veia; y asi descubri6 el amor en que se ardia. Pero si el alma busca
a Dios, no es menos real que Dios también busca al alma. Eso hace
Dios, «ascondido y esperdndola en el puesto que ella sabia» (285, 19-20).
Y, ademas, Dios «madrugd primero, pues la esperaba» (285, 25). Y el
Senor espera tanto al alma buena como al alma mala, como cuan-
do esperaba sentado junto a la fuente (pozo) (Jn 4, 6). Asi despierta
Dios al alma y hace que camine. Y la que a esto no despierta, esta
muy dormida, si no esta muerta.

El alma se da prisa porque conoce a Dios, pero el «velo grosero de
la carne le estorba que no le vea a la clara» (286, 44 — 287, 1).

Es necesario pedir a Dios conocimiento de si mismo. Asi sa-
bras que es centro y descanso del alma «e irds a El corriendo, llevada
de la fragancia de sus olores» (287, 44-288, 1). El poco conocimiento
de Dios hace que la voluntad carezca del gusto y deleite en Dios y
su bondad o «que, si le ama y quiere, le quiera como lo quiere y que no se
vaya a él, o que, si se fuera, sea de la manera que va, tarda y perezosamente.
Que si una vez le conociese y supiese bien quién es, <qué gusto no hallaria
en €l?, cqué suavidad en su fragancia y olor? Sin duda se iria a él con el
impetu que va esta alma» (288, 28-33).

Si conoce a quien ama ¢por qué no dice quién es? No es por
miedo a perder el bien (la vida eterna, que te conozcan a ti Jn 17,1),
sino por pedir también que amen a Dios y Dios ame a los turcos y
a los herejes. Y como esta alma conoce a Dios, lo mismo que San
Pablo, no tiene palabras para decir quién es, pues Dios es «inafable»

[sic] (290, 7).

«Me sabia», manera de hablar espafola muy antigua quiere
decir: «a do yo sabia para mi», no para decirlo, para mi bien y mi
provecho. {Doénde le esperaba? En parte donde nadie parecia. Por
tanto, no en el bullicio, sino en la soledad, en el desierto, donde
puesta sobre su pecho la hable al corazon (Os 2,14).



578 ISAAC GONZALEZ MARCOS, OSA

4.5. Cancién Quinta

Oh noche que guiaste,

oh noche amable mas que la alborada
oh noche que juntaste

amado con amada,

amada en el amado transformada.

Equivale a decir: «/oh desnudez y vacio de todas estas cosas fuera de
Dios!: ihasta de la misma luz que guiaste! Sola ella pudo guiar al alma
a do la esperaba Dios, porque siendo en parte donde nadie parecia, no do
viniera sola, sino con otras cosas fuera de Dios, nunca el alma le hallara de
la suerte que le hallo» (292, 11-16).

Si bien la manana es hermosa, linda, graciosa, amable, com-
parada con la Noche «que le guio a do estaba Dios es fea, abominable y
aborrecible» (292, 20-21). Y repite la estrofa, porque, si abandonar
una sola cosa o desnudarse de ella, es gran bien, «{qué serd de todas
y quedar el alma de ellas como de noche y a oscuras?» (292, 33-34).

Ademas de lo inefable de esa experiencia, se trata, segun «ha-
blan de ella los que merecieron gozarla» (294, 13-14) %0, de Matrimonio
y Desposorio, aunque haya diferencia entre estos y lo que pasa real-
mente en el alma. Experimenta el tempus tuum, tempus amantium
(Ez 16,8). Asi pues, Dios purifica al alma «llevandola primero por la
Noche oscura y desnuddandola de toda aficion de criatura y de si misma»
(294, 40-42) 1. Pero no solo la desnuda, Dios, sino que «la adorna
con mil joyas de su mano, que la hacen mds hermosa y agraciada. Y cuanto
mds la apura y hermosea, la avecina mds y asemeja a st mismo y hace mds
digna de este Desposorio y Matrimonio» (294, 44-46 — 295, 2) 52,

50 Sobre lo inefable es consciente el mismo S. Agustin: «Para poder contemplar
inefablemente lo inefable es menester purificar nuestra mente. No dotados atin con la visién
somos nutridos por la fe y conducidos a través de caminos practicables, a fin de hacernos
aptos e idéneos de su posesion» (S. AGusTin, De Trin. 1, 3). Y poco mas adelante subraya
de nuevo: «la débil penetracion de la humana inteligencia no puede fijar su mirada en
el resplandor centelleante de la luz si no es robustecida por la justicia de la fe», Ip. 1, 4).

51 Antolinez es muy expresivo: «y despojdndola de todas sus condiciones y calidades,
la viste de las suyas», «desbastandola y purificindola», «desollarla, quedando viva -, y
vistiéndola este Serior a su talle» (295, 12-13; 15-18).

52 Figura es de esto las esposas del rey Asuero (Est. 2,12-14).



EL AMOR DE DIOS, PRINCIPIO DEL AMOR DEL ALMA... 579

Siguiendo a Santo Tomas de Villanueva (el Limosnero) el Se-
nor adelgazo6 tanto el velo de su carne que el alma se fue «con gran
impetu a Dios, que no fuera posible el detenella» (296, 5-6). De suerte
que «adelgazdndose el velo que estorba al alma irse a Dios, y haciéndose
trasparente, resplandece en sus ojos la claridad del sob> (296, 33-35). No
obstante, sea este ver «por tela de cedazo, como dicen» (296, 35-36).

La union del alma con Dios es dificil de expresar y «muchos han
tropezado y tropiezan en ella cada dia», pero es «doctrina de Santos» y
es «tan conforme con la Sagrada Escritura» 5.

¢{Como se realiza esta unidad del alma con Dios? «En ella le ve
como con vista y se goza de él, y hace en ella Dios las maravillas tan grandes
que confiesa, y se le muestra este sol de justicia resplandeciente en sus ojos, y
ve como por vista, aunque no por ella -como en el cielo-, las tres personas de
la Santisima Trinidad, lo que quiso decir el Senior cuando dijo: Que el que
le amase serda amado del Padre, y que el Padre y el Espiritu Santo morardn
en éb» (298, 17-24). Asi se parece esta alma a los angeles, «que estando
viendo a Dios no se cansan de verlo y mueren por verle» (298, 28-29) 54

Con esa union bastaria para que el alma se mostrase agrade-
cida a quien tanto bien la hizo. Y ahora goza «y dice a grandes voces,
que el cielo oye: Que Dios la ama y ella le ama» (300, 13-14). A él solo
ama y por eso le llama Amado, buen epiteto para Dios. Se pregun-
ta con Santo Tomas de Villanueva cémo puede haber «alguien que
no ame a Dios, siendo tan bueno y tan amable» (300, 36-37), siendo su
discurso «i Qué dulce para mi, Serior, mandarme que te ame'!» (300, 38).
Seria incluso «mds tolerable el infierno que no dejar de amarte» (300,
42). Junto, pues, Amado con Amada, «porque no amaba otra cosa
fuera de él, y ninguna entrd con él a la parte de su corazon» (301, 37-38).
El alma asi experimenta el amor de su Amado, como su Amada,
como si solo ella fuera tal, y asi «no le falta cosa que buena sea ni teme
ninguna que sea mala, pues siendo la Amada de Dios y la lumbre de sus
0jos no habrd mal que se le atreva... pues de tal manera es Amada de Dios
que estd transformada en éb> (302, 31-39).

53 Quiere avalar, defender, Antolinez esta doctrina sanjuanista con los santos y
los testimonios escrituristicos.

54 Cf. SAN AGUSTIN, Ep. 147, 37.



580 ISAAC GONZALEZ MARCOS, OSA

¢Qué transformacion es esta?, se pregunta Antolinez. Y res-
ponde: «Parece que no quedo alma, sino Dios, pues ya no queda en ella
forma de lo que era, sino de Dios» (303, 17-18). Y siguiendo los pasos
del fil6sofo, San Pablo, S. Agustin y Santo Tomas de Villanueva
dira que es el amor quien «kace uno de dos amantes que son» (303, 26)
causa, dice Antolinez, por la que Agustin llamo6 al amor «juntura,
porque junta al Amante con el Amado y le anuda» (303, 28-30). Y no
solo los dos «se dirdn uno mismo por afecto» (304, 5), sino que el alma
queda enriquecida «de dones soberanos -entre los cuales hay uno que se
llama gracia, que es su imagen y semejanza, con que vestida el alma parece
otro Dios- y [de] otros preciosos con que pueda obrar conforme al ser divino
de la gracia, y asi no como alma, sino como Dios» (304, 25-29). De esa
junta de Dios y el alma por amor «quedo el alma despojada de sus ma-
las condiciones y calidades y se vistio de las de Dios, como hemos dicho. Y
quedando en si muerta, vive a él, y no hace su gusto, sino el suyo, de suerte
que puede decir: Vivo yo, mds no yo, sino Dios en mi» (304, 40-44) 5.
En esta junta de Dios con el alma, ademas, «la comunica su Espiritu,
que la alienta cuanto a las obras y la mueve» (305, 8-9). Y como otros
misticos, utiliza Antolinez para explicar esta union el hierro y el
fuego: «como el hierro que estd muy encendido no parece hierro, aunque
lo es, sino fuego, por las cualidades que tiene en si de fuego» (305, 29-31).

En cuanto a la vision de Dios por el alma Antolinez explicita lo
siguiente: «ve a su Amado en esta vida como por vista, aunque no como en
el cielo, cara a cara» (306, 14-15).

4.6. Cancion Sexta

En mi pecho florecido,

que entero para €l solo se guardaba,
alli quedé dormido,

y yo le regalaba

y el ventalle de cedros aire daba.

Supone esto que el esposo venia cansado, pero esto es «el sen-
tido de las palabras, mas no el secreto de ellas» (307, 2). ¢Cual es el se-

55 Cf. Ga 2, 20: «No soy yo, es Cristo quien vive en mi»



EL AMOR DE DIOS, PRINCIPIO DEL AMOR DEL ALMA... 581

creto? Que el amor de Dios no deja cansar al alma y que el amado
cansado significa la prisa que se dio para llegar al puesto para que
el alma lo encontrase (307, 30-40). La esposa (el alma) esta llena de
virtudes (flores), puesto «que no se junta Dios con alma que estd llena de
espinas y abrojos» (308, 19-20). A Dios se le debe el pecho, el cora-
zon y el alma «entera y no partida» (308, 37). De esta suerte el alma
«tan desnuda de todas las cosas fuera de Dios, y guardandose para él, se
Junto con €l e hizo regalo de su seno y pecho; que pecho que asi se guarda
entero para Dios bien pudo ser su regalo y su descanso» (309, 34-37). Dios
queda dormido en el pecho de su amada. Segtin Antolinez esto no
es un instante, sino que «a mi ver fue, que nunca fue de alli ni se vio
apartada esta junta y compania» (310, 19-20). Recuerda, siguiendo
a Santa Teresa, que muchas almas se juntan como dos velas, que
parecen una, pero luego se separan, lo que seria el «desposorio» (310,
22-29), «mds ésta, que es de matrimonio, en que se junta Dios con el alma
no se deshace; no pasa de presto esta merced que hace el Sefior al alma como
aquélla» (310, 29-31). Y Dios dormido en su pecho sigue actuando.
Quizas la saludé como a los discipulos si no de palabra de obra:
Pax vobis (312, 18; Jn 20,19-31), y sobre todo le dijo de obra, «7% eres
mia y yo s0y tuyo... Tuya soy: mi Amado para mi. El solo me merece» (312,
25. 30-31). Pero ¢como le regala? «dejandose llevar de sus impulsos y
respondiendo a las inspiraciones que la inspiraba, con que la despertaba
a amarle y mds amarle; esto es, deshaciéndose y abrasandose en su amor
y diciendo: ioh vida de mi vida y vida de mi alma’> (313, 14-17). Esa
union crea una familiaridad grande, pues «parece que el mismo que es
su Esposo es también su hijo» (313, 20-21) 5

El ventalle, los cedros, las flores, el esposo dormido en el pe-
cho de la amada, «todo huele a Amor» (313, 33) y la Amada busca
a su Amado e «iba llevada de su olor y fragancia» (314, 1). Ese lugar
con cedros olorosos es un Paraiso «que no podia faltar ni anegarse con
Diluvio; que era perpetuo e incorruptible, como lo es nuestra alma, en cuyo
centro la esperaba Dios, como hemos dicho» (314, 25-28). No es ni el co-

56 Esta relaciéon familiar tuvo también Santa Clara de Montefalco al contemplar
la Pasion: «Muere, pues, nuestra Santa de ver morir con sus ojos a su Esposo y Sefiot, a
su bien y hermano y a su hijo también, que, aunque el Sefior es esposo, amigo y hermano
de mi alma, si ella le ama también es su hijo y ella es su padre y su madre», ANTOLINEZ,
A., Vida de Santa Clara, 73; Cf. GONZALEZ MARCOS, 1., La soledad y el didlogo, 212.



582 ISAAC GONZALEZ MARCOS, OSA

razon ni la imaginacion, sino un lugar «espiritual, que es la sustancia
del alma» (314, 44), «en el centro del alma, a do esta con su Dios y Dios
dormido en ella» (315, 20-21).

4.7. Cancién Séptima

El aire del almena,

cuando ya sus cabellos esparcia
COn su mano serena

en mi cuello heria

y todos mis sentidos suspendia

Lo que aqui vemos, dice Antolinez son:

dos amantes desmayados de amor: Dios del alma y el alma de Dios... se
echaron a amar, y tanto amaron que desfallecieron amando y se desmayaron
de puro amar. El quedo desmayado en el seno de su amada, y ella estandole
mirando y amando, vencida de tal amor, se comenzo a desmayar, y al fin se
desmayd y quedo reclinado el rostro sobre su amado. i Gracias a Dios, Sefior,
que te ves ya harto de amar y ser amado! (317, 25-36).

El significado de esta cancion es que «los pensamientos del Ama-
do, reclinado en el pecho de su Amada, la robaron el alma y dejaron sus-
pensa y sin sentido» (318, 30-33). Pensamientos que fueron para ella
como un rayo, «mds delicados que el aire y mds delgados que el cabello,
la traspasaron y suspendieron, de suerte que estando el alma enamorando
a Dios y regaldandole, ¢l la mataba de amor; que es lo mismo que regalalla,
pues no hay tal regalo para una alma como ver que es amada de quien
ama» (318, 35-40). (Y qué pensamientos son estos? «Los mismos que
ella tiene. De suerte que los mismos actos que ella hace y con que se deshace
amando a Dios, que es todo su regalo, son los de su Amado y los que la tiene
suspensa y sin sentido» (319, 1-5).

En este momento es cuando el alma pierde los sentidos y queda
suspendida, absorta en arrobamiento. Pero afiade Antolinez «si solo
significan etas palabras suspension del alma y admiracion, efecto ordinario
de una cosa grande y rara que nunca se ha visto ni pensaba verse, no tiene el
autor ni su doctrina necesidad de nuestra defensa, pues nadie puede dudar
de ella» (319, 44 - 320, 4).



EL AMOR DE DIOS, PRINCIPIO DEL AMOR DEL ALMA... 583

4.8. Cancion Octava

Quedéme y olvidéme;

el rostro recliné sobre el amado
ces6 todo y dejéme,

dejando mi cuidado

entre las azucenas olvidado.

Reclinar el rostro indica que «no estaban suspensos del todo los sen-
tidos, y que luego después hubo suspension perfecta y arrobamiento. Que es
lo que se dice en el verso que se sigue: Cesd todo y dejéme» (320, 35 — 321,
1-3).

Se olvid6 de todo, pues, es decir, «de si misma. Que el alma en
este estado tiene gran olvido de si» (321, 15-16). Transformada en Dios,
«que se haga en ella la voluntad de Dios %, éste es su blanco y fin» (321,
25-26). Aquellas ansias que tenia por morir y ver a Dios % cara a
cara se han trocado ahora «por el deseo de servirle y de hacer algo que
sea para su gloria. Y para ello desea vida y mds vida, por trabajosa que
sea» (321, 28-31).

Entre las azucenas olvidado. «/Qué hermoso pasto para un alma
que estd libre de hierbas ponzofiosas!» (323, 32-33). Suplica Antolinez
dejar alli al alma, olvidada de todo y de si misma, teniendo solo
ojos para ver a su Amado, cuidando solo de él. Asi fue el remate
de la Noche oscura. «En esta luz pararon las tinieblas. El camino dspero y
lleno de abrojos vino a parar en un jardin de flores, rosas, violetas, jazmines
y azucenas. Gocese el alma en ellas. Ansias, fatigas, lagrimas, y llantos,
vayan fuera, que ha amanecido el claro dia» (323, 40-44). Y nos recuer-
da finalmente que «lucha y pelea Dios con los que estdn en la noche y
tinieblas, que aiin todavia tienen alguna oscuridad en el entendimiento,

57 La voluntad de Clara de Montefalco también se funde con la de Dios: «Tenia
tan unida la voluntad esta santa con la de Dios y tan conforme con ella, que parecia ser
la voluntad de Dios la misma que ella tenia, que es efecto de amor cuando es tan grande,
transforma al amante en el amado y hacer que parezca vive en él la voluntad del que
ama. Todo su regalo era el Sefior a quien amaba, todo su gusto y placer y fuera de él no
hallaba cosa de gusto», ANTOLINEZ, A., Vida de Santa Clara, 25; GONZALEZ MARCOS, 1.,
La soledad y el Didlogo, 214.

58 Eltema de ver a Dios es muy agustiniano. A él dedica San Agustin la Carta 147,
entre otros muchos escritos, Cf. GARCIA ALVAREZ, J., «Oigo en mi corazén...», 191-196.



584 ISAAC GONZALEZ MARCOS, OSA

[y] en el corazon y voluntad alguna impuridad» (323, 37-39). Y lo hace
«como pudiera luchar contra un enemigo» (323, 39-40).

V. ANTOLOGIA DE TEXTOS

5.1. El trato de Dios con sus amigos

A estos, pues, en quien por su buena dicha puso sus ojos Dios 'y mird en
buena hora, llevando adelante lo que en ellos comenzo por su misericordia,
trata su Majestad a los principios, como madre amorosa al nifio tierno,
al cual calienta su madre al calor de su pecho, y cria con leche sabrosa y
manjar suave, y trae entre sus brazos. De esta manera se ha Dios con éstos.
Trrdelos entre sus brazos y regalalos a los pechos de su amor con gozos y gus-
tos espirituales, con los cuales se estan las horas y las noches en oracion con
Dios, y andan muy de ordinario en su presencia, y delante de sus ojos, ya de
este modo, ya de aquél (271, 18-28).

5.2. Hay que vestirse de Cristo

Por la secreta escala disfrazada. Como si dijera: que de otra manera no
saliera. Y todo es decir que nunca el alma saliera de pariales si asi no sa-
liera, y que nunca llegara a tan alto estado si esperara a salir por la puerta
y a que rayara el dia; y si temerosa de la noche y de la escala, se quedara
en el traje en que estaba; esto es, si no se desnudara de él y disfrazara, vis-
tiéndose de otro. Que, como hemos dicho, para sacrificar a Dios en el monte
Bethel es menester quitarse los vestidos viejos y desnudarse de ellos, esto es,
denudarse el hombre de si mismo, y vestirse de Cristo, como dice San Pablo
(272, 40-44 - 273, 1-4).

5.3. Fe y amor para ir a Dios

No excuso advertir, que unas veces decimos que esta guia del alma es la
fe y otras veces que el amor o ardor de amor. Y es lo mismo, pues lo mismo
es decir fe viva, como decimos aqui, que fe con ardor de amor, que es la vida
de la fe, sin el cual estd muerta. Y aunque es luz -no hay duda de ello-, es
luz muerta; [que] como dice Santiago, la fe sin las obras no es viva, sino
muerta (Sant 2,17) no obstante que es verdadera fe; mas junta con el amor



EL AMOR DE DIOS, PRINCIPIO DEL AMOR DEL ALMA... 585

y su ardor, no estd muerta, sino viva y como tal obra, senial cierta de vida.
Que la fe obra por la caridad y amor (Ga 5,6). Y asi se verifica bien, que
el amor vivifica la fe; la cual, aunque es corta y no poco imperfecta, causa
porque no se halle en la otra vida, que ninguna cosa tiene que no sea cabal y
cumplida, junta empero, con el amor y ardor, no guia ni alumbra solamente
como fe, sino [como fe] viva y encendida, y lleva al alma a do esta Dios,
mads cierto y mejor que la luz del mediodia como dice el autor de la cancion
en el segundo verso. Y es conforme a la doctrina de San Pedro, como veremos
después (283, 18-37)

5.4. Es Dios quien atrae al alma con su amor

Asi la lleva Dios tras si. La cual, como alcanzo a conocer el bien que la
esperaba, no pudo detenerse, llevada de su fragancia. Quiero decir del amor
que Dios la tiene, que es el olor de Dios, que lleva al alma tras si. Y asi,
en oliendo su olor, llevada de él, fue en su busca con paso apresurado, rom-
piendo por la noche como rompio. Trdaeme, Senior a Ti, descubriéndome tu
amor. Que, si una vez alcanzo a conocer que me amas tiernamente, sabien-
do bien quién eres, y conociéndote, ¢l me llevard a Ti con paso apresurado
y revelando tras tu amor y fragancia celestial (285,42-44 — 286,1-10) 9.

5.5. Lo que hace Dios con el alma

Que es de ver lo que Dios hace en ella desde su centro. Como la habla,
qué inspiraciones la envia, qué impulsos, lo que ella responde a la voz de su
Amado y a lo que [él] pide, que [le] conoce, y tanto que no la falta sino verle
por los ojos [y servirle] con las veras que dice a la voz que oye y suena en sus
oidos que la sirva: Quid me vis facere? ¢ Qué quieres, Sefior, que haga? Da
quod iubes, et iube quod vis . iOh qué amor!, iqué foraleza es la del alma!
Pero {qué no serd si estd unida con el Fuerte y Poderoso? i Qué olvido de si!
iQué acuerdo de Dios! Pero {qué olvido propio y acuerdo de Dios no tendrd

59 Antolinez es consciente de que las palabras se quedan cortas cuando se habla
del amor de Dios: «Que no hay palabras para decirlo, esto es, para decir quién sea Dios
para el alma que le ama» (286, 21-23). Por eso, remite a la poesia, a los salmos: «En
verdad bueno es Dios para Israel» (Sal 72,1). Igualmente «no es para decillo» lo que pasa
en el encuentro entre Dios y el alma (191, 18).

60 S. Agusrin, Confes. X, 29, 40.



586 ISAAC GONZALEZ MARCOS, OSA

siendo una cosa con Dios y estando transformada en él? Esto dice el alma,
diciendo: quedéme y olvidéme, el rostro recliné sobre el Amado. Solo para ¢l
tengo ojos y para sus cosas manos: Cesd todo y dejéme (322, 12-28).

CONCLUSION

El principe de los misticos, San Juan de la Cruz, ha legado uno
de los simbolos misticos mas famosos para la mistica universal: la
noche oscura del alma. E1 poema Noche oscura 1o coment6 el doctor
carmelita en dos de sus poemas mayores, Subida al monte Carmelo 'y
Noche oscura . Este tltimo poema solo las dos primeras canciones.
De ahi, que cobre mayor importancia el comentario completo rea-
lizado por el agustino vallisoletano Agustin Antolinez, quien, con
un lenguaje sencillo, popular, proverbial, con tonos sublimes a ve-
ces, sobre todo a partir del tercer poema, nos ofrece su experiencia
personal, y nos invita a los lectores de todos los tiempos a seguir los
pasos del alma, pues «nos sucederd lo mismo si hacemos lo que ella hizo,
dejandose entrar de Dios en esta Noche oscura, y caminando por ella sin
volver atrds después que Dios la metio» (270, 7-11).

La obra del doctor y mistico agustino se convierte en defensa
solida, aunque no la necesita, de la mistica carmelita, testimonio
de experiencia personal y una invitacién a seguir el itinerario del
alma, muy valida para nuestros dias, cuando tanto nos cuesta salir
de nuestro amodorramiento y no nos atrevemos a quitar los pana-
les, desnudarnos del hombre viejo, vestirnos de Cristo y disfrazar-
nos con la armadura de la fe.

Hoy que preguntarse por Dios es casi un lujo 2, también nos
preguntamos con S. Agustin y con Antolinez «¢Cdmo puede ser que

61 Cf. Subida al Monte Carmelo, en LOPEZ-BARALT, L., y PAcHO, E. (eds.), San
Juan de la Cruz. Obra Completa. I, Madrid 1991, 109-419; Noche oscura, en Ip., 421-557.

62 Fue sintomatico el discurso de Benedicto XVI en Erfurt, sefalando que el
inicio de la Reforma es una pregunta sobre Dios que hace Lutero: «Lo que le quitaba la
paz era la cuestion de Dios, que fue la pasion profunda y el centro de su vida y de todo
su camino. ‘3Cémo puedo tener un Dios misericordioso?”: Esta pregunta le penetraba el
corazon y estaba detrds de toda su investigacion teoldgica y de toda su lucha interior. Para



EL AMOR DE DIOS, PRINCIPIO DEL AMOR DEL ALMA... 587

toda el alma no se vaya para ti, sino que, suspensa y colgada de un poco de
aire, sea privada de tanto bien? { Como es posible, que criatura capaz de ti,
mi Dios, no se vaya hacia ti cuanto pudiere, centro infinito e infinitamente
bueno, y por consiguiente atractible? (280, 14-17).

Tendremos, siguiendo los sabios consejos de los vates agusti-
nos, que descubrir que «para irse un alma a Dios, que la crio para si...
no tiene necesidad de quién la guie, ni mas luz que la que arde en su pecho.
A ciegas puede ir, que el peso del amor la lleva a él> (280, 43 - 281, 3) 6.
Sabedores igualmente que «el amor que arde en el pecho solicita el cora-
zon es buena guia para el alma, y la hace volar. Que el amor de Dios alas
tiene, y el amor que no las tiene no es de Dios, por mas que lo parezca»

(281, 23-26).

La teologia agustiniana es paulina y cristocéntrica 4. «A/li don-
de abundo el pecado, sobreabundd la gracia» (Rm 5, 20). Por eso, An-
tolinez se invita y nos invita a ti y a mi, querido lector, con fuerza
persuasiva:

«Aprovéchate, pues, oh alma mia de esta gracia, que a nadie falta, y de
esta sangre, que se vertio asi por ti, como si se vertiera por ti sola, como dice
San Pablo. Y con ella y su virtud ahuyenta tantos enemigos como tienes de tu
bien. Matales; mueran tantos gustos como viven en ti. No quede vivo ninguno.
Ayuda en esto a la sangre de Jesucristo... Que, aunque solo Dios te hizo, no
quiere salvarte sin ti, como dice San Agustin, nuestro Padre... Date prisa; que
al paso que quitares estos gustos, que te estorban ir a Dios, que es tu centro... te
irds sin estorbo a él, como esta alma, la cual confiesa que asi la sucedio en esta
cancion» (269, 26-31) 9.

Lutero, la teologia no era una cuestion académica, sino una lucha interior consigo mismo,
y luego esto se convertia en una lucha sobre Dios y con Dios. “sCémo puedo tener un Dios
misericordioso?” No deja de sorprenderme en el corazén que esta pregunta haya sido la
fuerza motora de su camino. ;Quién se ocupa actualmente de esta cuestién, incluso entre
los cristianos? ;Qué significa la cuestion de Dios en nuestra vida, en nuestro anuncio?»,
Cf. BeNeEDpICcTO X VI, Discurso a los Representantes del Consejo de la “Iglesia Evangélica
de Alemania”, Erfurt (23.09.2011).

63 SAN AcusTiN, Confes. 1, 1,1;

64 Toda la vida de Santa Clara tiene esta nota tipica, Cf. . GONZALEZ MARCOS,
La soledad y el Didlogo, 208-213.

65 SAN AGUSTIN, Sermodn 169, 13.



588 ISAAC GONZALEZ MARCOS, OSA

BIBLIOGRAFIA

AMUNARRIZ, A., Dios en la noche. Lectura de la noche oscura de san_Juan
de la Cruz, Collegio S. Lorenzo da Brindisi, Roma 1991.

ANTOLINEZ, A., Historia de Santa Clara de Monte Falco de la Orden
de San Agustin Nuestro Padre [dedicada a Felipe I1I] Salamanca
1613, 260 pp.

— Vida de San_Joan de Sahagin, de la Orden de San Agustin Nuestro Pa-
dre [dedicada a D. Francisco de Sandoval, Duque de Lermal]
Salamanca 1605, 672 pp. [trad. italiana por P. Fraxinelli, OSA,
Bologna 1615].

CASTRO, G., «Noche oscura del alma», en E. PACHO, Diccionario de
san Juan de la Cruz, Monte Carmelo, Burgos 2000, 1033-1062.

EcIpo LOPEZ, T., Actas del Congreso Internacional sanjuanista (Avila
22-28 de septiembre de 1991). II: Historia, Avila 1993.

GAITAN DE ROJAS, J. D., «La Noche Oscura: estructura y sentido de
la obra», en Sancho-Cuartas, 65-86.

— «El libro Noche oscura: génesis, estructura y sentido», Revista de
espiritualidad 310 (2019) 35-61.

GAITAN, J. D., «San Juan de la Cruz: En torno a “Subida” y “No-
che”. Su relacién con el poema “Noche oscura”, en PABLO MA-
ROTO, D. de, et al., Introduccion san Juan de la Cruz, Diputacion
Provincial de Avila-Institucion Gran Duque de Alba, Avila
1987, 77-90.

GARCIA ALVAREZ, J., «Oigo en mi corazon: buscad mi rostro (Ps 26,
8). Ver a Dios a la luz de San Agustin», CiuD-RA233/1 (2020)
183-214.

GIL MunNoz, M.T., La noche oscura de Ieresa de Jesus. Aproximacion
Jenomenolagica, teologica y mistagdgica, Tesis doctoral. Universidad
de Comillas, Madrid 2016, 360 pp.

GONZALEZ MARCOS, 1., Agustin Antolinez, 0.S.4. (1554-1626). Una
vida al servicio de la Cadtedra, la Orden y la Iglesia. Excerpta ex Dis-
sertatione ad Doctoratum in Facultate Historiae ac Bonorum Cultu-
ralium Ecclesiae Pontificiae Universitatis Gregorianae, Madrid 2015
[Tesis doctoral dirigida por el Profesor Fernando J. de la Sala,
SJ, en la Facultad de Historia y Bienes Culturales de la Iglesia
de la Pontificia Universidad Gregoriana, Roma 2013, 598 pp.]



EL AMOR DE DIOS, PRINCIPIO DEL AMOR DEL ALMA... 589

— «Agustin Antolinez, OESA (1554-1626). Una vida al servicio de
la Catedra, la Orden y la Iglesia», en PENA GONZALEZ, M. A. -
DEGALDO JARA, L, ed., Métodos y técnicas en Ciencias Eclesidsticas.
Fuentes, historiografia e investigacion, Salamanca 2015, 457-469

— «Comentario de Agustin Antolinez al Cdntico de San Juan de la
Cruz»: Revista Agustiniana 166 (2014) 183-220.

— «Antolinez, Nuno», DBE IV, Madrid 2009, 460-463

— Clara de Montefalco, o la pasion por la cruz | Cuadernos de Espiritua-
lidad Agustiniana 44|, FAE, Madrid 2004, 16 pp.

— «La soledad y el dialogo en la mistica agustiniana», en LAZCANO,
Rafael, ed., Soledad, Didlogo, Comunidad. I1I Jornadas Agustinia-
nas (17-12 de marzo de 2000), Madrid 2000, 171-220.

— Agustin Antolinez [Perfiles 5], Ed. Revista Agustiniana, Madrid
1993.

— Datos para una biografia de Agustin Antolinez, OSA»: Revista
Agustiniana 30 (1989) 101-142.

GONZALEZ DE CARDEDAL, O., y RODRIGUEZ RODRIGUEZ, J. V., Actas
del Congreso Internacional sanjuanista (Avila 22-28 de septiembre de
1991). III: Pensamiento, Avila 1993.

GUERRA, A., «Para la integracion existencial de la Noche Oscura»,
en I. Ruiz, ed., Experiencia y pensamiento en san Juan de la Cruz,
Ede, Madrid 1990, 225-250.

— «Noche de san Juan de la Cruz. Superconceptualidad y anchisima
soledad», en J. D. GAITAN et al., Mistico ¢ profeta, Teresianum,
Roma 1991, 269-302.

LOPEZ BARALT, L., <“A oscuras y en celada”: La fusién nocturna en
el amor indecible», en ID., Asedios a lo Indecible. San Juan de la
Cruz canta el éxtasis transformante, Trotta, Madrid 1998, 147-188.

— «La amada nocturna de san Juan de la Cruz se pudo haber llama-
do Layla», en P. BENEITO, ed., Mujeres de luz. La mistica femenina
y lo femenino en la mistica, Trotta, Madrid 2001, 235-267.

LOPEZ CASQUETE DE PRADO, M., «La noche oscura del alma: el
camino de la luz», Vida Sobrenatural 710 (2017) 86-95.

MANCHO DUQUE, M. J., El simbolo de la noche en san Juan de la Cruz.
Estudio léxico-semantico, Universidad de Salamanca, Salamanca
1982.



590 ISAAC GONZALEZ MARCOS, OSA

MARcOS RODRIGUEZ, J.A., «Noche oscura: positividad, oportuni-
dad, libertad», en F.J. SANCHO FERMIN — R.H. CUARTAS LON-
DONO, eds., Noche Oscura de San_Juan de la Cruz. Actas del II Con-
greso Mundial Sanjuanista (Avila 3-9 de septiembre de 2018), Avila
2019, 259-272.

MARIE, L., «A la recherche de la structure de la nuit», en L. MARIE,
Lexpérience de Dieu. Actualité du message de Saint Jean de la Croix,
Cerf, Paris 1968, 183-204.

PacHO, E., «Noche oscura. Historia y simbolo, evocacién y para-
digma», en E. PACHO, Estudios sanjuanistas, 11, 199-217.

— «Contribucién sanjuanista a la mistica de la «luz y de la oscuri-
dad» (Integracion doctrinal y lingiiistica)», en E. PACHO, Estu-
dios sanjuanistas, 11, 359-385.

— «Noche oscura (Obra)», en E. PACHO, Diccionario de san_Juan de la
Cruz, Monte Carmelo, Burgos 2000, 1017-1033.

— San Juan de la Cruz y sus escritos, Cristiandad, Madrid 1969, 263-
271.

— Los escritos de S. Juan de la Cruz», en E. PACHO., Estudios sanjua-
nistas, I, 589-511.

RAMIREZ AGUIRRE, J. I., «Analisis y comentario del poema Noche
Oscura de Juan de la Cruz», Cuestiones teoldgicas 53 (1993) 69-78.

RODRIGUEZ, J. V., «Noche oscura», en S. ROS et al., Introducciéon
a la lectura de san Juan de la Cruz, Junta de Castilla y Leon,
Salamanca 1991, 401-442.

RusIO, F., «El sujeto femenino de la Noche oscura de San Juan de
la Cruz», Edad de oro 26 (2007) 219-248.

Ruiz SALVADOR, F., «<Horizontes de la Noche Oscura», Monte Car-
melo 88 (1980) 389-409.

— Mistico y maestro. San Juan de la Cruz, Ede, Madrid 1986, 223-252
[Ede, Madrid 2006, 333-379]

— «El simbolo de la noche oscura», Revista de espiritualidad 44 (1985)
79-110.

SANCHEZ, M. D., San Juan de la Cruz. Bibliografia sistematica, Ede,
Madrid 2000, 734 p.

SANCHO-CUARTAS, en SANCHO FERMIN, F. J., y CUARTAS LONDO-
NO, R. H. (eds.), Noche Oscura de San Juan de la Cruz. Actas del



EL AMOR DE DIOS, PRINCIPIO DEL AMOR DEL ALMA... 591

II Congreso Mundial Sanjuanista (Avila 3-9 de septiembre de 2018),
Avila 2019.

SESE, B., «Estructura dramatica de la Noche Oscura (tres aspectos
del poema)», en J.A. PASCUAL — M.J. MACHO DUQUE, eds., Ac-
tas del Congreso Internacional sanjuanista (Avila 22-28 de septiembre
de 1991). I: Filologia, Avila 1991, 245-256.

SERES, G., «El “disfraz y librea” tricolor de la “Noche oscura”. Tradicio-
nes y coincidencias», en Y. GERMAIN — A. GUILLAUME ALONSO,
eds., Les coleurs dans I'Espagne du siecle d’or: écriture et symbolique,
Paris 2012, 83-104.

SILVERIA, A. C., «La noche oscura sanjuanista: nuevo paradigma
de interioridad» en Sancho-Cuartas, 553-558.

S. JUAN DE LA CRUZ, En una noche oscura. Poesia completa y seleccion
de prosa, ed. Anna Serra Zamora, [26.05.2020]:https://books.

google.es/

Isaac GONZALEZ MARCOS, OSA






