
EL AMOR DE DIOS EN FRAY LUIS DE LEÓN 561

El amor de Dios, principio del amor del alma.  
Comentario de Agustín Antolínez a  

Noche oscura de San Juan de la Cruz

Resumen

San Juan de la Cruz, autor del poema Noche oscura, comenta solo sus 
dos primeras canciones. El agustino Agustín Antolínez lo hace en su 
totalidad. Noche oscura es un concepto que el místico carmelita acuñó para 
la mística universal de todos los tiempos. La obra trata de las tres vías de 
ascensión del alma hasta unirse con Dios: purgativa, iluminativa y unitiva 
(principiantes, contemplativos, perfectos). Antolínez, con lenguaje sencillo, 
popular, proverbial, con tonos sublimes, a veces, sobre todo, a partir de la 
tercera canción, ofrece su experiencia personal, avala el pensamiento del 
doctor de Fontiveros y nos invita a seguir los pasos del alma hacia Dios: 
llevada por Dios, desasida de todo y de sí misma, robustecida por la fe y 
encendida de amor, se adentra en la noche oscura, en busca de su bien y 
su Amado, quien la espera, la llena de amor y de Dios, hasta el punto de 
ser suspendidos los sentidos y ser la Amada transformada en el Amado. 
Para dar a conocer y motivar la lectura del comentario antoliniano a Noche 
oscura presentaré las características generales, argumento y declaración, un 
resumen y selección de textos, una conclusión y una pequeña bibliografía.

Palabras clave: Noche oscura, mística, San Juan de la Cruz, Antolínez, amor 
de Dios, desasimiento, unión mística, Amada transformada en el Amado. 

Abstract

San Juan de la Cruz, author of the poem Noche Obscura (Dark Night), 
comments only its first two songs. The Augustinian Agustín Antolínez 
does it in its entirety. Dark Night is a concept that the Carmelite mystic 
coined for the universal mysticism of all time. The work deals with the 
three ways of ascension of the soul until uniting with God: purgative, 
illuminative and unitive (beginners, contemplatives, perfects). Antolínez, 
with simple, popular, proverbial language, with sublime tones, sometimes, 
especially from the third song, he offers his personal experience, endorses 
the thought of the Fontiveros doctor, and invites us to follow the steps of 

CiuD-Ra 233-2 (2020) 561-592



ISAAC GONZÁLEZ MARCOS, OSA562

the soul towards God: Carried by God, detached from everything and from 
herself, strengthened by faith and ignited with love, she enters the dark 
night, in search of her treasure and her Beloved, who awaits her, fills her 
with love and God, until the point of the senses being suspended, and the 
beloved being transformed into the Beloved. To publicize and motivate 
the reading of the Antolinian commentary on Dark Night, I will present the 
general characteristics, argument and declaration, a summary and selection 
of texts, a conclusion and a small bibliography.

Key words: Dark, mystical night, San Juan de la Cruz, Antolínez, love of 
God, detachment, mystical union, Beloved transformed into the Beloved.

Introducción

El presente artículo estudia el comentario que Agustín Antolínez 
(1554-1626)  1 realiza al poema sanjuanista Noche oscura, compuesto 
entre 1577 y 1578, durante el tiempo que estuvo en la cárcel del 
convento calzado de Toledo  2. Del comentario antoliniano al Cántico 
ya me he ocupado en otra ocasión  3. Para motivar ahora la lectura 
del realizado a Noche oscura presentaré las características generales, 
el argumento y declaración de este, resumen del comentario a las 
ocho canciones, una selección de textos, conclusión y pequeña bi-
bliografía. Mientras el santo místico de Fontiveros comentó solo las 
dos primeras estrofas, el catedrático agustino vallisoletano comentó 

 1  González Marcos, I., Agustín Antolínez, O.S.A. (1554-1626). Una vida al servicio 
de la Cátedra, la Orden y la Iglesia. Excerpta; Íd., «Agustín Antolínez, OESA (1554-1626)»; 
Íd., «Antolínez, Nuño», DBE IV, 460-463; Íd., Agustín Antolínez [Perfiles 5]; Lazcano, R., 
Tesauro Agustiniano, Madrid 2018, II, 183-196; Íd., Episcopologio Agustiniano, Guadarrama, 
Madrid 2014, I, 1001-1017; Íd., Agustinos Españoles Escritores de María, Madrid 2005, 23-27.

 2  La obra de Antolínez se titula Amores de Dios y del alma, editada por el agustino 
Ángel Custodio Vega, con una Advertencia al lector (VII-XVIII), Introducción (XIX-LXXX), 
Comentario al Cántico (1-254), Comentario a Llama de Amor viva (197-254); Comentario 
a Noche oscura (255-325), Notas al texto (327-387), y con dos Apéndices: Ledrus, M., 
Ĺ incidence de l´ “Exposición” d Ántolínez sur le problème textuel johannicrucien (391-
445) y Santo Tomás de Villanueva, Sermón del Amor de Dios (449-459), El Escorial, 
Madrid 1956. Esta edición, que utilizaré frecuentemente, tiene numeradas las líneas de 
cada página (de cinco en cinco), por lo cual, en las citas del cuerpo del estudio, vendrá/n 
señalada/s entre paréntesis la página/s y línea/s de dicha edición. 

  3  Cf. González Marcos, I., «Comentario de Agustín Antolínez al Cántico de 
San Juan de la Cruz»: Revista Agustiniana 166 (2014) 183-220.



EL AMOR DE DIOS, PRINCIPIO DEL AMOR DEL ALMA... 563

la totalidad del poema, punto de arranque a dos de las grandes obras 
sanjuanistas: Subida y Noche  4. 

El título del trabajo es expresión del mismo Antolínez  5.

I.	C aracterísticas Generales de la obra

En Noche oscura muestra San Juan de la Cruz las tres vías de 
ascensión del alma hasta la unión con Dios: purgativa, iluminativa 
y unitiva (principiantes, contemplativos y perfectos). Expresa, pues, en 
palabras de Anna Serra Zamora:

el gozo del alma (el yo poético en forma de amada) al llegar a la unión con 
Dios (el Amado). Son ocho liras (combinación de pentasílabos y heptasílabos, 
ya usada en la poesía profana) en las que se relata un proceso que va desde 
el sosiego de lo corporal (estrofas 1 y 2) hasta la suspensión de las facultades 
humanas por la unión amorosa (estrofas 5-8), pasando por un acto de ilumi-
nación interior (estrofas 3 y 4). Esta noche histórica en la que San Juan escapó 
de la celda de Toledo en [agosto] 1578 queda reflejada transhistóricamente 
o simbólicamente en la salida de uno mismo (éxtasis) con la que empieza la 
composición 6.

San Juan de la Cruz nos dice que la finalidad de esta noche es 
«para venir a vivir vida de amor dulce y sabrosa con Dios»  7, que el alma 
pudo «con la fuerza y calor que para ello le dio el amor de su Esposo en la 
dicha contemplación oscura»  8, que no pudo impedírselo «ni el mundo, 

 4  Gaitán de Rojas, J. D., «El libro Noche oscura: génesis, estructura y sentido», 
Revista de Espiritualidad 78 (2019) 37. En la nota 4 propone Bibliografía abundante, 
recogida al final de este trabajo. 

 5  Antolínez, A., Noche oscura, 23-24. 
 6  S. Juan de la Cruz, En una noche oscura. Poesía completa y selección de prosa, 

Ed. Anna Serra Zamora, [Edición digital. Acceso 26.05.2020]:
  7  S. Juan de la Cruz, Obra completa (1), en López-Baralt, L., y Pacho, E. 

(eds.), Madrid 1991, Declaración 1, p. 427.
 8  Íd., Declaración 2, p. 428.



ISAAC GONZÁLEZ MARCOS, OSA564

el demonio y la carne»  9, y que en esa noche es donde «se fortalece y 
confirma el alma en las virtudes y para los deleites del amor de Dios»  10 
(1,1).

Sobre el panorama místico, un breve retrato de Antolínez, la 
obra agustiniana Amores de Dios y el Alma, la finalidad, fuentes, fe-
cha de composición, etc., remito al lector a lo expuesto en el co-
mentario al Cántico  11. 

En cuanto a la fecha de composición del comentario a Noche 
oscura, según el P. Ángel Custodio Vega, el pensamiento «haciéndola 
madre de su Hijo» (277, 42), coincide con la copla 43 a la Virgen, del 
Arcipreste de Hita  12; y si Antolínez utilizó el código del obispo de 
Ciudad Rodrigo Alfonso de Paradinas de San Juan  13, habría que 
retrotraer la composición a 1623, fecha en la que Antolínez ocupó 
la sede mirobrigense (375-376).

 9  Ibíd., para el santo abulense el demonio intentará «desquietar y turbar el alma al 
tiempo que está en oración o procura tener», S. Juan de la Cruz, Noche oscura, 4, 3, p. 437.

 10  Íd, 1, 1, pp. 428-429.
 11  González Marcos, I., «Comentario de Agustín Antolínez al Cántico», 183-197.
 12  Juan Ruiz (Alcalá de Henares ca. 1283-1350), autor de uno de los libros más 

importantes de la literatura medieval, El libro del buen amor. Hita es un pueblo de La 
Alcarria, provincia de Guadalajara. Cf. Linage Conde, A., «El mundo del Arcipreste de 
Hita», en Toro Ceballos, F., y Morros Mestres, B. (coords.), Juan Ruiz, Arcipreste 
de Hita, y el “Libro del buen amor”. Actas del Congreso Internacional del Centro para la 
Edición de los Clásicos Españoles, patrocinado por el área de cultura del Ayuntamiento 
de Alcalá La Real del 9 al 11 de mayo de 2003; Alcalá 2004, 199-214 [Acceso 30.06.2020] 
https://cvc.cervantes. es/literatura/arcipreste_hita/01/linage.htm; Toro Ceballos, F. 
(coord.), Juan Ruiz, Arcipreste de Hita y el “Libro del buen amor”. Congreso Internacional 
celebrado en Alcalá la Real el 30 y 31 de mayo de 2014. Congreso homenaje a Alberto 
Blecua, Alcalá 2015.

 13  Nació Alfonso de Paradinas [de San Juan] en 1395 y murió en Roma a los 90 
años, en 1485. Estudió en Salamanca, en el colegio de San Bartolomé y fue catedrático en 
su universidad. En Roma apoyando las ideas renacentistas mandó construir la Iglesia de 
Santiago de los Españoles. Es uno de los copistas del Libro del buen amor del Arcipreste 
de Hita. Fue obispo civitatense entre 1469 y 1485. Mansilla Reoyo, D., «Alfonso de 
Paradinas, Obispo de Ciudad Rodrigo (1469-1485)», Scripta Theologica 16/1-2 (1984) 359-394; 
Folger, R., «Alfonso de Paradinas, ¿carcelero del Arcipreste de Hita?: El Libro del buen 
amor, Ms. S., como narrativa (anti-) boecina», Revista de Estudios Hispánicos 30/2 (2003) 
61-74; Cf. [Acceso 30:06.2020] https://es.wikipedia.org/wiki/Alfonso_de_Paradinas



EL AMOR DE DIOS, PRINCIPIO DEL AMOR DEL ALMA... 565

Siguiendo la tradición agustiniana   14, no se puede hablar de 
cosas altas sin pedir la ayuda del cielo. Así lo expresa Antolínez 
para tratar de la unión del Amado y la Amada: 

Comenzando, pues, en el nombre el Señor –que bien es menester comenzar 
así para entender y decir algo de esta junta y sus secretos–, mueva el Señor mi 
pluma, deme a entender cómo es y palabras con que diga algo siquiera de lo 
mucho que hay aquí y hace en el alma con quien se junta (293, 30-34). 

Y como la unión del alma con Dios es materia difícil y fatigosa 
de tratar, más adelante suplica el místico agustino: 

Pero moviendo mi pluma el que hizo esta junta de cosas tan distintas como 
son Dios y una criatura –que llama Cayetano media persona, por no decir 
personita–, será fácil decir lo que hay en esto. ¡Mueva Dios mi lengua! 

Mas, ¿qué hago en pedir a Dios que me ayude? En ello se verá lo que es esta 
junta, pues aún para hablar de ella es menester ayuda de Dios y más ayuda. 
Hora veamos, si Dios me ayuda. No apartes, Señor, de mi tu mano, Hazme 
muy tuyo, para que pueda decir lo que siento de ti y de tus misericordias, sin 
miedo que me digas lo que al pecador que aborreces: Quare tu enarras iustifi-
cationes meas, et adsumis testamentum meum per os tuum? (Sal 49,16): ¿Por 
qué tomas en tu boca cosas mías? (297, 1-14).

Antolínez es consciente de que el buen orden de esta ascensión 
del alma a Dios es el propuesto en Noche oscura, «la escalera por do se 

 14  Esta petición de gracia y luz para hablar de las cosas de Dios es frecuente en 
San Agustín (De Trin. 1, 4). Santo Tomás de Villanueva, pide el Espíritu Santo «a fin 
de que comprendamos acertadamente este misterio…, y… seamos capaces de expresarlo 
en palabras adecuadas» (Conción I, 1, Domingo primero de adviento) [BAC maior 94] 
5. En otras ocasiones invoca a la Virgen María (Conción 19, 1: Domingo tercero de 
adviento), Íd., 317. También Antolínez invoca a la Virgen: «Sea mi abogada…» (262, 7); 
o para entrar en la senda estrecha de la perfección: «Pidamos licencia para entrar en ella. 
Pidámosle la bendición, porque sin ella y sin su gracia no podremos dar paso que bueno 
sea. Mueva mi pluma Dios. Deme palabras. Póngase en los que esto vieren, para que así 
mis palabras hagan el efecto que suelen hacer las palabras de Dios en el corazón y el alma 
que él mismo mora», Cf. Antolínez, A., Llama de amor viva, 201. Lo hace igualmente 
como hagiógrafo agustiniano, Cf. I. González, La soledad y el diálogo, 193. En la de 
S. Juan de Sahagún dice: «Pienso escribirla con el favor de Dios… con palabras sencillas y 
llanas, como las vidas de los Santos se deben escribir, de suerte que las palabras no se lleven 
la atención, sino la vida del Santo», A. Antolínez, Vida de San Juan de Sahagún, Al lector.



ISAAC GONZÁLEZ MARCOS, OSA566

ha de subir a la cumbre, cubierta de la llama»  15. Pero «por no espantar 
la casa, siendo la escalera tan agra, quise mudar el orden y poner primero 
el lugar adonde lleva, para aficionar al alma con su vista, siendo así que el 
bien es la piedra Imán del alma si se conoce»  16. Por lo cual, primero tra-
ta de la Llama del amor viva, para que al tratar la Noche oscura «hemos 
de hallar descanso en ella, y dormir a sueño suelto»  17.

Otra de las características del comentario antoliniano a Noche 
oscura son las fuentes donde bebe el agustino. Cuatro principales: 
la Biblia  18, San Agustín  19, Santo Tomás de Villanueva, a quien 
llama el Limosnero  20, y el mismo San Juan de la Cruz, a quien se 
refiere como «el autor»  21. Cita con cierta veneración a la Santa Ma-
dre (Santa Teresa de Ávila)  22, puesto que en cuestiones de lo que 
hace Dios en el alma la andariega es «un testigo de vista mayor de toda 
excepción» (315, 19-20), y su doctrina «habla de experiencia y es gran 
maestra, y más en estas cosas tan ascondidas y levantadas» (319, 42-43), 
de San Gregorio Magno  23 y «aquel serafín de amor San Francisco» 
(301, 42). No olvida citar a San Jerónimo (262, 9), San Cirilo y el 
Concilio de Éfeso (324, 14-15), S. Bernardo (323, 2), Durando de 
San Porciano (296, 10-11), Cayetano (297, 3), Homero (309,31), Pli-
nio (314, 22), Aristóteles (263, 9), Antonio (281,7) y un filósofo  24. 
Dentro de sus fuentes están también alguno de sus propios escritos: 

 15  Íd., Amores de Dios y del alma. Llama de amor viva, 204, 9-11. Merece la pena 
poner en la agenda de investigación una presentación de este comentario que Antolínez 
realiza del genial poema de San Juan de la Cruz. Cf. Íd., 198-254.

 16  Íd., 204, 11-14.
 17  Íd., 204, 24-26. 
  18  Son continuas las referencias bíblicas, tanto del Antiguo como del Nuevo 

Testamento, destacan sobre todo el Cantar, la Esposa que introduce Salomón es un 
continuo referente; Job, Sabiduría, los Salmos, Hechos, San Pablo y San Juan. 

  19  Noche oscura, 264, 268, 269, 273, 280-281, 282, 284, 286, 288, 299, 300, 301, 
302, 303, 308, 309, 311, 312, 314, 318, 322.

 20  Íd., 260, 269, 279, 287, 295, 299, 300. Dios es el centro del alma.
 21  Íd., 259, 261, 284, 285, 291, 292, etc.
 22  Íd., 293, 296, 310, 311, 312, 315, 316, 319.
 23  Íd., 266, 277, 292, 318.
 24  Íd., 281, 7; 289, 28.



EL AMOR DE DIOS, PRINCIPIO DEL AMOR DEL ALMA... 567

Vida de Santa Clara de Montefalco (272,6) y su Comentario a los prime-
ros capítulos de Job (275,15).

Antolínez no es un hombre que corrige lo que escribe, y abun-
da en expresiones populares, proverbiales, que tienen mucha fuer-
za y le hacen más comprensible y cercano. Por citar alguna: «que 
cada uno cuenta de la feria como le va en ella» (274, 25-26), «que el árbol 
se conoce por su fructo» (293, 1-2; Mt 7,16.20), «del enemigo como del 
lobo tomemos un pelo» (298, 14-15), «poco y bueno» (261, 43); «obras 
son amores» (300, 15), «desque» (262, 21), «hablar a sordos, espejos para 
ciegos» (271, 16), «hasta el día del juicio» (289, 37), etc. A veces cita de 
memoria y se equivoca  25. 

Si bien tiene momentos de gran altura mística, sobre todo a 
partir de la tercera canción, los alterna con frases que denotan la 
decadencia típica del siglo XVII. Tiene incluso expresiones pro-
pias, como «cotejada» (292, 20), usa el verbo ver con «de», en vez de 
«con»: «no verá jamás el alma de sus ojos» (264, 1); usa el artículo 
femenino delante de sustantivos femeninos: «el hacha» (283, 1); los 
verbos estorbar, impedir, etc., llevan el adverbio «no» con el segun-
do verbo: «estorban a su alma no irse a Dios» (287, 8).

Antolínez se presenta también como un hombre místico, que 
sabe de qué habla en cuanto a experiencia personal: «Sea Dios mi 
luz en esta Noche oscura. Que, si una vez lo es, como espero, entraré a 
descubrir lo que hay en ella sin miedo ni recelo de las dificultades que esto 
tiene» (262, 1). Manifiesta, además, su voluntad de no hablar con 
quienes de estas cosas son ignorantes: «que con los demás que nada 
de esto saben, no hablo» (271, 14), pues estas cosas «no gustadas no se 
entienden» (294, 7) Y su método será ir «apuntado algo de tanto como 
han dicho, sin divertirme de la canción» (261, 40), es decir, siguiendo 
más fielmente la canción que el mismo San Juan de la Cruz.

En 1992 Joseph Ratzinger, Prefecto de la Congregación de la 
Doctrina de la Fe, recibió de los dominicos la petición de que le-
vantase la censura contra el Maestro Eckhart. El Maestro General 
de los Predicadores, Timothy Radcliffe, fue informado de que el 

 25  263, 23: No es San Pablo, sino San Juan (1 Jn 4, 16). Cf. 269, 9; 303, 39: no es 
de S. Pablo, sino de S. Marcos.



ISAAC GONZÁLEZ MARCOS, OSA568

Maestro Eckhart no necesita ninguna rehabilitación, su doctrina 
está en consonancia con la doctrina católica y es un teólogo digno 
de ser recomendado  26. Los problemas de los místicos con la Inqui-
sición son bien conocidos. 

Antolínez nos dice bien claro y alto de San Juan de la Cruz 
que no tiene «el autor ni su doctrina necesidad de nuestra defensa» 
(320, 2)  27.

II.	E l Argumento

Copiamos las palabras tan expresivas de Antolínez del argu-
mento:

Cuenta el alma cómo acompañada de ansias amorosas, sin ver cosa ni dar 
por sí un paso, dejándose llevar de Dios, aunque escondido, que la guiaba, la 
sacó una Noche oscura y puso en salvo. Que la amaneció la luz en tinieblas 
[y] en la oscuridad de la noche la mañana. Y como al fin, al rayar del alba, 
se halló en los brazos de Dios y a Dios entre sus brazos, deshácese en loores de 
[la] Noche, de que tanto bien se le siguió. Esto cuenta debajo de [la] metáfora 
de una mujer en busca de su Amado salió una Noche oscura de su casa, sin ser 
sentida, ni llevando otra guía más del Amor en que se ardía (259, 1-12).

III.	Declaración del argumento

El autor  28 llama Noche oscura «al camino áspero y fragosso por do 
llevó Dios al alma al estado perfecto de virtud y cumbre de amor suyo» 
(259, 14-16), «a los trabajos que sufrió para llegar a la gloria de que goza 

 26  Cf. Steer, G., «Der Aufbruch Meister Eckharts ins 21. Jahrhundert», Theologische 
Revue 106 (2010) col. 89-100.

  27  No necesita defensor, pero por si acaso bien lo defiende con citas bíblicas, 
patrísticas, y de diversas autoridades, entre las que descuella, como hemos dicho, San 
Agustín, Santo Tomás de Villanueva, San Gregorio Magno y la madre Teresa. 

  28  Lo mismo que en el comentario al Cántico, Antolínez no cita el nombre de 
San Juan de la Cruz, por el que siente una gran simpatía, le llama «el autor». Con ello, 
según Ingrid Vindel, Antolínez va ensamblando los versos de San Juan en las fuentes 
con que recompone su comento. Pero se conoce, se sigue, se asume, y no se deja de lado 



EL AMOR DE DIOS, PRINCIPIO DEL AMOR DEL ALMA... 569

en este estado y al reino que pedimos cada día a Dios cuando con ansia le 
decimos: Venga a nos el tu Reino» (259, 16-19), «a un estado excelente y 
divino de unión con Dios, en el cual parece el alma no menos que Dios» 
(259, 19-20), «los trabajos tan grandes y despiadados que pasa el alma 
para llegar a la cumbre de la virtud y unión con Dios, que solo el que los 
pasa sabe bien lo que son (259, 41-42)  29. Mas no sabrá decirlos, aunque 
sepa sentirlos» (259,31-32).

El alma pasa por un despojamiento, que es «desnudarla de cuanto 
es… desollarla» (260, 3-4), si bien, «desollar el cuerpo y descarnarse hasta de-
jare en los huesos es sombra de lo que aquí pasa» (260, 4-6). Por eso el autor 
los llamó «las tinieblas del alma; como decimos las del infierno» (260, 18). 

También se llama noche oscura porque «hay gran falta de luz» 
(260, 27) y mucho más después del primer pecado, que oscureció 
no sólo «la lumbre de la razón, sino también la lumbre de la fe» (260, 
36-37)  30. No oscura a este camino «porque yendo por él el alma, va en 
tinieblas, en oscuridad y sin luz, más de la que hemos dicho de la fe; que la 
razón aquí parece que está muerta».

El alma se deja llevar por Dios, y así la llevó por este camino y 
la puso en el alto estado en que la tiene; pero 

«dejándose llevar, digo, de Dios a oscuras. Que si fuera con luz y echando 
de ver el alma que la llevaba de la mano su Majestad  31, no le fuera tan áspero 

la doctrina del místico Cf. González, I., Comentario de Agustín Antolínez al Cántico, 
195, ns. 60-61. 

 29  Antolínez sabe de qué habla. Él ha tenido experiencia profunda de Dios. Desde 
el inicio se presenta como testigo experto de lo que dice. Si bien «no sabrá decirlos, 
aunque sepa sentirlos».

  30  La fe purifica los ojos de nuestro corazón para ver a Dios. Cf. el formidable 
artículo de la nueva Revista Ciudad de Dios-Revista Agustiniana escrito por su director: 
García Álvarez, J., «Oigo en mi corazón: buscad mi rostro (Ps 26,8). Ver a Dios a la 
luz de San Agustín», CiuD-RA 233/1 (2020) 183-214.

 31  Santa Clara de Montefalco experimentó un derroche de amor y no hacía otra 
cosa que dejarse llevar por Dios. Así lo expresa Antolínez: «Y como el corazón era tan 
tierno y tan de cera, imprimía su esposo en él lo que quería, sin hacer más la santa niña 
que irse tras su Dios que la llevaba. Y, desfalleciendo en su amor, dando de mano a todas 
las cosas, ponía todo su estudio en entregarse toda a Dios, a quien ofrecía sin cesar aquellos 
tempranos frutos que él sembraba dentro de su alma», Antolínez, A., Vida de Santa 
Clara, 4, Cf. González Marcos, I., La soledad y el diálogo, 197-198. 



ISAAC GONZÁLEZ MARCOS, OSA570

ni anduviera tan llena de temores como anda cuando la lleva por tal camino 
el que la hizo y ama, sin descubrirse ni darse a conocer más de cuanto se puede 
descubrir al rayo tan cubierto de la fe, como hemos dicho» (261, 2-8). 

Dios es, pues, la luz del alma, y siendo él su luz y su salvación ¿a 
quién temer?  32 Además, todos estos trabajos que tiene el alma deben 
ser soportados por el bien que les espera, donde se bañará de luz, 
dirá lindezas de ella, la saboreará, y descubrirá sus efectos «que son 
del cielo» (262,1). Antolínez termina implorando la luz de Dios: «Sea 
Dios mi luz en esta Noche oscura» (262, 1-2), y suplicando a la Virgen 
Santísima sea su abogada, ella «que siempre estuvo en la luz de gracia y 
amistad de Dios y nunca en las tinieblas del pecado» (262, 7-9)  33.

IV.	Comentario de Antolínez a Noche oscura

4.1.	Canción Primera

En una noche oscura
con ansias en amores inflamada,
oh dichosa ventura,
salí sin ser notada,
estando ya mi casa sosegada.

Es Dios quien entra al alma por sí mismo como maestro y guía 
(262, 17-18)  34 en estas tinieblas y senda estrecha que lleva al Reino de 
Dios; y lo hace comenzando «a desnudarla de sí misma y vaciarla de todos 
sus gustos y deseos, de suerte que no tenga el menor de ellos» (262, 21-23)  35. 

 32  «El Señor es mi luz y mi salvación, ¿a quién temeré?» (Sal 27,1).
 33  Ibíd., siguiendo a San Agustín, como hace en Vida de Santa Clara de Montefalco, 

Antolínez convierte su escrito en una plegaria, en una oración, en un diálogo de gracia, 
como la Virgen Santísima sostuvo con el ángel: «Sea nuestro amparo (la Virgen Santísima), 
luz y guía para que acertemos a hablar de esta su hija y decir lo que resta de su historia», 
Cf. Antolínez, A., Vida de Santa Clara, 69, González Marcos, I., La soledad y el 
diálogo, 193. Para toda esta «declaración del argumento» (201-204).

 34  «Por su mano o por mano ajena de guía y de Maestro que la da» (262, 25-26).
  35  «Que, aunque sea delgado como un pelo, es estorbo que estorba no se vea el 

bien que se pretende y desea» (262, 23-24), «hasta que acaba con ella que se niegue a sí 
misma y se deshaga» (262, 31-32).



EL AMOR DE DIOS, PRINCIPIO DEL AMOR DEL ALMA... 571

Se llama así noche oscura «por ser tan trabajosa» (262, 33) y «porque es 
quedarse el alma desnuda de sí misma y todos sus gustos que puede recibir por 
todos sus sentidos» (262, 35-37)  36. Así entra el alma en estado de mor-
tificación. Y en este estado, aunque alguna vez ve, oye, huele, gusta 
y siente, es lo mismo si desecha todo, y puede señalar con David: yo 
soy pobre  37, pues lo es de alma y voluntad. La desnudez de que se ha-
bla no es de las cosas, sino «del afecto y gusto de ellas» (263, 16-17), 
puesto que «no ocupan al alma las cosas de este mundo, sino los gustos» 
(263, 19-20). Es una especie de volver al estado creacional: «Es estar el 
alma casi como estaba cuando la crió el que la hizo y la infundió en el cuerpo» 
(263, 21-23). Y esta alma sale por su buena dicha y estar acompañada 
del amor, pues sin él «no pudiera ni se atreviera a dar un paso en tanta 
oscuridad» (263, 27-28). 

Y ¿cuál es el sentido de la canción? Según Antolínez, lo que el 
autor (S. Juan de la Cruz) experimentó en su alma y a otras muchas 
sucede en este estado. Y lo hace bajo la metáfora de una mujer a la 
que sucedió una gran ventura, saliendo de su casa una Noche oscura, 
sin ser sentida.

A continuación, declara verso por verso la canción.

Noche oscura es sinónimo para Antolínez de «quedarse a os-
curas y a buenas noches, como dice el Proverbio, y como en seco, 
si ya no muerta» (262, 38-40), y no es «desnudez de las cosas, sino 
del afecto y gusto de ellas… que no ocupan al alma las cosas de 
este mundo, sino los gustos» (263, 16-20). Noche oscura es «estando 
todo sosegado, como dormido o muerto, como suele suceder a media no-
che en la cual, según dice el Profeta todo está quieto y en silencio; cuando 
falta la luz y nadie se ve» (263, 36-38)  38, estando a oscuras, esto es: 

 36  Como ya señalamos en el comentario al Cántico, Antolínez utiliza un lenguaje 
coloquial, vulgar a veces, para gente sencilla, adelantándose así al siglo XVIII. Cf. González 
Marcos, I., Comentario de Agustín Antolínez al Cántico, 191, n. 36. Igualmente, en este 
Comentario ya vemos expresiones como «quedarse delgado como un pelo» (Cf. Supra), 
al que añade ahora: «y es quedarse a oscuras y a buenas noches, como dice el Proverbio, 
y como en seco, si ya no muerta» (262, 38-40)

 37  1 Sam 18,22: «¿Os parece sencillo ser yerno del rey? Yo soy hombre pobre y ruin»
  38  Fr. Luis de Granada, De la oración y la consideración, II, X: «Entre los 

tiempos de la oración el más convenible es el de la media noche, como lo dice San Bernardo 



ISAAC GONZÁLEZ MARCOS, OSA572

«estando desnuda de gustos, sin nada y a oscuras, como una tabla rasa, o 
como dormida y muerta a todas estas cosas que deleitan al alma y la dan 
gusto fuera de Dios» (263, 40-43). Desnudez absolutamente necesaria 
para llegar al bien que se pretende «el cual no verá jamás el alma de sus 
ojos, mientras así no fuera; ni vivirá así, si así no muere» (264, 1-2). Así 
el alma se transforma en su Amado, de forma que «más parezca él 
que no ella» (264, 5)  39. Pero para ello debe dejar de amar las cosas, 
pues siguiendo a San Agustín, Si terram diligis, terra es  40. Si el alma 
vive pues «a sí misma y a sus gustos» (264,19-20) no puede decir con 
verdad «y no vivo yo, sino que es Cristo quien vive en mí»  41.

Juega Antolínez con las tinieblas y la luz, la fealdad y hermo-
sura, la sabiduría del mundo (locura e ignorancia) y la sabiduría 
eterna, el agua estantía de mal olor y el aceite. El alma que no 
abandona los primeros está loca y sin juicio, pues quiere transfor-
marse en Dios y seguir asida a sus gustos «y estando tan llena de ellos 
no tener ninguno sino a solo Dios» (264-265, 12-13). 

¿Y para qué quiere Dios el alma vacía de sí misma? «Para que 
sea digno altar donde se haga este sacrificio tan agradable a sus ojos. Como 
quiso que el altar de los sacrificios estuviese vacío de dentro y que no se viese 
en él fuego ajeno ni por pienso» (265, 36-39).

Que nadie se espante del ánimo de esta mujer flaca y delicada 
o temerosa para salir en plena noche, pues la acompaña el Amor. 
Y aunque es noche y como ciega, el amor hace que solo vea lo que 
ama. Con Gregorio Magno señala además que «quien ama a Dios y 
le desea ya le tiene» (266, 19-20) 42. Y con S. Pablo «el amor echa afuera 
todo temor» (266, 23-24)  43. 

en un Sermón por estas palabras: El tiempo quieto y sosegado es el más aparejado para 
la oración; especialmente cuando el sueño de la noche pone todas las cosas en silencio».

  39  Cita a continuación el pasaje Non videbit me homo et vivet «no puede verme 
el hombre y seguir viviendo» (Ex 33, 20).

 40  S. Agustín, In Io. Ep. Tr. 2, 14.
 41  Ga 2,20. Antolínez traduce por «Vivo yo, mas no yo, sino Dios en mí» (264, 18).
 42  S. Gregorio Magno, Homiliae in evangelia, lib. 2, homil. 30, par. 1. 
 43  2 Tm 1, 7: «Porque no nos dio el Señor a nosotros un espíritu de timidez, sino 

de fortaleza, de caridad y de templanza». Y 1 Jn 4,18: «No hay temor en el amor; sino 
que el amor perfecto expulsa al temor».



EL AMOR DE DIOS, PRINCIPIO DEL AMOR DEL ALMA... 573

Para estar inflamada de Dios, debe estar el alma desnuda de 
todas las cosas y de su amor, y muerta a sí misma. Debe pues, 
«apartar su afición de niñerías» (266, 34). Y se pregunta Antolínez 
cómo no apaga el gusto de amar, a lo que responde que son gustos 
de Dios, en esta jornada «que va a verse con Dios, y transformase en él, 
persuadida que no hay llegar al monte, a do está, hasta que del todo cesen» 
(267, 4-6). Dejar, pues los amores propios y entrar en los de Dios 
equivale a salir a noche oscura, pero encontrar el amanecer y clara 
aurora. 

Significa también el verso estar abrasada de amores de su Dios, 
«mil amores recogidos», como los arroyos recogidos en un río y estos 
en el mar. 

En esta expresión el alma se siente liberada y sin temor. Es 
como si dijera ¡Oh feliz noche y bienaventurada!¡Toda eres claro 
día! No la maldice como Job, sino que la llena de bendiciones. 

Salió el alma sin que nadie la viese, «ni fuese a la mano». Nadie 
la puso trabas, ni siquiera sus antiguos gustos, como le ocurriera a 
San Agustín, lleno de gustos y quereres, con gran hastío de comer 
de este manjar divino  44. Cuando esos gustos y quereres están den-
tro hacen una guerra civil en el alma y no es posible la quietud y 
sosiego. Pero esta alma desnuda tiene su casa sosegada. Sin estorbo 
alguno el alma iría 

derecha a Dios como una jara, y como se va la piedra a su centro quitándole 
el estorbo». Si bien nuestros primeros padres la pusieron estos estorbos, 
por medio de la sangre de Jesucristo nos dio poder para quitarlos to-
dos: «Aprovéchate, pues, oh alma mía, de esta gracia, que a nadie falta, y de 
esta sangre, que se vertió por ti… Y con ella y su virtud ahuyenta tantos enemi-
gos como tienes de tu bien. Mátales; mueran tantos gustos como viven en ti. No 
quede vivo ninguno. Ayuda en eso a la sangre de Jesucristo» (269, 26-31)  45. 

 44  S. Agustín, Confes. II, 1,1 – IV, 7,12.
 45  Alude a la famosa frase de Pablo y Agustín: «Quien te hizo sin ti, no te justifica 

sin ti» (S. Agustín, Serm. 169, 13).



ISAAC GONZÁLEZ MARCOS, OSA574

4.2. Canción Segunda 

A oscuras y segura,
por la secreta escala disfrazada
oh dichosa ventura
a oscuras y en zelada,
estando ya mi casa sosegada

Ahora se añade que sale el alma de noche, en busca de su Dios, 
pero segura, sin recelo ninguno ni sobresalto, con gran seguridad. 
¿Qué seguridad? Segura de enemigos que ni la ven ni la siguen. 
Estando ya mi casa sosegada, «quizás para decir que esos enemigos del 
alma no están muertos, sino duermen» (270, 20-21) ¿De qué oscuridad 
habla el autor? La privación de luz la hace Dios al alma hasta de-
jarla como en seco, ciega, como ocurrió durante once años a Santa 
Clara de Montefalco  46. Es Dios mismo quien lleva a este estado «y 
así me trajo al bien tan grande que poseo» (272, 30-31). Por eso también 
está más segura, pues va desnuda de sí. Ciega y sin luz, sin embar-
go, el alma está enamorada de Dios y la noche de la fe es la guía 
en su camino.

La escala es la fe, lumbre muy oscura; escala que penetra sin 
ser vista hasta lo profundo de Dios. Por eso el autor la llama secreta 
escala; y porque el alma iba vestida de ella, dejando el traje antiguo 
(274, 10-16).

A oscuras y en celada significa que iba encubierta y escondida 
del demonio y de sus cautelas y asechanzas. Por una parte, el alma 
se esconde de los enemigos, y, por otra, descubre su afición a quien 
la ve por su amor tan pobre y desnuda de sí misma.

 46  Antolínez escribió su Vida y conoce estas sequedades del alma: «despojada de 
las mercedes del cielo, de sus revelaciones y consuelos… en un abismo de penas y fatigas… 
por once años… con gran disgusto y cansada de sí misma, teniéndose por la mujer más 
mala que Dios había criado…entiende no está en gracia de Dios y es muy pecadora y así 
crece la pena y la fatiga y llora sin consuelo… viéndome en un continuo conflicto entre 
virtudes y vicios que se venían a mi alma como saetas, quería huir de estos por no verlos, 
más no podía» (Antolínez, Vida de Santa Clara, 47-52; González Marcos, I., la soledad 
y el diálogo, 207. 



EL AMOR DE DIOS, PRINCIPIO DEL AMOR DEL ALMA... 575

Piensa Antolínez que esta expresión es como «el estribillo de la 
canción», aunque no se repite, pero ha de entenderse en todas ellas, 
como en algunos otros pasajes bíblicos  47.

El interior del alma está como dormida, muerta. Pues no halla-
rá su bien preciado sino desnuda, herida y maltratada, alumbrada 
sola de fe oscura, que es «una luz debajo de una nube» (276, 12-13).

4.3. Canción Tercera 

En la noche dichosa,
en secreto, que nadie me veía,
ni yo miraba cosa,
sin otra luz y guía,
sino la que en el corazón ardía

Vista en sí misma sería infeliz y desdichada, pero viendo el 
bien que de ella vino al alma sí es dichosa y feliz, como dice San 
Gregorio de la culpa que trajo tal Redentor  48, así como la misma 
oración que la Iglesia hace a la Virgen: «¡Oh! cómo se te echa de ver, 
Virgen, en la cara, ¡que te tiene perdida la mala afición al pecador y que se 
te va tras él el alma! Y tienes razón; porque si por él no fuera, nunca fueras 
Madre de tal Hijo» (278, 4-7).

Salió el alma sin que nadie la viese o estorbase, ni aun con los 
ojos. Aborrecía las cosas sensibles tanto que ni siquiera las miraba. 
Ni tampoco las buscaba, ni las tenía en el alma; pues quien desea 
una cosa la tiene en el alma, pues no hay que poner el corazón 
en las riquezas (Sal 60,10). Así, desnuda de todo, el alma vuela 
hacia su centro y descanso como la piedra hacia la tierra. Por eso 
se pregunta: «¿Cómo es posible que criatura capaz de ti, mi Dios, no se 
vaya hacia ti cuanto pudiere, centro infinito e infinitamente bueno y, por 

  47  «En todo esto no pecó Job en sus labios» (Job 2,10); «misericordia, Dios mío, 
por tu bondad» (Sal 50)

  48  O felix culpa quae talem ac tantum meruit, Pregón Pascual. S. Gregorio 
Magno, Liber Sacramentorum Augustodunensis, rúbrica 521, lín. 19; Liber Sacramentorum 
Eugobirmensis, rúbrica 734, lín. 3; Santo Tomás de Aquino, In III Sent. Dist. 1, q. 1, 
art. 3 resp. ad arg 5, lín 3; S. Theolo. III pars q 1 ar. 3, res. ad arg 5, lín 3.



ISAAC GONZÁLEZ MARCOS, OSA576

consiguiente, atractible? ¿Qué cosa puede retardar al alma de tanto bien?» 
(280, 14-17)  49. 

Siguiendo ahora a San Agustín dirá que solo el amor que arde 
en el pecho del alma la hace ir hacia su bien sin entretenerla en el 
camino. El amor es el peso que la lleva volando a Dios, quitados 
los estorbos. A ciegas y a oscuras puede ir el alma a Dios, como la 
piedra sin ojos va a su centro. Para ese viaje debe perder sus ojos, 
su vista y luz y dejar de ver como solía, dejar el discurso que la en-
tretenía, para que la sirva Dios de luz y ojos (281, 12-17) y ponerse 
en Noche oscura. Recuerda igualmente que el amor tiene alas que le 
hacen volar a su centro y descanso, Dios, y que hasta que no llegue 
Él, el alma está impaciente. 

4.4. Canción Cuarta

Aquesta me guiaba
más cierta que la luz de mediodía
a donde me esperaba
quien yo bien me sabía
en parte donde nadie parecía

El sentido de toda ella es que «fue nuestra luz y guía una hacha (fe) 
ardiendo. Es decir, que esta luz y ardor de amor que de ella salió, encerrada 
en el alma, la guiaba al lugar, solo y apartado, a do la estaba esperando su 
Dios y Señor» (283, 11-15). Ese es el sentido de toda la canción.

Es guiada el alma solo por la fe viva y el ardor de ella, el amor, 
que está en el corazón (aunque la fe no está en la voluntad, corazón, 
sino en el entendimiento). Una luz interior para que nadie la vea 
y menos todo un mar de corsarios por el mar que navega. Una luz 
que la guiaba de noche. 

La guía pues es la fe (si non credideritis, non intelligetis), que es 
Palabra de Dios, más firme y cierta que los cielos, más cierta en 
guiar que la luz del mediodía.

  49  El hombre es capax Dei: Orígenes, De principiis, lib. 4, cap. 4, parag. 6, In 
números homiliae, hom. 21, parag. 2. 201; S. Bernardo, Sup. Cantica canticorum, Serm. 
27, parar. 10. El resto sigue el pensamiento de Santo Tomás de Villanueva.



EL AMOR DE DIOS, PRINCIPIO DEL AMOR DEL ALMA... 577

De tal manera se deshace el alma en amor de Dios, que Dios se 
deshace también en su Amor, fue buscándole encubierta y nadie la 
veía; y así descubrió el amor en que se ardía. Pero si el alma busca 
a Dios, no es menos real que Dios también busca al alma. Eso hace 
Dios, «ascondido y esperándola en el puesto que ella sabía» (285, 19-20). 
Y, además, Dios «madrugó primero, pues la esperaba» (285, 25). Y el 
Señor espera tanto al alma buena como al alma mala, como cuan-
do esperaba sentado junto a la fuente (pozo) ( Jn 4, 6). Así despierta 
Dios al alma y hace que camine. Y la que a esto no despierta, está 
muy dormida, si no está muerta.

El alma se da prisa porque conoce a Dios, pero el «velo grosero de 
la carne le estorba que no le vea a la clara» (286, 44 – 287, 1). 

Es necesario pedir a Dios conocimiento de sí mismo. Así sa-
brás que es centro y descanso del alma «e irás a Él corriendo, llevada 
de la fragancia de sus olores» (287, 44-288, 1). El poco conocimiento 
de Dios hace que la voluntad carezca del gusto y deleite en Dios y 
su bondad o «que, si le ama y quiere, le quiera como lo quiere y que no se 
vaya a él, o que, si se fuera, sea de la manera que va, tarda y perezosamente. 
Que si una vez le conociese y supiese bien quién es, ¿qué gusto no hallaría 
en él?, ¿qué suavidad en su fragancia y olor? Sin duda se iría a él con el 
ímpetu que va esta alma» (288, 28-33).

Si conoce a quien ama ¿por qué no dice quién es? No es por 
miedo a perder el bien (la vida eterna, que te conozcan a ti Jn 17,1), 
sino por pedir también que amen a Dios y Dios ame a los turcos y 
a los herejes. Y como esta alma conoce a Dios, lo mismo que San 
Pablo, no tiene palabras para decir quién es, pues Dios es «inafable» 
[sic] (290, 7). 

«Me sabía», manera de hablar española muy antigua quiere 
decir: «a do yo sabía para mí», no para decirlo, para mi bien y mi 
provecho. ¿Dónde le esperaba? En parte donde nadie parecía. Por 
tanto, no en el bullicio, sino en la soledad, en el desierto, donde 
puesta sobre su pecho la hable al corazón (Os 2,14).



ISAAC GONZÁLEZ MARCOS, OSA578

4.5. Canción Quinta 

Oh noche que guiaste,
oh noche amable más que la alborada
oh noche que juntaste 
amado con amada,
amada en el amado transformada.

Equivale a decir: «¡oh desnudez y vacío de todas estas cosas fuera de 
Dios!: ¡hasta de la misma luz que guiaste! Sola ella pudo guiar al alma 
a do la esperaba Dios, porque siendo en parte donde nadie parecía, no do 
viniera sola, sino con otras cosas fuera de Dios, nunca el alma le hallara de 
la suerte que le halló» (292, 11-16). 

Si bien la mañana es hermosa, linda, graciosa, amable, com-
parada con la Noche «que le guió a do estaba Dios es fea, abominable y 
aborrecible» (292, 20-21). Y repite la estrofa, porque, si abandonar 
una sola cosa o desnudarse de ella, es gran bien, «¿qué será de todas 
y quedar el alma de ellas como de noche y a oscuras?» (292, 33-34).

Además de lo inefable de esa experiencia, se trata, según «ha-
blan de ella los que merecieron gozarla» (294, 13-14)  50, de Matrimonio 
y Desposorio, aunque haya diferencia entre estos y lo que pasa real-
mente en el alma. Experimenta el tempus tuum, tempus amantium 
(Ez 16,8). Así pues, Dios purifica al alma «llevándola primero por la 
Noche oscura y desnudándola de toda afición de criatura y de sí misma» 
(294, 40-42)  51. Pero no solo la desnuda, Dios, sino que «la adorna 
con mil joyas de su mano, que la hacen más hermosa y agraciada. Y cuanto 
más la apura y hermosea, la avecina más y asemeja a sí mismo y hace más 
digna de este Desposorio y Matrimonio» (294, 44-46 – 295, 2)  52.

  50  Sobre lo inefable es consciente el mismo S. Agustín: «Para poder contemplar 
inefablemente lo inefable es menester purificar nuestra mente. No dotados aún con la visión 
somos nutridos por la fe y conducidos a través de caminos practicables, a fin de hacernos 
aptos e idóneos de su posesión» (S. Agustín, De Trin. I, 3). Y poco más adelante subraya 
de nuevo: «la débil penetración de la humana inteligencia no puede fijar su mirada en 
el resplandor centelleante de la luz si no es robustecida por la justicia de la fe», Íd. I, 4).

 51  Antolínez es muy expresivo: «y despojándola de todas sus condiciones y calidades, 
la viste de las suyas», «desbastándola y purificándola», «desollarla, quedando viva -, y 
vistiéndola este Señor a su talle» (295, 12-13; 15-18).

 52  Figura es de esto las esposas del rey Asuero (Est. 2,12-14).



EL AMOR DE DIOS, PRINCIPIO DEL AMOR DEL ALMA... 579

Siguiendo a Santo Tomás de Villanueva (el Limosnero) el Se-
ñor adelgazó tanto el velo de su carne que el alma se fue «con gran 
ímpetu a Dios, que no fuera posible el detenella» (296, 5-6). De suerte 
que «adelgazándose el velo que estorba al alma irse a Dios, y haciéndose 
trasparente, resplandece en sus ojos la claridad del sol» (296, 33-35). No 
obstante, sea este ver «por tela de cedazo, como dicen» (296, 35-36).

La unión del alma con Dios es difícil de expresar y «muchos han 
tropezado y tropiezan en ella cada día», pero es «doctrina de Santos» y 
es «tan conforme con la Sagrada Escritura»  53.

¿Cómo se realiza esta unidad del alma con Dios? «En ella le ve 
como con vista y se goza de él, y hace en ella Dios las maravillas tan grandes 
que confiesa, y se le muestra este sol de justicia resplandeciente en sus ojos, y 
ve como por vista, aunque no por ella -como en el cielo-, las tres personas de 
la Santísima Trinidad, lo que quiso decir el Señor cuando dijo: Que el que 
le amase será amado del Padre, y que el Padre y el Espíritu Santo morarán 
en él» (298, 17-24). Así se parece esta alma a los ángeles, «que estando 
viendo a Dios no se cansan de verlo y mueren por verle» (298, 28-29)  54. 

Con esa unión bastaría para que el alma se mostrase agrade-
cida a quien tanto bien la hizo. Y ahora goza «y dice a grandes voces, 
que el cielo oye: Que Dios la ama y ella le ama» (300, 13-14). A él solo 
ama y por eso le llama Amado, buen epíteto para Dios. Se pregun-
ta con Santo Tomás de Villanueva cómo puede haber «alguien que 
no ame a Dios, siendo tan bueno y tan amable» (300, 36-37), siendo su 
discurso «¡Qué dulce para mí, Señor, mandarme que te ame!» (300, 38). 
Sería incluso «más tolerable el infierno que no dejar de amarte» (300, 
42). Juntó, pues, Amado con Amada, «porque no amaba otra cosa 
fuera de él, y ninguna entró con él a la parte de su corazón» (301, 37-38). 
El alma así experimenta el amor de su Amado, como su Amada, 
como si solo ella fuera tal, y así «no le falta cosa que buena sea ni teme 
ninguna que sea mala, pues siendo la Amada de Dios y la lumbre de sus 
ojos no habrá mal que se le atreva… pues de tal manera es Amada de Dios 
que está transformada en él» (302, 31-39).

  53  Quiere avalar, defender, Antolínez esta doctrina sanjuanista con los santos y 
los testimonios escriturísticos.

 54  Cf. San Agustín, Ep. 147, 37.



ISAAC GONZÁLEZ MARCOS, OSA580

¿Qué transformación es esta?, se pregunta Antolínez. Y res-
ponde: «Parece que no quedó alma, sino Dios, pues ya no queda en ella 
forma de lo que era, sino de Dios» (303, 17-18). Y siguiendo los pasos 
del filósofo, San Pablo, S. Agustín y Santo Tomás de Villanueva 
dirá que es el amor quien «hace uno de dos amantes que son» (303, 26) 
causa, dice Antolínez, por la que Agustín llamó al amor «juntura, 
porque junta al Amante con el Amado y le añuda» (303, 28-30). Y no 
solo los dos «se dirán uno mismo por afecto» (304, 5), sino que el alma 
queda enriquecida «de dones soberanos -entre los cuales hay uno que se 
llama gracia, que es su imagen y semejanza, con que vestida el alma parece 
otro Dios- y [de] otros preciosos con que pueda obrar conforme al ser divino 
de la gracia, y así no como alma, sino como Dios» (304, 25-29). De esa 
junta de Dios y el alma por amor «quedó el alma despojada de sus ma-
las condiciones y calidades y se vistió de las de Dios, como hemos dicho. Y 
quedando en sí muerta, vive a él, y no hace su gusto, sino el suyo, de suerte 
que puede decir: Vivo yo, más no yo, sino Dios en mí» (304, 40-44)  55. 
En esta junta de Dios con el alma, además, «la comunica su Espíritu, 
que la alienta cuanto a las obras y la mueve» (305, 8-9). Y como otros 
místicos, utiliza Antolínez para explicar esta unión el hierro y el 
fuego: «como el hierro que está muy encendido no parece hierro, aunque 
lo es, sino fuego, por las cualidades que tiene en sí de fuego» (305, 29-31).

En cuanto a la visión de Dios por el alma Antolínez explicita lo 
siguiente: «ve a su Amado en esta vida como por vista, aunque no como en 
el cielo, cara a cara» (306, 14-15). 

4.6. Canción Sexta

En mi pecho florecido,
que entero para él solo se guardaba,
allí quedó dormido,
y yo le regalaba
y el ventalle de cedros aire daba.

Supone esto que el esposo venía cansado, pero esto es «el sen-
tido de las palabras, mas no el secreto de ellas» (307, 2). ¿Cuál es el se-

 55  Cf. Ga 2, 20: «No soy yo, es Cristo quien vive en mí»



EL AMOR DE DIOS, PRINCIPIO DEL AMOR DEL ALMA... 581

creto? Que el amor de Dios no deja cansar al alma y que el amado 
cansado significa la prisa que se dio para llegar al puesto para que 
el alma lo encontrase (307, 30-40). La esposa (el alma) está llena de 
virtudes (flores), puesto «que no se junta Dios con alma que está llena de 
espinas y abrojos» (308, 19-20). A Dios se le debe el pecho, el cora-
zón y el alma «entera y no partida» (308, 37). De esta suerte el alma 
«tan desnuda de todas las cosas fuera de Dios, y guardándose para él, se 
juntó con él e hizo regalo de su seno y pecho; que pecho que así se guarda 
entero para Dios bien pudo ser su regalo y su descanso» (309, 34-37). Dios 
queda dormido en el pecho de su amada. Según Antolínez esto no 
es un instante, sino que «a mi ver fue, que nunca fue de allí ni se vio 
apartada esta junta y compañía» (310, 19-20). Recuerda, siguiendo 
a Santa Teresa, que muchas almas se juntan como dos velas, que 
parecen una, pero luego se separan, lo que sería el «desposorio» (310, 
22-29), «más ésta, que es de matrimonio, en que se junta Dios con el alma 
no se deshace; no pasa de presto esta merced que hace el Señor al alma como 
aquélla» (310, 29-31). Y Dios dormido en su pecho sigue actuando. 
Quizás la saludó como a los discípulos si no de palabra de obra: 
Pax vobis (312, 18; Jn 20,19-31), y sobre todo le dijo de obra, «Tú eres 
mía y yo soy tuyo… Tuya soy: mi Amado para mí. Él solo me merece» (312, 
25. 30-31). Pero ¿cómo le regala? «dejándose llevar de sus impulsos y 
respondiendo a las inspiraciones que la inspiraba, con que la despertaba 
a amarle y más amarle; esto es, deshaciéndose y abrasándose en su amor 
y diciendo: ¡oh vida de mi vida y vida de mi alma!» (313, 14-17). Esa 
unión crea una familiaridad grande, pues «parece que el mismo que es 
su Esposo es también su hijo» (313, 20-21)  56

El ventalle, los cedros, las flores, el esposo dormido en el pe-
cho de la amada, «todo huele a Amor» (313, 33) y la Amada busca 
a su Amado e «iba llevada de su olor y fragancia» (314, 1). Ese lugar 
con cedros olorosos es un Paraíso «que no podía faltar ni anegarse con 
Diluvio; que era perpetuo e incorruptible, como lo es nuestra alma, en cuyo 
centro la esperaba Dios, como hemos dicho» (314, 25-28). No es ni el co-

 56  Esta relación familiar tuvo también Santa Clara de Montefalco al contemplar 
la Pasión: «Muere, pues, nuestra Santa de ver morir con sus ojos a su Esposo y Señor, a 
su bien y hermano y a su hijo también, que, aunque el Señor es esposo, amigo y hermano 
de mi alma, si ella le ama también es su hijo y ella es su padre y su madre», Antolínez, 
A., Vida de Santa Clara, 73; Cf. González Marcos, I., La soledad y el diálogo, 212.



ISAAC GONZÁLEZ MARCOS, OSA582

razón ni la imaginación, sino un lugar «espiritual, que es la sustancia 
del alma» (314, 44), «en el centro del alma, a do está con su Dios y Dios 
dormido en ella» (315, 20-21).

4.7.	Canción Séptima

El aire del almena,
cuando ya sus cabellos esparcía
con su mano serena
en mi cuello hería
y todos mis sentidos suspendía

Lo que aquí vemos, dice Antolínez son:

dos amantes desmayados de amor: Dios del alma y el alma de Dios… se 
echaron a amar, y tanto amaron que desfallecieron amando y se desmayaron 
de puro amar. El quedó desmayado en el seno de su amada, y ella estándole 
mirando y amando, vencida de tal amor, se comenzó a desmayar, y al fin se 
desmayó y quedó reclinado el rostro sobre su amado. ¡Gracias a Dios, Señor, 
que te ves ya harto de amar y ser amado! (317, 25-36).

El significado de esta canción es que «los pensamientos del Ama-
do, reclinado en el pecho de su Amada, la robaron el alma y dejaron sus-
pensa y sin sentido» (318, 30-33). Pensamientos que fueron para ella 
como un rayo, «más delicados que el aire y más delgados que el cabello, 
la traspasaron y suspendieron, de suerte que estando el alma enamorando 
a Dios y regalándole, él la mataba de amor; que es lo mismo que regalalla, 
pues no hay tal regalo para una alma como ver que es amada de quien 
ama» (318, 35-40). ¿Y qué pensamientos son estos? «Los mismos que 
ella tiene. De suerte que los mismos actos que ella hace y con que se deshace 
amando a Dios, que es todo su regalo, son los de su Amado y los que la tiene 
suspensa y sin sentido» (319, 1-5).

En este momento es cuando el alma pierde los sentidos y queda 
suspendida, absorta en arrobamiento. Pero añade Antolínez «si solo 
significan etas palabras suspensión del alma y admiración, efecto ordinario 
de una cosa grande y rara que nunca se ha visto ni pensaba verse, no tiene el 
autor ni su doctrina necesidad de nuestra defensa, pues nadie puede dudar 
de ella» (319, 44 - 320, 4).



EL AMOR DE DIOS, PRINCIPIO DEL AMOR DEL ALMA... 583

4.8.	Canción Octava

Quedéme y olvidéme;
el rostro recliné sobre el amado
cesó todo y dejéme,
dejando mi cuidado
entre las azucenas olvidado.

Reclinar el rostro indica que «no estaban suspensos del todo los sen-
tidos, y que luego después hubo suspensión perfecta y arrobamiento. Que es 
lo que se dice en el verso que se sigue: Cesó todo y dejéme» (320, 35 – 321, 
1-3).

Se olvidó de todo, pues, es decir, «de sí misma. Que el alma en 
este estado tiene gran olvido de sí» (321, 15-16). Transformada en Dios, 
«que se haga en ella la voluntad de Dios  57, éste es su blanco y fin» (321, 
25-26). Aquellas ansias que tenía por morir y ver a Dios  58 cara a 
cara se han trocado ahora «por el deseo de servirle y de hacer algo que 
sea para su gloria. Y para ello desea vida y más vida, por trabajosa que 
sea» (321, 28-31).

Entre las azucenas olvidado. «¡Qué hermoso pasto para un alma 
que está libre de hierbas ponzoñosas!» (323, 32-33). Suplica Antolínez 
dejar allí al alma, olvidada de todo y de sí misma, teniendo solo 
ojos para ver a su Amado, cuidando solo de él. Así fue el remate 
de la Noche oscura. «En esta luz pararon las tinieblas. El camino áspero y 
lleno de abrojos vino a parar en un jardín de flores, rosas, violetas, jazmines 
y azucenas. Gócese el alma en ellas. Ansias, fatigas, lágrimas, y llantos, 
vayan fuera, que ha amanecido el claro día» (323, 40-44). Y nos recuer-
da finalmente que «lucha y pelea Dios con los que están en la noche y 
tinieblas, que aún todavía tienen alguna oscuridad en el entendimiento, 

 57  La voluntad de Clara de Montefalco también se funde con la de Dios: «Tenía 
tan unida la voluntad esta santa con la de Dios y tan conforme con ella, que parecía ser 
la voluntad de Dios la misma que ella tenía, que es efecto de amor cuando es tan grande, 
transforma al amante en el amado y hacer que parezca vive en él la voluntad del que 
ama. Todo su regalo era el Señor a quien amaba, todo su gusto y placer y fuera de él no 
hallaba cosa de gusto», Antolínez, A., Vida de Santa Clara, 25; González Marcos, I., 
La soledad y el Diálogo, 214.

 58  El tema de ver a Dios es muy agustiniano. A él dedica San Agustín la Carta 147, 
entre otros muchos escritos, Cf. García Álvarez, J., «Oigo en mi corazón…», 191-196.



ISAAC GONZÁLEZ MARCOS, OSA584

[y] en el corazón y voluntad alguna impuridad» (323, 37-39). Y lo hace 
«como pudiera luchar contra un enemigo» (323, 39-40). 

V.	A ntología de textos

5.1.	El trato de Dios con sus amigos

A estos, pues, en quien por su buena dicha puso sus ojos Dios y miró en 
buena hora, llevando adelante lo que en ellos comenzó por su misericordia, 
trata su Majestad a los principios, como madre amorosa al niño tierno, 
al cual calienta su madre al calor de su pecho, y cría con leche sabrosa y 
manjar suave, y trae entre sus brazos. De esta manera se ha Dios con éstos. 
Tráelos entre sus brazos y regálalos a los pechos de su amor con gozos y gus-
tos espirituales, con los cuales se están las horas y las noches en oración con 
Dios, y andan muy de ordinario en su presencia, y delante de sus ojos, ya de 
este modo, ya de aquél (271, 18-28). 

5.2.	Hay que vestirse de Cristo

Por la secreta escala disfrazada. Como si dijera: que de otra manera no 
saliera. Y todo es decir que nunca el alma saliera de pañales si así no sa-
liera, y que nunca llegara a tan alto estado si esperara a salir por la puerta 
y a que rayara el día; y si temerosa de la noche y de la escala, se quedara 
en el traje en que estaba; esto es, si no se desnudara de él y disfrazara, vis-
tiéndose de otro. Que, como hemos dicho, para sacrificar a Dios en el monte 
Bethel es menester quitarse los vestidos viejos y desnudarse de ellos, esto es, 
denudarse el hombre de sí mismo, y vestirse de Cristo, como dice San Pablo 
(272, 40-44 – 273, 1-4).

5.3.	Fe y amor para ir a Dios

No excuso advertir, que unas veces decimos que esta guía del alma es la 
fe y otras veces que el amor o ardor de amor. Y es lo mismo, pues lo mismo 
es decir fe viva, como decimos aquí, que fe con ardor de amor, que es la vida 
de la fe, sin el cual está muerta. Y aunque es luz -no hay duda de ello-, es 
luz muerta; [que] como dice Santiago, la fe sin las obras no es viva, sino 
muerta (Sant 2,17) no obstante que es verdadera fe; mas junta con el amor 



EL AMOR DE DIOS, PRINCIPIO DEL AMOR DEL ALMA... 585

y su ardor, no está muerta, sino viva y como tal obra, señal cierta de vida. 
Que la fe obra por la caridad y amor (Ga 5,6). Y así se verifica bien, que 
el amor vivifica la fe; la cual, aunque es corta y no poco imperfecta, causa 
porque no se halle en la otra vida, que ninguna cosa tiene que no sea cabal y 
cumplida, junta empero, con el amor y ardor, no guía ni alumbra solamente 
como fe, sino [como fe] viva y encendida, y lleva al alma a do está Dios, 
más cierto y mejor que la luz del mediodía como dice el autor de la canción 
en el segundo verso. Y es conforme a la doctrina de San Pedro, como veremos 
después (283, 18-37)

5.4.	Es Dios quien atrae al alma con su amor

Así la lleva Dios tras sí. La cual, como alcanzó a conocer el bien que la 
esperaba, no pudo detenerse, llevada de su fragancia. Quiero decir del amor 
que Dios la tiene, que es el olor de Dios, que lleva al alma tras sí. Y así, 
en oliendo su olor, llevada de él, fue en su busca con paso apresurado, rom-
piendo por la noche como rompió. Tráeme, Señor a Ti, descubriéndome tu 
amor. Que, si una vez alcanzo a conocer que me amas tiernamente, sabien-
do bien quién eres, y conociéndote, él me llevará a Ti con paso apresurado 
y revelando tras tu amor y fragancia celestial (285,42-44 – 286,1-10)  59.

5.5.	Lo que hace Dios con el alma

Que es de ver lo que Dios hace en ella desde su centro. Cómo la habla, 
qué inspiraciones la envía, qué impulsos, lo que ella responde a la voz de su 
Amado y a lo que [él] pide, que [le] conoce, y tanto que no la falta sino verle 
por los ojos [y servirle] con las veras que dice a la voz que oye y suena en sus 
oídos que la sirva: Quid me vis facere? ¿Qué quieres, Señor, que haga? Da 
quod iubes, et iube quod vis  60. ¡Oh qué amor!, ¡qué foraleza es la del alma! 
Pero ¿qué no será si está unida con el Fuerte y Poderoso? ¡Qué olvido de sí! 
¡Qué acuerdo de Dios! Pero ¿qué olvido propio y acuerdo de Dios no tendrá 

 59  Antolínez es consciente de que las palabras se quedan cortas cuando se habla 
del amor de Dios: «Que no hay palabras para decirlo, esto es, para decir quién sea Dios 
para el alma que le ama» (286, 21-23). Por eso, remite a la poesía, a los salmos: «En 
verdad bueno es Dios para Israel» (Sal 72,1). Igualmente «no es para decillo» lo que pasa 
en el encuentro entre Dios y el alma (191, 18).

 60  S. Agustín, Confes. X, 29, 40.



ISAAC GONZÁLEZ MARCOS, OSA586

siendo una cosa con Dios y estando transformada en él? Esto dice el alma, 
diciendo: quedéme y olvídéme, el rostro recliné sobre el Amado. Solo para él 
tengo ojos y para sus cosas manos: Cesó todo y dejéme (322, 12-28).

Conclusión

El príncipe de los místicos, San Juan de la Cruz, ha legado uno 
de los símbolos místicos más famosos para la mística universal: la 
noche oscura del alma. El poema Noche oscura lo comentó el doctor 
carmelita en dos de sus poemas mayores, Subida al monte Carmelo y 
Noche oscura  61. Este último poema solo las dos primeras canciones. 
De ahí, que cobre mayor importancia el comentario completo rea-
lizado por el agustino vallisoletano Agustín Antolínez, quien, con 
un lenguaje sencillo, popular, proverbial, con tonos sublimes a ve-
ces, sobre todo a partir del tercer poema, nos ofrece su experiencia 
personal, y nos invita a los lectores de todos los tiempos a seguir los 
pasos del alma, pues «nos sucederá lo mismo si hacemos lo que ella hizo, 
dejándose entrar de Dios en esta Noche oscura, y caminando por ella sin 
volver atrás después que Dios la metió» (270, 7-11). 

La obra del doctor y místico agustino se convierte en defensa 
sólida, aunque no la necesita, de la mística carmelita, testimonio 
de experiencia personal y una invitación a seguir el itinerario del 
alma, muy válida para nuestros días, cuando tanto nos cuesta salir 
de nuestro amodorramiento y no nos atrevemos a quitar los paña-
les, desnudarnos del hombre viejo, vestirnos de Cristo y disfrazar-
nos con la armadura de la fe. 

Hoy que preguntarse por Dios es casi un lujo  62, también nos 
preguntamos con S. Agustín y con Antolínez «¿Cómo puede ser que 

  61  Cf. Subida al Monte Carmelo, en López-Baralt, L., y Pacho, E. (eds.), San 
Juan de la Cruz. Obra Completa. I, Madrid 1991, 109-419; Noche oscura, en Íd., 421-557.

  62  Fue sintomático el discurso de Benedicto XVI en Erfurt, señalando que el 
inicio de la Reforma es una pregunta sobre Dios que hace Lutero: «Lo que le quitaba la 
paz era la cuestión de Dios, que fue la pasión profunda y el centro de su vida y de todo 
su camino. “¿Cómo puedo tener un Dios misericordioso?”: Esta pregunta le penetraba el 
corazón y estaba detrás de toda su investigación teológica y de toda su lucha interior. Para 



EL AMOR DE DIOS, PRINCIPIO DEL AMOR DEL ALMA... 587

toda el alma no se vaya para ti, sino que, suspensa y colgada de un poco de 
aire, sea privada de tanto bien? ¿Cómo es posible, que criatura capaz de ti, 
mi Dios, no se vaya hacia ti cuanto pudiere, centro infinito e infinitamente 
bueno, y por consiguiente atractible? (280, 14-17). 

Tendremos, siguiendo los sabios consejos de los vates agusti-
nos, que descubrir que «para irse un alma a Dios, que la crió para sí… 
no tiene necesidad de quién la guíe, ni más luz que la que arde en su pecho. 
A ciegas puede ir, que el peso del amor la lleva a él» (280, 43 - 281, 3)  63. 
Sabedores igualmente que «el amor que arde en el pecho solicita el cora-
zón es buena guía para el alma, y la hace volar. Que el amor de Dios alas 
tiene, y el amor que no las tiene no es de Dios, por más que lo parezca» 
(281, 23-26).

La teología agustiniana es paulina y cristocéntrica  64. «Allí don-
de abundó el pecado, sobreabundó la gracia» (Rm 5, 20). Por eso, An-
tolínez se invita y nos invita a ti y a mí, querido lector, con fuerza 
persuasiva: 

«Aprovéchate, pues, oh alma mía de esta gracia, que a nadie falta, y de 
esta sangre, que se vertió así por ti, como si se vertiera por ti sola, como dice 
San Pablo. Y con ella y su virtud ahuyenta tantos enemigos como tienes de tu 
bien. Mátales; mueran tantos gustos como viven en ti. No quede vivo ninguno. 
Ayuda en esto a la sangre de Jesucristo… Que, aunque solo Dios te hizo, no 
quiere salvarte sin ti, como dice San Agustín, nuestro Padre... Date prisa; que 
al paso que quitares estos gustos, que te estorban ir a Dios, que es tu centro… te 
irás sin estorbo a él, como esta alma, la cual confiesa que así la sucedió en esta 
canción» (269, 26-31)  65. 

Lutero, la teología no era una cuestión académica, sino una lucha interior consigo mismo, 
y luego esto se convertía en una lucha sobre Dios y con Dios. “¿Cómo puedo tener un Dios 
misericordioso?” No deja de sorprenderme en el corazón que esta pregunta haya sido la 
fuerza motora de su camino. ¿Quién se ocupa actualmente de esta cuestión, incluso entre 
los cristianos? ¿Qué significa la cuestión de Dios en nuestra vida, en nuestro anuncio?», 
Cf. Benedicto XVI, Discurso a los Representantes del Consejo de la “Iglesia Evangélica 
de Alemania”, Erfurt (23.09.2011). 

 63  San Agustín, Confes. I, 1,1; 
 64  Toda la vida de Santa Clara tiene esta nota típica, Cf. I. González Marcos, 

La soledad y el Diálogo, 208-213.
 65  San Agustín, Sermón 169, 13.



ISAAC GONZÁLEZ MARCOS, OSA588

Bibliografía

Amunárriz, A., Dios en la noche. Lectura de la noche oscura de san Juan 
de la Cruz, Collegio S. Lorenzo da Brindisi, Roma 1991.

Antolínez, A., Historia de Santa Clara de Monte Falco de la Orden 
de San Agustín Nuestro Padre [dedicada a Felipe III] Salamanca 
1613, 260 pp. 

– Vida de San Joan de Sahagún, de la Orden de San Agustín Nuestro Pa-
dre [dedicada a D. Francisco de  Sandoval, Duque de Lerma] 
Salamanca 1605, 672 pp. [trad. italiana por P. Fraxinelli, OSA, 
Bologna 1615].

Castro, G., «Noche oscura del alma», en E. Pacho, Diccionario de 
san Juan de la Cruz, Monte Carmelo, Burgos 2000, 1033-1062. 

Egido López, T., Actas del Congreso Internacional sanjuanista (Ávila 
22-28 de septiembre de 1991). II: Historia, Ávila 1993.

Gaitán De Rojas, J. D., «La Noche Oscura: estructura y sentido de 
la obra», en Sancho-Cuartas, 65-86.

– «El libro Noche oscura: génesis, estructura y sentido», Revista de 
espiritualidad 310 (2019) 35-61.

Gaitán, J. D., «San Juan de la Cruz: En torno a “Subida” y “No-
che”. Su relación con el poema “Noche oscura”», en Pablo Ma-
roto, D. de, et al., Introducción san Juan de la Cruz, Diputación  
Provincial de Ávila-Institución Gran Duque de Alba, Ávila 
1987, 77-90.

García Álvarez, J., «Oigo en mi corazón: buscad mi rostro (Ps 26, 
8). Ver a Dios a la luz de San Agustín», CiuD-RA 233/1 (2020) 
183-214.

Gil Muñoz, M.T., La noche oscura de Teresa de Jesús. Aproximación 
fenomenológica, teológica y mistagógica, Tesis doctoral. Universidad 
de Comillas, Madrid 2016, 360 pp. 

González Marcos, I., Agustín Antolínez, O.S.A. (1554-1626). Una 
vida al servicio de la Cátedra, la Orden y la Iglesia. Excerpta ex Dis-
sertatione ad Doctoratum in Facultate Historiae ac Bonorum Cultu-
ralium Ecclesiae Pontificiae Universitatis Gregorianae, Madrid 2015 
[Tesis doctoral dirigida por el Profesor Fernando J. de la Sala, 
SJ, en la Facultad de Historia y Bienes Culturales de la Iglesia 
de la Pontificia Universidad Gregoriana, Roma 2013, 598 pp.]



EL AMOR DE DIOS, PRINCIPIO DEL AMOR DEL ALMA... 589

– «Agustín Antolínez, OESA (1554-1626). Una vida al servicio de 
la Cátedra, la Orden y la Iglesia», en Pena González, M. A. – 
Degaldo Jara, I., ed., Métodos y técnicas en Ciencias Eclesiásticas.  
Fuentes, historiografía e investigación, Salamanca 2015, 457-469

– «Comentario de Agustín Antolínez al Cántico de San Juan de la 
Cruz»: Revista Agustiniana 166 (2014) 183-220.

– «Antolínez, Nuño», DBE IV, Madrid 2009, 460-463
– Clara de Montefalco, o la pasión por la cruz [Cuadernos de Espiritua-

lidad Agustiniana 44], FAE, Madrid 2004, 16 pp.
– «La soledad y el diálogo en la mística agustiniana», en Lazcano, 

Rafael, ed., Soledad, Diálogo, Comunidad. III Jornadas Agustinia-
nas (11-12 de marzo de 2000), Madrid 2000, 171-220.

– Agustín Antolínez [Perfiles 5], Ed. Revista Agustiniana, Madrid 
1993.

– Datos para una biografía de Agustín Antolínez, OSA»: Revista 
Agustiniana 30 (1989) 101-142.

González de Cardedal, O., y Rodríguez Rodríguez, J. V., Actas 
del Congreso Internacional sanjuanista (Ávila 22-28 de septiembre de 
1991). III: Pensamiento, Ávila 1993. 

Guerra, A., «Para la integración existencial de la Noche Oscura», 
en F. Ruiz, ed., Experiencia y pensamiento en san Juan de la Cruz, 
Ede, Madrid 1990, 225-250. 

– «Noche de san Juan de la Cruz. Superconceptualidad y anchísima 
soledad», en J. D. Gaitán et al., Mistico e profeta, Teresianum, 
Roma 1991, 269-302.

López Baralt, L., «“A oscuras y en celada”: La fusión nocturna en 
el amor indecible», en Id., Asedios a lo Indecible. San Juan de la 
Cruz canta el éxtasis transformante, Trotta, Madrid 1998, 147-188.

– «La amada nocturna de san Juan de la Cruz se pudo haber llama-
do Laylà», en P. Beneito, ed., Mujeres de luz. La mística femenina 
y lo femenino en la mística, Trotta, Madrid 2001, 235-267.

López Casquete de Prado, M., «La noche oscura del alma: el 
camino de la luz», Vida Sobrenatural 710 (2017) 86-95.

Mancho Duque, M.ª J., El símbolo de la noche en san Juan de la Cruz. 
Estudio léxico-semántico, Universidad de Salamanca, Salamanca 
1982.



ISAAC GONZÁLEZ MARCOS, OSA590

Marcos Rodríguez, J.A., «Noche oscura: positividad, oportuni-
dad, libertad», en F.J. Sancho Fermín – R.H. Cuartas Lon-
doño, eds., Noche Oscura de San Juan de la Cruz. Actas del II Con-
greso Mundial Sanjuanista (Ávila 3-9 de septiembre de 2018), Ávila 
2019, 259-272.

Marie, L., «A la recherche de la structure de la nuit», en L. Marie, 
L’expérience de Dieu. Actualité du message de Saint Jean de la Croix, 
Cerf, Paris 1968, 183-204.

Pacho, E., «Noche oscura. Historia y símbolo, evocación y para-
digma», en E. Pacho, Estudios sanjuanistas, II, 199-217. 

– «Contribución sanjuanista a la mística de la «luz y de la oscuri-
dad» (Integración doctrinal y lingüística)», en E. Pacho, Estu-
dios sanjuanistas, II, 359-385.

– «Noche oscura (Obra)», en E. Pacho, Diccionario de san Juan de la 
Cruz, Monte Carmelo, Burgos 2000, 1017-1033.

– San Juan de la Cruz y sus escritos, Cristiandad, Madrid 1969, 263-
271.

– Los escritos de S. Juan de la Cruz», en E. Pacho., Estudios sanjua-
nistas, I, 589-511. 

Ramírez Aguirre, J. I., «Análisis y comentario del poema Noche 
Oscura de Juan de la Cruz», Cuestiones teológicas 53 (1993) 69-78.

Rodríguez, J. V., «Noche oscura», en S. Ros et al., Introducción 
a la lectura de san Juan de la Cruz, Junta de Castilla y León, 
Salamanca 1991, 401-442.

Rubio, F., «El sujeto femenino de la Noche oscura de San Juan de 
la Cruz», Edad de oro 26 (2007) 219-248. 

Ruiz Salvador, F., «Horizontes de la Noche Oscura», Monte Car-
melo 88 (1980) 389-409.

– Místico y maestro. San Juan de la Cruz, Ede, Madrid 1986, 223-252 
[Ede, Madrid 2006, 333-379]

– «El símbolo de la noche oscura», Revista de espiritualidad 44 (1985) 
79-110.

Sánchez, M. D., San Juan de la Cruz. Bibliografía sistemática, Ede, 
Madrid 2000, 734 p.

Sancho-Cuartas, en Sancho Fermín, F. J., y Cuartas Londo-
ño, R. H. (eds.), Noche Oscura de San Juan de la Cruz. Actas del 



EL AMOR DE DIOS, PRINCIPIO DEL AMOR DEL ALMA... 591

II Congreso Mundial Sanjuanista (Ávila 3-9 de septiembre de 2018), 
Ávila 2019.

Sesé, B., «Estructura dramática de la Noche Oscura (tres aspectos 
del poema)», en J.A. Pascual – M.J. Macho Duque, eds., Ac-
tas del Congreso Internacional sanjuanista (Ávila 22-28 de septiembre 
de 1991). I: Filología, Ávila 1991, 245-256.

Serés, G., «El “disfraz y librea” tricolor de la “Noche oscura”. Tradicio-
nes y coincidencias», en Y. Germain – A. Guillaume Alonso, 
eds., Les coleurs dans l ´Espagne du siècle d ór: écriture et symbolique, 
Paris 2012, 83-104.

Silveria, A. C., «La noche oscura sanjuanista: nuevo paradigma 
de interioridad» en Sancho-Cuartas, 553-558.

S. Juan de la Cruz, En una noche oscura. Poesía completa y selección 
de prosa, ed. Anna Serra Zamora, [26.05.2020]:https://books.
google.es/

Isaac González Marcos, OSA




