
EL AMOR DE DIOS EN FRAY LUIS DE LEÓN 525

“Arte de servir a Dios” 
del P. Rodrigo de Solís

Resumen

El agustino Rodrigo de Solís, además de efectivo gestor como reformador 
de la Provincia Agustiniana de Aragón, fue un práctico autor espiritual. 
En su obra Arte de servir a Dios nos ha dejado una sugerente y sencilla 
guía para adelantar en el camino cristiano tanto para religiosos como para 
seglares. En línea con la rica escuela agustiniana del siglo XVI y bebiendo 
de las fuentes bíblicas y patrísticas, descubrió que el secreto para adelantar 
en la virtud se lo reveló Dios a Abrahán al decirle “camina delante de mi y 
serás perfecto”. Como subsidio para mantenerse siempre en la presencia de 
Dios escribió siete reflexiones para cada uno de los días de la semana en 
un sencillo y elegante castellano, lleno de vivas metáforas sacadas de la 
Biblia. Para completar la obra, posteriormente añadió un tratado teológico 
y apologético sobre la Fe católica. 

Palabras clave: Rodrigo de Solís, Arte de servir a Dios, reformador, 
espiritualidad. 

Abstract

The Augustinian Rodrigo de Solís, in addition to being an effective 
administrator as a reformer of the Augustinian Province of Aragon, was 
also a practical spiritual author. In his work Art of serving God he has left 
us a suggestive and simple guide to advance in the Christian path both for 
religious as well as for lay people On line with the rich Augustinian school 
of the XVI century and drinking from the biblical and patristic fountains, 
he discovered that the secret to advance in virtue was reveled by God 
to Abraham when telling him “walk before me and you wil be perfect”. As a 
subsidy to remain always in the presence of God, he wrote seven reflectios 
for each of the days of the week in a simple and elegant Castilian, full 
of vivid metaphors taken from the Bible. To complete his work, he later 
added a theological and apologetic treatise on the Catholic Faith.

Key words: Rodrigo de Solís, Art of serving Gad, reformer, spitituality.

CiuD-Ra 233-2 (2020) 525-560



MARIANO BOYANO REVILLA, OSA526

Si atendemos a la historiografía tanto externa como la propia del 
mundo agustiniano, el P. Rodrigo de Solís bien puede ser considerado 
un agustino de los de segunda fila. Por citar un dato concreto, su 
nombre no aparece entre los 175 agustinos españoles estudiados en el 
Diccionario Biográfico Español. Si acaso tenemos noticias del personaje 
se deben a la labor como reformador de la Provincia Agustiniana de 
Aragón, pero muy pocos lo asociarán con su aportación a la literatura 
espiritual. Respetando el modesto lugar que la historia le ha asignado, 
me atrevo a decir que la lectura de la obra que aquí presentamos, El 
arte de servir a Dios, sorprende gratamente y se tiene la sensación de 
descubrir una pequeña joya literaria y, sobre todo, espiritual. Es verdad 
que el tiempo le ha marginado y casi olvidado, pero no en vano tuvo 
excelente acogida en un su momento histórico, que, como sabemos, 
fue época de grandes autores en el campo de la literatura religiosa. 

Vamos a intentar situar al personaje, para luego leer, y yo creo que 
disfrutar de esta “obrita”, como la define el propio autor. Está escrita 
en sencillo lenguaje castellano porque fue destinada a fomentar el 
crecimiento espiritual de cualquier persona que pudiera acercarse a 
sus páginas.

Los textos que citaremos con cierta abundancia los transcribimos 
actualizando la ortografía y la puntuación para lograr una fácil lectura, 
pero procuraremos conservar el estilo de la época. 

I.	 Encuadre histórico 

Como después veremos, la publicación de la obra que nos ocupa 
tuvo lugar por primera vez en Valencia el año 1574. Por esos años el 
papa san Pío V impulsaba con decisión la aplicación de los acuerdos 
del Concilio de Trento respecto a las órdenes religiosas, una reforma 
que en España era acogida y promovida con total decisión por el 
propio rey Felipe II (1556-1598). El historiador especialista Enrique 
Martínez Ruiz dice que el monarca “emprendió su gobierno con ideas 
muy claras sobre la política eclesiástica en general y los proyectos 
religiosos reformadores en particular. Por lo que se refiere a las órdenes 
religiosas, su propósito estaba perfilado en los inicios de 1561 y hay 



“ARTE DE SERVIR A DIOS” DEL P. RODRIGO DE SOLÍS 527

que señalar de entrada que el monarca consiguió hacer realidad su 
sueño de reforma: suprimir el conventualismo y afirmar la observancia 
como única forma válida de vida para el clero regular” 1. 

A la vez, a lo largo del siglo se asentaba en España un importante 
movimiento espiritual que admiraba la Devotio Moderna, promovía la 
lectura directa de la Biblia, el estudio de los Padres de la Iglesia y la 
interioridad y meditación cómo método, frente a una espiritualidad 
externa que había prevalecido en el medievo. En este segundo ámbito 
hemos de incluir sin ninguna duda a la llamada Escuela Agustiniana. 
Quizá no tenga unas características tan precisas como otras, pero para 
situarnos nos basta con asumir el calificativo de voluntarista, defendido 
por varios autores, entre ellos por el P. Bruno Ibeas, quien, refiriéndose 
a los grandes agustinos de la centuria, lo justifica así: “porque hacen 
de esta potencia el asiento indispensable, ya que no único, de la vida 
sobrenatural de las almas, el sujeto principal e inmediato de la gracia 
transformadora o justificante... La perfección no es otra cosa que «acto 
o efecto de la voluntad dirigida y regulada por la razón» (Santo Tomás 
de Villanueva)... Ordenar la voluntad hacia su fin y las energías y 
tendencias restantes del espíritu de modo que faciliten a la voluntad la 
consecución de aquél, es tornarnos buenos” 2. 

El P. Argimiro Turrado la describió como una corriente teológico-
espiritual agustiniana que se inicia en España con Santo Tomás de 
Villanueva y está cimentada sobre varios pilares de la doctrina de S. 
Agustín: su ontología vital, de la que se deriva una persona en búsqueda 
de Dios; la total gratuidad del amor de Dios en la historia de salvación de 
los hombres, que implica un diálogo de gracia en el que el Creador 
atrae con suavidad a su criatura predilecta; el primado del amor, que 
se debe concretar en el ordo amoris evangélico; un cristocentrismo, que 
ve en Jesucristo el Médico de nuestras llagas, desde un sano pesimismo 
de la realidad humana...  3 Sin entrar en detalles sobre los nombres 

 1  Martínez Ruiz, E. (dir.), El peso de la Iglesia. Cuatro siglos de Órdenes Religiosas 
en España, Madrid 2004, p. 142.

 2  Ibeas, B., «Los ascéticos agustinos españoles», en Rev. España y América, Año 
xxiii (1925), t. i, 173.

 3  Turrado, A., «La Teología Espiritual de Santo Tomás de Villanueva», en Revista 
Agustiniana, nº 98, (1991) 574-577.



MARIANO BOYANO REVILLA, OSA528

de agustinos ilustres que llenan la centuria, recordamos simplemente 
que Santo Tomás de Villanueva ha fallecido unos años antes de la 
publicación, en el 1555 y Fr. Luis de León y S. Alonso de Orozco están 
en plena vitalidad, pues ambos murieron en 1591. 

En medio de estas dos coordenadas situamos a los agustinos 
españoles con una provincia observante que destaca sobre las demás. 
Es la denominada Provincia de España o de Castilla, que desde 
el año 1541, con motivo de la visita generalicia a estos reinos del P. 
Jerónimo Seripando, engloba las antiguas de Andalucía y Castilla. No 
fue casualidad que por esos años rigiera la orden la figura estelar y 
reformadora del que después sería cardenal Seripando (1539-1551) y 
que su fiel colaborador en España, el santo y sabio Tomás de Villanueva, 
fuera provincial de Andalucía tras su división en el año 1527 y luego, 
en 1534, de la de Castilla. La citada unión de provincias duró hasta 
1582. Estos breves datos históricos del mundo agustiniano nos ayudarán 
a comprender el modo cómo se llevó a cabo la mencionada reforma en 
el mundo agustiniano peninsular.

No pretendemos colocar al P. Rodrigo de Solís a la altura de 
los grandes agustinos recordados, pero sí destacar que participó 
plenamente del movimiento cultural y espiritual de la orden, que 
fue un agente importante de la reforma conventual llevada a cabo 
en España y, además, como veremos en el estudio de la obra, se le 
debe encuadrar sin duda alguna dentro de esta Escuela Agustiniana. 
Seguramente que conoció sermones de Santo Tomás, aunque 
nunca le cita; por su uso y valoración de la biblia bien se le puede 
emparejar con Fr. Luis de León; y su agustinismo queda más que 
justificado por las abundantes citas que hace de san Agustín. Más 
que un intelectual o un elevado místico, creo que podemos ver en 
él, un agustino bien formado teológicamente, preocupado porque 
esa reforma legal llegue de verdad al corazón de los religiosos de su 
orden y que, valorando el lenguaje del pueblo, buscó una aplicación 
pastoral para que esa rica espiritualidad agustiniana llegara también 
a los laicos que acudían fielmente a sus conventos en busca de sana 
doctrina y ayuda espiritual.



“ARTE DE SERVIR A DIOS” DEL P. RODRIGO DE SOLÍS 529

II.	 P. Rodrigo de Solís

No contamos con datos muy precisos de sus primeros años de vida. 
Sabemos por la pequeña biografía que nos da Santiago Vela 4 que fue 
natural de Sevilla, hijo de Juan de Vallejo e Inés Morales y que profesó 
en el convento sevillano. Allí comenzó naturalmente sus estudios 
eclesiásticos hasta obtener el título de Lector. En 1541 le encontramos 
en el convento de Haro leyendo Artes y desde ese momento ya 
tenemos documentados los pasos de su formación teológica. Una 
carta del P. General encarga al Provincial de Castilla que envíe al P. 
Rodrigo a Salamanca para continuar sus estudios. Con fecha de 1554 
se faculta a los PP. Visitadores de Castilla La Barrera y Riaño que 
le concedan licencia para graduarse de Bachiller. Curiosamente en la 
misma concesión se les facultaba para dar el título de Maestro a los 
padres Luis de León y Juan de San Vicente 5. Los mismos pasos debió 
seguir el P. Rodrigo hasta obtener el Magisterio, título que todos sus 
biógrafos le otorgan. 

En los años siguientes desempeñó diversas responsabilidades 
institucionales en los conventos más importante de Andalucía. En 
1559, siendo prior de Granada, se trasladó de lugar el convento. En 
el capítulo de 1564 fue elegido prior de Córdoba y en el de 1566 fue 
nombrado definidor y prior de Sevilla.

Dos años después fue nombrado, a instancias del propio rey Felipe II, 
Reformador y Vicario General de la Provincia Agustiniana de Aragón. Viene 
expresado con todo detalle en un Breve Pontificio de san Pío V, que 
se conserva en el archivo de Simancas 6. El P. Solís, en virtud de esta 
comprometida encomienda escogió cincuenta religiosos “graves” y 
cualificados de la Provincia de Castilla para llevar a cabo la deseada 
reforma. Años después el clásico historiador de la provincia agustiniana 
aragonesa, Jaime Jordán, describe de este modo agradecido el evento: 
“Para volver pues esta Provincia de la Corona de Aragón a su antiguo 
esplendor y primer estado de la rigurosa Observancia en que se fundó, 

 4  Santiago Vela, G. de, Ensayo de una Biblioteca Ibero-Americana de la Orden 
de San Agustín, El Escorial 1913-1925, vol. vii, pp. 549-558.

 5  Ibíd., p. 550. Cita los extractos de los Registros generalicios del P. Herrera.
 6  Rev. Archivo Agustiniano, vol. ii (1914) 164-167.



MARIANO BOYANO REVILLA, OSA530

trabajaron mucho los Padres Generales de la Orden, procurando por 
diversos medios y enviando Visitadores para ello. Pero nada se pudo 
conseguir..., hasta el año mil quinientos sesenta y nueve en que por autoridad 
Apostólica, con Breve del Papa Pío V y por orden de Felipe Segundo Rey de 
España, vino por Reformador el Maestro y Venerable Padre Fray Rodrigo 
de Solís, Prior que era a la sazón del Convento de nuestro Padre San 
Agustín de Sevilla, en compañía de cincuenta religiosos graves, doctos 
y muy virtuosos, todos de la Provincia de Castilla y Andalucía. Llegó 
el Padre Reformador Solís a la Ciudad de Valencia día primero de Marzo 
de dicho año 1569, mandó luego al Padre Provincial, que era el Maestro 
Fray Vicente Montañés, que dejase el sello y mando de la Provincia; 
el cual, aunque lo rehusó, hubo de obedecer; y el Padre Reformador 
nombró de los cincuenta religiosos que venían en su compañía, Priores 
y Supriores de los Conventos y Visitadores que visitasen la Provincia; 
y con ello se redujeron los Claustrales a la primitiva Observancia, que 
guardaban los Observantes, y se unieron y agregaron a esta Provincia 
de la Corona de Aragón los Conventos de Observantes que había en el 
Reino de Valencia... y otros”. Y añade el siguiente comentario: “Hízose 
esta reforma con tanta paz y sosiego que el mismo Reverendo Padre 
Reformador Solís da gracias a Dios por ello, y lo atribuye a la bondad 
de los Religiosos que había” 7. 

Así lo confiesa el propio P. Rodrigo en la dedicatoria de su Arte 
de servir a Dios a los religiosos, a quienes manifiesta el sano celo 
reformador que siempre le ha guiado y les pide perdón por sus 
posibles fallos, que han sido suplidos, dice, “por vuestra virtud, porque 
sin agravio de nadie consta que entre todas las reformaciones que se han hecho 
en estos Reinos, esta de nuestra orden ha sido la más pacífica, llana, y sin 
ruido (la gloria sea dada Dios) por ser vuestros ánimos tan bien dispuestos 
a toda virtud, y también lo mereció el celo del Santísimo Padre Pío Quinto 
de buena memoria, y el de la Sacra Católica y Real Majestad del Rey don 
Felipe nuestro Señor, a cuya petición se hizo esta reformación, y a sus expensas 

  7  Jordán, J., Historia de la Provincia de la Corona de Aragón.... Parte I, t. i, 
Valencia 1704, p. 168.



“ARTE DE SERVIR A DIOS” DEL P. RODRIGO DE SOLÍS 531

y costa se hizo y se conserva; y también el favor del Reverendísimo Padre 
General nuestro Fr. Tadeo Perusino” 8.

Tras estos pasos iniciales, convocó el P. Solís el primer capítulo 
en mayo de 1571 en la misma ciudad de Valencia y resultó elegido 
Provincial el P. Francisco Mansilla, uno de sus mas fieles colaboradores 
que también procedía de Andalucía. En los años sucesivos se fue 
restableciendo la disciplina en todos los conventos, como hemos visto 
sin grandes dificultades, debido a la buena colaboración mencionada 
de los agustinos aragoneses. Lo cual no aminora el mérito de la gran 
obra realizada por el prudente reformador. De nuevo recogemos las 
alabanzas que le dedica el P. Jordán. Le llama “varón muy docto y 
santo”, “célebre predicador”, “celosísimo de la Regular Observancia” 
y “prudentísimo para todas las cosas”. De este modo resume su obra: 
“... empezó a gobernar y reformar la Provincia y Conventos con tanta prudencia, 
Religión, celo y ejemplo, que fue alabado, venerado y engrandecido de todos 
por varón ilustre en naturaleza, gracia, letras y prudencia, dejando nombre 
de gran Prelado a todos venideros. Resplandeció este gran Siervo de Dios en 
todo género de virtud” 9. Sigue alabando su piedad, rigurosa penitencia y 
fervorosa oración, y añade otro dato interesante para apreciar el valor 
que la reforma agustiniana daba a los estudios. “Hacía en su gobierno 
grande estimación de los Religiosos doctos y virtuosos, y con ellos tenía gran 
familiaridad, como la tuvo siempre con los Padres Maestros Fray Gregorio 
Satorre, Fray Bautista Burgos y fray Miguel Salón todo el tiempo que estuvo en 
Valencia reformando la Provincia”. Los tres fueron famosos catedráticos 
en la universidad de Valencia. 

Hemos mencionado su preparación teológica y queremos resaltar 
la valoración que siempre hizo del uso continuo de la Biblia para la 
construcción teológica y para el aprovechamiento espiritual de los 
hombres. De manera que bien se le puede incluir, siguiendo los pasos 
del propio san Agustín, en la línea defendida por su hermano de hábito, 
Fr. Luis de León, quien afirma en la introducción de La perfecta casada: 

  8  Solís, R. de, Arte de servir a Dios perfectamente... Parte II, Epístola a los 
Religiosos y religiosas de la Orden de Santo Agustino de la Corona de Aragón, Medina 
del Campo 1584, s.p.

  9  Jordán, J., Historia de la Provincia de la Corona de Aragón.... Parte I, t. i, 
Valencia 1704, pp. 171-172.



MARIANO BOYANO REVILLA, OSA532

“En las cuales (las Sagradas Letras), como en una tienda común y como en un 
mercado público y general, para el uso y general provecho de todos los hombres, 
pone la piedad y sabiduría divina copiosamente todo aquello que es necesario 
y conviene a cada un estado”  10. Corroboramos esta especialización 
bíblica con la mención que hace el P. Gudiel en su defensa ante los 
inquisidores de Valladolid por algunas interpretaciones bíblicas que 
había hecho. Alegó el agustino varios nombres de los especialistas que 
había consultado y que le habían mostrado su conformidad y entre 
ellos dice que lo había tratado “con fray Rodrigo de Solís, hombre muy 
docto de nuestra orden que es reformador en Aragón...” 11

Falleció en el gran convento de Valencia, rodeado y admirado por 
sus hermanos agustinos, seguramente a principios de 1585, pues el 14 
de marzo de ese mismo año aparece ejerciendo el cargo de Reformador 
de Aragón el antes citado P. Mansilla. 

III.	La obra y su valoración

El libro que hemos utilizado para este comentario, que es el 
que más normalmente se cita, se titula Del Arte dada del mismo Dios a 
Habrahán para le servir perfectamente, expuesta y declarada por el muy 
R. P. F. Rodrigo de Solís, reformador Apostólico y Vicario general 
de la Orden de S. Augustin, en los reynos de la corona de Aragón 
(Grabado que representa al ave fénix con esta leyenda: ex me ipso renascor). 
Impreso con licencia Real, en Medina del Campo, por Francisco del 
Canto. MDLXXXIIII. A costa de Juan Boyer, mercader de libros. 
Consta de dos partes: la primera de 574 páginas más tablas de los 
capítulos contenidos y de los lugares de la Sagrada Escritura citados y 
la segunda de 173 páginas, numeradas solo en una cara, acompañado 
de los correspondientes índices. 

Pero esta edición del libro formada por dos partes no debió 
ser la original. Nos unimos a la opinión de Santiago Vela e Ignacio 

 10  León, Fr. L. de, La perfecta casada, Introducción.
 11  Santiago Vela, G. de, Ensayo de una Biblioteca Ibero-Americana de la Orden 

de San Agustín, El Escorial 1913-1925, vol. iii, p. 336.



“ARTE DE SERVIR A DIOS” DEL P. RODRIGO DE SOLÍS 533

Monasterio, quienes, tras rastrear varias ediciones, defienden que lo 
que hoy es segunda parte, fue la obra original del P. Solís, publicada en 
Valencia con fecha de 1574. Además de la autorizada opinión de ambos 
estudiosos agustinos, resulta más lógico porque el texto que usamos 
incluye al comienzo de la segunda parte la licencia del Prior General 
Tadeo Perusino expresamente referida a este segundo texto como algo 
independiente: “Como a nuestras manos haya llegado un tratadico, o regla 
de bien servir a Dios, que el muy R. P. F. Rodrigo de Solís reformador de 
esta provincia compuso, para ejercitar los nuevos religiosos y religiosas en la 
contemplación las horas en nuestros estatutos para ella determinadas y hayamos 
hallado ser de mucha utilidad, no solo para los dichos religiosos, pero aún para 
muchas otras personas de cualquiera estado que sean (por cuanto con suma 
brevedad contiene lo que en esta materia desear se puede)...: Mandamos que 
el dicho tratadico sea impreso... En nuestro monasterio de santo Agustín de 
Valencia. En 22 de Noviembre de 1573” 12. Lo mismo se desprende de las 
palabras del autor en la dedicatoria al rey Felipe II en la primera parte: 
“El Arte de servir a Dios perfectamente, que los días pasados ofrecí a V. M. 
le faltaba la primera parte, que es de la Fe, y ha sido Dios servido que por el 
siguiente orden se viniese a cumplir...” 13

Así pues, esta impresión medinense (1584), que aquí utilizamos, 
es nueva reproducción de las dos partes editadas en Valencia en 1579 
y 1574. Y comenzaremos siempre por la segunda parte porque damos 
por hecho que esta fue el primer trabajo compuesto por el P. Rodrigo 
de Solís.

3.1.	Segunda parte

La gran intuición del reformador agustino fue el ofrecer un 
“tratadico” sencillo para ayudar principalmente a sus hermanos 
religiosos en la oración mental, común y particular, tan valorada en 
la orden agustina. Así nos lo manifiesta expresamente en el prólogo: 
“... porque es muy necesario el ejercicio de nuestra Fe, para nuestra salvación; 
y por tanto me pareció ser necesaria alguna Arte de ejercicio espiritual para 

  12  Solís, R. de, Arte de servir a Dios perfectamente... Parte II, Licencia del P. 
General... s.p.

 13  Ibíd., Parte I, A la Católica y Real Majestad, 3v.



MARIANO BOYANO REVILLA, OSA534

este efecto” 14. Y el arte que se le ocurrió, no es otro que el mostrado por 
Dios a Abrahán: Ambula coram me et esto perfectus, (anda delante de mí y sé 
perfecto). Como veremos en detalle, en esta fórmula ve nuestro autor el 
secreto de toda la vida cristiana. Y para ayudar a que se haga realidad en 
los lectores concreta lo más posible el método: “Y aunque en este tratado 
se pretende brevedad, todavía se distribuirá por capítulos y consideraciones, 
para descanso del lector, y para mayor distinción al entendimiento y ayuda 
a la flaqueza de la memoria”  15. De hecho el arte la componen siete 
diferentes consideraciones para cada uno de los días de la semana con 
el práctico objetivo que él mismo nos señala: “Digo determinados, porque 
nuestro fugitivo entendimiento no se ande vagueando de acá para acullá, sino 
que esté atado cada día, como traílla, a alguna determinada consideración. 
Y digo diferentes, porque cada día nuestra alma tenga nuevo pasto, y con la 
variedad pueda cuidar el enojoso hastío que suelen causar las cosas muchas veces 
repetidas” 16.

Ignacio Monasterio, estudioso de los místicos agustinos españoles, 
incluye sin duda alguna a nuestro autor entre ellos y dice de esta segunda 
parte: “Este arte de servir a Dios andando siempre en su presencia, al 
modo dicho, es una mina de riquezas espirituales para el perfecto y 
aprovechante, y sobre todo para el que comienza el camino de la vida 
espiritual” 17.

3.2.	Primera parte

Tal debió de ser la buena acogida del anterior tratado espiritual 
que el P. Rodrigo se animó a completarla con un texto más teológico 
sobre la fe, una especie de catecismo o apologética para conocer mejor 
nuestra fe católica. Así lo expresa en el prólogo: “Así que primero nos 
intimó que le creamos y después que le amemos y sirvamos. Y aún la razón 
natural nos prueba esta verdad. Porque no puede ser Dios amado, si primero 
no es conocido; y no puede ser bien conocido por quién es sino por Fe; luego 

 14  Ibíd., Parte II, Prólogo, s.p. 
 15  Ibíd., Parte II, Prólogo, s.p. 
 16  Ibíd., Parte II, p. 22.
  17  Monasterio, I., Místicos Agustinos Españoles, Vol I, Ed. Agustiniana, Real 

Monasterio de El Escorial 1929, p. 265. 



“ARTE DE SERVIR A DIOS” DEL P. RODRIGO DE SOLÍS 535

consta que no puede ser amado, agradado y servido de nosotros sin Fe de quién 
es. De manera que se ve claramente cuán necesaria es esta unión de la Fe con 
las obras cristianas para agradar a Dios. Por tanto como en el tratado del Arte 
de servir a Dios, se trata de buenas obras y costumbres, pareció ser necesario 
añadir este tratado de la Fe, sin el que parecía estar falta aquella obrecita, 
pues es tan necesaria la trabazón de Fe y buenas costumbres para servir a Dios 
perfectamente” 18. 

Esta parte más teológica, por lo que se dice en la edición valenciana 
de 1585, año del fallecimiento del P Solís, debió de ser completada por 
el P. Miguel Salón, primer biógrafo de Santo Tomás de Villanueva, 
mientras que la anterior es obra propia y exclusiva de nuestro autor. 

De nuevo recogemos la opinión laudatoria de Ignacio Monasterio: 
“La primera parte es, más que místico, un tratado teológico acerca 
de la excelencia de nuestra santa fe católica, cuya verdad procura 
demostrar haciendo ver al mismo tiempo la falsedad de las sectas. Es 
una verdadera apología cristiana, mejor dicho, católica, cuya lectura 
sería muy útil aun hoy, y muy digna de tenerse en cuenta al escribir la 
historia del teología apologética en España. Es uno de tantos tesoros 
de la ciencia española ocultos y desconocidos para la generalidad de 
los escritores” 19.

Con esta breve presentación de la obra podemos dejar sentado 
ya algunas consideraciones básicas. En primer lugar, sabemos que 
ambas partes, pero sobre todo la segunda, tuvieron varias ediciones, 
signo evidente de su aprecio y valoración en tiempos de tantas y 
tan importantes publicaciones de excelente literatura espiritual (En 
Valencia en 1574 se editó la que ahora llamamos segunda parte y de 
nuevo en 1585; la primera se publicó también en la misma ciudad 
levantina en 1579; ambas juntas por primera vez en Medina del 
Campo, edición que seguimos aquí, en 1584; en Alcalá de Henares se 
hicieron otras dos ediciones con ambas partes, una en 1586 y otra en 
1594. Además Santiago Vela cita una traducción al italiano en 1600 y 
otro epítome del franciscano P. Sanzoles que recoge varios textos de 
la obra del P. Solís). En segundo lugar, El arte de servir a Dios, como 

 18  Solís, R. de, Arte de servir a Dios... Parte I, Prólogo, 4Av.
 19  Monasterio, I., o.c., El Escorial 1929, p. 260.



MARIANO BOYANO REVILLA, OSA536

ya indicamos, basa toda su espiritualidad en la Sagrada Escritura y en 
los Santos Padres, en línea con el biblicismo promovido por Cisneros 
y Lutero y plenamente asumido por la Escuela Agustiniana. Sirvan 
de ejemplo algunos datos de las citas utilizadas solamente en la 
segunda parte: 16 veces el Génesis, 75 los Salmos, 42 Mateo, 51 Juan, 
32 Romanos, 10 Apocalipsis... y varias de diversos Santos Padres, 
sobre todo san Agustín, que es citado 30 veces. En tercer lugar, opta 
decididamente por el uso del lenguaje popular, lejos de exoterismos 
y misticismos para poder así influir en la educación espiritual y moral 
del pueblo. Podremos comprobar un uso vigoroso, preciso y culto 
del idioma castellano, salpicado de vivos ejemplos y ricas metáforas 
que hacen atrayente la lectura del texto. De este modo, aunque sus 
destinatarios primeros fueran sus propios hermanos de hábito piensa 
que puede ser también útil a todo tipo de personas: “Y por eso nos 
pareció escribirle en lengua vulgar, para que todos se aprovechen, Religiosos y 
Religiosas, y las personas seglares, a cuyas manos viniere, las cuales no saben 
latín, que bien es común de todos; y los que lo saben me perdonen, puesto 
nuestro celo de aprovechar a todos no lo desmerece. Y pido por amor de Dios 
a todos, que en los días de este santo ejercicio, se acuerden de este su siervo por 
Jesucristo que desea su salvación” 20.

1. Contenido de la obra “Del Arte dada del mismo Dios a 
Abrahán para le servir perfectamente...”

Tras esta presentación, lo mejor sería leer directamente el libro, 
que es accesible en la Biblioteca Digital de Castilla y León 21, pero, 
para quienes se conformen con una primera aproximación, pasamos 
a ofrecer un resumen de la obra brevemente comentada, porque 
intentaremos dejar hablar directamente al texto, para apreciar tanto 
el sólido contenido espiritual como el modo pastoral y catequético de 
transmitirlo.

 20  Solís, R. de, Arte de servir a Dios..., Parte II, Epístola a los Religiosos..., s.p.
 21  http://bibliotecadigital.jcyl.es/es/consulta/registro.cmd?id=31277



“ARTE DE SERVIR A DIOS” DEL P. RODRIGO DE SOLÍS 537

3.2.	Segunda parte

3.2.1.	 Preámbulos

De alguna manera ya hemos ido señalando el contenido de los 
pequeños textos que lo componen. Comienza recogiendo la licencia 
real y la del P. General para la publicación de la obra, luego transcribe 
la dedicatoria A la Sacra católica y real Majestad del Rey Felipe de su 
mínimo Capellán y Criado Fray Rodrigo de Solís, La mencionada Epístola 
a los Religiosos y Religiosas de la Orden de Santo Agustino, de la Corona 
de Aragón y el también ya citado Prólogo. Pero estas introducciones 
contienen además una curiosa Encomendación del Arte de servir a Dios..., 
formada por unos breves poemas para resaltar que esta es el arte de 
las artes y la ciencia de las ciencias. Como simple ejemplo recogemos 
estos versos: 

Los que deseáis saber cómo salvaros,
Pues esta sí es la ciencia verdadera,
En esta Arte debéis de examinaros, 
Y un paso no torcer de esta carrera... 22

3.2.2.	Capítulos dedicados a explicar en que consiste este “Arte de servir 
a Dios”

Son doce capítulos breves, a los que vamos a dedicar propor
cionalmente mayor espacio, porque en ellos aparece de manera nítida 
su genial descubrimiento. Se trata de la formulación de lo que nos 
atrevemos a calificar como un excelente método para el crecimiento 
espiritual. Nuestro autor descubre que el andar siempre en presencia 
de Dios es el mejor camino para no pecar y lograr la salvación. Se lo 
mostró el mismo Dios a Abrahán, lo practicaron los grandes santos 
del Antiguo Testamento y quedó incorporado al Nuevo. Su práctica 
acompañará a los fieles hasta el fin del mundo y avisa que el olvidarlo 
puede traer la perdición de los malvados. 

 22  Solís, R. de, Arte de servir a Dios..., Parte II, Encomendación..., s.p.



MARIANO BOYANO REVILLA, OSA538

Capítulo I: Que es muy necesario el ejercicio de la Fe Cris-
tiana, para nuestra salvación

Parte el P. Rodrigo de un concepto dinámico de la fe, porque es 
una virtud que si no se ejercita se puede morir, como nos enseña la 
alegoría de la vid; y avisa de que cualquiera, aunque lleve el nombre 
de cristiano, puede convertirse en sarmiento seco ( Jn 15). Acude a san 
Pablo para recordarnos que la fe es don de Dios que exige respuesta 
libre y obras consecuentes, puesto que si estas faltan, esta gran virtud se 
puede morir en nosotros, según expresión de Santiago (Sant 2). Este es 
pues su punto de partida: “que por falta de este ejercicio aún los que eran en 
algún tiempo muy queridos y favorecidos de Dios, vienen a perder no solamente 
la caridad, mas empero aún la Fe y la esperanza” 23. Y desde este peligro 
termina el capítulo con la siguiente exhortación que transcribimos, 
para apreciar en toda su fuerza la argumentación y la riqueza de las 
metáforas usadas: 

“Y porque del todo te persuadas, hermano mío, ..., mira que la diferencia 
que hay del justo al pecador, dice nuestro Dios en el Levítico, que es la que 
hay del animal mundo al inmundo. Que el mundo rumia, quiere decir, que 
lo que una vez comió mal mascado, y así lo pasó al vientre, otra vez revuelve 
sobre ello, y lo torna a la boca a lo mascar muy bien; porque bien digesto, lo 
entrañe e incorpore en sí, para que así le aproveche, sustente y dé vida. Pero 
el inmundo de una vez que lo come, no se acuerda más de lo que comió. A 
aquel quiere Dios, y lo escoge para sí, y lo canoniza por limpio; y a este otro 
aborrece, desecha y da por sucio... Al que desea salvarse, basta lo dicho para 
entender el riesgo que corre espiritual y corporal, por falta de este ejercicio; y 
el afrentoso nombre que Dios pone al que no rumia y ejercita la Fe que una 
vez recibió. Porque si aún el buen tañedor viene a perder lo que sabe, nunca 
ejercitando el tañer, qué hará el que no fue sino aprendiz? Esta pues es la 
causa, padres y hermanos míos en Jesucristo, porque nos parece tan de loar, 
la sobredicha institución, y así la incorporamos en el cuerpo de nuestras leyes 
y constituciones” 24.

 23  Ibíd., p. 2v.
 24  Ibíd., pp. 3-3v.



“ARTE DE SERVIR A DIOS” DEL P. RODRIGO DE SOLÍS 539

Capítulo II: De un arte que dio nuestro Dios a Abrahán para 
servirle perfectament

“Visto cuanto nos va en tener el sobredicho ejercicio, me puse a considerar 
profundamente, si hallaría alguna cifra de ejercicio espiritual en la sagrada 
escritura” 25. Repasando textos de Lucas y de algunos salmos donde se 
habla de la ciencia de las ciencias, que es la salvación, halla una clave 
perfecta en el padre de nuestra fe. “Fue pues, dice, Dios servido de traerme 
a la memoria lo que él mismo encargó al santo Abrahán” (Gn 17). Subraya 
que se le presenta como “Yo soy el Señor” para resaltar quién es el que se 
dirige solemnemente al hombre y le manifiesta el mejor de los secretos: 

“Ambula coram me et esto perfectus: Anda delante de mí, y sé perfecto. 
Bendito seas tú Dios mio y mi Señor, y bendígante todas sus criaturas, que con 
una cifra tan cifrada nos enseñas a servirte perfectamente. En muchos pliegos 
de papel no pudieran, ni supieran los muy sabios maestros de virtud enseñar 
lo que, Dios mío, en solas tres palabras enseñas: Anda delante de mi... Este es 
un compendio de toda la perfección cristiana, una lumbre celestial para nunca 
perder de vista a Dios, un espejo que siempre me representa a mi Señor y cria-
dor, y es finalmente un atajo para el cielo” 26.

Capítulo III. En que se declara más esta arte de servir a Dios

Deslumbrado por el descubrimiento se pregunta, en presencia de 
Dios, qué nos quiere decir esa llamada a andar siempre delante de él y 
de la mano de la biblia se contesta entusiasmado de este modo:

“Qué me queréis decir, Dios mio; oye pues lo deseas: Quiero decir, que pues 
esta vida temporal es camino para la eterna, y yo solo soy la guía, que si no 
te quieres perder, que no des paso sin mí; que vivas, que converses, que trates 
siempre delante de mí: piensa delante de mí, ama delante de mí, teme delante 
de mí, come delante de mí, ayuda delante de mí, da limosna delante de mí, oye 
y habla siempre delante de mí. Quiero decir, que todas tus obras de dentro y de 

 25  Ibíd., pp. 3-3v.
 26  Ibíd., pp. 4-4v.



MARIANO BOYANO REVILLA, OSA540

fuera sean para parecer delante de mí, sean dignas de mis ojos y preferencia. 
Que mires que estás delante de mí, y veas que te veo” 27.

Acude a varios textos neotestamentarios para apoyar su 
afirmación, pero sobre todo se fija en aquellos animales llenos de ojos 
que nos presente el Apocalipsis ante el trono de Dios (Ap. 4) y dice, 
“significarnos que los que quieren perfectamente servir a Dios y ser dignos de su 
presencia, que han de mirar en todo, para no hacer cosa indigna de la presencia 
de Dios. Que veas cómo obras, y veas cómo andas, y veas cómo oyes, y veas cómo 
ves, y veas cómo piensas, y cómo quieres y deseas. Para que en todas tus cosas 
no haya cosa que ofenda al acatamiento de tu Dios, delante de quien estás”. 
Finaliza el capítulo afirmando con rotundidad que esta es la brevísima 
y eficacísima arte para bien vivir. “Apareciendo pues Dios, como dijimos, a 
su siervo Abrahán, le enseñó este ejercicio de perfección: Anda delante de mi, y 
andarás muy justo” 28.

Capítulo IV. En que se declaran los vocablos de esta Arteci-
ta: Anda delante de mí y serás perfecto

Invita a considerar detenidamente cada uno de estas palabras para 
penetrar en el trasfondo de su contenido:

a)	 “El primero, Ambula, anda: Y es de advertir, que en la sagrada 
escritura, es una muy galana metáfora para significar el viaje que hacemos 
para el cielo, quiere decir, conversar en los mandamientos y consejos de Dios 
continuamente; siempre ganando tierra y yendo adelante, sin volver atrás. Y así 
nuestros teólogos a los justos de este mundo les llaman viatores, caminantes, que 
van por sus jornadas al cielo” 29. Cita luego varios ejemplos evangélicos 
del “venite” y comenta: “Ninguno puede venir a mi, quiere decir a la Fe del 
Evangelio, si mi Padre que me envió, no le trajere. De manera que el venir a 
Dios, y el andar delante de Dios, no se puede hacer sin Dios, porque aunque él 
me dice: ambula, si él no va conmigo, no es posible andar, ni aún menearme 
de mi miserable puesto; más pide mi voluntad y consentimiento, que las fuerzas 
para andar, él las ha de dar”. Añade esta atinada nota agustiniana: “... y 

 27  Ibíd., pp. 5-5v.
 28  Ibíd., p. 6v. 
 29  Ibíd., p. 6v. 



“ARTE DE SERVIR A DIOS” DEL P. RODRIGO DE SOLÍS 541

los pasos son, los afectos de nuestra alma, según el glorioso Padre S. Agustín, 
y los mandamientos y consejos de Dios, son los caminos, como dice nuestro 
redentor (Mt 19)” 30. 

Y este camino se puede hacer de diferentes modos, un tema al que 
volverá varias veces: “Y has de notar que este camino unos lo corren, y otros 
lo andan, y otros lo gatean y se llevan arrastrando por él. Y en esto entenderás 
los tres estados de cristianos que hay en la Iglesia de Dios. Unos perfectos, otros 
aprovechantes, y otros principiantes” 31.

b)	 “El segundo vocablo es: Coram me, que en la sagrada escritura es 
lo mismo que agradarme. De manera que, anda siempre delante de mí, quiere 
decir: anda siempre agradándome, porque es tan anexo el andar delante de 
Dios, para le agradar y en nada le ofender... De manera que como nuestro Dios 
nos crió para estar eternalmente delante de él en el cielo, y gozarle, así quiso 
acá en la tierra hacer un ensayo o retrato de aquello, mandando que estemos y 
andemos siempre acá delante de él en la tierra... 

c)	 El otro vocablo es: Et esto, que quiere decir, y serás, porque aquí 
como en otros lugares de la santa escritura, se toma imperativo por futuro, para 
encarecer la infalibilidad del suceso... Dice pues Dios a Abrahán: Anda delante 
de mí, mira siempre que te miro, y sé perfecto, quiere decir, y serás perfecto o date 
por perfecto; porque si guardas esta reglita, es tan cierto que lo serás, que desde 
luego te puedes dar por tal” 32.

d)	 “El cuarto vocablo es: Perfectus. Y serás perfecto, como dice 
Aristóteles... que a aquello se dice perfecto, que no le falta nada de lo que 
conviene a su naturaleza. Como perfecto caballo, al que no le falta nada para 
buen caballo; y perfecto hombre, al que no le falta nada para buen hombre 
moral. Así perfecto cristiano, que no lo le falta nada para buen Cristiano; y 
perfecto siervo de Dios, a quien no falta nada para buen siervo de Dios” 33.

 30  Ibíd., p. 7.
 31  Ibíd., p. 7v. 
 32  Ibíd., p. 9. 
 33  Ibíd., p. 9v.



MARIANO BOYANO REVILLA, OSA542

Capítulo V. De la antigüedad de esta Arte de servir a Dios 

Para fundamentar este arte de servir a Dios el autor acude a la 
sagrada escritura y comienza analizando algunas apariciones de 
ángeles que con frecuencia dicen “servir” o “estar” delante de Dios: 
Rafael, Gabriel... Luego vuelve los ojos al paraíso terrenal con esta 
curiosa observación:

“Y desde Adán, en el estado que Dios le crió en el paraíso, se prueba la an-
tigüedad de esta Arte, como parece en el Génesis, de donde se saca claramente 
que en tanto que Adán y Eva anduvieron delante de Dios, fueron justos; pero en 
andando Eva delante de la serpiente y Adán delante de Eva su mujer, echán-
doles, lo dejaron de ser; y cayeron por sus pecados en el piélago de las miserias 
que todos padecemos... De manera que esta reglita, se guardó en el estado de la 
inocencia, antes del pecado en el paraíso” 34.

Continúa buscando en el Génesis para verla cumplida en el justo 
Abel, Henoch, Noé... Finaliza el capítulo de este modo: “Consta pues de 
lo dicho que fue guardada esta regla de los justos por inspiración divina, hasta 
que apareciendo y hablando Dios al santo Abrahán, se la dio de palabra, como 
vimos en el capítulo segundo” 35.

Capítulo VI. Cómo los santos que sucedieron a Abrahán 
guardaron y reverenciaron esta arte

“Fue después de Abrahán, dice el P Rodrigo, tan estimada esta arte 
de servir a Dios, de todos los que le deseaban servir, que vino de mano en 
mano por los santos que sucedieron a Abrahán, como único remedio para 
servir a Dios, y en nada le ofender”. Analiza y comenta cómo Elías y 
Eliseo andan siempre en presencia de Dios, nos recuerda los salmos, 
atribuidos siempre a David como se pensaba entonces, y cita el 18, en 
el que el rey le dice a Dios “mi pensamiento está siempre delante de ti”. 
Lo cual reconoce su hijo Salomón como el gran mérito de su padre: 
“Tú, Señor mio, usaste con tu siervo David, padre mío, de misericordia 
grande, así como él también anduvo siempre delante de ti con verdad y 

 34  Ibíd., p. 10. 
 35  Ibíd., p. 12.



“ARTE DE SERVIR A DIOS” DEL P. RODRIGO DE SOLÍS 543

justicia, y con derecho, y no torcido corazón contigo” (3 Re 3). Comenta 
que el consejo que le da Tobías a su hijo es el mismo, que tenga 
todos los días de su vida el pensamiento en Dios, porque así guardará 
fielmente sus mandamientos. Finalmente recoge la súplica que el rey 
Ezequías le presenta a Dios en medio de su enfermedad, acudiendo 
al cumplimiento de esta regla como el mejor mérito posible para 
alcanzar remedio del Creador: 

“Os Suplico, Señor, que os acordéis cómo he andado siempre delante de vos, 
con persona y obras, con verdad y con corazón perfecto, y que lo que es agradable 
delante de vos he hecho siempre. Por la segunda sentencia declara la primera, 
cómo de andar siempre delante de Dios con verdad, se seguía el haber hecho lo 
que a Dios agradaba (4 Re 2)” 36.

Capítulo VII. De cómo la guarda de esta Arte de servir a 
Dios ha venido hasta el Evangelio

Recuerda que esta santa artecita ha pasado de mano en mano desde 
los santos de la ley natural, a los de la ley escrita, hasta llegar al tiempo 
del evangelio o de la gracia. Así Zacarías, padre de Juan Bautista, nos 
amonesta en su solemne cántico diciendo: 

“Sirvamos al Señor, por tantas mercedes como nos ha hecho, con santidad 
para con nosotros mismos, y con justicia para nuestros próximos, andando de-
lante de él todos los días de nuestra vida (Lc 1). Y lo que aquí nos aconseja 
Zacarías, como hombre experimentado del gran provecho que se le había a él 
seguido de este tan santo ejercicio, lo aconseja a todos... El propio ángel le 
revela la santidad heredada de su hijo por seguir esta regla: Será grande, 
porque andará siempre delante del Señor. Como quien dice, de aquí procederá 
su grandeza, de andar siempre delante del Señor” 37.

Muestra también cómo practicaba este arte san Pablo, acudiendo 
a varios textos, por ejemplo cuando al escribir a los Corintios, les dice: 
hablamos de la sencillez y pureza del Evangelio, como lo recibimos del Espíritu 

 36  Ibíd., p. 13v.
 37  Ibíd., pp. 14-14v.



MARIANO BOYANO REVILLA, OSA544

Santo, que es Dios; y así declaramos la palabra de Dios, y hablamos de ella, 
como quien está y habla delante de Dios (2 Cor 2). 

Capítulo VIII. De cómo esta arte de servir a Dios se guarda-
rá de sus siervos y escogidos hasta el fin del mundo

Analiza con detalle varias afirmaciones de la cartas de san Juan 
en las que el evangelista une, para que el amor sea verdadero, palabra 
y obra, lengua y verdad. Dice que esta unión se prueba cuando nos 
ponemos delante de Dios, porque ni le podemos engañar, ni él puede ser 
engañado. De igual modo san Pablo escribe a los de Éfeso recordándoles 
que Dios nos escogió “antes de la creación del mundo para que fuésemos 
siempre santos e irreprochables delante de él” (Ef 1). Y, convencido, de que 
el secreto está siempre en ese permanecer delante de Dios hace la 
siguiente invitación:

“Y así, hermano mio, en acometiéndote alguna tentación, o en ofrecièndose 
alguna ocasión de pecar, advierte y di: Oh, que estoy delante de Dios. Y conside-
ra que te dice Dios: Ambula coram me. Vive y trata como quien está delante de 
mi. Porque experimentado está cuán eficaz remedio es este para no pecar. Todos 
estos celestiales arroyos nacieron de aquella fuente divina. Ambula coram me, 
et esto perfectus, que Dios descubrió a Abrahán. Anda delante de mi, y serás 
perfecto y acabado siervo mio en la tierra, porque después estés delante de mi 
gozándome para siempre en el cielo” 38... “Lo cual hemos visto: ángeles y hombres 
de todo estado, sexo y condición han guardado esta reglita de servir a Dios, para 
enseñarnos el Espíritu Santo, que es el autor de la santa escritura, a que todos 
la guarden, inocentes, hombre y mujeres, vírgenes, casados, solteros, labradores, 
oficiales, Profetas, Reyes y Ermitaños, Apostólicos y Angélicos varones. Porque el 
ejercicio de esta artecita santa hace a cada uno perfecto y acabado siervo de Dios 
en su estado” 39. 

 38  Ibíd., p. 16v.
 39  Ibíd., p. 17.



“ARTE DE SERVIR A DIOS” DEL P. RODRIGO DE SOLÍS 545

Capítulo IX. Cómo el Profeta David os enseña a buscar a 
Dios y, hallado, andar siempre delante de él

No se contentó David con servir a Dios por esta regla, como vimos 
en el capítulo sexto, sino que en muchas ocasiones la aconseja en sus 
Salmos, diciendo que, para no perdernos, es necesario andar siempre 
delante de Dios. Intercala otras reflexiones sobre la necesidad de 
preparar los caminos del Señor como aconseja Juan Bautista, quitando 
el pecado que nos separa de Dios. Y cuando le hayamos encontrado, 
hay que procurar tenerle de cara. De la mano del Cantar de los Cantares 
nos ofrece la siguientes exhortación: 

“Tal fue aquella alma de quien se dice en los Cánticos, que después de mu-
cho cuidado y diligencia que puso en buscar a Dios, dice: Inveni... (Cant 3)... 
Hallé a quien ama mi alma; y hallado, le tuve fuertemente y jamás le dejaré, 
ni apartaré de mí. Antes dejaré, quiere decir, honra, riquezas y vida que a él. 
Plega 40 al Señor, alma mía, que así le busques, que le halles; y que hallado, le 
tengas tan fuertemente que nunca le apartes de tus ojos, porque haciéndolo así, 
verás el próspero suceso en todas tus cosas” 41. 

Capítulo X. Cómo la perdición de los malos nace de no guar-
dar este ejercicio de servir a Dios

Como el bien vivir como cristiano se deriva del ejercicio de esta 
regla, así la perdición de los malos nace de la falta del mismo. La 
sagrada escritura repite continuamente que la causa “de todos nuestros 
males es olvidarnos de Dios, que es lo mismo que no andar delante de él, ni 
pensar en él”. Jeremías habla de volver la espalda a Dios, San Pablo 
llama a los gentiles ciegos, Daniel escribe sobre los jueces que apartaron 
sus ojos de Dios... etc. Tras una serie de textos comentados sobre el tema 
nos ofrece una vez más una apremiante invitación a practicarla.

“De manera que consta, que así como del ejercicio de esta artecita santa 
nace todo bien, así de la falta del ejercicio de ella nace todo mal. Resta pues que 
todo el mundo se aproveche de esta arte de servir a Dios, que él mismo nos dio. 

 40  Plegar: doblar, someterse...
 41  Ibíd., p. 18.



MARIANO BOYANO REVILLA, OSA546

Los justos, porque se conserven en su justicia, y se vayan siempre perfeccionando 
y afinando en toda virtud; y los pecadores, para que lo dejen de ser y se vuelvan 
a Dios, y sean justos. De manera que todos quiere Dios que la guarden, y en todo 
estado... pues en el tiempo de la ley natural, y de la ley escrita, y de la ley de la 
gracia quiso que se guardase. Y por la misma razón quiere que se guarde de sus 
escogidos hasta el fin del mundo” 42. 

Capítulo XI. Cómo en particular nos hemos de aprovechar 
de esta artecita

Para que su hallazgo no quede en una simple teoría, traza ahora el 
plan a seguir diseñado con todo detalle: 

“Hasta aquí hemos visto la fuente de donde nació esta agua celestial, y por 
los atanores 43 que se ha derivado y ha venido encañada hasta nosotros; y cómo 
quiere Dios que pase adelante a los venideros. Resta ver ahora en particular 
cómo nos hemos de aprovechar de ella para que aquel tan loable estatuto y 
necesario ejercicio (de que al principio hablamos) tenga mejor efecto, y así nos 
pareció convenir mucho cavar esta mina celestial, Anda delante de mi, y sacar 
de ella riquezas espirituales, ejercicios determinados y diferentes para cada día 
de la semana” 44.

Esta ayuda que pretende ofrecer en la siguiente parte del libro 
consiste en aconsejar consideraciones diferentes para poder mantener 
a lo largo de cada día la mente centrada en verdades espirituales sin 
caer en la rutina.

“Haz cuenta que un día te dice: Anda delante de mí, como delante de tu 
criador. Y otro día: Anda delante de mí, como delante de tu redentor; y así de 
esta manera debajo de diferentes títulos, andarás delante de Dios cada día de 
la semana, ocupando aquel día en la consideración del misterio que muestra el 
título de aquel día” 45.

 42  Ibíd., pp. 20v-21.
 43  Atanor: Cañería.
 44  Ibíd., p. 21v.
 45  Ibíd., p. 22v.



“ARTE DE SERVIR A DIOS” DEL P. RODRIGO DE SOLÍS 547

Cierra el capítulo con una sabia y práctica observación, que 
parece propia de un experimentado acompañante espiritual de nuestro 
tiempo: 

“También advierta el principiante, que aunque a los principios no tome gusto 
en este ejercicio, no por eso lo deje ni se desconsuele y desmaye, sino hágase fuerza, 
y considere sin gusto, para que así merezca después tenerle, y aún comerse las 
manos tras de ello. Qué sería del enfermo, si porque no toma gusto en lo que come, 
dejase del todo de comer? Moriría; sino que haciéndose fuerza come sin gusto, 
viene después a cobrarle, y aún a saberle a poco lo mucho que come. Lo mismo es 
necesario que hagamos en el manjar espiritual del alma...” 46

Capítulo XII. Cómo el profeta David nos enseña a practicar 
esta arte por los siete días de la semana

Del mismo modo que el P. Solís descubrió en el Génesis su arte 
de servir a Dios, ahora halla una lumbre clara de ejercicio espiritual en 
el salmo 103. Aquí el salmista (para él siempre es David) nos invita 
a alabar a Dios por sus beneficios. Dice: “Así nos enseña que hagamos 
ejercicio y memoria de las mercedes de Dios; y quiere que jamás haya olvido 
ni de la menor de ellas, sino que haya tiempo determinado para el ejercicio y 
memoria de cada una; y conforme a esto pone luego siete títulos de Dios, para 
que conforme a ellos tenga siete consideraciones, como para los siete días de la 
semana, para andar cada día delante de Dios debajo de diferente título y con 
diferente consideración: 

1.	 El primero. El que perdona todos tus pecados
2.	 El segundo. El que sana todas tus enfermedades
3.	 El tercero. El que redime de la muerte tu vida
4.	 El cuarto. El que te cerca de misericordia y de obras de ella
5.	 El quinto. El que hinche de bienes tu deseo
6.	 El sexto. El que renovará tu juventud como la del águila
7.	 El séptimo. El que hace misericordias a quien padece la injuria, y juicio 

a quien le hace” 47. 

 46  Ibíd., p. 23.
 47  Ibíd., pp. 24-24v.



MARIANO BOYANO REVILLA, OSA548

3.2.3.	 Siete meditaciones para cada uno de los días de la semana

En este largo apartado que constituye el cuerpo de la segunda 
parte que venimos presentando, ofrece el P. Rodrigo de Solís variadas 
y sugerentes reflexiones para ayudar a poner en práctica diaria su 
precioso método. Solamente podremos dar unas pequeñas pinceladas, 
pero creo serán suficientes para apreciar su rico contenido bíblico, 
espiritual y práctico. En el desarrollo de los títulos mencionados 
variará el orden para que quede presentado de esta manera: “en los tres 
primeros refiere los males de que Dios nos libra; y en el cuarto cifra los bienes 
que Dios nos hace; y en el quinto nos demanda cuenta del recibo, así del mal que 
nos libró, como del bien que nos hizo; y en el sexto, a quien diere buena cuenta, 
beatificará el alma y la premia; y en el séptimo, resucita y glorifica al cuerpo y 
lo premia” 48.

Lunes: El que perdona todos tus pecados.

Iª Consideración. Esta reflexión es un hermoso canto a la 
misericordia de Dios, que nuestro autor dice que es la definición que 
mejor le cuadra. Anima a quien quiera hacer este ejercicio a loar a Dios 
y andar delante de él con la gozosa convicción de que es quien perdona 
todos nuestros pecados. He aquí una muestra de su razonamiento:

“Porque de las obras maravillosas de Dios, esta parece la mayor, justificar 
al pecador; porque para todos los demás milagros, aunque en ellos entre criar el 
cielo y la tierra, basta quererlos Dios, y luego se hacen; mas para justificar al 
pecador es menester que Dios lo quiera, y que lo haga querer al pecador. Así lo 
afirma el glorioso Padre S. Agustín: Que el que te crió sin ti, no te justificará 
sin ti, que aunque para criarte, no fue menester tu voluntad, empero es necesa-
ria para justificarte” 49.

Comenta varios textos de san Juan y concluye que lo más admirable 
no es que nos perdone, que nos ame, sino que sea la misma fuente del 
amor y del perdón. Es el título de Dios que más atrae a la buena gente, 
dice, su misericordia con el pecador. Por eso exclama: 

 48  Ibíd., p. 24v.
 49  Ibíd., p. 27v.



“ARTE DE SERVIR A DIOS” DEL P. RODRIGO DE SOLÍS 549

“Pero esta misericordia tuya, Dio mío, con que abrazas al pecador que vuel-
ve a ti, esta es la que nos aficiona, y nos enamora de ti, y atrae los pecadores a 
ti de voluntad, y hace que de corazón y con amor te sirvan y te tengan por Dios. 
Por tanto nuestro Profeta el primer título con que ilustra a Dios y consuela al 
pecador es: El que perdona todos sus pecados” 50.

IIª Consideración. Se fija ahora en el verbo que usa, propitiatur, que 
está en presente, lo que muestra su predisposición a perdonar siempre. 
Dice: nos da a entender el Profeta, cuán propenso es Dios a perdonar y cuán 
ganoso 51 de ello está. Para mostrarlo acude a varios textos, especialmente 
al Apocalipsis: 

“Toma metáfora del que desea entrar en casa de su amigo y halla la puerta 
cerrada, y da aldabadas para que le abra su amigo. Para ponderarnos el deseo 
que tiene de perdonar tus pecados, te convida que hagas penitencia, y dice que 
llama a tu puerta, por las santas inspiraciones y golpes que da de cuando en 
cuando al pecador, para que se convierta. Y prosiguiendo la metáfora dice: Si 
alguno oyere mi voz, reconociere mi inspiración, y me abriere las puertas de su 
alma, entraré a él y cenaré con él y él conmigo” 52. 

Naturalmente de esta oferta nace la recomendación que dirige 
a todos, pero especialmente a quienes ponen disculpas para abrir la 
puerta como nos cuenta san Lucas en su evangelio (Lc 13):

“Abre a Dios cuando llama a tu puerta, porque después le querrás abrir, y 
no le hallarás; y si te hubieres de convertir y hallar a Dios, te habrá de costar caro 
como a esta alma de quien hablamos, porque es un milagro, o cuasi milagro, el 
convertirse a Dios, como dijimos, los ya desahuciados de Dios. De manera que 
no quede por ti, que por Dios no quedará, pues está presto y ganoso de perdonar 
todos tus pecados” 53. 

IIIª Consideración. El verbo propitiatur también significa donar y, 
desde este significado se invita a caer en la cuenta de que el perdón 

 50  Ibíd., p. 29.
 51  Ganoso: deseoso...
 52  Ibíd., p. 30v.
 53  Ibíd., pp. 32-32v.



MARIANO BOYANO REVILLA, OSA550

no es un derecho del pecador, sino una gracia de la misericordia de 
Dios. Con el análisis de varias citas de salmos y el recuerdo de algunos 
profetas termina de esta manera: 

“... la misericordia es la virtud, que más le afama, y de que Dios más se pre-
cia. Pues si así es, qué justicia puede tener el pecador al perdón, sino dar voces a 
la misericordia de Dios ofendido? Regálate pues, alma mía en la misericordia 
de tu Dios; y no confíes en tu justicia, pues que el profeta dice de tu Dios, que 
es el que perdona por quien él es, todos tus pecados” 54.

IVª Consideración. Se pregunta qué título tiene Dios para poder 
perdonar no solo los pecados que se hacen contra él, sino los hechos 
contra cada uno de nosotros y contra las demás personas y halla en la 
sagrada escritura estas tres razones:

a)	 “La primera, porque es el legislador universal, y en cada ley que se 
quebranta es ofendido el dador de ella; pues como Dios sea el legislador 
universal y único, en todo tiempo y en toda ley que se ha quebrantado, 
ha sido ofendido” 55.

b)	 La segunda razón porque es el sumo bien, la misma bondad por esencia 
y sin resabio de pecado, como lo afirma el mismo redentor, diciendo: 
nemo bonus, nisi solus Deus. Que ninguna criatura es esencialmente e 
intrínsecamente buena, sino solo Dios, porque a la criatura de fuera le 
viene, participa y recibe su bondad, que es de Dios, y en tanto la criatura 
es buena, en cuanto es conforme a la primera y suprema bondad, que es 
Dios; y en tanto mala, en cuanto desdice de allí, y así en todo mal de la 
criatura es ofendido el sumo bien del Criador” 56.

c)	 “La tercera razón, porque es señor universal de todos; porque así como 
en cada siervo ofendido, es ofendido su señor y tiene derecho natural 
contra el que le ofendió a su siervo, así en todos los pecados contra 
nuestros próximos, es ofendido el Señor de todos ellos, que es Dios; que 

 54  Ibíd., pp. 34v-35. 
 55  Ibíd., p. 35.
 56  Ibíd., p. 36v.



“ARTE DE SERVIR A DIOS” DEL P. RODRIGO DE SOLÍS 551

tú, hermano mío, en un pecado eres ofendido de tu próximo, y yo en 
otro, mas Dios en todos, porque es señor de todos” 57. 

Vª Consideración. Es tan universal y misericordioso el perdón 
de Dios que no tiene cabida la desesperación por grandes que sean 
los pecados del hombre. Acude a la lamentación de Ezequiel cuando 
dice que nuestras iniquidades nos tienen derrotados... (Ez 33) y de este 
profeta toma la contundente respuesta de nuestro Dios: 

“Ve y diles: vivo yo, dice el Señor, por mi vida, que no quiero la muerte del 
pecador, sino que se convierta del mal camino que lleva y viva. Volveos pues de 
tan pésimos caminos como lleváis, que si así lo hacéis, por qué moriréis? Dán-
doles a entender el piadosísimo Señor, que por muchos y pésimos que sean sus 
pecados, si se esfuerzan y hacen lo que es en sí para volver a Dios, que él está 
presto, y aún ganoso de perdonarlos y librarlos de la muerte, que sus pecados 
merecen” 58. 

Cita varios ejemplos tomados de los salmos de perdón, pero avisa 
con tristeza que tiene que haber una decisión del pecador para esa 
vuelta, porque Dios no obliga nunca...

“Mas hay otros caídos con la carga y que no quieren hacer lo que es en sí, 
para que Dios les ayude, de los cuales dice el profeta Isaías (Is 24): Será tanta 
la iniquidad de aquella gente, que caerá con la carga y no se esforzará a levan-
tarse, sino que aquel peso la llevará así al profundo del infierno. Así que hay 
pecadores que llegan a tanto mal, que aún esta misericordia y perdón que Dios 
les ofrece y les mete por las puertas, no la quieren recibir...” 59

VIª Consideración. Este perdón de Dios para todos los pecados, 
se extiende igualmente a todas las veces que pecamos. Acude a la 
pregunta de Pedro a Jesús (Mt 18) y convierte la conocida respuesta en 
un hermoso canto a la generosa misericordia divina: 

 57  Ibíd., p. 37v.
 58  Ibíd., p. 39.
 59  Ibíd., p. 39v.



MARIANO BOYANO REVILLA, OSA552

“Es manera de hablar que usamos por decir: cuantas veces te ofendiere, 
tantas le perdona, sin tasa. De donde consta cuan corta es la misericordia 
humana, y cuan larga es la divina. Aquella muy estrecha y tasada, y a pocas 
veces que perdona se enfada de perdonar, empero la divina infinita, sin tasa 
y sin número de veces perdona. Donde se confunde la ceguedad de algunos 
que dijeron haber número y tasa de ofensas de Dios, y que más de aquellas 
Dios no perdona. Porque si a nosotros nos obliga aquí a perdonar sin tasa de 
veces a nuestros próximos, cuanto más su misericordia no tendrá tasa para con 
nosotros. En especial que como vimos, es sin comparación más aventajada la 
misericordia divina que la humana” 60.

VIIª Consideración. Reflexiona sobre el adjetivo “tuyos” que 
acompaña a pecados, para hacernos caer en la cuenta de que cada 
uno somos responsables de nuestras malas acciones. Cita a Oseas (Os 
13) para dejarlo claro a Israel: “Oh Israel, mira quién eres y quien soy, 
y de donde te viene tu bien o tu mal, y sábete que tu perdición es tuya, y tu 
socorro es mío...” Luego sigue comentando algunos textos de san Pablo 
sobre el hombre viejo para dejar clara su observación, apoyada en san 
Agustín:

“Que Dios por su voluntad, que siempre es buena, es el que obra en nosotros 
y con nosotros el querer el bien y el ponerlo por obra, el comenzar la buena obra 
y el acabarla. Mas en la mala obra no tiene parte. Esto declara el glorioso padre 
S. Agustín diciendo que del mal no hay causa eficiente, sino deficiente; y de 
nosotros es el faltar o errar del blanco de la verdad, y de Dios nos viene acertar 
a dar en él (CivD 7)” 61. 

Finaliza las siete consideraciones incluidas en el lunes con esta 
adecuada observación, que denota el sentido práctico que busca 
conseguir aplicando el método que venimos siguiendo: “Advierta el 
siervo de Dios que para eso se han puesto en este día de hoy siete consideraciones, 
para que en el mismo día tenga variedad y eche mano de lo que más gustare su 
espíritu aquel día; y lo mismo se guardará en los días siguientes, poniendo en 

 60  Ibíd., p. 41. 
 61  Ibíd., p. 43.



“ARTE DE SERVIR A DIOS” DEL P. RODRIGO DE SOLÍS 553

cada uno siete varias consideraciones, sacadas de la letra y espíritu del santo 
Profeta” 62.

Hemos procurado ofrecer suficientes citas literales para dejar 
constancia de la calidad de estas reflexiones espirituales que el P. 
Rodrigo de Solís procura siempre fundamentar en los textos bíblicos. 
El mismo estilo sugerente y directo es el que sigue aplicando para 
cada uno de los demás días de la semana, cuyos títulos ya hemos 
enumerado,y que aquí no podemos desarrollar. Nos parece que es 
suficiente lo ya visto para insistir una vez más que esta segunda parte 
de su libro nos parece la más original y meritoria. 

3.3.	Primera parte

3.3.1	 Preámbulos

Contienen varios textos iguales que los citadas en la segunda parte, 
y los que son diferentes demuestran con nitidez el orden en que se 
escribió la obra, tal como ya hemos comentado. Esto justificaría una 
vez más el hecho de que esta primera parte la situemos aquí al final. 
Ahora no aparece la Licencia del P. General ni la Epístola a los Religiosos, 
se repite la misma Licencia Real y aparecen dos prólogos distintos, de 
los que vamos a considerar alguna idea básica.

El primero lo titula Prólogo en que se declara la trabazón de esta primera 
parte con la segunda y que hemos de creer a Dios por el Señor universal y 
por el Omnipotente. En él, tal como en su momento citamos, justifica la 
necesidad de añadir este tratado de la Fe para complementar la segunda 
parte práctica, porque sin él parecía estar falta aquella obrita, pues es tan 
necesaria la trabazón de Fe y buenas costumbres para servir a Dios perfectamente. 
De este modo tan claro cierra la esta introducción: “En la primera se 
tratará de la excelencia de nuestra Santa Fe Católica. En la segunda se declara 
el Arte que Dios dio a Abrahán para le servir perfectamente. Y en la tercera 
se tratará de la práctica de ella, con algunas adiciones que después parecieron 
convenir y con mayor declaración de algunas cosas, para los que solamente leen 
y entienden la lengua vulgar” 63. En el Otro Prólogo el P. Rodrigo trata de 

 62  Ibíd., p. 43v. 
 63  Solís, R. de, Arte de servir a Dios perfectamente... Parte I, Prólogo... p. A5.



MARIANO BOYANO REVILLA, OSA554

leer el texto del patriarca simbólicamente para ver en el reflejado la 
misma Trinidad: “Y así consta que en este nombre divino se encierra y se cifra 
el misterio de la Santísima Trinidad y el de la Encarnación del hijo de Dios. 
Esto hemos dicho para entender cómo en este singular aparecimiento, el hijo de 
Dios fue el que apareció a Abrahán para que le creyese y le sirviese...” 64

3.3.2.	 Capítulos dedicados explicar y defender la excelencia de la Fe católica

Es una larga exposición de 59 capítulos a modo de apologética 
católica para exponer el rico contenido de lo esencial de nuestra fe 
en claro contraste con la falsedad de todos sus enemigos, englobados 
bajo el nombre genérico de sectas. Se puede apreciar el impulso 
contrarreformista que, tras el concilio de Trento, vive la Iglesia en 
España.

Como anteriormente dijimos, hemos optado en la presentación de 
la obra, por dedicar más atención a la otra parte que nos parecía más 
original e interesante. Aquí simplemente recogeremos su contenido 
general, sin renunciar a dejar expresarse alguna vez al propio autor.

En los primeros capítulos comienza preguntándose de la mano del 
profeta Baruc (Bar 3) dónde se halla la verdadera sabiduría, porque 
quienes la hallan, han encontrado su bien y bien y su salvación. No 
está en lo que nos ofrecen las sectas, y hay que empezar por conocerlo 
para rechazarlo. Recurre a la llamada de Jeremías para justificar este 
método:

“Primero manda Dios a Jeremías arrancar y después plantar, prime-
ro derrocar y después edificar. Tomada metáfora de la arquitectura y de la 
agricultura, porque así como para edificar casa segura, es menester primero 
derrocar lo viejo y flaco y malos fundamentos; y como para sembrar, nacer y 
medrar buena semilla es necesario primero desmontar la tierra de las malas 
raíces y de las malas hierbas, así es necesario desenseñarnos primero del mal 
a que nos llama la corrupción humana, para mejor enseñarnos el bien que 
nos conviene” 65. 

 64  Ibíd., p. 12. 
 65  Ibíd., p. 28. 



“ARTE DE SERVIR A DIOS” DEL P. RODRIGO DE SOLÍS 555

Con demasiada insistencia para nuestra mentalidad moderna y 
ecuménica dedica largos comentarios a demostrar cómo las falsas sectas 
no topan con la sabiduría del Cielo, porque se dan a la sabiduría de la tierra. 
Descubre esta inclinación carnal especialmente en los agarenos. 

La verdadera sabiduría es tan alta que solamente en Dios la 
podemos hallar: “Consta pues con cuanta razón nos afirma nuestro profeta 
Baruc, cómo por ser esta sabiduría más alta y más poderosa que nosotros, no la 
podemos alcanzar de nuestro sin el don de la Fe y de la gracia de Dios que le son 
anexos” 66. El propio profeta, corroborado con otros muchos lugares de 
la sagrada escritura, nos descubre dónde está la verdadera sabiduría y 
como nos la ha comunicado finalmente el mismo Dios por Jesucristo:

“Después que este mismo Dios de Israel que crió el cielo y la tierra, dio 
alguna vislumbre de la celestial Sabiduría a los fieles de la ley de naturaleza, y 
después también que algo más a la clara la enseñó por escrito al linaje de Israel. 
Finalmente después de todas estas cosas, dice, que fue visto en la tierra, siendo 
su morada el Cielo; hecho hombre visible el que era solo Dios invisible. Y trató 
y enseñó y conversó con los hombres como uno de ellos” 67.

El Nuevo Testamento afirma reiteradamente esta oferta salvadora 
de Dios. Los hechos y palabras de Jesucristo nos lo dejaron totalmente 
aclarado. Así se ve condensado por ejemplo en su respuesta a Pilatos: 

“Tu dices que soy Rey, y dices verdad, porque yo para esto nací y para esto 
vine hecho hombre al mundo, para ser testigo de la verdad. Quiere decir, este 
es mi reinar, no como tú piensas, y los demás. Y así mi reinar no contradice al 
reinar de César, ni es de su talle, sino es enseñar a los hombres la verdad que 
Dios me mandó ( Jn 18)” 68. 

La razón de esta entrega no puede ser otra que el amor:

“Y así el amor que Dios tenía al hombre hizo abajar a Dios a ser hombre y 
subir al Hombre a ser Dios. Y los igualó. E hizo que uno mismo fuese verdadero 

 66  Ibíd., pp. 67-68.
 67  Ibíd., p. 84. 
 68  Ibíd., p. 96. 



MARIANO BOYANO REVILLA, OSA556

Dios y verdadero hombre, Cristo redentor nuestro. Y así este amor hace razona-
ble todo lo que Cristo hizo y padeció por el hombre...” 69

Al finalizar el capítulo XVI, el mismo P. Rodrigo nos presenta con 
toda nitidez lo visto hasta el momento y los pasos siguientes a dar:

“Hasta aquí hemos visto y declarado el discurso de nuestro profeta Baruc, 
en que nos ha enseñado donde está la celestial Sabiduría, para conseguir nues-
tro último fin: apartándonos primero de todas las sectas falsas y reprobadas, 
donde no está; y nos ha venido a enseñar después, que solo está en el Evangelio 
e Iglesia de Cristo. Ahora en lo restante de este tratado se manifestará muy en 
particular cómo en sola la Iglesia Romana Cristiana está la verdadera Sabi-
duría, y se irá más descubriendo y confirmando esta verdad, y enriqueciendo el 
argumento de este tratado” 70. 

Analiza muchos textos para mostrar cómo Jesucristo dejó su poder 
a la Iglesia, entregando solemnemente las llaves a Pedro para que la 
verdad quedara garantizada en esta sagrada institución. La garantía es 
el Espíritu Santo:

“Consta pues que el Espíritu Santo y Espíritu de verdad es el que habla y 
enseña en la Iglesia Cristiana. Lo cual pondera el redentor diciendo a su vi-
cario Pedro y a los demás sucesores, por quien nos había de hablar (que no son 
ellos los que nos hablan, sino el Espíritu Santo): No sois vosotros, dice, los que 
habláis, enseñáis y decretáis en el mundo, sino el espíritu de vuestro padres, es 
el que habla en vosotros (Mt 10)” 71.

Así como el Espíritu Santo es el catedrático de la verdad, el demonio 
lo es en todas las sectas reprobadas. El siguiente párrafo refleja la 
dureza empleada contra todos los que están fuera de la Iglesia católica. 
Comienza recordando los nombres que le da la Biblia: Dragón, Serpiente, 
Diablo..., pero añade la bonita idea agustiniana de que esta encadenado 
y solo daña a los que se acercan demasiado:

 69  Ibíd., p. 135. 
 70  Ibíd., p. 149. 
 71  Ibíd., p. 169. 



“ARTE DE SERVIR A DIOS” DEL P. RODRIGO DE SOLÍS 557

“Y llámale Satán, que quiere decir adversario, porque es el que desde su 
principio contradijo a su criador y fue adversario al hombre que había de ser 
Dios. Y lo es de todos los hombres y de todo lo bueno. Empero atado lo tiene 
Cristo con la cadena de su pasión. Y así dice el glorioso padre San Agustín, 
que con atado peleamos. Y que es muy necio y atrevido, a quien muerde el perro 
atado con su cadena, porque no puede morder, sino al que se le allega... Este 
pues es el que afirma el Apóstol que lee cátedra a los idólatras, a los moros, a 
los judíos, a los luteranos y herejes, que como discípulos se le allegan, y le oyen, 
y escuchan; y finalmente a todos los que moran fuera de la casa de Dios vivo y 
verdadero, en la cual, como ya vimos, enseña el espíritu de verdad y de santi-
dad. Aquí el Espíritu bueno, y allí el Espíritu malo” 72.

La gran autoridad que Cristo ha depositado en su Iglesia conlleva 
una exigente responsabilidad en prelados, predicadores y ministros. 
Expone con atinadas observaciones cómo debe ser su preparación 
intelectual y, sobre todo, la calidad de vida que siempre debe 
acompañarlos. Citamos solamente un pequeño texto de exhortación, 
entre los muchos que se pueden leer: 

“No pierda, dice, el Evangelio por nosotros. Oh predicadores evangélicos, y 
cuánto honra, cuanto crédito y estimación, y aún cuanto fruto pierde el Evan-
gelio, por no ser el ministro el que debe. Porque así como el médico que rige a sí 
mismo al contrario de cómo receta a los otros, pone sospecha en su medicina y 
hace dudar de su verdad; así el predicador cuya vida no responde a su doctrina, 
da ocasión a lo menos al ignorante y pecador, para dudar de la verdad de la Fe 
o de la doctrina” 73. 

Glosa los distintos nombres que la sagrada escritura da en figura 
o realidad a la Iglesia: casa de David, Reino de los Cielos, casa edificada 
sobre siete columnas, casa de Dios... E invita con insistencia a vivir como 
verdaderos hijos de ella:

“A la Iglesia pues hemos de acudir, que es de infalible verdad, a las tradicio-
nes que nos dejaron los Apóstoles, a los sacros Concilios, a los doctores santos. Y 
quien lo contrario de esto dijere, o no conforme a esto, sea quien fuere, no sabe lo 

 72  Ibíd., p. 183. 
 73  Ibíd., pp. 221-222. 



MARIANO BOYANO REVILLA, OSA558

que se dice; ciego está, dice, y perdido va. Consta pues cómo la santa Iglesia es 
columna firmísima de verdad, y que no nos hemos de mover sino por esta guía, 
en lo que tocare a la Fe y costumbres” 74.

La razón natural y la virtud humana son reclamo y disposición 
para la Fe, y la vida honrada y ordenada asegura su mantenimiento: 

“Así como por ser tanta la vecindad que tiene la verdad natural con nues-
tra fe, se muestra, como hemos visto la verdad de ella; así también es tanta 
la amistad que tiene la virtud moral con nuestra Fe, que también muestra 
la verdad y virtud de ella. Porque también la virtud como la verdad natural 
es reclamo de la fe. Quiero decir que el que procurare de hacer lo que es en sí, 
viviendo según razón virtuosamente, puede también estar cierto que se vendrá 
para él la Sabiduría de Dios y fe del Evangelio” 75. 

En los últimos capítulos insiste de manera especial en que la clave 
para no desviarse de la Fe y vivir con plenitud nuestro cristianismo está 
en el conocimiento y seguimiento de la palabra de Dios revelada: 

“Todas estas cosas y bienes que he dicho, trae consigo el libro de la vida y el 
testamento del altísimo, y el conocimiento de la verdad. Y pone estos tres nombres 
a la ley de Dios: Libro de la Vida, porque contiene los mandamiento que nos lle-
van a la vida eterna; y llámale Testamento del Altísimo, porque en este libro nos 
manda Dios y nos hace herederos de todos sus bienes; y llámale Conocimiento de 
la Verdad, porque por la guarda de ella nos alumbra Dios, como ya hemos visto, 
en la Fe y conocimiento de la verdad sobrenatural. Consta pues cómo de la guarda 
de la ley resulta grande alegría, descanso y paz interior. Y pues estos son efectos de 
verdad y santidad, eficacísimamente prueban la verdad y santidad de la Fe” 76. 

Finaliza recordando que las sectas, según afirma la escritura, son 
una sola bestia con muchas cabezas que siguen haciendo la guerra a su 
Iglesia, pero recuerda que, por la promesa divina, esta ha de quedar con 
victoria. La garantía es la venida sanadora de Jesucristo: 

 74  Ibíd., p. 278. 
 75  Ibíd., p. 374. 
 76  Ibíd., p. 428.



“ARTE DE SERVIR A DIOS” DEL P. RODRIGO DE SOLÍS 559

“De manera que la venida de Cristo fue para perseguir al pecado, que no al 
pecador. Esta diferencia hallamos en la divina escritura, entre la justicia divi-
na y humana, que la justicia humana para destruir los pecados de la república, 
hace guerra a los pecadores, ahorca y degüella, y hace otras justicias de los 
pecadores, para que otros escarmienten y se guarden de cometer tales pecados. 
Empero la justicia de Cristo para destruir los pecados del mundo, vino no a 
justiciar, sino a salvar los pecadores. Así lo ponderó S. Pablo, diciendo: Cosa 
verdadera y certísima es la que diré, y digna de ser con todo contento recibida 
de los pecadores, y es que, nuestro Señor Jesucristo, vino a este mundo no a 
condenar, sino a salvar a los pecadores (I Tim 1)” 77.

Mariano Boyano Revilla, OSA

 77  Ibíd., pp. 570-571.




