CruD-Ra 233-2 (2020) 525-560

“Arte de servir a Dios”
del P. Rodrigo de Solis

RESUMEN

El agustino Rodrigo de Solis, ademas de efectivo gestor como reformador
de la Provincia Agustiniana de Aragén, fue un practico autor espiritual.
En su obra Arte de servir a Dios nos ha dejado una sugerente y sencilla
guia para adelantar en el camino cristiano tanto para religiosos como para
seglares. En linea con la rica escuela agustiniana del siglo XVI y bebiendo
de las fuentes biblicas y patristicas, descubri6é que el secreto para adelantar
en la virtud se lo revel6 Dios a Abrahan al decirle “camina delante de mi y
serds perfecto”. Como subsidio para mantenerse siempre en la presencia de
Dios escribi6 siete reflexiones para cada uno de los dias de la semana en
un sencillo y elegante castellano, lleno de vivas metaforas sacadas de la
Biblia. Para completar la obra, posteriormente anadi6é un tratado teologico
y apologético sobre la Fe catélica.

PALABRAS CLAVE: Rodrigo de Solis, Arte de servir a Dios, reformador,

espiritualidad.

ABSTRACT

The Augustinian Rodrigo de Solis, in addition to being an effective
administrator as a reformer of the Augustinian Province of Aragon, was
also a practical spiritual author. In his work Art of serving God he has left
us a suggestive and simple guide to advance in the Christian path both for
religious as well as for lay people On line with the rich Augustinian school
of the XVI century and drinking from the biblical and patristic fountains,
he discovered that the secret to advance in virtue was reveled by God
to Abraham when telling him “walk before me and you wil be perfect”. As a
subsidy to remain always in the presence of God, he wrote seven reflectios
for each of the days of the week in a simple and elegant Castilian, full
of vivid metaphors taken from the Bible. To complete his work, he later
added a theological and apologetic treatise on the Catholic Faith.

KEY wORDS: Rodrigo de Solis, Art of serving Gad, reformer, spitituality.



526 MARIANO BOYANO REVILLA, OSA

Si atendemos a la historiografia tanto externa como la propia del
mundo agustiniano, el P. Rodrigo de Solis bien puede ser considerado
un agustino de los de segunda fila. Por citar un dato concreto, su
nombre no aparece entre los 175 agustinos espanoles estudiados en el
Diccionario Biogrdfico Espafiol. Si acaso tenemos noticias del personaje
se deben a la labor como reformador de la Provincia Agustiniana de
Arago6n, pero muy pocos lo asociaran con su aportacion a la literatura
espiritual. Respetando el modesto lugar que la historia le ha asignado,
me atrevo a decir que la lectura de la obra que aqui presentamos, E/
arte de servir a Dios, sorprende gratamente y se tiene la sensacion de
descubrir una pequena joya literaria y, sobre todo, espiritual. Es verdad
que el tiempo le ha marginado y casi olvidado, pero no en vano tuvo
excelente acogida en un su momento histérico, que, como sabemos,
fue época de grandes autores en el campo de la literatura religiosa.

Vamos a intentar situar al personaje, para luego leer, y yo creo que
disfrutar de esta “obrita”, como la define el propio autor. Esta escrita
en sencillo lenguaje castellano porque fue destinada a fomentar el
crecimiento espiritual de cualquier persona que pudiera acercarse a
sus paginas.

Los textos que citaremos con cierta abundancia los transcribimos
actualizando la ortografia y la puntuacion para lograr una facil lectura,
pero procuraremos conservar el estilo de la época.

I. ENCUADRE HISTORICO

Como después veremos, la publicacién de la obra que nos ocupa
tuvo lugar por primera vez en Valencia el ano 1574. Por esos afios el
papa san Pio V impulsaba con decision la aplicacién de los acuerdos
del Concilio de Trento respecto a las 6rdenes religiosas, una reforma
que en Espana era acogida y promovida con total decisiéon por el
propio rey Felipe II (1556-1598). El historiador especialista Enrique
Martinez Ruiz dice que el monarca “emprendi6 su gobierno con ideas
muy claras sobre la politica eclesiastica en general y los proyectos
religiosos reformadores en particular. Por lo que se refiere a las 6rdenes
religiosas, su proposito estaba perfilado en los inicios de 1561 y hay



“ARTE DE SERVIR A DIOS” DEL P. RODRIGO DE SOLIS 527

que senalar de entrada que el monarca consiguié hacer realidad su
sueno de reforma: suprimir el conventualismo y afirmar la observancia

como unica forma valida de vida para el clero regular” !.

A la vez, a lo largo del siglo se asentaba en Espafa un importante
movimiento espiritual que admiraba la Devotio Moderna, promovia la
lectura directa de la Biblia, el estudio de los Padres de la Iglesia y la
interioridad y meditacion como método, frente a una espiritualidad
externa que habia prevalecido en el medievo. En este segundo 4mbito
hemos de incluir sin ninguna duda a la llamada Escuela Agustiniana.
Quiza no tenga unas caracteristicas tan precisas como otras, pero para
situarnos nos basta con asumir el calificativo de voluntarista, defendido
por varios autores, entre ellos por el P. Bruno Ibeas, quien, refiriéndose
a los grandes agustinos de la centuria, lo justifica asi: “porque hacen
de esta potencia el asiento indispensable, ya que no tnico, de la vida
sobrenatural de las almas, el sujeto principal e inmediato de la gracia
transformadora o justificante... La perfeccion no es otra cosa que «acto
o efecto de la voluntad dirigida y regulada por la razon» (Santo Tomas
de Villanueva)... Ordenar la voluntad hacia su fin y las energias y
tendencias restantes del espiritu de modo que faciliten a la voluntad la
consecucion de aquél, es tornarnos buenos” 2.

El P. Argimiro Turrado la describi6 como una corriente teologico-
espiritual agustiniana que se inicia en Espana con Santo Tomas de
Villanueva y esta cimentada sobre varios pilares de la doctrina de S.
Agustin: su ontologia vital, de la que se deriva una persona en busqueda
de Dios; la total gratuidad del amor de Dios en la historia de salvacion de
los hombres, que implica un dialogo de gracia en el que el Creador
atrae con suavidad a su criatura predilecta; el primado del amor, que
se debe concretar en el ordo amoris evangélico; un cristocentrismo, que
ve en Jesucristo el Médico de nuestras llagas, desde un sano pesimismo
de la realidad humana... 3 Sin entrar en detalles sobre los nombres

1 MaRrTiNEZ Ru1z, E. (dir.), El peso de la Iglesia. Cuatro siglos de Ordenes Religiosas
en Espania, Madrid 2004, p. 142.

2 IBEAS, B., «Los ascéticos agustinos espafoles», en Rev. Espafia y América, Ao
xxr1 (1925), t. 1, 173.

3 TURRADO, A., «La Teologia Espiritual de Santo Tomds de Villanueva», en Revista
Agustiniana, n° 98, (1991) 574-577.



528 MARIANO BOYANO REVILLA, OSA

de agustinos ilustres que llenan la centuria, recordamos simplemente
que Santo Tomas de Villanueva ha fallecido unos afios antes de la
publicacién, en el 1555 y Fr. Luis de Leon y S. Alonso de Orozco estan
en plena vitalidad, pues ambos murieron en 1591.

En medio de estas dos coordenadas situamos a los agustinos
espafioles con una provincia observante que destaca sobre las demas.
Es la denominada Provincia de Espana o de Castilla, que desde
el ano 1541, con motivo de la visita generalicia a estos reinos del P.
Jeréonimo Seripando, engloba las antiguas de Andalucia y Castilla. No
fue casualidad que por esos anos rigiera la orden la figura estelar y
reformadora del que después seria cardenal Seripando (1539-1551) y
que su fiel colaborador en Espana, el santo y sabio Tomas de Villanueva,
fuera provincial de Andalucia tras su division en el afio 1527 y luego,
en 1534, de la de Castilla. La citada unién de provincias duré hasta
1582. Estos breves datos historicos del mundo agustiniano nos ayudaran
a comprender el modo cémo se llevo a cabo la mencionada reforma en
el mundo agustiniano peninsular.

No pretendemos colocar al P. Rodrigo de Solis a la altura de
los grandes agustinos recordados, pero si destacar que participo
plenamente del movimiento cultural y espiritual de la orden, que
fue un agente importante de la reforma conventual llevada a cabo
en Espana y, ademas, como veremos en el estudio de la obra, se le
debe encuadrar sin duda alguna dentro de esta Escuela Agustiniana.
Seguramente que conoci6 sermones de Santo Tomas, aunque
nunca le cita; por su uso y valoracion de la biblia bien se le puede
emparejar con Fr. Luis de Leon; y su agustinismo queda mas que
justificado por las abundantes citas que hace de san Agustin. Mas
que un intelectual o un elevado mistico, creo que podemos ver en
él, un agustino bien formado teolégicamente, preocupado porque
esa reforma legal llegue de verdad al corazon de los religiosos de su
orden y que, valorando el lenguaje del pueblo, buscé una aplicacion
pastoral para que esa rica espiritualidad agustiniana llegara también
a los laicos que acudian fielmente a sus conventos en busca de sana
doctrina y ayuda espiritual.



“ARTE DE SERVIR A DIOS” DEL P. RODRIGO DE SOLIS 529

II. P. RODRIGO DE SOLis

No contamos con datos muy precisos de sus primeros afios de vida.
Sabemos por la pequenia biografia que nos da Santiago Vela * que fue
natural de Sevilla, hijo de Juan de Vallejo e Inés Morales y que profeso
en el convento sevillano. Alli comenzé naturalmente sus estudios
eclesiasticos hasta obtener el titulo de Lector. En 1541 le encontramos
en el convento de Haro leyendo Artes y desde ese momento ya
tenemos documentados los pasos de su formacién teol6gica. Una
carta del P. General encarga al Provincial de Castilla que envie al P.
Rodrigo a Salamanca para continuar sus estudios. Con fecha de 1554
se faculta a los PP. Visitadores de Castilla La Barrera y Riafio que
le concedan licencia para graduarse de Bachiller. Curiosamente en la
misma concesion se les facultaba para dar el titulo de Maestro a los
padres Luis de Leon y Juan de San Vicente °. Los mismos pasos debi6
seguir el P. Rodrigo hasta obtener el Magisterio, titulo que todos sus
biografos le otorgan.

En los anos siguientes desempené diversas responsabilidades
institucionales en los conventos mas importante de Andalucia. En
1559, siendo prior de Granada, se traslad6 de lugar el convento. En
el capitulo de 1564 fue elegido prior de Cérdoba y en el de 1566 fue
nombrado definidor y prior de Sevilla.

Dos afios después fue nombrado, a instancias del propio rey Felipe 11,
Reformador y Vicario General de la Provincia Agustiniana de Aragon. Viene
expresado con todo detalle en un Breve Pontificio de san Pio V, que
se conserva en el archivo de Simancas 6. El P. Solis, en virtud de esta
comprometida encomienda escogi6é cincuenta religiosos “graves” y
cualificados de la Provincia de Castilla para llevar a cabo la deseada
reforma. Anos después el clasico historiador de la provincia agustiniana
aragonesa, Jaime Jordan, describe de este modo agradecido el evento:
“Para volver pues esta Provincia de la Corona de Aragon a su antiguo
esplendor y primer estado de la rigurosa Observancia en que se fundo,

4 SANTIAGO VELA, G. de, Ensayo de una Biblioteca Ibero-Americana de la Orden
de San Agustin, El Escorial 1913-1925, vol. vi1, pp. 549-558.

5 Ibid., p. 550. Cita los extractos de los Registros generalicios del P. Herrera.
6 Rev. Archivo Agustiniano, vol. 11 (1914) 164-167.



530 MARIANO BOYANO REVILLA, OSA

trabajaron mucho los Padres Generales de la Orden, procurando por
diversos medios y enviando Visitadores para ello. Pero nada se pudo
conseguir..., hasta el afio mil quinientos sesenta y nueve en que por autoridad
Apostolica, con Breve del Papa Pio V' y por orden de Felipe Segundo Rey de
Espana, vino por Reformador el Maestro y Venerable Padre Fray Rodrigo
de Solis, Prior que era a la sazon del Convento de nuestro Padre San
Agustin de Sevilla, en compania de cincuenta religiosos graves, doctos
y muy virtuosos, todos de la Provincia de Castilla y Andalucia. Llego
el Padre Reformador Solis a la Ciudad de Valencia dia primero de Marzo
de dicho ario 1569, mando luego al Padre Provincial, que era el Maestro
Fray Vicente Montanés, que dejase el sello y mando de la Provincia;
el cual, aunque lo rehusé, hubo de obedecer; y el Padre Reformador
nombro de los cincuenta religiosos que venian en su compania, Priores
y Supriores de los Conventos y Visitadores que visitasen la Provincia;
y con ello se redujeron los Claustrales a la primitiva Observancia, que
guardaban los Observantes, y se unieron y agregaron a esta Provincia
de la Corona de Aragoén los Conventos de Observantes que habia en el
Reino de Valencia... y otros”. Y anade el siguiente comentario: “Hizose
esta reforma con tanta paz y sosiego que el mismo Reverendo Padre
Reformador Solis da gracias a Dios por ello, y lo atribuye a la bondad
de los Religiosos que habia””.

Asi lo confiesa el propio P. Rodrigo en la dedicatoria de su Arte
de servir a Dios a los religiosos, a quienes manifiesta el sano celo
reformador que siempre le ha guiado y les pide perdén por sus
posibles fallos, que han sido suplidos, dice, “por vuestra virtud, porque
sin agravio de nadie consta que entre todas las reformaciones que se han hecho
en estos Reinos, esta de nuestra orden ha sido la mds pacifica, llana, y sin
ruido (la gloria sea dada Dios) por ser vuestros dnimos tan bien dispuestos
a toda virtud, y también lo merecio el celo del Santisimo Padre Pio Quinto
de buena memoria, y el de la Sacra Catolica y Real Majestad del Rey don
Felipe nuestro Sefior, a cuya peticion se hizo esta reformacion, y a sus expensas

7 JORDAN, J., Historia de la Provincia de la Corona de Aragén.... Parte I, t. 1,
Valencia 1704, p. 168.



“ARTE DE SERVIR A DIOS” DEL P. RODRIGO DE SOLIS 531

y costa se hizo y se conserva; y también el favor del Reverendisimo Padre
General nuestro Fr. Tadeo Perusino™s.

Tras estos pasos iniciales, convocé el P. Solis el primer capitulo
en mayo de 1571 en la misma ciudad de Valencia y result6 elegido
Provincial el P. Francisco Mansilla, uno de sus mas fieles colaboradores
que también procedia de Andalucia. En los afios sucesivos se fue
restableciendo la disciplina en todos los conventos, como hemos visto
sin grandes dificultades, debido a la buena colaboracién mencionada
de los agustinos aragoneses. Lo cual no aminora el mérito de la gran
obra realizada por el prudente reformador. De nuevo recogemos las
alabanzas que le dedica el P. Jordan. Le llama “varén muy docto y
santo”, “célebre predicador”, “celosisimo de la Regular Observancia”
y “prudentisimo para todas las cosas”. De este modo resume su obra:
“... empezo a gobernar y reformar la Provincia y Conventos con tanta prudencia,
Religion, celo y ejemplo, que fue alabado, venerado y engrandecido de todos
por varon ilustre en naturaleza, gracia, letras y prudencia, dejando nombre
de gran Prelado a todos venideros. Resplandecio este gran Siervo de Dios en
todo género de virtud’®. Sigue alabando su piedad, rigurosa penitencia y
fervorosa oracion, y anade otro dato interesante para apreciar el valor
que la reforma agustiniana daba a los estudios. “Hacia en su gobierno
grande estimacion de los Religiosos doctos y virtuosos, y con ellos tenia gran
Jfamiliaridad, como la tuvo siempre con los Padres Maestros Fray Gregorio
Satorre, Fray Bautista Burgos y fray Miguel Salon todo el tiempo que estuvo en
Valencia reformando la Provincia”. Los tres fueron famosos catedraticos
en la universidad de Valencia.

Hemos mencionado su preparacion teologica y queremos resaltar
la valoracion que siempre hizo del uso continuo de la Biblia para la
construccién teologica y para el aprovechamiento espiritual de los
hombres. De manera que bien se le puede incluir, siguiendo los pasos
del propio san Agustin, en la linea defendida por su hermano de habito,
Fr. Luis de Leon, quien afirma en la introduccion de La perfecta casada:

8 Souiis, R. de, Arte de servir a Dios perfectamente... Parte II, Epistola a los
Religiosos y religiosas de la Orden de Santo Agustino de la Corona de Aragon, Medina
del Campo 1584, s.p.

9 JORDAN, J., Historia de la Provincia de la Corona de Aragén.... Parte I, t. 1,
Valencia 1704, pp. 171-172.



532 MARIANO BOYANO REVILLA, OSA

“En las cuales (las Sagradas Letras), como en una tienda comiin 'y como en un
mercado publico y general, para el uso y general provecho de todos los hombres,
pone la piedad y sabiduria divina copiosamente todo aquello que es necesario
y conviene a cada un estado” '°. Corroboramos esta especializacion
biblica con la mencién que hace el P. Gudiel en su defensa ante los
inquisidores de Valladolid por algunas interpretaciones biblicas que
habia hecho. Aleg6 el agustino varios nombres de los especialistas que
habia consultado y que le habian mostrado su conformidad y entre
ellos dice que lo habia tratado “con fray Rodrigo de Solis, hombre muy
docto de nuestra orden que es reformador en Aragon...” !!

Falleci6 en el gran convento de Valencia, rodeado y admirado por
sus hermanos agustinos, seguramente a principios de 1585, pues el 14
de marzo de ese mismo afo aparece ejerciendo el cargo de Reformador
de Aragon el antes citado P. Mansilla.

III. LA OBRA Y SU VALORACION

El libro que hemos utilizado para este comentario, que es el
que mas normalmente se cita, se titula Del Arte dada del mismo Dios a
Habrahdn para le servir perfectamente, expuesta y declarada por el muy
R. P. F. Rodrigo de Solis, reformador Apostélico y Vicario general
de la Orden de S. Augustin, en los reynos de la corona de Aragén
(Grabado que representa al ave fénix con esta leyenda: ex me ipso renascor).
Impreso con licencia Real, en Medina del Campo, por Francisco del
Canto. MDLXXXIIII. A costa de Juan Boyer, mercader de libros.
Consta de dos partes: la primera de 574 paginas mas tablas de los
capitulos contenidos y de los lugares de la Sagrada Escritura citados y
la segunda de 173 paginas, numeradas solo en una cara, acompanado
de los correspondientes indices.

Pero esta edicion del libro formada por dos partes no debio
ser la original. Nos unimos a la opinién de Santiago Vela e Ignacio

10 LEON, Fr. L. de, La perfecta casada, Introduccion.

11 SANTIAGO VELA, G. de, Ensayo de una Biblioteca Ibero-Americana de la Orden
de San Agustin, El Escorial 1913-1925, vol. 111, p. 336.



“ARTE DE SERVIR A DIOS” DEL P. RODRIGO DE SOLIS 533

Monasterio, quienes, tras rastrear varias ediciones, defienden que lo
que hoy es segunda parte, fue la obra original del P. Solis, publicada en
Valencia con fecha de 1574. Ademas de la autorizada opinién de ambos
estudiosos agustinos, resulta mas l6gico porque el texto que usamos
incluye al comienzo de la segunda parte la licencia del Prior General
Tadeo Perusino expresamente referida a este segundo texto como algo
independiente: “Como a nuestras manos haya llegado un tratadico, o regla
de bien servir a Dios, que el muy R. P. F. Rodrigo de Solis reformador de
esta provincia compuso, para ejercitar los nuevos religiosos y religiosas en la
contemplacion las horas en nuestros estatutos para ella determinadas y hayamos
hallado ser de mucha utilidad, no solo para los dichos religiosos, pero aiin para
muchas otras personas de cualquiera estado que sean (por cuanto con suma
brevedad contiene lo que en esta materia desear se puede)...: Mandamos que
el dicho tratadico sea impreso... En nuestro monasterio de santo Agustin de
Valencia. En 22 de Noviembre de 1573”12. Lo mismo se desprende de las
palabras del autor en la dedicatoria al rey Felipe II en la primera parte:
“El Arte de servir a Dios perfectamente, que los dias pasados ofreci a V. M.
le faltaba la primera parte, que es de la Fe, y ha sido Dios servido que por el
siguiente orden se viniese a cumplir...” '3

Asi pues, esta impresion medinense (1584), que aqui utilizamos,
es nueva reproduccion de las dos partes editadas en Valencia en 1579
y 1574. Y comenzaremos siempre por la segunda parte porque damos
por hecho que esta fue el primer trabajo compuesto por el P. Rodrigo

de Solis.

3.1. Segunda parte

La gran intuiciéon del reformador agustino fue el ofrecer un
“tratadico” sencillo para ayudar principalmente a sus hermanos
religiosos en la oracion mental, comun y particular, tan valorada en
la orden agustina. Asi nos lo manifiesta expresamente en el prélogo:
“... porque es muy necesario el ¢jercicio de nuestra Fe, para nuestra salvacion;
y por tanto me parecio ser necesaria alguna Arte de ejercicio espiritual para

12 Soifs, R. de, Arte de servir a Dios perfectamente... Parte II, Licencia del P.
General... s.p.

13 Ibid., Parte I, A la Catolica y Real Majestad, 3v.



534 MARIANO BOYANO REVILLA, OSA

este efecto”1*.'Y el arte que se le ocurri6, no es otro que el mostrado por
Dios a Abrahan: Ambula coram me et esto perfectus, (anda delante de mi y sé
perfecto). Como veremos en detalle, en esta formula ve nuestro autor el
secreto de todala vida cristiana. Y para ayudar a que se haga realidad en
los lectores concreta lo mas posible el método: “Y aunque en este tratado
se pretende brevedad, todavia se distribuird por capitulos y consideraciones,
para descanso del lector, y para mayor distincion al entendimiento y ayuda
a la flaqueza de la memoria” 1°. De hecho el arte la componen siete
diferentes consideraciones para cada uno de los dias de la semana con
el practico objetivo que €l mismo nos senala: “Digo determinados, porque
nuestro fugitivo entendimiento no se ande vagueando de acd para aculla, sino
que esté atado cada dia, como trailla, a alguna determinada consideracion.
Y digo diferentes, porque cada dia nuestra alma tenga nuevo pasto, y con la
variedad pueda cuidar el enojoso hastio que suelen causar las cosas muchas veces
repetidas”.

Ignacio Monasterio, estudioso de los misticos agustinos espanoles,
incluye sin duda alguna a nuestro autor entre ellos y dice de esta segunda
parte: “Este arte de servir a Dios andando siempre en su presencia, al
modo dicho, es una mina de riquezas espirituales para el perfecto y
aprovechante, y sobre todo para el que comienza el camino de la vida
espiritual” 17,

3.2. Primera parte

Tal debi6 de ser la buena acogida del anterior tratado espiritual
que el P. Rodrigo se animé a completarla con un texto mas teolégico
sobre la fe, una especie de catecismo o apologética para conocer mejor
nuestra fe catolica. Asi lo expresa en el prologo: “Asi que primero nos
intimo que le creamos y después que le amemos y sirvamos. Y aiun la razon
natural nos prueba esta verdad. Porque no puede ser Dios amado, si primero
no es conocido; y no puede ser bien conocido por quién es sino por Fe; luego

14 Ibid., Parte II, Prologo, s.p.
15 Ibid., Parte II, Prélogo, s.p.
16 Ibid., Parte II, p. 22.

17 MONASTERIO, 1., Misticos Agustinos Espafioles, Vol I, Ed. Agustiniana, Real
Monasterio de El Escorial 1929, p. 265.



“ARTE DE SERVIR A DIOS” DEL P. RODRIGO DE SOLIS 535

consta que no puede ser amado, agradado y servido de nosotros sin Fe de quién
es. De manera que se ve claramente cudn necesaria es esta union de la Fe con
las obras cristianas para agradar a Dios. Por tanto como en el tratado del Arte
de servir a Dios, se trata de buenas obras y costumbres, parecio ser necesario
anadir este tratado de la Fe, sin el que parecia estar falta aquella obrecita,
pues es tan necesaria la trabazon de Fe y buenas costumbres para servir a Dios
perfectamente”'8.

Esta parte mas teoldgica, por lo que se dice en la edicion valenciana
de 1585, ano del fallecimiento del P Solis, debi6 de ser completada por
el P. Miguel Salon, primer biégrafo de Santo Tomas de Villanueva,
mientras que la anterior es obra propia y exclusiva de nuestro autor.

De nuevo recogemos la opinion laudatoria de Ignacio Monasterio:
“La primera parte es, mas que mistico, un tratado teol6gico acerca
de la excelencia de nuestra santa fe catolica, cuya verdad procura
demostrar haciendo ver al mismo tiempo la falsedad de las sectas. Es
una verdadera apologia cristiana, mejor dicho, catélica, cuya lectura
seria muy util aun hoy, y muy digna de tenerse en cuenta al escribir la
historia del teologia apologética en Espana. Es uno de tantos tesoros
de la ciencia espanola ocultos y desconocidos para la generalidad de
los escritores” 19.

Con esta breve presentacion de la obra podemos dejar sentado
ya algunas consideraciones basicas. En primer lugar, sabemos que
ambas partes, pero sobre todo la segunda, tuvieron varias ediciones,
signo evidente de su aprecio y valoracién en tiempos de tantas y
tan importantes publicaciones de excelente literatura espiritual (En
Valencia en 1574 se edit6 la que ahora llamamos segunda parte y de
nuevo en 1585; la primera se publicé también en la misma ciudad
levantina en 1579; ambas juntas por primera vez en Medina del
Campo, edicién que seguimos aqui, en 1584; en Alcala de Henares se
hicieron otras dos ediciones con ambas partes, una en 1586 y otra en
1594. Ademas Santiago Vela cita una traduccién al italiano en 1600 y
otro epitome del franciscano P. Sanzoles que recoge varios textos de
la obra del P. Solis). En segundo lugar, El arte de servir a Dios, como

18 Soifs, R. de, Arte de servir a Dios... Parte I, Prélogo, 4Av.
19 MONASTERIO, I, o.c., El Escorial 1929, p. 260.



536 MARIANO BOYANO REVILLA, OSA

ya indicamos, basa toda su espiritualidad en la Sagrada Escritura y en
los Santos Padres, en linea con el biblicismo promovido por Cisneros
y Lutero y plenamente asumido por la Escuela Agustiniana. Sirvan
de ejemplo algunos datos de las citas utilizadas solamente en la
segunda parte: 16 veces el Génesis, 75 los Salmos, 42 Mateo, 51 Juan,
32 Romanos, 10 Apocalipsis... y varias de diversos Santos Padres,
sobre todo san Agustin, que es citado 30 veces. En tercer lugar, opta
decididamente por el uso del lenguaje popular, lejos de exoterismos
y misticismos para poder asi influir en la educacién espiritual y moral
del pueblo. Podremos comprobar un uso vigoroso, preciso y culto
del idioma castellano, salpicado de vivos ejemplos y ricas metaforas
que hacen atrayente la lectura del texto. De este modo, aunque sus
destinatarios primeros fueran sus propios hermanos de habito piensa
que puede ser también 1til a todo tipo de personas: “Y por eso nos
parecio escribirle en lengua vulgar, para que todos se aprovechen, Religiosos y
Religiosas, y las personas seglares, a cuyas manos viniere, las cuales no saben
latin, que bien es comin de todos; y los que lo saben me perdonen, puesto
nuestro celo de aprovechar a todos no lo desmerece. Y pido por amor de Dios
a todos, que en los dias de este santo ejercicio, se acuerden de este su siervo por
Jesucristo que desea su salvacion™?°.

1. Contenido de la obra “Del Arte dada del mismo Dios a
Abrahdn para le servir perfectamente...”

Tras esta presentacion, lo mejor seria leer directamente el libro,
que es accesible en la Biblioteca Digital de Castilla y Leon 2!, pero,
para quienes se conformen con una primera aproximacion, pasamos
a ofrecer un resumen de la obra brevemente comentada, porque
intentaremos dejar hablar directamente al texto, para apreciar tanto
el solido contenido espiritual como el modo pastoral y catequético de
transmitirlo.

20 Soufs, R. de, Arte de servir a Dios..., Parte II, Epistola a los Religiosos..., s.p.
21 http://bibliotecadigital jcyl.es/es/consulta/registro.cmd?id=31277



“ARTE DE SERVIR A DIOS” DEL P. RODRIGO DE SOLIS 537

3.2. Segunda parte
3.2.1. Preambulos

De alguna manera ya hemos ido sefialando el contenido de los
pequenos textos que lo componen. Comienza recogiendo la licencia
real y la del P. General para la publicacion de la obra, luego transcribe
la dedicatoria A la Sacra catolica y real Majestad del Rey Felipe de su
minimo Capellan y Criado Fray Rodrigo de Solis, La mencionada Epistola
a los Religiosos y Religiosas de la Orden de Santo Agustino, de la Corona
de Aragon y el también ya citado Prologo. Pero estas introducciones
contienen ademas una curiosa Encomendacion del Arte de servir a Dios...,
formada por unos breves poemas para resaltar que esta es el arte de
las artes y la ciencia de las ciencias. Como simple ejemplo recogemos
estos versos:

Los que desedis saber como salvaros,
Pues esta st es la ciencia verdadera,
En esta Arte debéis de examinaros,

Y un paso no torcer de esta carrera...*?

3.2.2. Capitulos dedicados a explicar en que consiste este “Arte de servir
a Dios”

Son doce capitulos breves, a los que vamos a dedicar propor-
cionalmente mayor espacio, porque en ellos aparece de manera nitida
su genial descubrimiento. Se trata de la formulacion de lo que nos
atrevemos a calificar como un excelente método para el crecimiento
espiritual. Nuestro autor descubre que el andar siempre en presencia
de Dios es el mejor camino para no pecar y lograr la salvacion. Se lo
mostré el mismo Dios a Abrahan, lo practicaron los grandes santos
del Antiguo Testamento y qued6 incorporado al Nuevo. Su practica
acompanara a los fieles hasta el fin del mundo y avisa que el olvidarlo
puede traer la perdicion de los malvados.

22 Soifs, R. de, Arte de servir a Dios..., Parte 11, Encomendacion..., s.p.



538 MARIANO BOYANO REVILLA, OSA

Capitulo I: Que es muy necesario el ejercicio de la Fe Cris-
tiana, para nuestra salvacion

Parte el P. Rodrigo de un concepto dinamico de la fe, porque es
una virtud que si no se ejercita se puede morir, como nos ensena la
alegoria de la vid; y avisa de que cualquiera, aunque lleve el nombre
de cristiano, puede convertirse en sarmiento seco (Jn 15). Acude a san
Pablo para recordarnos que la fe es don de Dios que exige respuesta
libre y obras consecuentes, puesto que si estas faltan, esta gran virtud se
puede morir en nosotros, segin expresion de Santiago (Sant 2). Este es
pues su punto de partida: “que por falta de este ejercicio ain los que eran en
algiin tiempo muy queridos y favorecidos de Dios, vienen a perder no solamente
la caridad, mas empero aiin la Fe y la esperanza”*. Y desde este peligro
termina el capitulo con la siguiente exhortacién que transcribimos,
para apreciar en toda su fuerza la argumentacion y la riqueza de las
metaforas usadas:

“Y porque del todo te persuadas, hermano mio, ..., mira que la diferencia
que hay del justo al pecador, dice nuestro Dios en el Levitico, que es la que
hay del animal mundo al inmundo. Que el mundo rumia, quiere decir, que
lo que una vez comio mal mascado, y asi lo paso al vientre, otra vez revuelve
sobre ello, y lo torna a la boca a lo mascar muy bien; porque bien digesto, lo
entrafie e incorpore en si, para que asi le aproveche, sustente y dé vida. Pero
el inmundo de una vez que lo come, no se acuerda mds de lo que comid. A
aquel quiere Dios, y lo escoge para si, y lo canoniza por limpio; y a este otro
aborrece, desecha y da por sucio... Al que desea salvarse, basta lo dicho para
entender el riesgo que corre espiritual y corporal, por falta de este ejercicio; y
el afrentoso nombre que Dios pone al que no rumia y ejercita la Fe que una
vez recibio. Porque si auin el buen taniedor viene a perder lo que sabe, nunca
ejercitando el tatier, qué hard el que no fue sino aprendiz? Esta pues es la
causa, padres y hermanos mios en Jesucristo, porque nos parece tan de loar,
la sobredicha institucion, y asi la incorporamos en el cuerpo de nuestras leyes
y constituciones” ?*.

23 Ibid., p. 2v.
24 Ibid., pp. 3-3v.



“ARTE DE SERVIR A DIOS” DEL P. RODRIGO DE SOLIS 539

Capitulo II: De un arte que dio nuestro Dios a Abrahan para
servirle perfectament

“Visto cuanto nos va en tener el sobredicho ejercicio, me puse a considerar
profundamente, si hallaria alguna cifra de ejercicio espiritual en la sagrada
escritura”?. Repasando textos de Lucas y de algunos salmos donde se
habla de la ciencia de las ciencias, que es la salvacion, halla una clave
perfecta en el padre de nuestra fe. “Fue pues, dice, Dios servido de traerme
a la memoria lo que él mismo encargo al santo Abrahdn” (Gn 17). Subraya
que se le presenta como “Yo soy el Serior” para resaltar quién es el que se

dirige solemnemente al hombre y le manifiesta el mejor de los secretos:

“Ambula coram me et esto perfectus: Anda delante de mi, y sé perfecto.
Bendito seas tii Dios mio y mi Senior, y bendigante todas sus criaturas, que con
una cifra tan cifrada nos ensenias a servirte perfectamente. En muchos pliegos
de papel no pudieran, ni supieran los muy sabios maestros de virtud ensenar
lo que, Dios mio, en solas tres palabras enserias: Anda delante de mi... Este es
un compendio de toda la perfeccion cristiana, una lumbre celestial para nunca
perder de vista a Dios, un espejo que siempre me representa a mi Sefior y cria-
dor, y es finalmente un atajo para el cielo”?S.

Capitulo III. En que se declara mas esta arte de servir a Dios

Deslumbrado por el descubrimiento se pregunta, en presencia de
Dios, qué nos quiere decir esa llamada a andar siempre delante de él y
de la mano de la biblia se contesta entusiasmado de este modo:

“Qué me queréis decir, Dios mio; oye pues lo deseas: Quiero decir, que pues
esta vida temporal es camino para la eterna, y yo solo soy la guia, que si no
te quieres perder, que no des paso sin mi; que vivas, que converses, que trates
siempre delante de mi: piensa delante de mi, ama delante de mi, teme delante
de mi, come delante de mi, ayuda delante de mi, da limosna delante de mi, oye
y habla siempre delante de mi. Quiero decir, que todas tus obras de dentro y de

25 Ibid., pp. 3-3v.
26 Ibid., pp. 4-4v.



540 MARIANO BOYANO REVILLA, OSA

fuera sean para parecer delante de mi, sean dignas de mis ojos y preferencia.
Que mires que estds delante de mi, y veas que te veo™?’.

Acude a varios textos neotestamentarios para apoyar su
afirmacion, pero sobre todo se fija en aquellos animales llenos de ojos
que nos presente el Apocalipsis ante el trono de Dios (Ap. 4) y dice,
“significarnos que los que quieren perfectamente servir a Dios y ser dignos de su
presencia, que han de mirar en todo, para no hacer cosa indigna de la presencia
de Dios. Que veas como obras, y veas como andas, y veas como oyes, y veas como
ves, y veas como piensas, y como quieres y deseas. Para que en todas tus cosas
no haya cosa que ofenda al acatamiento de tu Dios, delante de quien estds”.
Finaliza el capitulo afirmando con rotundidad que esta es la brevisima
y ¢ficacisima arte para bien vivir. “Apareciendo pues Dios, como dijimos, a
su siervo Abrahdn, le ensefid este ejercicio de perfeccion: Anda delante de mi, y
andards muy justo”?8.

Capitulo IV. En que se declaran los vocablos de esta Arteci-
ta: Anda delante de mi y serds perfecto

Invita a considerar detenidamente cada uno de estas palabras para
penetrar en el trasfondo de su contenido:

a) “El primero, Ambula, anda: Y es de advertir, que en la sagrada
escritura, es una muy galana metdfora para significar el viaje que hacemos
para el cielo, quiere decir, conversar en los mandamientos y consejos de Dios
continuamente; siempre ganando tierra y yendo adelante, sin volver atrds. Y ast
nuestros teologos a los justos de este mundo les llaman viatores, caminantes, que
van por sus jornadas al cielo”?. Cita luego varios ejemplos evangélicos
del “venite” y comenta: “Ninguno puede venir a mi, quiere decir a la Fe del
Evangelio, si mi Padre que me envio, no le trajere. De manera que el venir a
Dios, y el andar delante de Dios, no se puede hacer sin Dios, porque aunque él
me dice: ambula, si él no va conmigo, no es posible andar, ni aiin menearme
de mi miserable puesto; mds pide mi voluntad y consentimiento, que las fuerzas
para andar, él las ha de dar”. Anade esta atinada nota agustiniana: “... y

27 Ibid., pp. 5-5v.
28 Ibid., p. 6v.
29 Ibid., p. 6v.



“ARTE DE SERVIR A DIOS” DEL P. RODRIGO DE SOLIS 541

los pasos son, los afectos de nuestra alma, segiin el glorioso Padre S. Agustin,
y los mandamientos y consejos de Dios, son los caminos, como dice nuestro
redentor (Mt 19)” 30,

Y este camino se puede hacer de diferentes modos, un tema al que
volvera varias veces: “Y has de notar que este camino unos lo corren, y otros
lo andan, y otros lo gatean y se llevan arrastrando por él. Y en esto entenderds
los tres estados de cristianos que hay en la Iglesia de Dios. Unos perfectos, otros
aprovechantes, y otros principiantes”s!.

b) “El segundo vocablo es: Coram me, que en la sagrada escritura es
lo mismo que agradarme. De manera que, anda siempre delante de mi, quiere
decir: anda siempre agraddndome, porque es tan anexo el andar delante de
Dios, para le agradar y en nada le ofender... De manera que como nuestro Dios
nos crio para estar eternalmente delante de él en el cielo, y gozarle, asi quiso
acd en la tierra hacer un ensayo o retrato de aquello, mandando que estemos y
andemos siempre aca delante de él en la tierra...

¢) El otro vocablo es: Et esto, que quiere decir, y serds, porque aqui
como en otros lugares de la santa escritura, se toma imperativo por futuro, para
encarecer la infalibilidad del suceso... Dice pues Dios a Abrahdn: Anda delante
de mi, mira siempre que te miro, y sé perfecto, quiere decir, y serds perfecto o date
por perfecto; porque si guardas esta reglita, es tan cierto que lo serds, que desde
luego te puedes dar por tal”3?.

d) “El cuarto vocablo es: Perfectus. Y serds perfecto, como dice
Aristoteles... que a aquello se dice perfecto, que no le falta nada de lo que
conviene a su naturaleza. Como perfecto caballo, al que no le falta nada para
buen caballo; y perfecto hombre, al que no le falta nada para buen hombre
moral. Ast perfecto cristiano, que no lo le falta nada para buen Cristiano; y
perfecto siervo de Dios, a quien no falta nada para buen siervo de Dios”33.

30 Ibid., p. 7.
31 Ibid., p. 7v.
32 Ibid., p. 9.
33 Ibid., p. 9v.



542 MARIANO BOYANO REVILLA, OSA

Capitulo V. De la antigiiedad de esta Arte de servir a Dios

Para fundamentar este arte de servir a Dios el autor acude a la
sagrada escritura y comienza analizando algunas apariciones de
angeles que con frecuencia dicen “servir” o “estar” delante de Dios:
Rafael, Gabriel... Luego vuelve los ojos al paraiso terrenal con esta
curiosa observacion:

“Y desde Addn, en el estado que Dios le crid en el paraiso, se prueba la an-
tigiiedad de esta Arte, como parece en el Génesis, de donde se saca claramente
que en tanto que Addn y Eva anduvieron delante de Dios, fueron justos; pero en
andando Eva delante de la serpiente y Addn delante de Eva su mujer, echdn-
doles, lo dejaron de ser; y cayeron por sus pecados en el piclago de las miserias
que todos padecemos... De manera que esta reglita, se guardo en el estado de la
inocencia, antes del pecado en el paraiso”3*.

Continua buscando en el Génesis para verla cumplida en el justo
Abel, Henoch, Noé... Finaliza el capitulo de este modo: “Consta pues de
lo dicho que fue guardada esta regla de los justos por inspiracion divina, hasta
que apareciendo y hablando Dios al santo Abrahdn, se la dio de palabra, como
vimos en el capitulo segundo”.

Capitulo VI. Cémo los santos que sucedieron a Abrahan
guardaron y reverenciaron esta arte

“Fue despues de Abrahdn, dice el P Rodrigo, tan estimada esta arte
de servir a Dios, de todos los que le deseaban servir, que vino de mano en
mano por los santos que sucedieron a Abrahdn, como tnico remedio para
servir a Dios, y en nada le ofender”. Analiza y comenta como Elias y
Eliseo andan siempre en presencia de Dios, nos recuerda los salmos,
atribuidos siempre a David como se pensaba entonces, y cita el 18, en
el que el rey le dice a Dios “mi pensamiento estd siempre delante de ti”.
Lo cual reconoce su hijo Salomén como el gran mérito de su padre:
“Tu, Senor mio, usaste con tu siervo David, padre mio, de misericordia
grande, asi como él también anduvo siempre delante de ti con verdad y

34 Ibid., p. 10.
35 Ibid., p. 12.



“ARTE DE SERVIR A DIOS” DEL P. RODRIGO DE SOLIS 543

Justicia, y con derecho, y no torcido corazon contigo” (3 Re 3). Comenta
que el consejo que le da Tobias a su hijo es el mismo, que tenga
todos los dias de su vida el pensamiento en Dios, porque asi guardara
fielmente sus mandamientos. Finalmente recoge la stplica que el rey
Ezequias le presenta a Dios en medio de su enfermedad, acudiendo
al cumplimiento de esta regla como el mejor mérito posible para
alcanzar remedio del Creador:

“Os Suplico, Sefior, que os acordéis como he andado siempre delante de vos,
con persona y obras, con verdad y con corazon perfecto, y que lo que es agradable
delante de vos he hecho siempre. Por la segunda sentencia declara la primera,
como de andar siempre delante de Dios con verdad, se seguia el haber hecho lo
que a Dios agradaba (4 Re 2)” 36.

Capitulo VII. De cémo la guarda de esta Arte de servir a
Dios ha venido hasta el Evangelio

Recuerda que esta santa artecita ha pasado de mano en mano desde
los santos de la ley natural, a los de la ley escrita, hasta llegar al tiempo
del evangelio o de la gracia. Asi Zacarias, padre de Juan Bautista, nos
amonesta en su solemne cantico diciendo:

“Sirvamos al Sefior, por tantas mercedes como nos ha hecho, con santidad
para con nosotros mismos, y con justicia para nuestros proximos, andando de-
lante de ¢él todos los dias de nuestra vida (Lc 1). Y lo que aqui nos aconseja
Zacarias, como hombre experimentado del gran provecho que se le habia a él
seguido de este tan santo ejercicio, lo aconseja a todos... E1 propio angel le
revela la santidad heredada de su hijo por seguir esta regla: Serd grande,
porque andard siempre delante del Sefior. Como quien dice, de aqui procederd
su grandeza, de andar siempre delante del Serior”?’.

Muestra también cémo practicaba este arte san Pablo, acudiendo
a varios textos, por ejemplo cuando al escribir a los Corintios, les dice:
hablamos de la sencillez y pureza del Evangelio, como lo recibimos del Espiritu

36 Ibid., p. 13v.
37 Ibid., pp. 14-14v.



544 MARIANO BOYANO REVILLA, OSA

Santo, que es Dios; y asi declaramos la palabra de Dios, y hablamos de ella,
como quien estd y habla delante de Dios (2 Cor 2).

Capitulo VIII. De c6mo esta arte de servir a Dios se guarda-
ra de sus siervos y escogidos hasta el fin del mundo

Analiza con detalle varias afirmaciones de la cartas de san Juan
en las que el evangelista une, para que el amor sea verdadero, palabra
y obra, lengua y verdad. Dice que esta union se prueba cuando nos
ponemos delante de Dios, porque ni le podemos engariar, ni él puede ser
engaiiado. De igual modo san Pablo escribe a los de Efeso recordandoles
que Dios nos escogio “antes de la creacion del mundo para que fuésemos
siempre santos e irreprochables delante de ¢l” (Ef 1). Y, convencido, de que
el secreto estd siempre en ese permanecer delante de Dios hace la
siguiente invitacion:

“Y asi, hermano mio, en acometiéndote alguna tentacion, o en ofreciendose
alguna ocasion de pecar, advierte y di: Oh, que estoy delante de Dios. Y conside-
ra que te dice Dios: Ambula coram me. Vive y trata como quien estd delante de
mi. Porque experimentado estd cudn eficaz remedio es este para no pecar. Todos
estos celestiales arroyos nacieron de aquella fuente divina. Ambula coram me,
et esto perfectus, que Dios descubrio a Abrahdn. Anda delante de mi, y serds
perfecto y acabado siervo mio en la tierra, porque después estés delante de mi
gozandome para siempre en el cielo”®... “Lo cual hemos visto: dngeles y hombres
de todo estado, sexo y condicion han guardado esta reglita de servir a Dios, para
enseniarnos el Espiritu Santo, que es el autor de la santa escritura, a que todos
la guarden, inocentes, hombre y mujeres, virgenes, casados, solteros, labradores,
oficiales, Profetas, Reyes y Ermitarios, Apostdlicos y Angélicos varones. Porque el
ejercicio de esta artecita santa hace a cada uno perfecto y acabado siervo de Dios
en su estado””.

38 Ibid., p. 16v.
39 Ibid., p. 17.



“ARTE DE SERVIR A DIOS” DEL P. RODRIGO DE SOLIS 545

Capitulo IX. Cémo el Profeta David os ensefia a buscar a
Dios y, hallado, andar siempre delante de él

No se content6 David con servir a Dios por esta regla, como vimos
en el capitulo sexto, sino que en muchas ocasiones la aconseja en sus
Salmos, diciendo que, para no perdernos, es necesario andar siempre
delante de Dios. Intercala otras reflexiones sobre la necesidad de
preparar los caminos del Sefior como aconseja Juan Bautista, quitando
el pecado que nos separa de Dios. Y cuando le hayamos encontrado,
hay que procurar tenerle de cara. De lamano del Cantar de los Cantares
nos ofrece la siguientes exhortacion:

“Tal fue aquella alma de quien se dice en los Cdnticos, que después de mu-
cho cuidado y diligencia que puso en buscar a Dios, dice: Inveni... (Cant 3)...
Hallé a quien ama mi alma, y hallado, le tuve fuertemente y jamds le dejare,
ni apartaré de mi. Antes dejaré, quiere decir, honra, riquezas y vida que a él.
Plega*® al Serior, alma mia, que asi le busques, que le halles; y que hallado, le
tengas tan fuertemente que nunca le apartes de tus ojos, porque haciéndolo ast,
verds el prospero suceso en todas tus cosas”*!.

Capitulo X. Cémo la perdicién de los malos nace de no guar-
dar este ejercicio de servir a Dios

Como el bien vivir como cristiano se deriva del ejercicio de esta
regla, asi la perdicion de los malos nace de la falta del mismo. La
sagrada escritura repite continuamente que la causa “de todos nuestros
males es olvidarnos de Dios, que es lo mismo que no andar delante de él, ni
pensar en ¢l”. Jeremias habla de volver la espalda a Dios, San Pablo
llama a los gentiles ciegos, Daniel escribe sobre los jueces que apartaron
sus ojos de Dibos... etc. Tras una serie de textos comentados sobre el tema
nos ofrece una vez mas una apremiante invitaciéon a practicarla.

“De manera que consta, que asi como del ejercicio de esta artecita santa
nace todo bien, asi de la falta del ejercicio de ella nace todo mal. Resta pues que
todo el mundo se aproveche de esta arte de servir a Dios, que él mismo nos dio.

40 Plegar: doblar, someterse...
41 Ibid., p. 18.



546 MARIANO BOYANO REVILLA, OSA

Los justos, porque se conserven en su justicia, y se vayan siempre perfeccionando
y afinando en toda virtud; y los pecadores, para que lo dejen de ser y se vuelvan
a Dios, y sean justos. De manera que todos quiere Dios que la guarden, y en todo
estado... pues en el tiempo de la ley natural, y de la ley escrita, y de la ley de la
gracia quiso que se guardase. Y por la misma razon quiere que se guarde de sus
escogidos hasta el fin del mundo™*?.

Capitulo XI. Cémo en particular nos hemos de aprovechar
de esta artecita

Para que su hallazgo no quede en una simple teoria, traza ahora el
plan a seguir disenado con todo detalle:

“Hasta aqui hemos visto la fuente de donde nacio esta agua celestial, y por
los atanores*3 que se ha derivado y ha venido encariada hasta nosotros; y como
quiere Dios que pase adelante a los venideros. Resta ver ahora en particular
como nos hemos de aprovechar de ella para que aquel tan loable estatuto y
necesario ejercicio (de que al principio hablamos) tenga mejor efecto, y asi nos
parecio convenir mucho cavar esta mina celestial, Anda delante de mi, y sacar
de ella riquezas espirituales, ejercicios determinados y diferentes para cada dia
de la semana™**.

Esta ayuda que pretende ofrecer en la siguiente parte del libro
consiste en aconsejar consideraciones diferentes para poder mantener
a lo largo de cada dia la mente centrada en verdades espirituales sin
caer en la rutina.

“Haz cuenta que un dia te dice: Anda delante de mi, como delante de tu
criador. Y otro dia: Anda delante de mi, como delante de tu redentor; y asi de
esta manera debajo de diferentes titulos, andards delante de Dios cada dia de
la semana, ocupando aquel dia en la consideracion del misterio que muestra el
titulo de aquel dia”*>.

42 Ibid., pp. 20v-21.
43 Atanor: Caneria.
44  Ibid., p. 21v.
45 Ibid., p. 22v.



“ARTE DE SERVIR A DIOS” DEL P. RODRIGO DE SOLIS 547

Cierra el capitulo con una sabia y practica observacién, que
parece propia de un experimentado acompanante espiritual de nuestro
tiempo:

“También advierta el principiante, que aunque a los principios no tome gusto
en este ejercicio, no por eso lo deje ni se desconsuele y desmaye, sino hdgase fuerza,
y considere sin gusto, para que asi merezca después tenerle, y ain comerse las
manos tras de ello. Qué seria del enfermo, si porque no toma gusto en lo que come,
dejase del todo de comer? Moriria; sino que haciéndose fuerza come sin gusto,
viene después a cobrarle, y avin a saberle a poco lo mucho que come. Lo mismo es
necesario que hagamos en el manjar espiritual del alma...”*0

Capitulo XII. Cémo el profeta David nos ensefia a practicar
esta arte por los siete dias de la semana

Del mismo modo que el P. Solis descubrié en el Génesis su arte
de servir a Dios, ahora halla una lumbre clara de ejercicio espiritual en
el salmo 103. Aqui el salmista (para él siempre es David) nos invita
a alabar a Dios por sus beneficios. Dice: “Asi nos ensenia que hagamos
ejercicio y memoria de las mercedes de Dios; y quiere que jamds haya olvido
ni de la menor de ellas, sino que haya tiempo determinado para el ejercicio y
memoria de cada una; y conforme a esto pone luego siete titulos de Dios, para
que conforme a ellos tenga siete consideraciones, como para los siete dias de la
semana, para andar cada dia delante de Dios debajo de diferente titulo y con
diferente consideracion:

El primero. El que perdona todos tus pecados

El segundo. El que sana todas tus enfermedades

El tercero. El que redime de la muerte tu vida

El cuarto. El que te cerca de misericordia y de obras de ella
El quinto. El que hinche de bienes tu deseo

El sexto. El que renovard tu juventud como la del dguila

NSO RN LN~

El séptimo. El que hace misericordias a quien padece la injuria, y juicio
a quien le hace™*.

46 Ibid., p. 23.
47  Ibid., pp. 24-24v.



548 MARIANO BOYANO REVILLA, OSA

3.2.3. Siete meditaciones para cada uno de los dias de la semana

En este largo apartado que constituye el cuerpo de la segunda
parte que venimos presentando, ofrece el P. Rodrigo de Solis variadas
y sugerentes reflexiones para ayudar a poner en practica diaria su
precioso método. Solamente podremos dar unas pequenas pinceladas,
pero creo seran suficientes para apreciar su rico contenido biblico,
espiritual y practico. En el desarrollo de los titulos mencionados
variara el orden para que quede presentado de esta manera: “en los tres
primeros refiere los males de que Dios nos libra; y en el cuarto cifra los bienes
que Dios nos hace; y en el quinto nos demanda cuenta del recibo, asi del mal que
nos librd, como del bien que nos hizo; y en el sexto, a quien diere buena cuenta,
beatificard el alma y la premia; y en el séptimo, resucita y glorifica al cuerpo y
lo premia™*8.

Lunes: El que perdona todos tus pecados.

I* Consideracion. Esta reflexion es un hermoso canto a la
misericordia de Dios, que nuestro autor dice que es la definicién que
mejor le cuadra. Anima a quien quiera hacer este ejercicio a loar a Dios
y andar delante de €l con la gozosa conviccion de que es quien perdona
todos nuestros pecados. He aqui una muestra de su razonamiento:

“Porque de las obras maravillosas de Dios, esta parece la mayor, justificar
al pecador; porque para todos los demds milagros, aunque en ellos entre criar el
cielo y la tierra, basta quererlos Dios, y luego se hacen; mas para justificar al
pecador es menester que Dios lo quiera, y que lo haga querer al pecador. Asi lo
afirma el glorioso Padre S. Agustin: Que el que te crio sin ti, no te justificard
sin ti, que aunque para criarte, no fue menester tu voluntad, empero es necesa-
ria para justificarte”*.

Comenta varios textos de san Juan y concluye que lo mas admirable
no es que nos perdone, que nos ame, sino que sea la misma fuente del
amor y del perdon. Es el titulo de Dios que mas atrae a la buena gente,
dice, su misericordia con el pecador. Por eso exclama:

48 Ibid., p. 24v.
49 Ibid., p. 27v.



“ARTE DE SERVIR A DIOS” DEL P. RODRIGO DE SOLIS 549

“Pero esta misericordia tuya, Dio mio, con que abrazas al pecador que vuel-
ve a ti, esta es la que nos aficiona, y nos enamora de ti, y atrae los pecadores a
ti de voluntad, y hace que de corazon y con amor te sirvan y te tengan por Dios.
Por tanto nuestro Profeta el primer titulo con que ilustra a Dios y consuela al
pecador es: El que perdona todos sus pecados™.

I1° Consideracion. Se fija ahora en el verbo que usa, propitiatur, que
esta en presente, lo que muestra su predisposicion a perdonar siempre.
Dice: nos da a entender el Profeta, cudn propenso es Dios a perdonar y cudn
ganoso®' de ello estd. Para mostrarlo acude a varios textos, especialmente
al Apocalipsis:

“Toma metdfora del que desea entrar en casa de su amigo y halla la puerta
cerrada, y da aldabadas para que le abra su amigo. Para ponderarnos el deseo
que tiene de perdonar tus pecados, te convida que hagas penitencia, y dice que
llama a tu puerta, por las santas inspiraciones y golpes que da de cuando en
cuando al pecador, para que se convierta. Y prosiguiendo la metdfora dice: Si
alguno oyere mi voz, reconociere mi inspiracion, y me abriere las puertas de su
alma, entraré a él y cenaré con él'y él conmigo”>2.

Naturalmente de esta oferta nace la recomendaciéon que dirige
a todos, pero especialmente a quienes ponen disculpas para abrir la
puerta como nos cuenta san Lucas en su evangelio (Lc 13):

“Abre a Dios cuando llama a tu puerta, porque después le querrds abrir, y
no le hallards, y si te hubieres de convertir y hallar a Dios, te habra de costar caro
como a esta alma de quien hablamos, porque es un milagro, o cuasi milagro, el
convertirse a Dios, como dijimos, los ya desahuciados de Dios. De manera que
no quede por ti, que por Dios no quedard, pues estd presto y ganoso de perdonar
todos tus pecados”™.

III* Consideracion. El verbo propitiatur también significa donar y,
desde este significado se invita a caer en la cuenta de que el perdon

50 Ibid., p. 29.

51 Ganoso: deseoso...
52 Ibid., p. 30v.

53 Ibid., pp. 32-32v.



550

MARIANO BOYANO REVILLA, OSA

no es un derecho del pecador, sino una gracia de la misericordia de

Dios. Con el analisis de varias citas de salmos y el recuerdo de algunos

profetas termina de esta manera:

“... la misericordia es la virtud, que mds le afama, y de que Dios mds se pre-

cia. Pues si asi es, qué justicia puede tener el pecador al perdon, sino dar voces a

la misericordia de Dios ofendido? Regdlate pues, alma mia en la misericordia

de tu Dios; y no confies en tu justicia, pues que el profeta dice de tu Dios, que

es el que perdona por quien él es, todos tus pecados”>*.

IV*® Consideracion. Se pregunta qué titulo tiene Dios para poder
perdonar no solo los pecados que se hacen contra él, sino los hechos

contra cada uno de nosotros y contra las demas personas y halla en la

sagrada escritura estas tres razones:

a) “La primera, porque es el legislador universal, y en cada ley que se

b)

¢)

quebranta es ofendido el dador de ella; pues como Dios sea el legislador
universal y inico, en todo tiempo y en toda ley que se ha quebrantado,
ha sido ofendido”>>.

La segunda razon porque es el sumo bien, la misma bondad por esencia
y sin resabio de pecado, como lo afirma el mismo redentor, diciendo:
nemo bonus, nisi solus Deus. Que ninguna criatura es esencialmente e
intrinsecamente buena, sino solo Dios, porque a la criatura de fuera le
viene, participa y recibe su bondad, que es de Dios, y en tanto la criatura
es buena, en cuanto es conforme a la primera y suprema bondad, que es
Dios; y en tanto mala, en cuanto desdice de alli, y asi en todo mal de la
criatura es ofendido el sumo bien del Criador”>®.

“La tercera razon, porque es serior universal de todos; porque asi como
en cada siervo ofendido, es ofendido su serior y tiene derecho natural
contra el que le ofendio a su siervo, asi en todos los pecados contra
nuestros proximos, es ofendido el Senior de todos ellos, que es Dios; que

54 Ibid., pp. 34v-35.
55 Ibid., p. 35.
56 Ibid., p. 36v.



“ARTE DE SERVIR A DIOS” DEL P. RODRIGO DE SOLIS 551

ti, hermano mio, en un pecado eres ofendido de tu proximo, y yo en
otro, mas Dios en todos, porque es sefior de todos™.

V*® Consideracion. Es tan universal y misericordioso el perdén
de Dios que no tiene cabida la desesperacion por grandes que sean
los pecados del hombre. Acude a la lamentacion de Ezequiel cuando
dice que nuestras iniquidades nos tienen derrotados... (Ez 33) y de este
profeta toma la contundente respuesta de nuestro Dios:

“Ve y diles: vivo yo, dice el Serior, por mi vida, que no quiero la muerte del
pecador, sino que se convierta del mal camino que lleva y viva. Volveos pues de
tan pésimos caminos como llevdis, que si asi lo hacéis, por qué moriréis? Ddn-
doles a entender el piadosisimo Senior, que por muchos y pésimos que sean sus
pecados, si se esfuerzan y hacen lo que es en si para volver a Dios, que él estd

presto, y aiin ganoso de perdonarlos y librarlos de la muerte, que sus pecados
merecen”>8.

Cita varios ejemplos tomados de los salmos de perdon, pero avisa
con tristeza que tiene que haber una decision del pecador para esa
vuelta, porque Dios no obliga nunca...

“Mas hay otros caidos con la carga y que no quieren hacer lo que es en si,
para que Dios les ayude, de los cuales dice el profeta Isaias (Is 24): Serd tanta
la iniquidad de aquella gente, que caerd con la carga y no se esforzard a levan-
tarse, sino que aquel peso la llevard asi al profundo del infierno. Asi que hay
pecadores que llegan a tanto mal, que aiin esta misericordia y perdon que Dios
les ofrece y les mete por las puertas, no la quieren recibir...”>?

VI* Consideracion. Este perdon de Dios para todos los pecados,
se extiende igualmente a todas las veces que pecamos. Acude a la
pregunta de Pedro a Jests (Mt 18) y convierte la conocida respuesta en
un hermoso canto a la generosa misericordia divina:

57 Ibid., p. 37v.
58 Ibid., p. 39.
59 Ibid., p. 39v.



552 MARIANO BOYANO REVILLA, OSA

“Es manera de hablar que usamos por decir: cuantas veces te ofendiere,
tantas le perdona, sin tasa. De donde consta cuan corta es la misericordia
humana, y cuan larga es la divina. Aquella muy estrecha y tasada, y a pocas
veces que perdona se enfada de perdonar, empero la divina infinita, sin tasa
y sin nimero de veces perdona. Donde se confunde la ceguedad de algunos
que dijeron haber niimero y tasa de ofensas de Dios, y que mds de aquellas
Dios no perdona. Porque si a nosotros nos obliga aqui a perdonar sin tasa de
veces a nuestros proximos, cuanto mds su misericordia no tendrd tasa para con
nosotros. En especial que como vimos, es sin comparacion mds aventajada la
misericordia divina que la humana™5°.

VII* Consideracion. Reflexiona sobre el adjetivo “tuyos” que
acompana a pecados, para hacernos caer en la cuenta de que cada
uno somos responsables de nuestras malas acciones. Cita a Oseas (Os
13) para dejarlo claro a Israel: “Oh Israel, mira quién eres y quien soy,
y de donde te viene tu bien o tu mal, y sabete que tu perdicion es tuya, y tu
socorro es mio...” Luego sigue comentando algunos textos de san Pablo
sobre el hombre viejo para dejar clara su observacion, apoyada en san
Agustin:

“Que Dios por su voluntad, que siempre es buena, es el que obra en nosotros
y con nosotros el querer el bien y el ponerlo por obra, el comenzar la buena obra
y el acabarla. Mas en la mala obra no tiene parte. Esto declara el glorioso padre
S. Agustin diciendo que del mal no hay causa eficiente, sino deficiente; y de
nosotros es el faltar o errar del blanco de la verdad, y de Dios nos viene acertar
a dar en él (CivD 7)” 61,

Finaliza las siete consideraciones incluidas en el lunes con esta
adecuada observacién, que denota el sentido practico que busca
conseguir aplicando el método que venimos siguiendo: “Advierta el
siervo de Dios que para eso se han puesto en este dia de hoy siete consideraciones,
para que en el mismo dia tenga variedad y eche mano de lo que mds gustare su
espiritu aquel dia; y lo mismo se guardard en los dias siguientes, poniendo en

60 Ibid., p. 41.
61 Ibid., p. 43.



“ARTE DE SERVIR A DIOS” DEL P. RODRIGO DE SOLIS 553

cada uno siete varias consideraciones, sacadas de la letra y espiritu del santo
Profeta”0?.

Hemos procurado ofrecer suficientes citas literales para dejar
constancia de la calidad de estas reflexiones espirituales que el P.
Rodrigo de Solis procura siempre fundamentar en los textos biblicos.
El mismo estilo sugerente y directo es el que sigue aplicando para
cada uno de los demas dias de la semana, cuyos titulos ya hemos
enumerado,y que aqui no podemos desarrollar. Nos parece que es
suficiente lo ya visto para insistir una vez mas que esta segunda parte
de su libro nos parece la mas original y meritoria.

3.3. Primera parte
3.3.1 Preambulos

Contienen varios textos iguales que los citadas en la segunda parte,
y los que son diferentes demuestran con nitidez el orden en que se
escribio la obra, tal como ya hemos comentado. Esto justificaria una
vez mas el hecho de que esta primera parte la situemos aqui al final.
Ahora no aparece la Licencia del P. General ni la Epistola a los Religiosos,
se repite la misma Licencia Real y aparecen dos prélogos distintos, de
los que vamos a considerar alguna idea basica.

El primero lo titula Prologo en que se declara la trabazon de esta primera
parte con la segunda y que hemos de creer a Dios por el Senior universal y
por el Omnipotente. En €, tal como en su momento citamos, justifica la
necesidad de anadir este ¢ratado de la Fe para complementar la segunda
parte practica, porque sin ¢l parecia estar falta aquella obrita, pues es tan
necesaria la trabazon de Fe y buenas costumbres para servir a Dios perfectamente.
De este modo tan claro cierra la esta introduccion: “En la primera se
tratard de la excelencia de nuestra Santa Fe Catolica. En la segunda se declara
el Arte que Dios dio a Abrahdn para le servir perfectamente. Y en la tercera
se tratard de la prdctica de ella, con algunas adiciones que después parecieron
convenir y con mayor declaracion de algunas cosas, para los que solamente leen
y entienden la lengua vulgar”5®. En el Otro Prologo el P. Rodrigo trata de

62 Ibid., p. 43v.
63 SoLfs, R. de, Arte de servir a Dios perfectamente... Parte I, Prologo... p. A5.



554 MARIANO BOYANO REVILLA, OSA

leer el texto del patriarca simbolicamente para ver en el reflejado la
misma Trinidad: “Y asi consta que en este nombre divino se encierra y se cifra
el misterio de la Santisima Trinidad y el de la Encarnacion del hijo de Dios.
Esto hemos dicho para entender como en este singular aparecimiento, el hijo de
Dios fue el que aparecio a Abrahdn para que le creyese y le sirviese...” 6+

3.3.2. Capitulos dedicados explicar y defender la excelencia de la Fe catolica

Es una larga exposicion de 59 capitulos a modo de apologética
catolica para exponer el rico contenido de lo esencial de nuestra fe
en claro contraste con la falsedad de todos sus enemigos, englobados
bajo el nombre genérico de sectas. Se puede apreciar el impulso
contrarreformista que, tras el concilio de Trento, vive la Iglesia en
Espana.

Como anteriormente dijimos, hemos optado en la presentacion de
la obra, por dedicar mas atencién a la otra parte que nos parecia mas
original e interesante. Aqui simplemente recogeremos su contenido
general, sin renunciar a dejar expresarse alguna vez al propio autor.

En los primeros capitulos comienza preguntandose de la mano del
profeta Baruc (Bar 3) donde se halla la verdadera sabiduria, porque
quienes la hallan, han encontrado su bien y bien y su salvacion. No
esta en lo que nos ofrecen las sectas, y hay que empezar por conocerlo
para rechazarlo. Recurre a la llamada de Jeremias para justificar este
método:

“Primero manda Dios a Jeremias arrancar y después plantar, prime-
ro derrocar y después edificar. Tomada metdfora de la arquitectura y de la
agricultura, porque asi como para edificar casa segura, es menester primero
derrocar lo viejo y flaco y malos fundamentos; y como para sembrar, nacer y
medrar buena semilla es necesario primero desmontar la tierra de las malas
raices y de las malas hierbas, asi es necesario desenseniarnos primero del mal
a que nos llama la corrupcion humana, para mejor enseniarnos el bien que
nos conviene” 5.

64 Ibid., p. 12.
65 Ibid., p. 28.



“ARTE DE SERVIR A DIOS” DEL P. RODRIGO DE SOLIS 555

Con demasiada insistencia para nuestra mentalidad moderna y
ecuménica dedica largos comentarios a demostrar cdmo las falsas sectas
no topan con la sabiduria del Cielo, porque se dan a la sabiduria de la tierra.
Descubre esta inclinacion carnal especialmente en los agarenos.

La verdadera sabiduria es tan alta que solamente en Dios la
podemos hallar: “Consta pues con cuanta razon nos afirma nuestro profeta
Baruc, como por ser esta sabiduria mds alta y mds poderosa que nosotros, no la
podemos alcanzar de nuestro sin el don de la Fe y de la gracia de Dios que le son
anexos”%. El propio profeta, corroborado con otros muchos lugares de
la sagrada escritura, nos descubre dénde esta la verdadera sabiduria y
como nos la ha comunicado finalmente el mismo Dios por Jesucristo:

“Después que este mismo Dios de Israel que crio el cielo y la tierra, dio
alguna vislumbre de la celestial Sabiduria a los fieles de la ley de naturaleza, y
después también que algo mds a la clara la enseno por escrito al linaje de Israel.
Finalmente después de todas estas cosas, dice, que fue visto en la tierra, siendo
su morada el Cielo; hecho hombre visible el que era solo Dios invisible. Y trato
y ensenid y conversd con los hombres como uno de ellos”%7.

El Nuevo Testamento afirma reiteradamente esta oferta salvadora
de Dios. Los hechos y palabras de Jesucristo nos lo dejaron totalmente
aclarado. Asi se ve condensado por ejemplo en su respuesta a Pilatos:

“Tu dices que soy Rey, y dices verdad, porque yo para esto naciy para esto
vine hecho hombre al mundo, para ser testigo de la verdad. Quiere decir, este
es mi reinar, no como ti piensas, y los demds. Y asi mi reinar no contradice al
reinar de César, ni es de su talle, sino es enseriar a los hombres la verdad que
Dios me mandd (Jn 18)” 68.

La razon de esta entrega no puede ser otra que el amor:

“Y ast el amor que Dios tenia al hombre hizo abajar a Dios a ser hombre y
subir al Hombre a ser Dios. Y los igualo. E hizo que uno mismo fuese verdadero

66 Ibid., pp. 67-68.
67 Ibid., p. 84.
68 Ibid., p. 96.



556 MARIANO BOYANO REVILLA, OSA

Dios y verdadero hombre, Cristo redentor nuestro. Y asi este amor hace razona-
ble todo lo que Cristo hizo y padecid por el hombre...”%?

Al finalizar el capitulo XVI, el mismo P. Rodrigo nos presenta con
toda nitidez lo visto hasta el momento y los pasos siguientes a dar:

“Hasta aqui hemos visto y declarado el discurso de nuestro profeta Baruc,
en que nos ha ensefiado donde estd la celestial Sabiduria, para conseguir nues-
tro ultimo fin: apartandonos primero de todas las sectas falsas y reprobadas,
donde no estd; y nos ha venido a enseniar después, que solo estd en el Evangelio
¢ Iglesia de Cristo. Ahora en lo restante de este tratado se manifestard muy en
particular como en sola la Iglesia Romana Cristiana estd la verdadera Sabi-
duria, y se ird mds descubriendo y confirmando esta verdad, y enriqueciendo el
argumento de este tratado”°.

Analiza muchos textos para mostrar como Jesucristo dejo su poder
a la Iglesia, entregando solemnemente las llaves a Pedro para que la
verdad quedara garantizada en esta sagrada institucién. La garantia es
el Espiritu Santo:

“Consta pues que el Espiritu Santo y Espiritu de verdad es el que habla y
ensenia en la Iglesia Cristiana. Lo cual pondera el redentor diciendo a su vi-
cario Pedro y a los demds sucesores, por quien nos habia de hablar (que no son
ellos los que nos hablan, sino el Espiritu Santo): No sois vosotros, dice, los que
habldis, ensendis y decretdis en el mundo, sino el espiritu de vuestro padres, es
el que habla en vosotros (Mt 10)” 71.

Asi como el Espiritu Santo es el catedrdtico de la verdad, el demonio
lo es en todas las sectas reprobadas. El siguiente parrafo refleja la
dureza empleada contra todos los que estan fuera de la Iglesia catélica.
Comienza recordando los nombres que le dala Biblia: Dragon, Serpiente,
Diablo..., pero anade la bonita idea agustiniana de que esta encadenado
y solo dafa a los que se acercan demasiado:

69 Ibid., p. 135.
70 Ibid., p. 149.
71 Ibid., p. 169.



“ARTE DE SERVIR A DIOS” DEL P. RODRIGO DE SOLIS 557

“Y lldmale Satdn, que quiere decir adversario, porque es el que desde su
principio contradijo a su criador y fue adversario al hombre que habia de ser
Dios. Y lo es de todos los hombres y de todo lo bueno. Empero atado lo tiene
Cristo con la cadena de su pasion. Y asi dice el glorioso padre San Agustin,
que con atado peleamos. Y que es muy necio y atrevido, a quien muerde el perro
atado con su cadena, porque no puede morder, sino al que se le allega... Este
pues es el que afirma el Apostol que lee catedra a los idolatras, a los moros, a
los judios, a los luteranos y herejes, que como discipulos se le allegan, y le oyen,
y escuchan; y finalmente a todos los que moran fuera de la casa de Dios vivo y
verdadero, en la cual, como ya vimos, ensenia el espiritu de verdad y de santi-
dad. Aqui el Espiritu bueno, y alli el Espiritu malo”7?.

La gran autoridad que Cristo ha depositado en su Iglesia conlleva
una exigente responsabilidad en prelados, predicadores y ministros.
Expone con atinadas observaciones como debe ser su preparacion
intelectual y, sobre todo, la calidad de vida que siempre debe
acompanarlos. Citamos solamente un pequefio texto de exhortacion,
entre los muchos que se pueden leer:

“No pierda, dice, el Evangelio por nosotros. Oh predicadores evangélicos, y
cudnto honra, cuanto crédito y estimacion, y ain cuanto fruto pierde el Evan-
gelio, por no ser el ministro el que debe. Porque asi como el médico que rige a si
mismo al contrario de como receta a los otros, pone sospecha en su medicina y
hace dudar de su verdad; asi el predicador cuya vida no responde a su doctrina,
da ocasion a lo menos al ignorante y pecador, para dudar de la verdad de la Fe
0 de la doctrina””®.

Glosa los distintos nombres que la sagrada escritura da en figura
o realidad a la Iglesia: casa de David, Reino de los Cielos, casa edificada
sobre siete columnas, casa de Dios... E invita con insistencia a vivir como
verdaderos hijos de ella:

“A la Iglesia pues hemos de acudir, que es de infalible verdad, a las tradicio-
nes que nos dejaron los Apdstoles, a los sacros Concilios, a los doctores santos. Y
quien lo contrario de esto dijere, 0 no conforme a esto, sea quien fuere, no sabe lo

72 Ibid., p. 183.
73 Ibid., pp. 221-222.



558

MARIANO BOYANO REVILLA, OSA

que se dice; ciego estd, dice, y perdido va. Consta pues como la santa Iglesia es
columna firmisima de verdad, y que no nos hemos de mover sino por esta guia,
en lo que tocare a la Fe y costumbres””*.

La razon natural y la virtud humana son reclamo y disposicion

para la Fe, y la vida honrada y ordenada asegura su mantenimiento:

“Asi como por ser tanta la vecindad que tiene la verdad natural con nues-
tra fe, se muestra, como hemos visto la verdad de ella; asi también es tanta
la amistad que tiene la virtud moral con nuestra Fe, que también muestra
la verdad y virtud de ella. Porque también la virtud como la verdad natural
es reclamo de la fe. Quiero decir que el que procurare de hacer lo que es en s,
viviendo segin razon virtuosamente, puede también estar cierto que se vendrd
para él la Sabiduria de Dios y fe del Evangelio””.

En los dltimos capitulos insiste de manera especial en que la clave

para no desviarse de la Fe y vivir con plenitud nuestro cristianismo esta
en el conocimiento y seguimiento de la palabra de Dios revelada:

“Todas estas cosas y bienes que he dicho, trae consigo el libro de la vida y el
testamento del altisimo, y el conocimiento de la verdad. Y pone estos tres nombres
a la ley de Dios: Libro de la Vida, porque contiene los mandamiento que nos lle-
van a la vida eterna; y llamale Testamento del Altisimo, porque en este libro nos
manda Dios y nos hace herederos de todos sus bienes; y llamale Conocimiento de
la Verdad, porque por la guarda de ella nos alumbra Dios, como ya hemos visto,
en la Fe'y conocimiento de la verdad sobrenatural. Consta pues como de la guarda
de la ley resulta grande alegria, descanso y paz interior. Y pues estos son efectos de
verdad y santidad, eficacisimamente prueban la verdad y santidad de la Fe”7.

Finaliza recordando que las sectas, segin afirma la escritura, son

una sola bestia con muchas cabezas que siguen haciendo la guerra a su
Iglesia, pero recuerda que, por la promesa divina, esta ha de quedar con

victoria. La garantia es la venida sanadora de Jesucristo:

74 Ibid., p. 278.
75 Ibid., p. 374.
76  Ibid., p. 428.



“ARTE DE SERVIR A DIOS” DEL P. RODRIGO DE SOLIS 559

“De manera que la venida de Cristo fue para perseguir al pecado, que no al
pecador. Esta diferencia hallamos en la divina escritura, entre la justicia divi-
na 'y humana, que la justicia humana para destruir los pecados de la repiiblica,
hace guerra a los pecadores, ahorca y degiiella, y hace otras justicias de los
pecadores, para que otros escarmienten y se guarden de cometer tales pecados.
Empero la justicia de Cristo para destruir los pecados del mundo, vino no a
Justiciar, sino a salvar los pecadores. Asi lo ponderd S. Pablo, diciendo: Cosa
verdadera y certisima es la que diré, y digna de ser con todo contento recibida
de los pecadores, y es que, nuestro Sefior Jesucristo, vino a este mundo no a
condenar, sino a salvar a los pecadores (I Tim 1)” 77.

MARIANO BOYyANO REVILLA, OSA

77 Ibid., pp. 570-571.






