CruD-Ra 233-2 (2020) 499-524

El Tratado del amor de Dios,
de fray Crist6bal de Fonseca!

RESUMEN

El libro del agustino Cristobal de Fonseca es una excelente sintesis de
las teorias del amor, sacro, pero también profano. Es una obra erudita y
enciclopédica, amena e ingeniosa, muy famosa en su tiempo, traducida,
ampliada y reeditada por el autor hasta su muerte. Recoge las principales
concepciones del amor desde Platén y la Biblia hasta su tiempo, agrupan-
dolas en dos grandes tipos, que ilustra con selectos lugares de la Patristi-
ca, la Escolastica y las mejores referencias del Humanismo, sin dejar de
lado la prioridad doctrinal.

PALABRAS CLAVE: amor platonico, caritas biblica, amistad, uniéon de
voluntades.

ABSTRACT

The book of the Augustinian Cristébal de Fonseca is an excellent syn-
thesis of the theories of love, sacred, but also profane. It is an erudite
and encyclopedic, entertaining and ingenious work, very famous in its
time, translated, enlarged and republished by the author until his death.
It gathers the main conceptions of love from Plato and the Bible to his
time, grouping them into two great types, which he illustrates with select
places on Patristics, Scholasticism and the best references of Humanism,
without neglecting doctrinal priority.

KEYWORDS: platonic love, biblical caritas, friendship, union of wills.

1 Este estudio se inscribe en el marco del proyecto de investigacion del Ministerio
de Economia y Competitividad “Tradicion y originalidad en la cultura humanistica de
Indias. Géneros, paratextos y traducciones en el mundo atlantico (siglos XVI-XVII)”
(FFI12017-87858-P).



500 GUILLERMO SERES

I. EDICIONES Y TRADUCCIONES

Una célebre cita cervantina, al principio del Quijote, da la medida
de la importancia y extraordinaria difusion del Tratado del amor de Dios,
del fraile agustino Cristobal de Fonseca:

Si trataredes de amores, con dos onzas que sepais de la lengua tosca-
na, toparéis con Leon Hebreo que os hincha las medidas. Y si no queréis
andaros por tierras estrafias, en vuestra casa tenéis a Fonseca, Del amor
de Dios, donde se cifra todo lo que vos y el mas ingenioso acertare a de-

”» «

sear en tal materia (Quijote, “Primera parte”, “Prélogo”, p. 17) 2.

Una obra cimera que lastimosamente no se ha editado como merece,
quiza por su extension, pues rigor, “ingenio”, primor, erudicion y
gracia las tiene por arrobas 3; ademas de ser un estupendo repositorio,
sistematicamente ordenado, de motivos, topicos y citas (grecolatinas,
biblicas, de la patristica, humanisticas...) para documentar, ilustrar
y autorizar la presencia del amor y sus especies en escritos de todo
género: novelas, tratados, sermones, fabulas, autos sacramentales,
comedias, crénicas, didlogos, epistolas, galerias e incluso ensayos.

La primera version del Tiatado se edit6 en Salamanca (Guillermo
Foquel, 1592), contaba con 790 paginas en 16°, dividido en 47 capitulos.
Tuvo en seguida una gran resonancia, dentro y fuera de Espana, pues
se traducira al italiano (1602 Y 1608), al francés (1605), a través del
italiano; al latin (1623) y al inglés (1652) *. Tan bien recibido fue, que

2 CERVANTES, M. de, Don Quijote de la Mancha, dir. Francisco Rico, Circulo de
Lectores-RAE, Madrid 2015, p. 17. MAGGL, A., «The End of the Renaissance Philosophy of
Love:Cristobalde Fonsecaand Leén Hebreoen Lostrabajosde Persiles y Sigismunda», Bulletin
of Hispanic Studies, 84 (2007) 761-776, 762) interpreta que Cervantes “does not describe
the two texts as expression of two opposite sensibilities, but rather as two fundamental
books that can be read one next to the other, because Fonseca ‘translates’ the strangeness
of Le6on Hebreo™; el Tratado de Fonseca “mirrors and complete” el de Hebreo.

3 Como yasefal6 D.]. CARo BAROJA (Las formas complejas de la vida religiosa, Akal,
Madrid 1978, p. 45), enfatizando que “frente a lo que ocurre con otros autores religiosos,
era gran lector de obras griegas y latinas de filésofos y poetas no cristianos y arranca
de ellas en su exposicion”, aunque no menciona la edicién de 1620; parte de la de 1592.

4 Trae las referencias y descripciones extensas SOrR1A OLMEDO, A., «En vuestra
casa tenéis a Fonseca, Del amor de Dios...», Lectura y Signo 7 (2012) 17-27, 22, nota 23.



EL TRATADO DEL AMOR DE DIOS, DE FRAY CRISTOBAL... 501

en la reedicion toledana (Tomas de Guzman, 1598) ya cuenta con diez
capitulos mas que la princeps e incluye al final del libro tres exhaustivos
indices de citas biblicas y lugares comunes, motivos y cosas notables,
que ocupan unas cuarenta paginas: tres para el indice de capitulos;
veinticuatro ocupa la exhaustiva “tabla de los lugares de la Sagrada
Escritura”, con el texto latino de la Vulgata, desde el Génesis al
Apocalipsis, con los libros y versiculos precisos. La “tabla de lugares
comunes y cosas notables”, por su parte, se extiende a lo largo de
otras diecinueve paginas, con epigrafes muy detallados, como “amor
al hombre”, “amor propio”, “amistad”, “alma”, “deseo”, “gloria”,
“vida”, “honra”, “fama”, “riqueza” etc., debajo de los cuales cita las
frases textuales, los topicos, aforismos, imagenes, simbolos, alegorias y
referencias para la predicacién y la homilética.

También en 1598 sali6 la edicion de Lisboa (Antonio Alvarez),
en la que, ademas de los citados indices, se aflade una utilisima “tabla
alfabética” redactada por fray Domingo de los Reyes para “reducir
esta doctrina a los Evangelios de los domingos y fiestas que se cantan
en el discurso del afio”, o sea, como un repertorio de themata para
las homilias dominicales. De este modo, el dominico especializaba
como sermonario el tratado del agustino, porque era consciente de
que “particularmente a los que tienen oficio de predicar la palabra de
Dios [...] cuanto importan tan buenas ayudas de costa, para quedar
acreditados los predicadores y aprovechados los oyentes” ®. Se reedit6
en Barcelona (Sebastian Cormellas, 1599), donde se anadieron “tres
tablas nuevas muy copiosas”, que se mantuvieron en las reimpresiones
de 1606 y 1613 . Fue tanta la fama, que en Valencia (Juan Criséstomo
Garriz, 1608) se edit6 la Segunda parte del tratado del amor de Dios, y en

5 También redact6 las tablas fray Domingo para que el lector lea “algunos lugares
que en esta obra se tratan acomodados a los Evangelios que por el discurso del aio se
cantan, asi de tiempo como de santos, que servirdn de motivo para hallar en el mismo
libo otros mds a propdsito y propios”, o sea, serviran de referencias internas cruzadas.

6 Nosrecuerda T1ETZ, M., Saint Frangois de Sales, “Traité de 'amour de Dieu” (1616)
und seine spanischen Vorldufer Cristobal de Fonseca, Diego de Estella, Luis de Granada,
Santa Teresa de Jestis y Juan de Jesiis Maria, Wiesbaden, Franz Steiner, 1973, p. 109, que
San Francisco de Sales le nombra en su Traité de l'amour de Dieu (1617) como uno de
los referentes del suyo: “Christophe de Fonseca, religieux augustin, en a mis en lumiére
un [tratado] encor plus grand [que las Meditaciones devotisimas del amor de Dios, del
franciscano Diego de Estella], ou il dit diverses belles choses”; antes ha citado a “le pére



502 GUILLERMO SERES

1620 (Luis Sanchez, Madrid) saldra la extensa edicion de la Primera y
segunda parte del tratado del amor de Dios, que se reeditara poéstuma en
1622, enmendada por el autor y con todos los indices de las anteriores.

II. EL AMOR COMO “TRABAZON”

Ya en el prologo al lector senala el padre Fonseca que “el argumento
deste libro es el amor en comtn y el amor en particular de todas las
cosas”, y para garantizar el conocimiento y difusion de tan alta materia
se apresura a justificar su redaccion, y en vulgar castellano, como
ejemplarmente han hecho grandes maestros de su orden:

los estudios de las letras y la leccion de los libros harto alabados
estan de autores humanos y divinos, y bien condenado el ocio. De es-
cribir en nuestra lengua vulgar hartas causas tiene dadas el doctisimo
maestro fray Luis de Leon, [...] en sus libros De los nombres de Cristo,
y el padre maestro fray Pedro Malén, en su tratado De la Magdalena
(Prologo de la edicion de 1592).

Como los dos autores agustinos, €l también cree que la lengua vulgar
es un cauce digno para hablar de cualquier concepto. Y en seguida
entra en materia refiriéndose a la nocion central, axial, del amor como
“trabazon”, o sea, como vinculo, nudo, lazo o unién. Vierte al vulgar
castellano el concepto griego de clOvieouog (syndesmos), a que alude
Diotima en el Banguete de Platon’, o sea, el vinculus mundi latino, el
“amor che move il sole e I'altre stelle” (Paraiso, XXXIII, 145) de Dante,
porque el amor es como una “inclinacion y propensién natural de
todas las cosas”, como “una fuerza, una virtud, un lazo encubierto, una

Louys de Grenade”, que “a mis un Traité de l'amour de Dieu dans son Mémorial [de la
vida cristiana, de 1594].

7 Banquete, 202e. La nocion de syndesmos (‘vinculo, nudo’) ya figura en el Gorgias
(508a), donde también se afirma que la amistad es una de las formas de cohesion del
Universo; véanse DEMOs, R., “Eros”, The Journal of Philosophy 13 (1934) 337-345; Rico, F.,
El pequerio mundo del hombre, Alianza, Madrid 1986, s. v., y SERES, G., La transformacion
de los amantes. Imdgenes del amor de la Antigiiedad al Siglo de Oro, Critica, Barcelona,
1996, s.v; Ip, Historia del alma (Antigiiedad, Edad Media, Siglo de Oro), CECE-Galaxia
Gutenberg, Barcelona 2018, s.v.



EL TRATADO DEL AMOR DE DIOS, DE FRAY CRISTOBAL... 503

trabazon que anuda y enlaza y abarca toda la grandeza y variedad de
ese mundo”. El amor (y los 6rganos, potencias, sentidos y disposiciones
que lo encauzan), asi, se constituye en el puente (el syndesmos) entre el
mundo de las ideas y el terreno, entre Dios y la humanidad, y permite
al hombre desarrollar sus mejores facultades, aunque también puede
ser causa de enfermedad, segun utilice mas sus porciones animicas
concupiscible e irascible que la racional. En aquel parlamento del
Banguete (especialmente, 202d ss.), Diotima define el amor como un
“gran demon”, que, por estar “en medio” de los dioses y los hombres,
“llena el espacio entre ambos, de suerte que el todo queda unido
consigo mismo como un continuo”.

Obviamente, este concepto implica un movimiento para la union
(real o ideal) con el objeto amado, y a la reciproca, como ya habia
apuntado anteriormente Platon (por ejemplo, en el Lisias, 221e-222a)
y recuerda nuestro autor, con autorizadas voces platonizantes, San
Agustin y el Pseudo Dioniosio Areopagita:

San Agustin dice que el amor es una delectaciéon y movimiento del
corazén. Y en el mismo libro dice que es vida del corazén y que, como
es imposible vivir el hombre sin vida, asi es imposible estar sin amar el
corazon. En otra parte dice que es una lazada que enlaza el amante y
el amado. San Dionisio, que el amor es una virtud unitiva y reciproca.
Leon Hebreo, que es una aficion voluntaria de gozar con union la cosa
que es tenida por buena (Primera parte, I1, 10r-v) 8.

Desde este concepto inicial, la “virtud unitiva”, traza, ya en el
primer capitulo (“Que hay dos linajes y diferencias de amor, y que
la gentilidad le tuvo en gran reverencia”) la primera division (véase
abajo) y extrae el agustino los argumentos fundamentales de su tesis,
partiendo de aquella “gentilidad” que comparte muchas nociones con
el cristianismo, porque la primera referencia del libro es la polémica
de Socrates con Agaton en El banquete de Platon. Mas adelante
conciliara los grandes autores del amor “puro” de la Antigiiedad (que

8 Ledn Hebreo tiene en cuenta asimismo la nocién de deseo propia de la Etica a
Nicémaco: “el deseo, si es movimiento, es movimiento del alma hacia la cosa deseada
y asimismo el amor es movimiento del alma hacia la cosa amada, y la complacencia es
principio de ese movimiento, llamado amor y deseo” (p. 198).



504 GUILLERMO SERES

ya habia armonizado San Agustin) con textos biblicos y teologicos,
principalmente con la caritas paulina. Quiza también quiso significar
que hay un tronco comun para la concepcion del amor entre los gentiles
y paganos, y los cristianos, pues todos somos descendientes de Adan:

El amor en griego se llama eros, tiene muchas etimologias y deriva-
ciones, todas convenientes a sus efectos, de cada una de las cuales ha-
remos en su tiempo mencion. [...] porque el amor (como dice Socrates)
es inmortal y es mortal, es muchacho, mozo y viejo, y, en suma, es
un camaleén, que no atinaréis con su color. Alli se muere a dos dias,
aculla dura una vida; alli crece en un momento y llega a mozo robusto,
aculld se esta nifio y desmedrado. [...] Aristételes en sus Eticas, Santo
Tomas en su “Prima secunda”, dicen que hay cuatro nombres que si-
gnifican una misma cosa, que son amistad, caridad, amor y dileccion;
pero difieren en que la amistad anade, sobre la caridad, perseverancia
y duracion; la dileccién anade, sobre el amor, la eleccion que precede,
y, asi, se halla solamente en la voluntad racional, y no en la parte sensi-
tiva. La caridad afiade estimacion y precio, por eso a lo que mas ama-
mos llamamos caro y lo vendemos caro (Primera parte, 11, 11v-12v) 9.

Un poco mas abajo trae a colacién a otro gran autor pagano, Virgilio,
a proposito de la consideraciéon microcésmica del alma: “como el
alma esta en todo el cuerpo, y en cada parte del cuerpo, [...] asi no
hay criatura en todo el universo, aunque muy pequena, donde no se
manifieste y resplandezca el amor. Esto dijo en los versos que se siguen
el poeta” (cap. 1, 4v) y cita unos célebres versos del canto VI de la
Eneida (traduzco):

[ANQUISES] Ante todo sustenta cielo y tierra y los liquidos llanos 725
y el luminoso globo de la luna y los titanicos astros

9 Tiene presente a Ledn Hebreo: “el amor es caridad y ha de empezar por uno
mismo, cosa que no hacemos, pues amamos al préjimo mds que a nosotros mismos”
(Didlogos de amor, ed. A. Soria Olmedo, trad. D. Romano, Madrid, Tecnos, 1986, p. 57).
Maggi («The End of Renaissance Philosophy of Love», p. 768) apunta que “Fonseca takes
up Ledn Hebreo’s complex distinction between ‘amor’ and ‘deseo’ in the sma chapter
of his treatise. [...] Fonseca similarly stresses the essential role of will in the act of an
‘honest’ love”, el cual “we could thus infer from the above blending of Platonism and
Catholic doctrine, is an inner motion triggered by the beloved and supported by the
will of the lover”.



EL TRATADO DEL AMOR DE DIOS, DE FRAY CRISTOBAL... 505

un espiritu interno y un alma que penetra cada parte

y que pone su mole en movimiento y se infunde en su fabrica
imponente.

En él tienen su origen los hombres y los brutos y las aves.

Virgilio indica que este espiritu interno (v. 727), que mueve el universo,
es el anima mundi, que tiene la naturaleza del fuego y es fuente de
toda vida; combina aqui, por boca de Anquises, la doctrina estoica
con la creencia orfico-pitagoérica y platonica de la reencarnacion de
las almas %, y de la palingenesia o regeneracion (v. 751). Viene a decir
que los cuatro elementos estan impregnados de un espiritu inmanente
que les da vida: de esta unién nacen todos los seres vivos, pero en el
hombre el espiritu, o sea, el alma, estd contaminada por el cuerpo y, es,
con él, esclavo de las pasiones, o sea, de los habitos del cuerpo.

Fonseca, a renglon seguido, lo remata con una autoridad muy
cercana, otra vez San Agustin, que es la fuente mas socorrida:

esa fue la razon por que San Agustin [De civitate Dei, X1, 18], nues-
tro padre, llama a la maquina hermosisima del mundo, al orden de los
religiosos, a la sucesion de los tiempos, de los dias y de las noches, poe-
sia hecha de arquitectos, que quiere decir hecha de contrarios [...], asi
la mayor hermosura y elegancia del universo consiste en la oposicion
y contrariedad de las cosas (5r).

Cita luego a Ovidio !!, emparentando a los grandes clasicos con el
representante de la patristica, y senala que

fue artificio divino del ingenio de Dios de cosas tan varias hacer
unidad y amor. Los elementos, que entre si son tan contrarios, se ha-
cen a una para engendrar los metales y las piedras; los humores de los

10 Elorigen pitagorico lo trae Jamblico (Vida pitagérica, LXIII) ylo adoptaron Platén
(Republica, X, 618a; Fedon, 81d-82b; Fedro, 249 b; Timeo, 42¢), Plotino (Enéadas, 111, iv, 2;
IV, iii, 12 y 37-39) y, por supuesto, toda la tradicién hermética, que, por ejemplo, recoge
Patrizi da Cherso en su Nova de universis philosophia (Pampsychiae, 11, “an mundus sit
animatus”, pp. 45-58, donde especialmente subraya, “cum Hermete, cum ratione, unius
mundi, unam esse animam” (p. 55); insiste en el libro cuarto: “De una anima” (pp. 59-66).

11 “Frigida pugnabant calidis, humentia siccis, / mollia cum duris, sine pondere
habentia pondus” (Metamorfosis, 1, 15-16).



506 GUILLERMO SERES

cuerpos, que entre si traen siempre guerra, hacen paces para conser-
var la vida y la salud. En fin, todo el estudio y el sudor de la poesia se
endereza a imitar a la naturaleza y a su autor, que crio todas las cosas
en nimero, peso y medidas; pensamiento que traté el doctisimo maes-
tro fray Luis de Leon en el segundo capitulo del Libro de sus Cantares
(Primera parte, 5v).

La concordia discors de los elementos, las cualidades, los humores la
propicia el amor, y la ilustra con la no menos discorde armonizacién
de Ovidio con San Agustin, que completa con fray Luis de Leon, que
cimenta la nocién del amor como aquella uniéon de contrarios 2, como
trabazon armoénica o syndesmos.

II. DOS TIPOS DE AMOR

Una vez definido e ilustrado, desde las dos laderas (cristiana y
pagana), Fonseca se afana en caracterizar aquellos dos grandes tipos de
amor que ha anunciado: (1) el que depende de la fuerza o el peso, que,
entre la Antigiiedad representé con Cupido (eros) y que Aristoteles
analiz6 desde la perspectiva fisiol6gica y cuyas manifestaciones internas
son las virtutes y/o pasiones. (2) El de raiz platonica (agape) %, que
coincide tangencialmente con la caritas paulina, que ya se perfila en
el evangelio de San Juan, (15, 13-15), o en 1 Juan, 4, 8 (“Deus charitas
est”), que analiz6 San Agustin y compil6é Santo Tomas (Summa, I-11, q.
28,a.2;q. 65, a. 5). Es un amor no motivado y no motivable (Mt., 5, 38-

12 Se refiere a comentarios como: “es muy gentil manera de loar esta [a la esposa],
diciendo primero alba, que es hermosa y resplandeciente, y luego luna, que es mas, y
después sol, que es lo sumo en este género. Y los artifices del buen hablar loan mucho
este modo e decir” (FrRAY Luis DE LEON, El “Cantar de los cantares” de Salomén, ed. J.
M. Becerra Hiraldo, Madrid, Cétedra, 2003, p. 203).

13 Pero con la importante salvedad de que Platon se vale “de algunas ficciones
poéticas y fabulosas. [...] Esta cuestion disputd Socrates en su tiempo, porque oy6 una
oracién en alabanza del amor a un hombre elocuentisimo llamado Agatén, que parecié
a todos los oyentes elegantisima, pero llena de encarecimientos mentirosos” (I, 1r.1v);
Socrates se acobardd y “no se atrevio a orar en publico” para rebatirle. Indirectamente
estd reconociendo que el discurso de Platon es ficticio o hiperbdlico; el suyo, en cambio,
serd veraz, “porque si alguna cosa hay en el mundo mas que grande, en cuya alabanza
quedan siempre cortas las lenguas de los hombres que mejor hablaron, es el amor” (ibid.)



EL TRATADO DEL AMOR DE DIOS, DE FRAY CRISTOBAL... 507

39 y 43-48), reciproco (Prov., 8, 17: “yo amo a los que me aman”), que
se nos presenta como una novedad: “un nuevo mandamiento os doy:
que os améis los unos a los otros; que del modo que yo os he amado,
asi también os améis reciprocamente” (Juan, 13, 34; cf. Sto. Tomas, In
Ioannem, X111, 3) y cuya potencia interior es la voluntad, porque “de
otra manera se toma el amor, por el ejercicio de la voluntad.

Y como este ejercicio propiamente solo se halla en Dios, los angeles
y los hombres, asi “el amor propiamente se halla en Dios, angeles y
hombre”, porque los dos tltimos comparten el alma intelectiva, anado.
Por ello en el capitulo segundo lo califica de “amistad, caridad, amor,
dileccion”. A la fortaleza, animo y osadia dedica el tercer capitulo,
para subrayar, como sefiala el Cantar de los cantares “que es tan fuerte
el amor como la muerte”, “pues como es universal la jurisdiccion
de la muerte, asi es la del amor, y ninguno hay que se escape de las
llamas de su fuego. [...] {Hay alguno que haya quebrado los cerrojos
del infierno o quebrantado sus puertas? Pues tan fuertes son los brazos
del amor” (13r-14r) . En el capitulo cuarto sefiala que “tiene muchas
obras y pocas palabras” 1%, que “todo lo apoca” (capitulo 5) y que “saca
gloria del tormento” (capitulo 6); obviamente, “transforma al que
ama en cosa amada” (capitulo 7; abajo lo amplio); por lo tanto, “si es
vehemente, enajena de si al que ama y causa éxtasis” (capitulo 8), de
modo que “hace proprias las cosas ajenas y ajenas las propias” (capitulo
9); en el capitulo 10, en fin, analiza las tres causas del amor: “bondad,
conocimiento, semejanza”; concluyendo esta primera seccion que “el

14 Pruebas y ejemplos de la fortaleza no le faltan, como ilustra en la gradaciéon
“;Quién me apartard del amor de Cristo? Y que llega la muerte con todos sus corchetes
y porquerones, que son tiranos, cuchillos, hambres, persecuciones y tormentos, y que,
probando todas sus fuerza para desasille, cortanle una mano, y dsese con la otra; cortanle
la otra y dsese con los pies; cortanle los pies, dsese con los dientes; quebrantanle los
dientes, dsese con los cueros; desuéllanle los cueros, como a San Bartolomé, dsese con la
vida; quitanle la vida, dsese con el alma, contra la cual no tiene poder la muerte. Luego
;mas fuerte es el amor que no la muerte? Cristo Sefior nuestro probd bien claramente
esta verdad” (17v).

15 Los comentarios en este, como en los otros casos, son sabrosisimos: “el verdadero
amor tiene manos, pero no boca; el falso tiene boca, pero no manos. El fingido es amor
parlero, decidor, pero manco y cojo, perezoso y desmazalado; el verdadero es amor mudo,
pero solicito, presto, cuidadoso, diligente, que aunque alguna vez rebosa por la boca, por no
caber en el pecho, como la pequeiia olla puesta demasiado al fuego, pero en tal caso dejan
las obras de amor tan atrds a las palabras, que no parece que dice, sino que hace” (28v)



508 GUILLERMO SERES

amor con solo amor se paga y de solo amor se vence” (capitulo 11). Del
capitulo 12 en adelante, se extiende en el “amor en particular” a Dios,
los angeles, el hombre y los bienes temporales.

III. LA TRANSFORMACION DE LOS AMANTES

Detengamonos un poco antes, en el capitulo 7 (“Que el amor
transforma al que ama en la cosa amada” (Primera parte, 7, 42r-50r) 16,
donde convergen, y desde donde parten, las grandes lineas teéricas del
libro, desbrozando las adherencias y concomitancias:

Hay tres uniones y todas son efectos de amor. La primera, la que
tiene el hombre consigo mismo, cuando trae el alma unida con su
cuerpo, la razén con la voluntad. [...] La segunda es la que tienen entre
si los hombres por amistad humana, o por amistad divina, que es la
caridad. [...] La tercera, la que hay entre Dios y el alma; de quien dice
el mismo S. Pablo que hace el justo un espiritu con Dios (49 v).

El primer tipo de unién no nos interesa; el segundo, como se ve, es
inicialmente la amicitia aristotélico-ciceroniana, pero pasada por el
tamiz biblico (Hechos, 4, 3; Juan, 15; Efesios, 4); la tercera, y principal,
es consecuencia de la anterior y se deja conjugar con 1 Juan, 4, 7 7. El
capitulo, con todo, lo inicia con una cita tomada por los pelos del Pseudo
Dionisio Areopagita: “San Dionisio [...] dice que el amor es una virtud
que hace una unién estrecha, un lazo, un nudo ciego entre el amante

16 “De aqui viene a decir Ledén Hebreo que entre los que hay amor mutuo, siendo
dos, son uno, e siendo uno, cuatro”. Sigue de cerca siempre a Hebreo y al neoplatonismo
en general, porque responde “to a fascinating moment of the twilight of Renaissance
philosophy”; unos afos “in which the themes and rhetoric usually attribued to the Platonic
and Neoplatonic traditions are absorbed, reinvented, and rephrased in the light of the
new religious sensibility”, un periodo en que “to write about love necessarily entails an
open recognition of Plato, Ficino, and Ledén Hebreo’s seminal contributions” (MagGar,
A., “The End of the Renaissance Philosophy of Love”, pp. 762-763). En general, SHEA, K.
M., Un cotejo del concepto de Amor en los “Didlogos de Amor” de Leén Hebreo y en el
“Tratado de amor de Dios” de Fray Cristobal de Fonseca, tesis inédita de la Universidad
de Massachusetts, 1976.

17 “Carisimos, amémonos los unos a los otros, porque la caridad procede de Dios.
Y todo aquel que ama es hijo de Dios y conoce a Dios”.



EL TRATADO DEL AMOR DE DIOS, DE FRAY CRISTOBAL... 509

y el amado”. Tanto el pasaje dionisiaco (De divinibus nominibus, IV)
cuanto el repetido concepto (‘nudo’, ‘lazo’; o sea, syndesmos) los adecua
a sendas ideas de Platon y Aristoteles: de este, el pasaje consabido de
la Etica sobre la amistad; de aquel, el extemporaneo fragmento (Leyes,
VI, 9) en que dos amigos le piden a Vulcano que “los fundiese y de dos
sacase uno, para que asi consiguiesen el fin de sus amores, que era la
unidad posible de las almas y los cuerpos” (42r). La cita de Platon es a
contrariis, analoga a la de Lucrecio por parte de Ficino, para demostrar
que es imposible la unién de los cuerpos, pues esta

se hace por una transformacion del que ama, que es un trasegarse,
un traspasarse, un mudarse a vivir en la cosa amada, como de una
casa a otra [...] mudanza espiritual o moral; conviene a saber, del mue-
ble de la voluntad y de las demas potencias (42v).

Ademas del simil de la mudanza, hay que subrayar el caracter rector
de la voluntad. Las citas, a renglon seguido, son las canonicas: Ciceréon
y el amigo como dimidius ego; San Bernardo y su anima verius est ubi
amat... (que, segun €l, “tomolo de S. Dyonisio y de Cicerén”, 43r), etc.
Luego recoge el otro gran topico: “el que ama esta muerto en el cuerpo
propio, y vive en el ajeno, porque se lleva el amor tras si el alma, que
es la que da vida” (ibid.), aduciendo para ello a, nada menos, Platon,
Caton y los pitagoricos, “que concedian el transito de las almas en
los cuerpos” (43v). Como puede apreciarse, no falta ninguna de las
referencias importantes.

Con todo, también se comprueba que el predominio de la
voluntad sobre el resto de facultades, potencias y sentidos interiores:
“asi, nuestras obras todas, pensamientos y deseos, imaginaciones
y cuidados, en fin, el caudal todo del alma, se lleva tras si el amor,
porque el amor es duefio de la voluntad, y tras la voluntad van todas
las demas potencias” (43v). Buena prueba de que no tiene en cuenta
los conceptos platonicos basicos ni la tradicion fisiolégica subsiguiente
es que, a renglon seguido, cita también los tipicos lugares agustinianos:
“Y asi dixo San Agustin: ‘amor meus, pondus meum’...” (44r), cuanto
el mas célebre: “tierra amas, tierra eres; si cielo, cielo eres...” (ibidem).
Ya en el capitulo 9 apostilla, en consecuencia: “si yo estoy mas adonde



510 GUILLERMO SERES

amo que adonde vivo '8, por mas proprias miraré las cosas que amo que
las mias” (57v), en consecuencia, como dice San Pablo, atribuyéndolo
a Jesucristo:

que todos mis hermanos pongan sobre mi la carga de sus pecados,
su dureza, su obstinacion, su ceguedad, y que me sacrifiquen; deseo
morir yo porque ellos vivan y se salven (63v).

La voluntad vuelve a dejar a su zaga al entendimiento un poco mas
abajo, tras un breve repaso a los topicos centrales de Ficino y Leén
Hebreo, y a los simbolos habituales: el sol que atraviesa la vidriera, el
injerto 1%, el hierro fundido y afines:

La diferencia que ponen los filésofos en el entendimiento y la vo-
luntad... [consiste en que]| el entendimiento, para entender las cosas,
desnudalas de todo lo material, espiritualizalas y allégalas a si, y ha-
celas sus semejantes, y asi las entiende. Pero la voluntad vase tras las
cosas que ama y abrazase a ellas, hacese semejante a ellas. Y ansi el
entendimiento se compara al sello, que hace semejante a si la materia
en que se imprime; la voluntad, a la cera blanda, en quien se imprime
[...] la figura de cualquier cosa que por amor se le avecina (47v) 2.

Pero no cabe confundir transformacién con enajenacién, como
se apresura a sefalar en el capitulo siguiente: “callo lo que dicen los

18 Es traduccion del célebre dictum de San Buenaventura: “puto, anima mea, quod
verius es ubi amas, quam ubi animas” (Soliloquium, c. I, n. 12).

19 “Como una rama enjerta un tronco, el tronco y la rama producen diferente
fruto que antes solian; asi, cuando se encuentran dos voluntades y se juntan son muy
diferentes los pensamientos, deseos, palabras y obras, porque ya no es el que solia ni lo
deja de ser (47v-47r).

20 Se extendera sobre el particular a propdsito de la caridad, en el capitulo 17: “para
conocer a Dios es menester amalle, [...] lo prueba Marsilio Ficino sobre una epistola de
Platon, por la diferencia que hay entre el entendimiento y la voluntad. Que el entendimiento
entiende, atrayendo a si la cosa que se entiende y haciendo della idea dentro de si, que
cabe en si; pero la voluntad ama saliendo de si, y asi, todo lo que el entendimiento puede
entender ha de ser finito. [...] Pues ;qué remedio puede haber para que el entendimiento
entienda a Dios, que es infinito? Que pues no le puede traer a si, que vaya el tras Dios y
salga de si, y esto ha de ser por amor. Luego el medio mejor para conocelle es el amalle”
(114v-115¢).



EL TRATADO DEL AMOR DE DIOS, DE FRAY CRISTOBAL... 511

Calistos del mundo a sus Melibeas, pues de locos dan en herejes” (52v),
porque

amar sin término, sin modo y sin medida, locamente, neciamente,
de parte del entendimiento es error; pero de parte de la voluntad es
toda la fineza del amor. Y asi dijo San Bernardo que el modo de amar
a Dios era amarle sin modo y sin medida [De diligendo Deo, 1, 1], porque
el grande amor no sabe tener medida” (53r).

Muchas “son las cosas indignas de la razén y del entendimiento
humano, mas son glorias y triunfos del amor, que cuanto avasalla en
cosas mas bajas un corazon, tanto mas ensalza sus fuerzas y su poder”
(Ibid, 57r). Aunque “la causa del amor mas principal es el bien, que es
el objeto natural y proporcionado de nuestra voluntad” (10, 64r).

Lo engarza con la teoria platonica del espejo (Fedro, 255d): “El
hombre es tan amigo de si mismo, que se ama en su semejante, porque
se ve alli a si mismo en alguna manera, [...] amo al semejante a mi porque
me parece veo otro yo” (Ibidem, 70r) 2. Todo ello, ademas, reforzado

con la necesaria apelaciéon a la resignacién ante “la inconstancia y
mutabilidad de la vida” 2.

IV. ESPECIES Y MODALIDADES AMOROSAS

No voy a desplegar exhaustivamente el enciclopédico contenido,
sabiamente ordenado; me limitaré a senalar sumariamente los

21 Ciceron, De amicitia, XXI, 81; comparese con el Lisias, 212d, de Platén, o con
San Agustin, Confesiones, IV, vi, 11; cf. GELsoMINO, R., «S. Bernardo di Chiaravalle e il
De amicitia di Cicerone», Analecta Monastica 5 (1958) 180-186. Sin embargo, la nocién de
amistad como ‘benevolencia’, cercano a la caritas no fue un descubrimiento de Cicerén
ni de los otros autores latinos citados, pues los escolasticos aristotélicos ya la leyeron en
la Etica (VIIL, v, 1157 b, 28-35), en ocasién de hablar del amor de igualdad.

22 “Aristételes llamoé al hombre juguete de la fortuna. [...] Es una farsa o entremés
lo que hace del hombre la fortuna: ya le viste, ya le desnuda, ya le alegra, ya le entristece,
ya le abate, ya le prospera; en fin, hace de mil personajes diferentes, mil potajes y mis
salsas, [...] ya hace de ricos pobres, ya de pobres ricos, ya de reyes prisioneros, [...] y como
arcaduces de noria, unos vacios, otros llenos, ansi andan los tristes hombres en la rueda
de la fortuna” (cap. 33, 314r-v)



512 GUILLERMO SERES

principales motivos, citando los capitulos correspondientes. Del
capitulo 1 al 11, como anticipaba, se centra en “el amor en comun”
y analiza eruditamente los motivos centrales, la teoria sincrética
(judeocristiana-grecolatina) del amor, ofreciendo las raices comunes de
las dos tradiciones, y desarrolla un programa que esboza en el capitulo
2. Del tercero hasta el 10, se extiende sobre los atributos y, si ha lugar,
vituperios.

Los capitulos 12 al 56 (altimo de la Primera parte) los dedica al
resto de especies de amor empezando por el “amor en particular”
de Dios al hombre (12-16), sefialando especificamente “que el
amor de Dios no tiene ejemplo en las cosas criadas” (12) 23, pues
“suele crecer” (13), tiene “celos” (14) 24, “revela sus secretos” (15),
el hombre es “solo fin de Dios” (16). Del 17 al 19, a la reciproca: el
amor del hombre a Dios, empezando por la caritas paulina (17) 2
y la priorizacion del amor a Dios (18), que “debe ser amado de
todo corazon” (19). En el extenso capitulo 20 ya se especifica el
amor de los angeles al hombre; a continuacion entre los hombres:
amor al projimo (21-22), al enemigo (23-24); de la “verdadera
amistad” (que es “un voluntad reciproca en todas las cosas buenas,
asi humanas como divinas, que tiene por blanco y fin el provecho
del amigo”, 237r) se ocupa en el 25 26; de los “provechos de la

23 Porque el primer y mds importante amor es el “que Dios nos tiene, por ser el
océano de donde nacen las aguas de todos los bienes y adonde van a parar, como a su
centro y su fin”; de modo que el amor divino “es el mismo beneficio y la buena obra, de
suerte que el amarnos y el hacernos bien todo es uno” (79r-v).

24 “Como el que tiene una mujer muy hermosa, que se lleva los ojos del mundo,
[...] asi es Dios con su amigo, que se lleva los ojos de todo el infierno. ;Qué le costaba a
Dios dar a sus amigos lo que sobra a sus enemigos? Mas no quiere, sino que ande hecho
estropajo, por que el mundo no se le enamore” (98r).

25 Es “una cifra de todas las virtudes y, asi, sola ella cumple con la ley. San Agustin
sobre aquello que escribe San Pablo a los romanos, dice: ‘el cumplimiento cabal de la ley
y de todas las escripturas es el amor de Dios y del préjimo” (114v).

26 También la amistad divina: “Cristo Nuestro Sefior dijo a los suyos: ‘sois mis
amigos, porque os he revelado todas las cosas que de mi Padre he oido”. Con todo, la
amistad, a diferencia del amor, si sabe del roce: “una de las cosas que mds amistades
cuaja y mds amores engendra es el verse y el tratarse; por eso se pone en los ojos gran
parte de la amistad, porque, lo uno, nadie ama lo que no conoce; lo otro, el amor tiene
su principal silla en el corazén y la segunda en los ojos” (241v). Hay otros lugares biblicos
en que el concepto de amistad es equiparable con el de caritas, v. g.: “nuestro padre



EL TRATADO DEL AMOR DE DIOS, DE FRAY CRISTOBAL... 513

amistad”, en el 26; en el 27, del “amor propio” ?’, que ilustra con “la
insuficiencia de los bienes temporales” (28) o por su “inconsistencia
y mutabilidad” (29) ?8. Amor ordenado y desordenado, pues hacia
los bienes “temporales ” (30), la vida (31-38), la honra (39-40),
las riquezas (41-42), los placeres (43-44), las mujeres (45-46), la
belleza exterior (47-48), la gula (49), “el vestir” (50); dedica los
ultimos capitulos de esta parte a “la nobleza humana” y “el favor
de los principes, triunfos y vitorias” (51), el “amor de la sabiduria y
de la elocuencia humana” (52) 2%; finalmente, recomienda el amor
ordenado “de los casados” (53), el de los padres y los hijos (54), el
amor a la patria (55) 30 y “del amor al cielo, que es nuestra patria
verdadera” (56 y tltimo de esta parte), pues “Dios es nuestro inico
y solo bien, y toda nuestra felicidad consiste en conocelle, en
amalle y en gozalle” (504r), cuyas expresivas razones antifrasticas
son un excelente colofén de la primera redaccion:

Abraham [...] llegd a ser amigo de Dios” (Judit, 8, 22) “[la sabiduria] se derrama de
generacion en generacion entre las almas santas, formando amigos de Dios y profetas”
(Sabiduria, 7, 27), etc.

27 Que, “si es comedido y discreto, no solo es licito, sino natural y necesario
para la vida. Cristo Sefior nuestro mand6 amdsedes a vuestro hermano como a vos
mismo, donde quedé obligado cada uno a amarse a si, fuera de que la ley natural ya
le obligaba” (254r).

28 Ya constatada por “los antiguos”, que, “poniendo a rato los ojos y a ratos los
pensamientos en la poca firmeza de los bienes temporales, pintaron a la Fortuna, a quien
hacian diosa ellos, sobre una rueda que jamas dejaba de mudarse y revolverse. Y aludiendo
Cicerén a esta hieroglifica, dijo que no hay cosa mds contraria a los bienes desta vida
que la firmeza, [...] y Boecio en sus Prosas dice que es locura querer enfrenar el impetu
de la rueda de la Fortuna, como lo seria detener un molino” (269v).

29 “Bien del alma” es la sabiduria, “que nos distingue de las bestias”; es el mayor
bien, “por ser (como dice Sdocrates) el mas poderoso y el mds hermoso, [...] y el poder y
la hermosura son las razones de bien que mas roban nuestro amor” (457v y 458v), pero
siempre siendo conscientes de su pequefiez, porque “muchos doctores y sabios, tenido
por oraculos del mundo, tienen grandes y galanas librerias y, revolviendo muchos libros,
se deleitan en hallar puntos curiosos; mas si no leen en dos libros, el uno de su propia
conciencia, el otro de Cristo, todo es trabajo sin provecho” (462v-463r). Lo mismo cabe
decir de la elocuencia de algunos, porque muchos oradores “no sirven sino de chimeneas
del humo de sus vanidades” (Ibidem).

30 De las dos patrias, “una en la tierra y otra en el cielo: en aquella se engendraron
y nacieron nuestros cuerpos; en esta, nuestras almas, y por los negocios de aquella patria,
que ha de ser eterna y perdurable, de alld arriba, no es mucho se desconozca y se deje
la patria de aca abajo” (496r).



514 GUILLERMO SERES

Tales son las miserias y desventuras de aquella carcel tristisima
que, por estar en su centro, exceden tanto el pincel del pensamiento
que no puede el ingenio humano sacar dellas pintura ni descripcién
que no sea corta; mas, con todo eso, ninguna dellas, ni todas juntas,
igualan a la miseria y desventura de no ver la hermosura de Dios: esta
es la infelicidad mayor, la fuente de miserias y desventuras (508r).

En la Segunda parte (1608) retoma el “amor del cielo” (capitulos
1-4), del que se especifican sus “deleites” y el camino para llegar a éL
Se demora en demostrar como las almas, creadas por Dios, reflejan su
hermosura y sus virtudes:

De la hermosura de las almas no es parecer despenado que un alma
sera mas hermosa que todos los cuerpos juntos, porque la fuente de la
hermosura y de la luz reverbera principalmente en el alma y [...] ven-
dra a parecer el alma un pedazo de Dios, como reverbera el sol en un
espejo de cristal; [...] asi, reverberando en el alma el sol de justicia, la
hermosura infinita y la luz inaccesible de Dios, parece un Dios (p. 6).

Pero en la edicion de las dos partes (1620) desdobla algunos de
aquella Segunda parte®'. En el capitulo 5 de esta edicion se refiere a
la “leccion de la Sagrada Escritura” y deriva hacia el amor divino
(capitulo 6), la Virgen (capitulo 7), los santos (capitulo 8) y los
sacerdotes (capitulo 9).

A continuacién ofrece consejos de bien vivir: la templanza o
moderacion (10), las necesarias lagrimas y sus provechos y condiciones
(capitulos 11-13), la penitencia y sus objetivos (capitulos 14-16), la
misericordia y la piedad (capitulo 17), la pureza virginal (capitulo 18)

31 Consta de 19 extensos y densos capitulos: “En que se prosigue la materia de
pasado del amor del cielo” (1), “De la leccion de la Sagrada Escritura” (2), “De las alabanzas
divinas” (3), “Del amor que se debe a la Virgen santisima” (4), “Del amor y respeto que se
debe a los santos” (5), “De la reverencia que se debe a los sacerdotes” (6), “De la moderada
ocupacion” (7), “De los frutos que traen consigo las ldgrimas” (8), “De las condiciones de
las lagrimas” (9), “De la necesidad de la penitencia” (10), “De los efectos de la penitencia”
(11), “De las condiciones de la penitencia” (12), “Del amor de la misericordia y piedad”
(13), “Del amor de la pureza virginal” (14), “Del amor de la vida religiosa” (15), “Del buen
ejemplo y del malo” (16), “Del conocimiento de si mismo” (17), “Del bien y del mal de
la lengua” (18), “De la verdad de la religion cristiana” (19).



EL TRATADO DEL AMOR DE DIOS, DE FRAY CRISTOBAL... 515

y la vida religiosa (capitulo 19). afade capitulos nuevos: del “buen
ejemplo” se ocupa el 20; “del conocimiento de si mismo”, el 21; “del
bien y del mal de la lengua”, el 22 32; “de la verdad de la religion”,
el 23; “del amor y celo de la virtud”, el 24 y el 25; “de la verdadera
sabiduria”, el 26; la preparacion para el bien morir se extiende a lo
largo de cuatro capitulos, desde el 27 al 30; “del amor del mundo”, el
31; acerca de la tribulacién, los capitulos 32 y 33; el purgatorio y sus
penas los comenta en tres capitulos: 34-36; sobre los “sufragios” a los
muertos, en fin, se extienden a lo largo de los dos ultimos capitulos, del
36 al 38, de esta Segunda parte ampliada, porque

como se agrada el Esposo de que sirvais a la Esposa que mas ama,
asi se agrada Dios de que sirvais a las animas de purgatorio como es-
posas suyas. Es cosa con que se alegra el cielo, se ennoblece la tierra, se
confunde el infierno, [...] viendo que nuestros sufragios, con la virtud
de la sangre de Cristo, dan cada dia bocados a aquellos senos vecinos,
[...], quedando los demonios y condenados confundidos (p. 795).

V. SINTESIS SACROPROFANA

Debemos reconocer al padre Fonseca una gran cultura y pareja
capacidad para llevar el agua neoplaténica a su molino del amor sacro
a partir del sincretismo profano-cristiano, arménicamentre explanado y
ya defendido por el mismo San Agustin, siempre que sea ancilarmente,
claro:

Dice San Agustin [De doctrina christiana, 111, 8], nuestro padre, que
todas las sentencias de los autores profanos son siervas y esclavas de la
Sagrada Escritura y que, quitandoselas como a justos poseedores, las

32 Defiende la necesidad de la predicacion, de la oratoria, pero con precaucion,
porque “la buena lengua es la diosa de la persuasion, [...] que no se puede negar que
el aficionar mucho a la voluntad, que se lleva tras si al entendimiento muchas veces. Y
san Pablo avisa a los romanos que huyan la elocuencia de los herejes, porque persuade
y engafia” (pp. 625-626).



516 GUILLERMO SERES

podremos traer a su servicio para enriquecerla y adornarla (Segunda

parte, I1, p. 44) 33,

Para ello no se para en barras y cita bastantes pasajes biblicos que
aproximadamente recuerden, o se puedan combinar, con otros tantos
de aquilatada dignidad tedrica humanistica, Marsilio Ficino y Leén
Hebreo:

Marsilio Ficino, comentando a Platéon, dice que el amigo es espejo
del amigo, en quien se vee su imagen y su retrato. Y si el amor es reci-
proco, viene a ser reciproco el efecto. De aqui viene a decir Leon He-
breo que entre los que hay amor mutuo, siendo dos, son uno, y siendo
uno, son cuatro; y pruébalo claramente, porque transformandose cada
uno en el otro, de cualquiera dellos se hace dos, y dos veces dos son

cuatro; y asi cada uno dellos es dos, y los dos son uno y cuatro (47r).

Siguiendo con la combinatoria sacroprofana, no le cuesta nada aducir
los famosos versiculos del encuentro de Moisés con Dios (Exodo,
33, 12-20) para fundamentar, interpretando el texto a su manera, sus
afirmaciones:

...y hay algunos que se parecen tanto a su padre, tan transformados
en Dios, y Dios en ellos, que, mirados atentamente de ojos discretos
y claros, han sido tenidos por dioses y adorados. [...] En los dias que
se detuvo [Moisés| en aquel monte con Dios, hizo su oficio el amor y
transformole en Dios de tal suerte, que bajé hecho un medios Dios
(44v).

33 Véase simplemente TuBAU, X., «De doctrina christiana de san Agustin y las
retoricas sagradas espafolas del siglo XVI», Criticon 107 (2009) 29-55, donde en seguida
sefiala que “el tratado de san Agustin representaba el primer intento de trasladar algunos
conceptos basicos de la retdrica clasica al contexto de la oratoria sagrada, por lo que
rapidamente se erigié en un texto de referencia para las decenas de manuales que se
escribieron sobre la materia en el marco de la contrarreforma catélica” (p. 29). Analiza
la influencia del libro del obispo de Hipona en las retéricas de dos agustinos, Lorenzo
de Villavicencio y Juan de Segovia, ademds de en las de Andreu Sempere y Alfonso
Garcia Matamoros.



EL TRATADO DEL AMOR DE DIOS, DE FRAY CRISTOBAL... 517

Lo remata con unos pasajes de San Pablo mas pertinentes (2 Corintios,
3, 13, 18), pues se refieren a la especulacion y transformacion en Dios
por la luz, o sea, por la gracia.

En algunos lugares incluso establece analogias biblicoprofanas,
sugiriendo la dependencia platénica de la traduccion de los Setenta y
la contraprueba ovidiana:

Platon dijo verdades altisimas, quiza por haber visto la translacion
de los setenta intérpretes; Aristoteles aprobo la historia de Moisés,
aunque le pareci6 que no probaba lo que decia y al principio los Me-
tamorfoseos son alguna parte del Génesis, pero los demas desviaron
pesadamente (Segunda parte, p. 53).

Pero en ningtn caso poniendo en duda la inspiracién divina del texto
biblico, que admite ser complementado con el ingenio humano, tal
como hizo su maestro fray Luis de Leon en, por ejemplo, De los nombres
de Cristo:

que la escritura sagrada es hija del ingenio humano es mentira,
pues es dictada de Dios, pero que los dichos agudos de los hombres la
sirvan, adornen y hermoseen es verdad, donde quedan condenados
los que dicen que las letras humanas son impertinentes para las verda-
des divinas, porque, aunque no sean del todo necesarias, en fin sirven
(Segunda parte, 11, p. 45).

A pesar de ello, esta ya muy alejado de la concepcion platonica, no sélo
porque el ambito en que se mueve es el del amor sacro, sino también
porque sus ideas las reelabora al margen de la tradicion amorosa
neoplatonica y les da el cobijo doctrinal que le interesa: la mediacién
beatifica de la Virgen Maria y los Santos, espejos en que se refleja el
cegador, por excesivo para nuestra capacidad, sol divino:

Convino, pues, que, como la naturaleza hizo milagros en que se
pudiese ver la luz del Sol natural, asi Dios hiciese milagros en que se
pudiese ver la luz del Sol divino. Estos milagros son la Virgen y los

Santos; de ella dice la Sabiduria que es espejo sin mancilla, y imagen



518 GUILLERMO SERES

de la bondad y majestad de Dios, [y] hace milagros en sus Santos (Pri-
mera parte, 46r) 34,

La intercesion especular de los Santos no deja de ser una mediacién
doctrinal que aleja, mas si cabe, de sus sentidos original y literal las
instancias amorosas platonico-aristotélicas y ficinianas (y dionisianas)
de la luz y los ojos %, que ya adapt6 la Escolastica, al senalar que Dios
dej6 una marca profunda en la naturaleza del hombre, una “impresion
de la luz divina en nosotros” 36,

La mediacion de lo doctrinal y el alejamiento o reelaboracion
sincrética de las fuentes basicas parecen marcar, a su vez, la transicion
entre los siglos XVI y XVII, entre la edicion principe y las refundidas
en la Segunda parte (1608) y en la Primera y segunda parte (1620).

V1. BUEN NARRADOR

A pesar de que Menéndez Pelayo solo lo valoré como perteneciente
“a la categoria de los predicables, es decir, de los repertorios de lugares
comunes, sentencias y textos para uso de predicadores (Fonseca lo era

34 Es muy posible que tuviese a la vista el De Genesi ad litteram, de San Agustin,
donde habla del “conocimiento matinal” de las cosas del mundo; o algunos Nombres de
Cristo de fray Luis de Ledn, como “Esposo”, o “Amado”, referidos ampliamente a la luz
solar; también en “Hijo de Dios”, donde la analogia del la luz del Padre transmitida al
Hijo la completa con el reflejo especular en la Virgen y los santos; también lo recoge
fray Luis en el poema “A todos los santos”. Véase ahora TORRES SALINAS, G., El corazén
del mundo. La cultura del Sol y la poesia del siglo XVI, Comares, Granada 2019, 145-151.

35 Esta mediacion es equiparable a la del oido respecto de la vista: “en el Barroco
se rompe la unidad o continuidad y equilibrio entre los dos sentidos. [...] Esto significa
que quien utilice los ojos para ver el mundo (sensible) no tendra ojos para percibir el
sobrenatural. Y quien atienda a la realidad espiritual ya no vera la materia natural de la
misma manera: quedara insensible, ciego para sus halagos, tentaciones, etc.” (YNDURAIN,
D., «<Enamorarse de oidas», en Serta Philologica in Honorem F. Lizaro Carreter, Catedra,
Madrid, 1983, 589-603, 601).

36 ‘Tmpressioluminisdiviniin nobis” (SANTO ToMAs DE AQUINO, Summa theologica,
I-1L, g. 91, a. 2); una impresion “par laquelle nous discernons ce qui est bien et ce qui est
mal; Cest la droite raison” (DEMERS, G., «Les divers sens du mot ratio», Etudes d 'Histoire
Littéraire et Doctrinale du XIII Siécle (1932) 110-139, 126).



EL TRATADO DEL AMOR DE DIOS, DE FRAY CRISTOBAL... 519

de mucha fama), sin una centella de espiritu propio en el autor” (I, p.
581) %7, Pfandl lo defendi6 encomidsticamente porque fue

el verdadero vulgarizador de todos estos tratados filosoficos [las
llamadas “filografias”]. [...] Los ley6 integros, desde Platon hasta Cal-
vi, extrajo de ellos la quinta esencia, la condens6 en forma inteligible
para todos [...] y convirti6 su libro, dotandolo de copiosos indices, en
comoda obra de consulta y abundante coleccion de citas y al mismo
tiempo en un libro popular muy divulgado 3.

Elpulso de narrador, su viveza, se reflejaingeniosa y estupendamente
en las paginas y secciones donde reprueba los vicios, por su color y
dinamismo, costumbrismo e incluso pintoresquismo. Ya lo celebraba
Vicente Espinel con admiracion en el prologo a su Vida del escudero
Marcos de Obregon (1618):

El padre maestro Fonseca escribi6 divinamente del amor de Dios,
y con ser materia tan alta, tiene muchas cosas donde puede el ingenio
espaciarse y vagarse con deleite y gusto, que ni siempre se ha de ir con
el rigor de la doctrina, ni siempre se ha de caminar con la flojedad del
entretenimiento: lugar tiene la moralidad para el deleite, y espacio el
deleite para la doctrina, que la virtud (mirada cerca) tiene grandes
gustos para quien la quiere, y el deleite y entretenimiento dan mucha
ocasion para considerar el fin de las cosas 3.

Y asi lo practica, especialmente en los capitulos menos doctrinales, de
una viveza y ejemplaridad extraordinarias. Por ejemplo, el capitulo

37 MENENDEZ PELAYO, M., Historia de las ideas estéticas en Espafia, CSIC, Madrid
1947; en cambio, SORIA OLMEDO, A., «En vuestra casa tenéis a Fonseca, Del amor de
Dios...», defiende, precisamente, esta funcion de Fonseca; vale decir: la de ser “un deposito
donde surtirse de topicos adecuados al saber de amores” (p. 20), porque “la historia
editorial y conceptual del libro es la de un acercamiento desde el tratado a los arrabales
del sermon, es decir, al repertorio de conceptos predicables, [...] por via paratextual, si
incluimos en ese campo las tablas e indices” (p. 22).

38 PEANDL, L., Historia de la literatura nacional espafiola en la Edad de Oro, Gustavo
Gili, Barcelona 1933, p. 34.

39 ESPINEL, V., Vida del escudero Marcos de Obregon, ed. Samuel Gili Gaya, Madrid,
La Lectura, 1922, 2 vols, I, p. 36.



520 GUILLERMO SERES

28, “Que por la insuficiencia y poquedad de los bienes temporales
no merecen ser amados”, donde arranca con Horacio y lo ilustra
con un texto que se podria adjudicar a Zabaleta (El dia de fiesta por la
manana), Carlos Santos o a cualquier costumbrista contemporaneo. La
concatenacion de exempla ex contrario se extiende a todos los estamentos
sociales, incluidos los monjes:

De aqui nace el no hallar en su estado contento cabal ninguno
de cuantos viven. Horacio trat6 galanamente este argumento en una
epistola que comienza “Qui fit Maecenas, ut nemo quam sibi sortem...”
[Serm., 1, i, 1 4°] El labrador en tiempo de agosto ha pasado la noche
atravesado en un surco, una gavilla por almohada, alzando la cabe-
za de rato en rato a mirar si entra ganado; amanece, no amanece...
Cuando el dia ya le asegura, va a casa de su letrado a consultarle su
pleito, y por ser bien recebido, llévase un cabrito gordo colgado del
brazo izquierdo. A las primeras aldabadas, despierta el abogado, que
tiene ligero el sueno, con el ordinario trabajo de estudiar. —iMozos,
mirad quién hunde aquella puerta! —Sefior, un labrador es. —iReniego
del oficio y de quien me lo ensend, que otros duermen hasta mediodia
y se levantan a mesa puesta y nunca les falta qué comer, y yo lo he
primero de trasnochar y estar a todas horas hecho terrero de yentes
y de vinientes. [...]| ~Hola, mozo, di a ese hombre que se vaya, y que
venga de dia a negociar si quisiere, y si no, nunca acd vuelva. —iSefior,
trae un cabrito! —Abrele. Entrase en el estudio el labrador, mientras se
levanta el licenciado, y quédase embobado mirando unos lienzos de
Flandes muy vistosos, unas medallas antiguas, aquella muchedumbre
de libros que sirven a muchos de guardapolvo. [...| —iCuerpo de mi,
que esta es vida y no la mia! De una manera debemos haber dormido
este licenciado y yo, y de una manera comeremos. Pues yo bien juro
que tengo de poder poco, o que a mi hijo Alonso que le tengo de meter
letrado. De suerte que el labrador tiene envidia a la vida del letrado,
y el letrado revienta y muere con ella, y trocara por cualquiera. El
mercader caudaloso de una Sevilla o Lisbona tiene echados los do-
cientos mil ducados a las aguas de la mar, ve el cielo enmaranado, los
vientos revueltos y furiosos, [...] éntrase en el monasterio, paséase por

40 “Qui fit, Maecenas, ut nemo, quam sibi sortem / seu ratio dederit seu sors
obiecerit, illa / contentus vivat, laudet diversa sequentis?”



EL TRATADO DEL AMOR DE DIOS, DE FRAY CRISTOBAL... 521

un claustro o dormitorio, repara en un crucifijo y luego en la quietud
y en el sosiego de la casa, en el recogimiento y el silencio. [...| Entrase
en la celda de un conocido suyo. [...] —iOh padre, y qué buena vida
goza, que libre de pesadumbres que por alla padecemos! Padre, enco-
miéndome a Dios, que temo es grande la tempestad de la mar aquestos
dias (y es mayor la de su pecho), y mas furiosas las olas. Padre, vayase
manana a comer conmigo. Va el otro dia el fraile a casa del mercader
y repara en la grandeza y en el aseo de la casa, que bastara para un du-
que: en el aparador y vajilla, en la curiosidad de la mesa, en el regalo
de los servicios, y esta diciendo entre si: —Esta es vida, que no la que
pasa un triste fraile comiendo una tortilla de huevos fria. [...]| De suerte

que cada uno trocara su vida por la de otro” (266v-268r).

En el capitulo 32 (“De la brevedad de la vida”) recoge y trenza algunos
celebrados dicta, como si compendiase la Officina de Ravisio Textor:

Homero compar6 nuestra vida a las hojas del arbol, que, cuando
mucho, duran un verano. A Euripides le parecio mucho y dijo que la
felicidad humana bastaba tuviese nombre de un dia. [...] Platon la lla-
mo sueno de gente despierta. [...] Sénecalallamé fabula, Luis Vivas, en
su Ejercitacion, comedia o tragedia representada; Pico Mirandula, en
una epistula a su nieto, la llama punto, y menos que punto (289v290r).

En el capitulo 38 de 1592 (“Que las riquezas no merecen ser amadas”),
que se corresponde con el capitulo 41 de 1598 y 1620 (“Del amor de
las riquezas”), le sale la vena satirica y moralizante:

Desde el mayor hasta el menor, todos estudian en el libro de la ava-
ricia. No todos estudian Teologia ni todos Canones ni todos Derechos
ni todos Medicina. Cual se da a la Astrologia, por echar un juicio, cual
alas letras humanas, cual a la pintura, cual a la musica, cual a las leyes,
que es camino para mandar. En fin, como son varias las inclinaciones,
ansi son varios los estudios y ejercicios de los hombres, porque cada
uno acude a su inclinacién; pero al estudio del dinero, todos. Esta es la
cartilla del nino, el Amadis del ocioso, el Boscan del romancista, el Pe-

trarca del que sabe lenguas, la crénica del historiador, el Galeno mas



522 GUILLERMO SERES

hojeado del médico, el Baldo y el Jason del abogado, el S. Tomas del
tedlogo: todos estudian en adquirir los haberes desta vida” (353v) 41.

En el capitulo 39, “Del general deseo que los hombres tienen de honra”,
en fin, denuncia la moral social, al quevedesco modo:

A la voz de la lisonja todos se arrodillan y adoran su propio amor.
Deste principio nace querer los hombres parecer no solamente lo que
son, sino lo que no son, [...] vicio que Socrates llamé elegantemente
enfermedad humana. Si estuviesen en un teatro asentados todos los
oficios de una republica y el que gobierna mandase levantar a los pla-
teros, no se levantarian los bordadores; pero si mandase levantar a los
que profesan honra y cordura no quedaria hombre que no se pusiese
en pie. [...| Honra fue el blanco de la primera culpa, que dej6 vacias
tantas sillas en el cielo, y de la segunda, que dejo solo y desierto el pa-
raiso. Honra fue la ocasion de las contenciones y barajas [‘rifias’] del
colegio apostolico (335v-336r).

Fonseca, en fin, fue un sélido intelectual de su época y un
excelente representante de su orden, con una exquisita formacion
escolastica en su sentido amplio, humanistica, teolégica y moral. Sin
descuidar su vocacion catequistica y el didactismo implicito en su
tratado, fue un amenisimo escritor, pues, seguramente forzado por la
necesidad de edulcorar la supuesta aridez del libro que nos ocupa, se
permiti6 alternar capitulos edificantes con otros satiricos, con un color
costumbrista para referirse a lo cotidiano sin caer en bisofeces ni falsos
pudores. Su libro también fue, y muy especialmente, una auténtica y
sistematica enciclopedia sobre el amor, divino y humano, para uso de
los curiosos escritores y lectores; un completo repertorio de lugares y

41 El arranque es estupendo: “Parte una armada muy gruesa, pintadas las popas
y gavias, las velas nuevas, los faroles dorados, los estandartes tendidos, sus galeotes de
guarda, tanto grumete, tanto marinero, tanto soldado tanto mercader, tocan trompetas
y chirimias. ;Ddnde va esta ciudad de madera, estas casas apartadas unas de otras, esta
isla erratica, inconstante? {Tanta gente como va en ella, tan contenta, dos dedos apartada
de la muerte, despreciando la furia del mar y de los vientos! ;Qué pretende? Riquezas
[...] El alquimista flaco, amarillo, avivando su crisol, quebrando mil alambiques, enojado
con la piedra filosofal y con el primero que se la ensend, ;qué pretende? Riquezas. Viene
el otro de Venecia, trae vidrios, brinquifios, corales, juguetes; desvélase las noches y los
dias en hacerlos de galanisimo artificio, ;qué pretende? Riquezas” (352v-353r).



EL TRATADO DEL AMOR DE DIOS, DE FRAY CRISTOBAL... 523

citas para sermones y homilias; pero también una ingeniosa antologia de
cuentos, refranes, apologos, relatos folcloricos y escenas costumbristas
con dialogos chispeantes e ingeniosas anécdotas. Mereceria una buena
edicién moderna, critica y anotada, pues, como sefialaba Cervantes,
nada de lo que concierne a la “materia” amorosa le es ajeno.

GUILLERMO SERES






