
EL AMOR DE DIOS EN FRAY LUIS DE LEÓN 499

El Tratado del amor de Dios,  
de fray Cristóbal de Fonseca 1

Resumen

El libro del agustino Cristóbal de Fonseca es una excelente síntesis de 
las teorías del amor, sacro, pero también profano. Es una obra erudita y 
enciclopédica, amena e ingeniosa, muy famosa en su tiempo, traducida, 
ampliada y reeditada por el autor hasta su muerte. Recoge las principales 
concepciones del amor desde Platón y la Biblia hasta su tiempo, agrupán-
dolas en dos grandes tipos, que ilustra con selectos lugares de la Patrísti-
ca, la Escolástica y las mejores referencias del Humanismo, sin dejar de 
lado la prioridad doctrinal.

Palabras clave: amor platónico, caritas bíblica, amistad, unión de 
voluntades.

Abstract

The book of the Augustinian Cristóbal de Fonseca is an excellent syn-
thesis of the theories of love, sacred, but also profane. It is an erudite 
and encyclopedic, entertaining and ingenious work, very famous in its 
time, translated, enlarged and republished by the author until his death. 
It gathers the main conceptions of love from Plato and the Bible to his 
time, grouping them into two great types, which he illustrates with select 
places on Patristics, Scholasticism and the best references of Humanism, 
without neglecting doctrinal priority.

Keywords: platonic love, biblical caritas, friendship, union of wills.

1  Este estudio se inscribe en el marco del proyecto de investigación del Ministerio 
de Economía y Competitividad “Tradición y originalidad en la cultura humanística de 
Indias. Géneros, paratextos y traducciones en el mundo atlántico (siglos XVI-XVII)” 
(FFI2017-87858-P).

CiuD-Ra 233-2 (2020) 499-524



GUILLERMO SERÉS500

I.	E diciones y traducciones

Una célebre cita cervantina, al principio del Quijote, da la medida 
de la importancia y extraordinaria difusión del Tratado del amor de Dios, 
del fraile agustino Cristóbal de Fonseca:

Si tratáredes de amores, con dos onzas que sepáis de la lengua tosca-
na, toparéis con León Hebreo que os hincha las medidas. Y si no queréis 
andaros por tierras estrañas, en vuestra casa tenéis a Fonseca, Del amor 
de Dios, donde se cifra todo lo que vos y el más ingenioso acertare a de-
sear en tal materia (Quijote, “Primera parte”, “Prólogo”, p. 17) 2.

Una obra cimera que lastimosamente no se ha editado como merece, 
quizá por su extensión, pues rigor, “ingenio”, primor, erudición y 
gracia las tiene por arrobas 3; además de ser un estupendo repositorio, 
sistemáticamente ordenado, de motivos, tópicos y citas (grecolatinas, 
bíblicas, de la patrística, humanísticas...) para documentar, ilustrar 
y autorizar la presencia del amor y sus especies en escritos de todo 
género: novelas, tratados, sermones, fábulas, autos sacramentales, 
comedias, crónicas, diálogos, epístolas, galerías e incluso ensayos. 

La primera versión del Tratado se editó en Salamanca (Guillermo 
Foquel, 1592), contaba con 790 páginas en 16º, dividido en 47 capítulos. 
Tuvo en seguida una gran resonancia, dentro y fuera de España, pues 
se traducirá al italiano (1602 Y 1608), al francés (1605), a través del 
italiano; al latín (1623) y al inglés (1652) 4. Tan bien recibido fue, que 

2  Cervantes, M. de, Don Quijote de la Mancha, dir. Francisco Rico, Círculo de 
Lectores-RAE, Madrid 2015, p. 17. Maggi, A., «The End of the Renaissance Philosophy of 
Love: Cristóbal de Fonseca and León Hebreo en Los trabajos de Persiles y Sigismunda», Bulletin 
of Hispanic Studies, 84 (2007) 761-776, 762) interpreta que Cervantes “does not describe 
the two texts as expression of two opposite sensibilities, but rather as two fundamental 
books that can be read one next to the other, because Fonseca ‘translates’ the strangeness 
of León Hebreo”; el Tratado de Fonseca “mirrors and complete” el de Hebreo.

3  Como ya señaló D. J. Caro Baroja (Las formas complejas de la vida religiosa, Akal, 
Madrid 1978, p. 45), enfatizando que “frente a lo que ocurre con otros autores religiosos, 
era gran lector de obras griegas y latinas de filósofos y poetas no cristianos y arranca 
de ellas en su exposición”, aunque no menciona la edición de 1620; parte de la de 1592.

4  Trae las referencias y descripciones extensas Soria Olmedo, A., «‘En vuestra 
casa tenéis a Fonseca, Del amor de Dios...’», Lectura y Signo 7 (2012) 17-27, 22, nota 23. 



EL TRATADO DEL AMOR DE DIOS, DE FRAY CRISTÓBAL... 501

en la reedición toledana (Tomás de Guzmán, 1598) ya cuenta con diez 
capítulos más que la princeps e incluye al final del libro tres exhaustivos 
índices de citas bíblicas y lugares comunes, motivos y cosas notables, 
que ocupan unas cuarenta páginas: tres para el índice de capítulos; 
veinticuatro ocupa la exhaustiva “tabla de los lugares de la Sagrada 
Escritura”, con el texto latino de la Vulgata, desde el Génesis al 
Apocalipsis, con los libros y versículos precisos. La “tabla de lugares 
comunes y cosas notables”, por su parte, se extiende a lo largo de 
otras diecinueve páginas, con epígrafes muy detallados, como “amor 
al hombre”, “amor propio”, “amistad”, “alma”, “deseo”, “gloria”, 
“vida”, “honra”, “fama”, “riqueza” etc., debajo de los cuales cita las 
frases textuales, los tópicos, aforismos, imágenes, símbolos, alegorías y 
referencias para la predicación y la homilética. 

También en 1598 salió la edición de Lisboa (Antonio Álvarez), 
en la que, además de los citados índices, se añade una utilísima “tabla 
alfabética” redactada por fray Domingo de los Reyes para “reducir 
esta doctrina a los Evangelios de los domingos y fiestas que se cantan 
en el discurso del año”, o sea, como un repertorio de themata para 
las homilías dominicales. De este modo, el dominico especializaba 
como sermonario el tratado del agustino, porque era consciente de 
que “particularmente a los que tienen oficio de predicar la palabra de 
Dios [...] cuánto importan tan buenas ayudas de costa, para quedar 
acreditados los predicadores y aprovechados los oyentes” 5. Se reeditó 
en Barcelona (Sebastián Cormellas, 1599), donde se añadieron “tres 
tablas nuevas muy copiosas”, que se mantuvieron en las reimpresiones 
de 1606 y 1613 6. Fue tanta la fama, que en Valencia ( Juan Crisóstomo 
Garriz, 1608) se editó la Segunda parte del tratado del amor de Dios, y en 

5  También redactó las tablas fray Domingo para que el lector lea “algunos lugares 
que en esta obra se tratan acomodados a los Evangelios que por el discurso del año se 
cantan, así de tiempo como de santos, que servirán de motivo para hallar en el mismo 
libo otros más a propósito y propios”, o sea, servirán de referencias internas cruzadas.

6  Nos recuerda Tietz, M., Saint François de Sales, “Traité de l’amour de Dieu” (1616) 
und seine spanischen Vorläufer Cristóbal de Fonseca, Diego de Estella, Luis de Granada, 
Santa Teresa de Jesús y Juan de Jesús María, Wiesbaden, Franz Steiner, 1973, p. 109, que 
San Francisco de Sales le nombra en su Traité de l’amour de Dieu (1617) como uno de 
los referentes del suyo: “Christophe de Fonseca, religieux augustin, en a mis en lumière 
un [tratado] encor plus grand [que las Meditaciones devotísimas del amor de Dios, del 
franciscano Diego de Estella], où il dit diverses belles choses”; antes ha citado a “le père 



GUILLERMO SERÉS502

1620 (Luis Sánchez, Madrid) saldrá la extensa edición de la Primera y 
segunda parte del tratado del amor de Dios, que se reeditará póstuma en 
1622, enmendada por el autor y con todos los índices de las anteriores. 

II.	E l amor como “trabazón”

Ya en el prólogo al lector señala el padre Fonseca que “el argumento 
deste libro es el amor en común y el amor en particular de todas las 
cosas”, y para garantizar el conocimiento y difusión de tan alta materia 
se apresura a justificar su redacción, y en vulgar castellano, como 
ejemplarmente han hecho grandes maestros de su orden: 

los estudios de las letras y la lección de los libros harto alabados 
están de autores humanos y divinos, y bien condenado el ocio. De es-
cribir en nuestra lengua vulgar hartas causas tiene dadas el doctísimo 
maestro fray Luis de León, [...] en sus libros De los nombres de Cristo, 
y el padre maestro fray Pedro Malón, en su tratado De la Magdalena 
(Prólogo de la edición de 1592). 

Como los dos autores agustinos, él también cree que la lengua vulgar 
es un cauce digno para hablar de cualquier concepto. Y en seguida 
entra en materia refiriéndose a la noción central, axial, del amor como 
“trabazón”, o sea, como vínculo, nudo, lazo o unión. Vierte al vulgar 
castellano el concepto griego de σύνδεσμος (sýndesmos), a que alude 
Diotima en el Banquete de Platón 7, o sea, el vinculus mundi latino, el 
“amor che move il sole e l’altre stelle” (Paraíso, XXXIII, 145) de Dante, 
porque el amor es como una “inclinación y propensión natural de 
todas las cosas”, como “una fuerza, una virtud, un lazo encubierto, una 

Louys de Grenade”, que “a mis un Traité de l’amour de Dieu dans son Mémorial [de la 
vida cristiana, de 1594].

7  Banquete, 202e. La noción de sýndesmos (‘vínculo, nudo’) ya figura en el Gorgias 
(508a), donde también se afirma que la amistad es una de las formas de cohesión del 
Universo; véanse Demos, R., “Eros”, The Journal of Philosophy 13 (1934) 337-345; Rico, F., 
El pequeño mundo del hombre, Alianza, Madrid 1986, s. v., y Serés, G., La transformación 
de los amantes. Imágenes del amor de la Antigüedad al Siglo de Oro, Crítica, Barcelona, 
1996, s.v; Íd, Historia del alma (Antigüedad, Edad Media, Siglo de Oro), CECE-Galaxia 
Gutenberg, Barcelona 2018, s.v.



EL TRATADO DEL AMOR DE DIOS, DE FRAY CRISTÓBAL... 503

trabazón que anuda y enlaza y abarca toda la grandeza y variedad de 
ese mundo”. El amor (y los órganos, potencias, sentidos y disposiciones 
que lo encauzan), así, se constituye en el puente (el sýndesmos) entre el 
mundo de las ideas y el terreno, entre Dios y la humanidad, y permite 
al hombre desarrollar sus mejores facultades, aunque también puede 
ser causa de enfermedad, según utilice más sus porciones anímicas 
concupiscible e irascible que la racional. En aquel parlamento del 
Banquete (especialmente, 202d ss.), Diotima define el amor como un 
“gran demon”, que, por estar “en medio” de los dioses y los hombres, 
“llena el espacio entre ambos, de suerte que el todo queda unido 
consigo mismo como un continuo”. 

Obviamente, este concepto implica un movimiento para la unión 
(real o ideal) con el objeto amado, y a la recíproca, como ya había 
apuntado anteriormente Platón (por ejemplo, en el Lisias, 221e-222a) 
y recuerda nuestro autor, con autorizadas voces platonizantes, San 
Agustín y el Pseudo Dioniosio Areopagita:

San Agustín dice que el amor es una delectación y movimiento del 
corazón. Y en el mismo libro dice que es vida del corazón y que, como 
es imposible vivir el hombre sin vida, así es imposible estar sin amar el 
corazón. En otra parte dice que es una lazada que enlaza el amante y 
el amado. San Dionisio, que el amor es una virtud unitiva y recíproca. 
León Hebreo, que es una afición voluntaria de gozar con unión la cosa 
que es tenida por buena (Primera parte, II, 10r-v) 8.

Desde este concepto inicial, la “virtud unitiva”, traza, ya en el 
primer capítulo (“Que hay dos linajes y diferencias de amor, y que 
la gentilidad le tuvo en gran reverencia”) la primera división (véase 
abajo) y extrae el agustino los argumentos fundamentales de su tesis, 
partiendo de aquella “gentilidad” que comparte muchas nociones con 
el cristianismo, porque la primera referencia del libro es la polémica 
de Sócrates con Agatón en El banquete de Platón. Más adelante 
conciliará los grandes autores del amor “puro” de la Antigüedad (que 

8  León Hebreo tiene en cuenta asimismo la noción de deseo propia de la Ética a 
Nicómaco: “el deseo, si es movimiento, es movimiento del alma hacia la cosa deseada 
y asimismo el amor es movimiento del alma hacia la cosa amada, y la complacencia es 
principio de ese movimiento, llamado amor y deseo” (p. 198).



GUILLERMO SERÉS504

ya había armonizado San Agustín) con textos bíblicos y teológicos, 
principalmente con la caritas paulina. Quizá también quiso significar 
que hay un tronco común para la concepción del amor entre los gentiles 
y paganos, y los cristianos, pues todos somos descendientes de Adán:

El amor en griego se llama eros, tiene muchas etimologías y deriva-
ciones, todas convenientes a sus efectos, de cada una de las cuales ha-
remos en su tiempo mención. [...] porque el amor (como dice Sócrates) 
es inmortal y es mortal, es muchacho, mozo y viejo, y, en suma, es 
un camaleón, que no atinaréis con su color. Allí se muere a dos días, 
acullá dura una vida; allí crece en un momento y llega a mozo robusto, 
acullá se está niño y desmedrado. [...] Aristóteles en sus Éticas, Santo 
Tomás en su “Prima secunda”, dicen que hay cuatro nombres que si-
gnifican una misma cosa, que son amistad, caridad, amor y dilección; 
pero difieren en que la amistad añade, sobre la caridad, perseverancia 
y duración; la dilección añade, sobre el amor, la elección que precede, 
y, así, se halla solamente en la voluntad racional, y no en la parte sensi-
tiva. La caridad añade estimación y precio, por eso a lo que más ama-
mos llamamos caro y lo vendemos caro (Primera parte, II, 11v-12v) 9.

Un poco más abajo trae a colación a otro gran autor pagano, Virgilio, 
a propósito de la consideración microcósmica del alma: “como el 
alma está en todo el cuerpo, y en cada parte del cuerpo, [...] así no 
hay criatura en todo el universo, aunque muy pequeña, donde no se 
manifieste y resplandezca el amor. Esto dijo en los versos que se siguen 
el poeta” (cap. 1, 4v) y cita unos célebres versos del canto VI de la 
Eneida (traduzco):

[Anquises] Ante todo sustenta cielo y tierra y los líquidos llanos   725
y el luminoso globo de la luna y los titánicos astros

9  Tiene presente a León Hebreo: “el amor es caridad y ha de empezar por uno 
mismo, cosa que no hacemos, pues amamos al prójimo más que a nosotros mismos” 
(Diálogos de amor, ed. A. Soria Olmedo, trad. D. Romano, Madrid, Tecnos, 1986, p. 57). 
Maggi («The End of Renaissance Philosophy of Love», p. 768) apunta que “Fonseca takes 
up León Hebreo’s complex distinction between ‘amor’ and ‘deseo’ in the sma chapter 
of his treatise. […] Fonseca similarly stresses the essential role of will in the act of an 
‘honest’ love”, el cual “we could thus infer from the above blending of Platonism and 
Catholic doctrine, is an inner motion triggered by the beloved and supported by the 
will of the lover”.



EL TRATADO DEL AMOR DE DIOS, DE FRAY CRISTÓBAL... 505

un espíritu interno y un alma que penetra cada parte
y que pone su mole en movimiento y se infunde en su fábrica 
imponente.
En él tienen su origen los hombres y los brutos y las aves.

Virgilio indica que este espíritu interno (v. 727), que mueve el universo, 
es el anima mundi, que tiene la naturaleza del fuego y es fuente de 
toda vida; combina aquí, por boca de Anquises, la doctrina estoica 
con la creencia órfico-pitagórica y platónica de la reencarnación de 
las almas 10, y de la palingenesia o regeneración (v. 751). Viene a decir 
que los cuatro elementos están impregnados de un espíritu inmanente 
que les da vida: de esta unión nacen todos los seres vivos, pero en el 
hombre el espíritu, o sea, el alma, está contaminada por el cuerpo y, es, 
con él, esclavo de las pasiones, o sea, de los hábitos del cuerpo.

Fonseca, a renglón seguido, lo remata con una autoridad muy 
cercana, otra vez San Agustín, que es la fuente más socorrida:

esa fue la razón por que San Agustín [De civitate Dei, XI, 18], nues-
tro padre, llama a la máquina hermosísima del mundo, al orden de los 
religiosos, a la sucesión de los tiempos, de los días y de las noches, poe-
sía hecha de arquitectos, que quiere decir hecha de contrarios [...], así 
la mayor hermosura y elegancia del universo consiste en la oposición 
y contrariedad de las cosas (5r). 

Cita luego a Ovidio  11, emparentando a los grandes clásicos con el 
representante de la patrística, y señala que 

fue artificio divino del ingenio de Dios de cosas tan varias hacer 
unidad y amor. Los elementos, que entre sí son tan contrarios, se ha-
cen a una para engendrar los metales y las piedras; los humores de los 

10  El origen pitagórico lo trae Jámblico (Vida pitagórica, LXIII) y lo adoptaron Platón 
(República, X, 618a; Fedón, 81d-82b; Fedro, 249 b; Timeo, 42c), Plotino (Enéadas, III, iv, 2; 
IV, iii, 12 y 37-39) y, por supuesto, toda la tradición hermética, que, por ejemplo, recoge 
Patrizi da Cherso en su Nova de universis philosophia (Pampsychiae, II, “an mundus sit 
animatus”, pp. 45-58, donde especialmente subraya, “cum Hermete, cum ratione, unius 
mundi, unam esse animam” (p. 55); insiste en el libro cuarto: “De una anima” (pp. 59-66). 

11  “Frigida pugnabant calidis, humentia siccis, / mollia cum duris, sine pondere 
habentia pondus” (Metamorfosis, I, 15-16).



GUILLERMO SERÉS506

cuerpos, que entre sí traen siempre guerra, hacen paces para conser-
var la vida y la salud. En fin, todo el estudio y el sudor de la poesía se 
endereza a imitar a la naturaleza y a su autor, que crio todas las cosas 
en número, peso y medidas; pensamiento que trató el doctísimo maes-
tro fray Luis de León en el segundo capítulo del Libro de sus Cantares 
(Primera parte, 5v).

La concordia discors de los elementos, las cualidades, los humores la 
propicia el amor, y la ilustra con la no menos discorde armonización 
de Ovidio con San Agustín, que completa con fray Luis de León, que 
cimenta la noción del amor como aquella unión de contrarios 12, como 
trabazón armónica o sýndesmos.

II.	D os tipos de amor

Una vez definido e ilustrado, desde las dos laderas (cristiana y 
pagana), Fonseca se afana en caracterizar aquellos dos grandes tipos de 
amor que ha anunciado: (1) el que depende de la fuerza o el peso, que, 
entre la Antigüedad representó con Cupido (eros) y que Aristóteles 
analizó desde la perspectiva fisiológica y cuyas manifestaciones internas 
son las virtutes y/o pasiones. (2) El de raíz platónica (ágape)  13, que 
coincide tangencialmente con la caritas paulina, que ya se perfila en 
el evangelio de San Juan, (15, 13-15), o en 1 Juan, 4, 8 (“Deus charitas 
est”), que analizó San Agustín y compiló Santo Tomás (Summa, I-II, q. 
28, a. 2; q. 65, a. 5). Es un amor no motivado y no motivable (Mt., 5, 38-

12  Se refiere a comentarios como: “es muy gentil manera de loar esta [a la esposa], 
diciendo primero alba, que es hermosa y resplandeciente, y luego luna, que es más, y 
después sol, que es lo sumo en este género. Y los artífices del buen hablar loan mucho 
este modo e decir” (Fray Luis de León, El “Cantar de los cantares” de Salomón, ed. J. 
M. Becerra Hiraldo, Madrid, Cátedra, 2003, p. 203).

13  Pero con la importante salvedad de que Platón se vale “de algunas ficciones 
poéticas y fabulosas. [...] Esta cuestión disputó Sócrates en su tiempo, porque oyó una 
oración en alabanza del amor a un hombre elocuentísimo llamado Agatón, que pareció 
a todos los oyentes elegantísima, pero llena de encarecimientos mentirosos” (I, 1r.1v); 
Sócrates se acobardó y “no se atrevió a orar en público” para rebatirle. Indirectamente 
está reconociendo que el discurso de Platón es ficticio o hiperbólico; el suyo, en cambio, 
será veraz, “porque si alguna cosa hay en el mundo más que grande, en cuya alabanza 
quedan siempre cortas las lenguas de los hombres que mejor hablaron, es el amor” (ibid.)



EL TRATADO DEL AMOR DE DIOS, DE FRAY CRISTÓBAL... 507

39 y 43-48), recíproco (Prov., 8, 17: “yo amo a los que me aman”), que 
se nos presenta como una novedad: “un nuevo mandamiento os doy: 
que os améis los unos a los otros; que del modo que yo os he amado, 
así también os améis recíprocamente” ( Juan, 13, 34; cf. Sto. Tomás, In 
Ioannem, XIII, 3) y cuya potencia interior es la voluntad, porque “de 
otra manera se toma el amor, por el ejercicio de la voluntad. 

Y como este ejercicio propiamente solo se halla en Dios, los ángeles 
y los hombres, así “el amor propiamente se halla en Dios, ángeles y 
hombre”, porque los dos últimos comparten el alma intelectiva, añado. 
Por ello en el capítulo segundo lo califica de “amistad, caridad, amor, 
dilección”. A la fortaleza, ánimo y osadía dedica el tercer capítulo, 
para subrayar, como señala el Cantar de los cantares “que es tan fuerte 
el amor como la muerte”, “pues como es universal la jurisdicción 
de la muerte, así es la del amor, y ninguno hay que se escape de las 
llamas de su fuego. [...] ¿Hay alguno que haya quebrado los cerrojos 
del infierno o quebrantado sus puertas? Pues tan fuertes son los brazos 
del amor” (13r-14r) 14. En el capítulo cuarto señala que “tiene muchas 
obras y pocas palabras” 15, que “todo lo apoca” (capítulo 5) y que “saca 
gloria del tormento” (capítulo 6); obviamente, “transforma al que 
ama en cosa amada” (capítulo 7; abajo lo amplío); por lo tanto, “si es 
vehemente, enajena de sí al que ama y causa éxtasis” (capítulo 8), de 
modo que “hace proprias las cosas ajenas y ajenas las propias” (capítulo 
9); en el capítulo 10, en fin, analiza las tres causas del amor: “bondad, 
conocimiento, semejanza”; concluyendo esta primera sección que “el 

14  Pruebas y ejemplos de la fortaleza no le faltan, como ilustra en la gradación 
“¿Quién me apartará del amor de Cristo? Y que llega la muerte con todos sus corchetes 
y porquerones, que son tiranos, cuchillos, hambres, persecuciones y tormentos, y que, 
probando todas sus fuerza para desasille, córtanle una mano, y ásese con la otra; córtanle 
la otra y ásese con los pies; córtanle los pies, ásese con los dientes; quebrántanle los 
dientes, ásese con los cueros; desuéllanle los cueros, como a San Bartolomé, ásese con la 
vida; quítanle la vida, ásese con el alma, contra la cual no tiene poder la muerte. Luego 
¿más fuerte es el amor que no la muerte? Cristo Señor nuestro probó bien claramente 
esta verdad” (17v).

15  Los comentarios en este, como en los otros casos, son sabrosísimos: “el verdadero 
amor tiene manos, pero no boca; el falso tiene boca, pero no manos. El fingido es amor 
parlero, decidor, pero manco y cojo, perezoso y desmazalado; el verdadero es amor mudo, 
pero solícito, presto, cuidadoso, diligente, que aunque alguna vez rebosa por la boca, por no 
caber en el pecho, como la pequeña olla puesta demasiado al fuego, pero en tal caso dejan 
las obras de amor tan atrás a las palabras, que no parece que dice, sino que hace” (28v)



GUILLERMO SERÉS508

amor con solo amor se paga y de solo amor se vence” (capítulo 11). Del 
capítulo 12 en adelante, se extiende en el “amor en particular” a Dios, 
los ángeles, el hombre y los bienes temporales.

III.	La transformación de los amantes

Detengámonos un poco antes, en el capítulo 7 (“Que el amor 
transforma al que ama en la cosa amada” (Primera parte, 7, 42r-50r) 16, 
donde convergen, y desde donde parten, las grandes líneas teóricas del 
libro, desbrozando las adherencias y concomitancias:

Hay tres uniones y todas son efectos de amor. La primera, la que 
tiene el hombre consigo mismo, cuando trae el alma unida con su 
cuerpo, la razón con la voluntad. [...] La segunda es la que tienen entre 
sí los hombres por amistad humana, o por amistad divina, que es la 
caridad. [...] La tercera, la que hay entre Dios y el alma; de quien dice 
el mismo S. Pablo que hace el justo un espíritu con Dios (49 v).

El primer tipo de unión no nos interesa; el segundo, como se ve, es 
inicialmente la amicitia aristotélico-ciceroniana, pero pasada por el 
tamiz bíblico (Hechos, 4, 3; Juan, 15; Efesios, 4); la tercera, y principal, 
es consecuencia de la anterior y se deja conjugar con 1 Juan, 4, 7 17. El 
capítulo, con todo, lo inicia con una cita tomada por los pelos del Pseudo 
Dionisio Areopagita: “San Dionisio [...] dice que el amor es una virtud 
que hace una unión estrecha, un lazo, un nudo ciego entre el amante 

16  “De aquí viene a decir León Hebreo que entre los que hay amor mutuo, siendo 
dos, son uno, e siendo uno, cuatro”. Sigue de cerca siempre a Hebreo y al neoplatonismo 
en general, porque responde “to a fascinating moment of the twilight of Renaissance 
philosophy”; unos años “in which the themes and rhetoric usually attribued to the Platonic 
and Neoplatonic traditions are absorbed, reinvented, and rephrased in the light of the 
new religious sensibility”, un período en que “to write about love necessarily entails an 
open recognition of Plato, Ficino, and León Hebreo’s seminal contributions” (Maggi, 
A., “The End of the Renaissance Philosophy of Love”, pp. 762-763). En general, Shea, K. 
M., Un cotejo del concepto de Amor en los “Diálogos de Amor” de León Hebreo y en el 
“Tratado de amor de Dios” de Fray Cristóbal de Fonseca, tesis inédita de la Universidad 
de Massachusetts, 1976.

17  “Carísimos, amémonos los unos a los otros, porque la caridad procede de Dios. 
Y todo aquel que ama es hijo de Dios y conoce a Dios”.



EL TRATADO DEL AMOR DE DIOS, DE FRAY CRISTÓBAL... 509

y el amado”. Tanto el pasaje dionisíaco (De divinibus nominibus, IV) 
cuanto el repetido concepto (‘nudo’, ‘lazo’; o sea, sýndesmos) los adecua 
a sendas ideas de Platón y Aristóteles: de este, el pasaje consabido de 
la Ética sobre la amistad; de aquel, el extemporáneo fragmento (Leyes, 
VI, 9) en que dos amigos le piden a Vulcano que “los fundiese y de dos 
sacase uno, para que así consiguiesen el fin de sus amores, que era la 
unidad posible de las almas y los cuerpos” (42r). La cita de Platón es a 
contrariis, análoga a la de Lucrecio por parte de Ficino, para demostrar 
que es imposible la unión de los cuerpos, pues esta 

se hace por una transformación del que ama, que es un trasegarse, 
un traspasarse, un mudarse a vivir en la cosa amada, como de una 
casa a otra [...] mudanza espiritual o moral; conviene a saber, del mue-
ble de la voluntad y de las demás potencias (42v).

Además del símil de la mudanza, hay que subrayar el carácter rector 
de la voluntad. Las citas, a renglón seguido, son las canónicas: Cicerón 
y el amigo como dimidius ego; San Bernardo y su anima verius est ubi 
amat... (que, según él, “tomolo de S. Dyonisio y de Cicerón”, 43r), etc. 
Luego recoge el otro gran tópico: “el que ama está muerto en el cuerpo 
propio, y vive en el ajeno, porque se lleva el amor tras sí el alma, que 
es la que da vida” (ibid.), aduciendo para ello a, nada menos, Platón, 
Catón y los pitagóricos, “que concedían el tránsito de las almas en 
los cuerpos” (43v). Como puede apreciarse, no falta ninguna de las 
referencias importantes. 

Con todo, también se comprueba que el predominio de la 
voluntad sobre el resto de facultades, potencias y sentidos interiores: 
“así, nuestras obras todas, pensamientos y deseos, imaginaciones 
y cuidados, en fin, el caudal todo del alma, se lleva tras sí el amor, 
porque el amor es dueño de la voluntad, y tras la voluntad van todas 
las demás potencias” (43v). Buena prueba de que no tiene en cuenta 
los conceptos platónicos básicos ni la tradición fisiológica subsiguiente 
es que, a renglón seguido, cita también los típicos lugares agustinianos: 
“Y así dixo San Agustín: ‘amor meus, pondus meum’...” (44r), cuanto 
el más célebre: “tierra amas, tierra eres; si cielo, cielo eres...” (ibidem). 
Ya en el capítulo 9 apostilla, en consecuencia: “si yo estoy más adonde 



GUILLERMO SERÉS510

amo que adonde vivo 18, por más proprias miraré las cosas que amo que 
las mías” (57v), en consecuencia, como dice San Pablo, atribuyéndolo 
a Jesucristo: 

que todos mis hermanos pongan sobre mí la carga de sus pecados, 
su dureza, su obstinación, su ceguedad, y que me sacrifiquen; deseo 
morir yo porque ellos vivan y se salven (63v).

La voluntad vuelve a dejar a su zaga al entendimiento un poco más 
abajo, tras un breve repaso a los tópicos centrales de Ficino y León 
Hebreo, y a los símbolos habituales: el sol que atraviesa la vidriera, el 
injerto 19, el hierro fundido y afines:

La diferencia que ponen los filósofos en el entendimiento y la vo-
luntad... [consiste en que] el entendimiento, para entender las cosas, 
desnúdalas de todo lo material, espiritualízalas y allégalas a sí, y há-
celas sus semejantes, y así las entiende. Pero la voluntad vase tras las 
cosas que ama y abrázase a ellas, hácese semejante a ellas. Y ansí el 
entendimiento se compara al sello, que hace semejante a sí la materia 
en que se imprime; la voluntad, a la cera blanda, en quien se imprime 
[...] la figura de cualquier cosa que por amor se le avecina (47v) 20.

Pero no cabe confundir transformación con enajenación, como 
se apresura a señalar en el capítulo siguiente: “callo lo que dicen los 

18  Es traducción del célebre dictum de San Buenaventura: “puto, anima mea, quod 
verius es ubi amas, quam ubi animas” (Soliloquium, c. II, n. 12).

19  “Como una rama enjerta un tronco, el tronco y la rama producen diferente 
fruto que antes solían; así, cuando se encuentran dos voluntades y se juntan son muy 
diferentes los pensamientos, deseos, palabras y obras, porque ya no es el que solía ni lo 
deja de ser (47v-47r).

20  Se extenderá sobre el particular a propósito de la caridad, en el capítulo 17: “para 
conocer a Dios es menester amalle, [...] lo prueba Marsilio Ficino sobre una epístola de 
Platón, por la diferencia que hay entre el entendimiento y la voluntad. Que el entendimiento 
entiende, atrayendo a sí la cosa que se entiende y haciendo della idea dentro de sí, que 
cabe en sí; pero la voluntad ama saliendo de sí, y así, todo lo que el entendimiento puede 
entender ha de ser finito. [...] Pues ¿qué remedio puede haber para que el entendimiento 
entienda a Dios, que es infinito? Que pues no le puede traer a sí, que vaya el tras Dios y 
salga de sí, y esto ha de ser por amor. Luego el medio mejor para conocelle es el amalle” 
(114v-115r).



EL TRATADO DEL AMOR DE DIOS, DE FRAY CRISTÓBAL... 511

Calistos del mundo a sus Melibeas, pues de locos dan en herejes” (52v), 
porque 

amar sin término, sin modo y sin medida, locamente, neciamente, 
de parte del entendimiento es error; pero de parte de la voluntad es 
toda la fineza del amor. Y así dijo San Bernardo que el modo de amar 
a Dios era amarle sin modo y sin medida [De diligendo Deo, I, 1], porque 
el grande amor no sabe tener medida” (53r).

Muchas “son las cosas indignas de la razón y del entendimiento 
humano, mas son glorias y triunfos del amor, que cuanto avasalla en 
cosas más bajas un corazón, tanto más ensalza sus fuerzas y su poder” 
(Ibid, 57r). Aunque “la causa del amor más principal es el bien, que es 
el objeto natural y proporcionado de nuestra voluntad” (10, 64r). 

Lo engarza con la teoría platónica del espejo (Fedro, 255d): “El 
hombre es tan amigo de sí mismo, que se ama en su semejante, porque 
se ve allí a sí mismo en alguna manera, [...] amo al semejante a mí porque 
me parece veo otro yo” (Ibidem, 70r) 21. Todo ello, además, reforzado 
con la necesaria apelación a la resignación ante “la inconstancia y 
mutabilidad de la vida” 22.

IV.	Especies y modalidades amorosas

No voy a desplegar exhaustivamente el enciclopédico contenido, 
sabiamente ordenado; me limitaré a señalar sumariamente los 

21  Cicerón, De amicitia, XXI, 81; compárese con el Lisias, 212d, de Platón, o con 
San Agustín, Confesiones, IV, vi, 11; cf. Gelsomino, R., «S. Bernardo di Chiaravalle e il 
De amicitia di Cicerone», Analecta Monastica 5 (1958) 180-186. Sin embargo, la noción de 
amistad como ‘benevolencia’, cercano a la caritas no fue un descubrimiento de Cicerón 
ni de los otros autores latinos citados, pues los escolásticos aristotélicos ya la leyeron en 
la Ética (VIII, v, 1157 b, 28-35), en ocasión de hablar del amor de igualdad.

22  “Aristóteles llamó al hombre juguete de la fortuna. [...] Es una farsa o entremés 
lo que hace del hombre la fortuna: ya le viste, ya le desnuda, ya le alegra, ya le entristece, 
ya le abate, ya le prospera; en fin, hace de mil personajes diferentes, mil potajes y mis 
salsas, [...] ya hace de ricos pobres, ya de pobres ricos, ya de reyes prisioneros, [...] y como 
arcaduces de noria, unos vacíos, otros llenos, ansí andan los tristes hombres en la rueda 
de la fortuna” (cap. 33, 314r-v)



GUILLERMO SERÉS512

principales motivos, citando los capítulos correspondientes. Del 
capítulo 1 al 11, como anticipaba, se centra en “el amor en común” 
y analiza eruditamente los motivos centrales, la teoría sincrética 
(judeocristiana-grecolatina) del amor, ofreciendo las raíces comunes de 
las dos tradiciones, y desarrolla un programa que esboza en el capítulo 
2. Del tercero hasta el 10, se extiende sobre los atributos y, si ha lugar, 
vituperios.

Los capítulos 12 al 56 (último de la Primera parte) los dedica al 
resto de especies de amor empezando por el “amor en particular” 
de Dios al hombre (12-16), señalando específicamente “que el 
amor de Dios no tiene ejemplo en las cosas criadas” (12) 23, pues 
“suele crecer” (13), tiene “celos” (14) 24, “revela sus secretos” (15), 
el hombre es “solo fin de Dios” (16). Del 17 al 19, a la recíproca: el 
amor del hombre a Dios, empezando por la caritas paulina (17) 25 
y la priorización del amor a Dios (18), que “debe ser amado de 
todo corazón” (19). En el extenso capítulo 20 ya se especifica el 
amor de los ángeles al hombre; a continuación entre los hombres: 
amor al prójimo (21-22), al enemigo (23-24); de la “verdadera 
amistad” (que es “un voluntad recíproca en todas las cosas buenas, 
así humanas como divinas, que tiene por blanco y fin el provecho 
del amigo”, 237r) se ocupa en el 25  26; de los “provechos de la 

23  Porque el primer y más importante amor es el “que Dios nos tiene, por ser el 
océano de donde nacen las aguas de todos los bienes y adonde van a parar, como a su 
centro y su fin”; de modo que el amor divino “es el mismo beneficio y la buena obra, de 
suerte que el amarnos y el hacernos bien todo es uno” (79r-v).

24  “Como el que tiene una mujer muy hermosa, que se lleva los ojos del mundo, 
[...] así es Dios con su amigo, que se lleva los ojos de todo el infierno. ¿Qué le costaba a 
Dios dar a sus amigos lo que sobra a sus enemigos? Mas no quiere, sino que ande hecho 
estropajo, por que el mundo no se le enamore” (98r).

25  Es “una cifra de todas las virtudes y, así, sola ella cumple con la ley. San Agustín 
sobre aquello que escribe San Pablo a los romanos, dice: ‘el cumplimiento cabal de la ley 
y de todas las escripturas es el amor de Dios y del prójimo” (114v).

26  También la amistad divina: “Cristo Nuestro Señor dijo a los suyos: ‘sois mis 
amigos, porque os he revelado todas las cosas que de mi Padre he oído”. Con todo, la 
amistad, a diferencia del amor, sí sabe del roce: “una de las cosas que más amistades 
cuaja y más amores engendra es el verse y el tratarse; por eso se pone en los ojos gran 
parte de la amistad, porque, lo uno, nadie ama lo que no conoce; lo otro, el amor tiene 
su principal silla en el corazón y la segunda en los ojos” (241v). Hay otros lugares bíblicos 
en que el concepto de amistad es equiparable con el de caritas, v. g.: “nuestro padre 



EL TRATADO DEL AMOR DE DIOS, DE FRAY CRISTÓBAL... 513

amistad”, en el 26; en el 27, del “amor propio” 27, que ilustra con “la 
insuficiencia de los bienes temporales” (28) o por su “inconsistencia 
y mutabilidad” (29) 28. Amor ordenado y desordenado, pues hacia 
los bienes “temporales ” (30), la vida (31-38), la honra (39-40), 
las riquezas (41-42), los placeres (43-44), las mujeres (45-46), la 
belleza exterior (47-48), la gula (49), “el vestir” (50); dedica los 
últimos capítulos de esta parte a “la nobleza humana” y “el favor 
de los príncipes, triunfos y vitorias” (51), el “amor de la sabiduría y 
de la elocuencia humana” (52) 29; finalmente, recomienda el amor 
ordenado “de los casados” (53), el de los padres y los hijos (54), el 
amor a la patria (55) 30 y “del amor al cielo, que es nuestra patria 
verdadera” (56 y último de esta parte), pues “Dios es nuestro único 
y solo bien, y toda nuestra felicidad consiste en conocelle, en 
amalle y en gozalle” (504r), cuyas expresivas razones antifrásticas 
son un excelente colofón de la primera redacción:

Abraham [...] llegó a ser amigo de Dios” (Judit, 8, 22) “[la sabiduría] se derrama de 
generación en generación entre las almas santas, formando amigos de Dios y profetas” 
(Sabiduría, 7, 27), etc.

27  Que, “si es comedido y discreto, no solo es lícito, sino natural y necesario 
para la vida. Cristo Señor nuestro mandó amásedes a vuestro hermano como a vos 
mismo, donde quedó obligado cada uno a amarse a sí, fuera de que la ley natural ya 
le obligaba” (254r).

28  Ya constatada por “los antiguos”, que, “poniendo a rato los ojos y a ratos los 
pensamientos en la poca firmeza de los bienes temporales, pintaron a la Fortuna, a quien 
hacían diosa ellos, sobre una rueda que jamás dejaba de mudarse y revolverse. Y aludiendo 
Cicerón a esta hieroglífica, dijo que no hay cosa más contraria a los bienes desta vida 
que la firmeza, [...] y Boecio en sus Prosas dice que es locura querer enfrenar el ímpetu 
de la rueda de la Fortuna, como lo sería detener un molino” (269v).

29  “Bien del alma” es la sabiduría, “que nos distingue de las bestias”; es el mayor 
bien, “por ser (como dice Sócrates) el más poderoso y el más hermoso, […] y el poder y 
la hermosura son las razones de bien que más roban nuestro amor” (457v y 458v), pero 
siempre siendo conscientes de su pequeñez, porque “muchos doctores y sabios, tenido 
por oráculos del mundo, tienen grandes y galanas librerías y, revolviendo muchos libros, 
se deleitan en hallar puntos curiosos; mas si no leen en dos libros, el uno de su propia 
conciencia, el otro de Cristo, todo es trabajo sin provecho” (462v-463r). Lo mismo cabe 
decir de la elocuencia de algunos, porque muchos oradores “no sirven sino de chimeneas 
del humo de sus vanidades” (Ibidem).

30  De las dos patrias, “una en la tierra y otra en el cielo: en aquella se engendraron 
y nacieron nuestros cuerpos; en esta, nuestras almas, y por los negocios de aquella patria, 
que ha de ser eterna y perdurable, de allá arriba, no es mucho se desconozca y se deje 
la patria de acá abajo” (496r).



GUILLERMO SERÉS514

Tales son las miserias y desventuras de aquella cárcel tristísima 
que, por estar en su centro, exceden tanto el pincel del pensamiento 
que no puede el ingenio humano sacar dellas pintura ni descripción 
que no sea corta; mas, con todo eso, ninguna dellas, ni todas juntas, 
igualan a la miseria y desventura de no ver la hermosura de Dios: esta 
es la infelicidad mayor, la fuente de miserias y desventuras (508r).

En la Segunda parte (1608) retoma el “amor del cielo” (capítulos 
1-4), del que se especifican sus “deleites” y el camino para llegar a él. 
Se demora en demostrar cómo las almas, creadas por Dios, reflejan su 
hermosura y sus virtudes:

De la hermosura de las almas no es parecer despeñado que un alma 
será más hermosa que todos los cuerpos juntos, porque la fuente de la 
hermosura y de la luz reverbera principalmente en el alma y [...] ven-
drá a parecer el alma un pedazo de Dios, como reverbera el sol en un 
espejo de cristal; [...] así, reverberando en el alma el sol de justicia, la 
hermosura infinita y la luz inaccesible de Dios, parece un Dios (p. 6).

Pero en la edición de las dos partes (1620) desdobla algunos de 
aquella Segunda parte 31. En el capítulo 5 de esta edición se refiere a 
la “lección de la Sagrada Escritura” y deriva hacia el amor divino 
(capítulo 6), la Virgen (capítulo 7), los santos (capítulo 8) y los 
sacerdotes (capítulo 9). 

A continuación ofrece consejos de bien vivir: la templanza o 
moderación (10), las necesarias lágrimas y sus provechos y condiciones 
(capítulos 11-13), la penitencia y sus objetivos (capítulos 14-16), la 
misericordia y la piedad (capítulo 17), la pureza virginal (capítulo 18) 

31  Consta de 19 extensos y densos capítulos: “En que se prosigue la materia de 
pasado del amor del cielo” (1), “De la lección de la Sagrada Escritura” (2), “De las alabanzas 
divinas” (3), “Del amor que se debe a la Virgen santísima” (4), “Del amor y respeto que se 
debe a los santos” (5), “De la reverencia que se debe a los sacerdotes” (6), “De la moderada 
ocupación” (7), “De los frutos que traen consigo las lágrimas” (8), “De las condiciones de 
las lágrimas” (9), “De la necesidad de la penitencia” (10), “De los efectos de la penitencia” 
(11), “De las condiciones de la penitencia” (12), “Del amor de la misericordia y piedad” 
(13), “Del amor de la pureza virginal” (14), “Del amor de la vida religiosa” (15), “Del buen 
ejemplo y del malo” (16), “Del conocimiento de sí mismo” (17), “Del bien y del mal de 
la lengua” (18), “De la verdad de la religión cristiana” (19).



EL TRATADO DEL AMOR DE DIOS, DE FRAY CRISTÓBAL... 515

y la vida religiosa (capítulo 19). añade capítulos nuevos: del “buen 
ejemplo” se ocupa el 20; “del conocimiento de sí mismo”, el 21; “del 
bien y del mal de la lengua”, el 22 32; “de la verdad de la religión”, 
el 23; “del amor y celo de la virtud”, el 24 y el 25; “de la verdadera 
sabiduría”, el 26; la preparación para el bien morir se extiende a lo 
largo de cuatro capítulos, desde el 27 al 30; “del amor del mundo”, el 
31; acerca de la tribulación, los capítulos 32 y 33; el purgatorio y sus 
penas los comenta en tres capítulos: 34-36; sobre los “sufragios” a los 
muertos, en fin, se extienden a lo largo de los dos últimos capítulos, del 
36 al 38, de esta Segunda parte ampliada, porque

como se agrada el Esposo de que sirváis a la Esposa que más ama, 
así se agrada Dios de que sirváis a las ánimas de purgatorio como es-
posas suyas. Es cosa con que se alegra el cielo, se ennoblece la tierra, se 
confunde el infierno, [...] viendo que nuestros sufragios, con la virtud 
de la sangre de Cristo, dan cada día bocados a aquellos senos vecinos, 
[...], quedando los demonios y condenados confundidos (p. 795).

V.	S íntesis sacroprofana

Debemos reconocer al padre Fonseca una gran cultura y pareja 
capacidad para llevar el agua neoplatónica a su molino del amor sacro 
a partir del sincretismo profano-cristiano, armónicamentre explanado y 
ya defendido por el mismo San Agustín, siempre que sea ancilarmente, 
claro: 

Dice San Agustín [De doctrina christiana, III, 8], nuestro padre, que 
todas las sentencias de los autores profanos son siervas y esclavas de la 
Sagrada Escritura y que, quitándoselas como a justos poseedores, las 

32  Defiende la necesidad de la predicación, de la oratoria, pero con precaución, 
porque “la buena lengua es la diosa de la persuasión, […] que no se puede negar que 
el aficionar mucho a la voluntad, que se lleva tras sí al entendimiento muchas veces. Y 
san Pablo avisa a los romanos que huyan la elocuencia de los herejes, porque persuade 
y engaña” (pp. 625-626).



GUILLERMO SERÉS516

podremos traer a su servicio para enriquecerla y adornarla (Segunda 

parte, II, p. 44) 33.

Para ello no se para en barras y cita bastantes pasajes bíblicos que 
aproximadamente recuerden, o se puedan combinar, con otros tantos 
de aquilatada dignidad teórica humanística, Marsilio Ficino y León 
Hebreo: 

Marsilio Ficino, comentando a Platón, dice que el amigo es espejo 
del amigo, en quien se vee su imagen y su retrato. Y si el amor es recí-
proco, viene a ser recíproco el efecto. De aquí viene a decir León He-
breo que entre los que hay amor mutuo, siendo dos, son uno, y siendo 
uno, son cuatro; y pruébalo claramente, porque transformándose cada 
uno en el otro, de cualquiera dellos se hace dos, y dos veces dos son 
cuatro; y así cada uno dellos es dos, y los dos son uno y cuatro (47r). 

Siguiendo con la combinatoria sacroprofana, no le cuesta nada aducir 
los famosos versículos del encuentro de Moisés con Dios (Éxodo, 
33, 12-20) para fundamentar, interpretando el texto a su manera, sus 
afirmaciones: 

... y hay algunos que se parecen tanto a su padre, tan transformados 
en Dios, y Dios en ellos, que, mirados atentamente de ojos discretos 
y claros, han sido tenidos por dioses y adorados. [...] En los días que 
se detuvo [Moisés] en aquel monte con Dios, hizo su oficio el amor y 
transformole en Dios de tal suerte, que bajó hecho un medios Dios 
(44v).

33  Véase simplemente Tubau, X., «De doctrina christiana de san Agustín y las 
retóricas sagradas españolas del siglo XVI», Criticón 107 (2009) 29-55, donde en seguida 
señala que “el tratado de san Agustín representaba el primer intento de trasladar algunos 
conceptos básicos de la retórica clásica al contexto de la oratoria sagrada, por lo que 
rápidamente se erigió en un texto de referencia para las decenas de manuales que se 
escribieron sobre la materia en el marco de la contrarreforma católica” (p. 29). Analiza 
la influencia del libro del obispo de Hipona en las retóricas de dos agustinos, Lorenzo 
de Villavicencio y Juan de Segovia, además de en las de Andreu Sempere y Alfonso 
García Matamoros.



EL TRATADO DEL AMOR DE DIOS, DE FRAY CRISTÓBAL... 517

Lo remata con unos pasajes de San Pablo más pertinentes (2 Corintios, 
3, 13, 18), pues se refieren a la especulación y transformación en Dios 
por la luz, o sea, por la gracia. 

En algunos lugares incluso establece analogías bíblicoprofanas, 
sugiriendo la dependencia platónica de la traducción de los Setenta y 
la contraprueba ovidiana:

Platón dijo verdades altísimas, quizá por haber visto la translación 
de los setenta intérpretes; Aristóteles aprobó la historia de Moisés, 
aunque le pareció que no probaba lo que decía y al principio los Me-
tamorfoseos son alguna parte del Génesis, pero los demás desviaron 
pesadamente (Segunda parte, p. 53).

Pero en ningún caso poniendo en duda la inspiración divina del texto 
bíblico, que admite ser complementado con el ingenio humano, tal 
como hizo su maestro fray Luis de León en, por ejemplo, De los nombres 
de Cristo:

que la escritura sagrada es hija del ingenio humano es mentira, 
pues es dictada de Dios, pero que los dichos agudos de los hombres la 
sirvan, adornen y hermoseen es verdad, donde quedan condenados 
los que dicen que las letras humanas son impertinentes para las verda-
des divinas, porque, aunque no sean del todo necesarias, en fin sirven 
(Segunda parte, II, p. 45).

A pesar de ello, está ya muy alejado de la concepción platónica, no sólo 
porque el ámbito en que se mueve es el del amor sacro, sino también 
porque sus ideas las reelabora al margen de la tradición amorosa 
neoplatónica y les da el cobijo doctrinal que le interesa: la mediación 
beatífica de la Virgen María y los Santos, espejos en que se refleja el 
cegador, por excesivo para nuestra capacidad, sol divino:

Convino, pues, que, como la naturaleza hizo milagros en que se 
pudiese ver la luz del Sol natural, así Dios hiciese milagros en que se 
pudiese ver la luz del Sol divino. Estos milagros son la Virgen y los 
Santos; de ella dice la Sabiduría que es espejo sin mancilla, y imagen 



GUILLERMO SERÉS518

de la bondad y majestad de Dios, [y] hace milagros en sus Santos (Pri-
mera parte, 46r) 34.

La intercesión especular de los Santos no deja de ser una mediación 
doctrinal que aleja, más si cabe, de sus sentidos original y literal las 
instancias amorosas platónico-aristotélicas y ficinianas (y dionisianas) 
de la luz y los ojos 35, que ya adaptó la Escolástica, al señalar que Dios 
dejó una marca profunda en la naturaleza del hombre, una “impresión 
de la luz divina en nosotros” 36.

La mediación de lo doctrinal y el alejamiento o reelaboración 
sincrética de las fuentes básicas parecen marcar, a su vez, la transición 
entre los siglos XVI y XVII, entre la edición príncipe y las refundidas 
en la Segunda parte (1608) y en la Primera y segunda parte (1620).

VI.	Buen narrador

A pesar de que Menéndez Pelayo solo lo valoró como perteneciente 
“a la categoría de los predicables, es decir, de los repertorios de lugares 
comunes, sentencias y textos para uso de predicadores (Fonseca lo era 

34  Es muy posible que tuviese a la vista el De Genesi ad litteram, de San Agustín, 
donde habla del “conocimiento matinal” de las cosas del mundo; o algunos Nombres de 
Cristo de fray Luis de León, como “Esposo”, o “Amado”, referidos ampliamente a la luz 
solar; también en “Hijo de Dios”, donde la analogía del la luz del Padre transmitida al 
Hijo la completa con el reflejo especular en la Virgen y los santos; también lo recoge 
fray Luis en el poema “A todos los santos”. Véase ahora Torres Salinas, G., El corazón 
del mundo. La cultura del Sol y la poesía del siglo XVI, Comares, Granada 2019, 145-151.

35  Esta mediación es equiparable a la del oído respecto de la vista: “en el Barroco 
se rompe la unidad o continuidad y equilibrio entre los dos sentidos. [...] Esto significa 
que quien utilice los ojos para ver el mundo (sensible) no tendrá ojos para percibir el 
sobrenatural. Y quien atienda a la realidad espiritual ya no verá la materia natural de la 
misma manera: quedará insensible, ciego para sus halagos, tentaciones, etc.” (Ynduráin, 
D., «Enamorarse de oídas», en Serta Philologica in Honorem F. Lázaro Carreter, Cátedra, 
Madrid, 1983, 589-603, 601).

36  ‘Impressio luminis divini in nobis” (Santo Tomás de Aquino, Summa theologica, 
I-II, q. 91, a. 2); una impresión “par laquelle nous discernons ce qui est bien et ce qui est 
mal; c’est la droite raison” (Demers, G., «Les divers sens du mot ratio», Études d`Histoire 
Littéraire et Doctrinale du XIII Siècle (1932) 110-139, 126).



EL TRATADO DEL AMOR DE DIOS, DE FRAY CRISTÓBAL... 519

de mucha fama), sin una centella de espíritu propio en el autor” (I, p. 
581) 37, Pfandl lo defendió encomiásticamente porque fue 

el verdadero vulgarizador de todos estos tratados filosóficos [las 
llamadas “filografías”]. [...] Los leyó íntegros, desde Platón hasta Cal-
vi, extrajo de ellos la quinta esencia, la condensó en forma inteligible 
para todos [...] y convirtió su libro, dotándolo de copiosos índices, en 
cómoda obra de consulta y abundante colección de citas y al mismo 
tiempo en un libro popular muy divulgado 38.

El pulso de narrador, su viveza, se refleja ingeniosa y estupendamente 
en las páginas y secciones donde reprueba los vicios, por su color y 
dinamismo, costumbrismo e incluso pintoresquismo. Ya lo celebraba 
Vicente Espinel con admiración en el prólogo a su Vida del escudero 
Marcos de Obregón (1618):

El padre maestro Fonseca escribió divinamente del amor de Dios, 
y con ser materia tan alta, tiene muchas cosas donde puede el ingenio 
espaciarse y vagarse con deleite y gusto, que ni siempre se ha de ir con 
el rigor de la doctrina, ni siempre se ha de caminar con la flojedad del 
entretenimiento: lugar tiene la moralidad para el deleite, y espacio el 
deleite para la doctrina, que la virtud (mirada cerca) tiene grandes 
gustos para quien la quiere, y el deleite y entretenimiento dan mucha 
ocasión para considerar el fin de las cosas 39.

Y así lo practica, especialmente en los capítulos menos doctrinales, de 
una viveza y ejemplaridad extraordinarias. Por ejemplo, el capítulo 

37  Menéndez Pelayo, M., Historia de las ideas estéticas en España, CSIC, Madrid 
1947; en cambio, Soria Olmedo, A., «‘En vuestra casa tenéis a Fonseca, Del amor de 
Dios...’», defiende, precisamente, esta función de Fonseca; vale decir: la de ser “un depósito 
donde surtirse de tópicos adecuados al saber de amores” (p. 20), porque “la historia 
editorial y conceptual del libro es la de un acercamiento desde el tratado a los arrabales 
del sermón, es decir, al repertorio de conceptos predicables, [...] por vía paratextual, si 
incluimos en ese campo las tablas e índices” (p. 22).

38  Pfandl, L., Historia de la literatura nacional española en la Edad de Oro, Gustavo 
Gili, Barcelona 1933, p. 34.

39  Espinel, V., Vida del escudero Marcos de Obregón, ed. Samuel Gili Gaya, Madrid, 
La Lectura, 1922, 2 vols, I, p. 36.



GUILLERMO SERÉS520

28, “Que por la insuficiencia y poquedad de los bienes temporales 
no merecen ser amados”, donde arranca con Horacio y lo ilustra 
con un texto que se podría adjudicar a Zabaleta (El día de fiesta por la 
mañana), Carlos Santos o a cualquier costumbrista contemporáneo. La 
concatenación de exempla ex contrario se extiende a todos los estamentos 
sociales, incluidos los monjes:

De aquí nace el no hallar en su estado contento cabal ninguno 
de cuantos viven. Horacio trató galanamente este argumento en una 
epístola que comienza “Qui fit Maecenas, ut nemo quam sibi sortem...” 
[Serm., I, i, 1 40] El labrador en tiempo de agosto ha pasado la noche 
atravesado en un surco, una gavilla por almohada, alzando la cabe-
za de rato en rato a mirar si entra ganado; amanece, no amanece... 
Cuando el día ya le asegura, va a casa de su letrado a consultarle su 
pleito, y por ser bien recebido, llévase un cabrito gordo colgado del 
brazo izquierdo. A las primeras aldabadas, despierta el abogado, que 
tiene ligero el sueño, con el ordinario trabajo de estudiar. —¡Mozos, 
mirad quién hunde aquella puerta! —Señor, un labrador es. —¡Reniego 
del oficio y de quien me lo enseñó, que otros duermen hasta mediodía 
y se levantan a mesa puesta y nunca les falta qué comer, y yo lo he 
primero de trasnochar y estar a todas horas hecho terrero de yentes 
y de vinientes. [...] —Hola, mozo, di a ese hombre que se vaya, y que 
venga de día a negociar si quisiere, y si no, nunca acá vuelva. —¡Señor, 
trae un cabrito! —Ábrele. Éntrase en el estudio el labrador, mientras se 
levanta el licenciado, y quédase embobado mirando unos lienzos de 
Flandes muy vistosos, unas medallas antiguas, aquella muchedumbre 
de libros que sirven a muchos de guardapolvo. [...] —¡Cuerpo de mí, 
que esta es vida y no la mía! De una manera debemos haber dormido 
este licenciado y yo, y de una manera comeremos. Pues yo bien juro 
que tengo de poder poco, o que a mi hijo Alonso que le tengo de meter 
letrado. De suerte que el labrador tiene envidia a la vida del letrado, 
y el letrado revienta y muere con ella, y trocara por cualquiera. El 
mercader caudaloso de una Sevilla o Lisbona tiene echados los do-
cientos mil ducados a las aguas de la mar, ve el cielo enmarañado, los 
vientos revueltos y furiosos, [...] éntrase en el monasterio, paséase por 

40  “Qui fit, Maecenas, ut nemo, quam sibi sortem / seu ratio dederit seu sors 
obiecerit, illa / contentus vivat, laudet diversa sequentis?”



EL TRATADO DEL AMOR DE DIOS, DE FRAY CRISTÓBAL... 521

un claustro o dormitorio, repara en un crucifijo y luego en la quietud 
y en el sosiego de la casa, en el recogimiento y el silencio. [...] Éntrase 
en la celda de un conocido suyo. [...] —¡Oh padre, y qué buena vida 
goza, que libre de pesadumbres que por allá padecemos! Padre, enco-
miéndome a Dios, que temo es grande la tempestad de la mar aquestos 
días (y es mayor la de su pecho), y más furiosas las olas. Padre, váyase 
mañana a comer conmigo. Va el otro día el fraile a casa del mercader 
y repara en la grandeza y en el aseo de la casa, que bastara para un du-
que: en el aparador y vajilla, en la curiosidad de la mesa, en el regalo 
de los servicios, y está diciendo entre sí: —Esta es vida, que no la que 
pasa un triste fraile comiendo una tortilla de huevos fría. [...] De suerte 
que cada uno trocara su vida por la de otro” (266v-268r).

En el capítulo 32 (“De la brevedad de la vida”) recoge y trenza algunos 
celebrados dicta, como si compendiase la Officina de Ravisio Textor:

Homero comparó nuestra vida a las hojas del árbol, que, cuando 
mucho, duran un verano. A Eurípides le pareció mucho y dijo que la 
felicidad humana bastaba tuviese nombre de un día. [...] Platón la lla-
mó sueño de gente despierta. [...] Séneca la llamó fábula, Luis Vivas, en 
su Ejercitación, comedia o tragedia representada; Pico Mirandula, en 
una epístula a su nieto, la llama punto, y menos que punto (289v290r).

En el capítulo 38 de 1592 (“Que las riquezas no merecen ser amadas”), 
que se corresponde con el capítulo 41 de 1598 y 1620 (“Del amor de 
las riquezas”), le sale la vena satírica y moralizante: 

Desde el mayor hasta el menor, todos estudian en el libro de la ava-
ricia. No todos estudian Teología ni todos Cánones ni todos Derechos 
ni todos Medicina. Cual se da a la Astrología, por echar un juicio, cual 
a las letras humanas, cual a la pintura, cual a la música, cual a las leyes, 
que es camino para mandar. En fin, como son varias las inclinaciones, 
ansí son varios los estudios y ejercicios de los hombres, porque cada 
uno acude a su inclinación; pero al estudio del dinero, todos. Esta es la 
cartilla del niño, el Amadis del ocioso, el Boscán del romancista, el Pe-
trarca del que sabe lenguas, la crónica del historiador, el Galeno más 



GUILLERMO SERÉS522

hojeado del médico, el Baldo y el Jasón del abogado, el S. Tomás del 
teólogo: todos estudian en adquirir los haberes desta vida” (353v) 41.

En el capítulo 39, “Del general deseo que los hombres tienen de honra”, 
en fin, denuncia la moral social, al quevedesco modo:

A la voz de la lisonja todos se arrodillan y adoran su propio amor. 
Deste principio nace querer los hombres parecer no solamente lo que 
son, sino lo que no son, [...] vicio que Sócrates llamó elegantemente 
enfermedad humana. Si estuviesen en un teatro asentados todos los 
oficios de una república y el que gobierna mandase levantar a los pla-
teros, no se levantarían los bordadores; pero si mandase levantar a los 
que profesan honra y cordura no quedaría hombre que no se pusiese 
en pie. [...] Honra fue el blanco de la primera culpa, que dejó vacías 
tantas sillas en el cielo, y de la segunda, que dejó solo y desierto el pa-
raíso. Honra fue la ocasión de las contenciones y barajas [‘riñas’] del 
colegio apostólico (335v-336r).

Fonseca, en fin, fue un sólido intelectual de su época y un 
excelente representante de su orden, con una exquisita formación 
escolástica en su sentido amplio, humanística, teológica y moral. Sin 
descuidar su vocación catequística y el didactismo implícito en su 
tratado, fue un amenísimo escritor, pues, seguramente forzado por la 
necesidad de edulcorar la supuesta aridez del libro que nos ocupa, se 
permitió alternar capítulos edificantes con otros satíricos, con un color 
costumbrista para referirse a lo cotidiano sin caer en bisoñeces ni falsos 
pudores. Su libro también fue, y muy especialmente, una auténtica y 
sistemática enciclopedia sobre el amor, divino y humano, para uso de 
los curiosos escritores y lectores; un completo repertorio de lugares y 

41  El arranque es estupendo: “Parte una armada muy gruesa, pintadas las popas 
y gavias, las velas nuevas, los faroles dorados, los estandartes tendidos, sus galeotes de 
guarda, tanto grumete, tanto marinero, tanto soldado tanto mercader, tocan trompetas 
y chirimías. ¿Dónde va esta ciudad de madera, estas casas apartadas unas de otras, esta 
isla errática, inconstante? ¡Tanta gente como va en ella, tan contenta, dos dedos apartada 
de la muerte, despreciando la furia del mar y de los vientos! ¿Qué pretende? Riquezas 
[...] El alquimista flaco, amarillo, avivando su crisol, quebrando mil alambiques, enojado 
con la piedra filosofal y con el primero que se la enseñó, ¿qué pretende? Riquezas. Viene 
el otro de Venecia, trae vidrios, brinquiños, corales, juguetes; desvélase las noches y los 
días en hacerlos de galanísimo artificio, ¿qué pretende? Riquezas” (352v-353r).



EL TRATADO DEL AMOR DE DIOS, DE FRAY CRISTÓBAL... 523

citas para sermones y homilías; pero también una ingeniosa antología de 
cuentos, refranes, apólogos, relatos folclóricos y escenas costumbristas 
con diálogos chispeantes e ingeniosas anécdotas. Merecería una buena 
edición moderna, crítica y anotada, pues, como señalaba Cervantes, 
nada de lo que concierne a la “materia” amorosa le es ajeno.

Guillermo Serés




