CruD-Ra 233-2 (2020) 437-472

El amor de Dios
en Fray Luis de Leon

RESUMEN

La charitas es amicitia (amor mutuo entre Dios y el hombre y entre éste y
su préjimo) comienza diciendo fray Luis de Le6n en el Tractatus de chari-
tate (Opera VI). Que écomo llego a esa conviceion? Hay todo un proceso
de aprendizaje y vivencia que se inicia con su llegada a la Universidad de
Salamanca, pasando por su entrada en el convento de San Agustin de la
misma ciudad y llega a las ensefianzas que recibi6 y a su propia reflexion.
Su obra escrita tiene en el amor de amistad uno de los puntos de referencia
frecuente, tanto que bien se le puede considerar como un auténtico cantus
firmus. Y que la unién amical con Dios (con Cristo) tuvo en fray Luis mo-
mentos de auténtica experiencia mistica no hay duda alguna.

PALABRAS CLAVE: Amor Dei, amor sui, charitas amicitiae.

ABSTRACT

Fray Luis de Leon opens his Tractatus de charitate (Opera V1) stating that
charitas is friendship (mutual love between God and human being, and
man’s love of neighbour). We will try to show his journey to this convic-
tion. There is a whole process of learning and live experiences starting
with his arrival at the University of Salamanca, together with his entry to
the convent of Saint Augustine in that city, allied with the teachings he
received and his own reflection on the subject. Love as friendship is such
a key point of reference in his writings that it could be considered as true
cantus firmus. Added to his and beyond any doubt, friendly union with
God (i.e. Christ) reached in Fray Luis moments of authentic experiences.

KEY WORDS: Amor Dei, amor sui, charias amicitiae.




438 TEOFILO VINAS, OSA

INTRODUCIENDO EL TEMA

San Agustin es la autoridad mas citada por fray Luis en toda su
obra; lo es, sobre todo en el tema que cae dentro del campo semantico
del “amor”. No estoy de acuerdo, sin embargo, con que el Santo haya
empleado indistintamente los tres términos latinos que lo expresan:
amor, charitas, dilectio . Basta saber que el término mas usado -amor-
tiene una ambivalencia de la que carecen los otros dos. En efecto,
para el Santo existe “un amor Dei” y un “amor sui”; hay también un
“amor proximi” y un amor que ama a las riquezas y otras cosas que
no se deben amar; hay, finalmente, un amor bonus y un amor malus,
terminologia que se remonta a la Edad Media.

“Dios es amor” y el primer objeto de ese amor es el ser humano,
de quien El espera respuesta agradecida; pero cuando alguien se niega
a amarlo, Dios continuara amandole. Lo vemos en la Ultima Cena de
Jesus, enla que asistimos a una serie de gestos que no dejan lugar a duda.
Siguiendo el orden que aparece en el relato evangélico, lo primero
que habria tenido lugar seria el lavatorio de los pies; también a Judas,
que ya habia consumado la traicién, se los habria lavado; y puestos
a la mesa, un nuevo intento de recuperar, como amigo, al traidor: el
trocito de pan, mojado en la salsa, era todo un gesto de perdon y de
amor, como lo fue también el beso que le permitié estampar en su
rostro horas mas tarde. No hay duda: Dios no deja de amar a quien ha
rechazado su amor; un amor que siempre estara esperando respuesta
desde la propia libertad.

Precisamente, ya ausente Judas, el amor que le profesaban los
Once tuvo aquella confidencia de Jests: Vosotros sois mis amigos. Dios
que ama a cuantos lo aman y los convierte en amigos, ama también a
quienes no lo son para que lleguen a serlo. Quizas este amor al amigo
y a quien no lo es fue lo llevé al monje cisterciense Elredo de Rieval
a no contentarse con la definicion de Dios dada por el apéstol Juan
-Dios es amor-, atreviéndose a cambiarla por esta otra: Dios es amistad?.
La novedosa definicién del monje queria ir mas alla de lo que es la

1 Cf. Baver, T. J. van, Diccionario de San Agustin, Ed. Monte Carmelo, Burgos
2001, p. 39.

2 De spirituali amicitia, I, 1 PL 195, 670.



EL AMOR DE DIOS EN FRAY LUIS DE LEON 439

Santisima Trinidad en su vida intima, para subrayar, la dimension ad
extra de ese Dios: un amor que, respondido con amor, hace que la
persona se transforme en amigo de Dios y se haga amigo de los amigos
de Dios. Este es el amor bonus que esta llamado a transformarse en
amicitia cuando el receptor responde a la oferta.

El titulo de este trabajo —~El amor de Dios en fray Luis de Leon-
me llevé de inmediato a recordar y a hacer mia una breve afirmacién
que hace Javier San José Lera en la “Introduccién” a la Exposicion
del Libro de Job. Dice asi: «Acierta Cristobal Cuevas al senalar las dos
coordenadas basicas en las que debe situarse la figura de fray Luis para
comprender su obra con pleno sentido y coherencia: la Orden de San
Agustin y la Universidad de Salamanca» 3. Y es que, sin duda alguna,
Salamanca y el Convento de San Agustin fueron los dos lugares donde
él aprendi6 a vivir el amor de Dios y también a ensenarlo.

La primera leccion pudo aprenderla frente a la fachada de la
Universidad y en el interior del edificio; en uno y otro lugar, esculpidas
en piedra, habia una serie de figuras e inscripciones que llamaban a
cuantos alli estudiaban a cultivar unos valores relacionados con el
amor bonus y a rechazar unos antivalores presentes en el amor malus,
lecciones que también recibian de sus maestros; unos y otros las veian
reproducidas en aquellos venerables muros. Aquellas lecciones iban a
culminar en el caso del casi adolescente Luis de Leén con su entrada
en el entonces Convento de San Agustin. Alli iba a aprender que el
“amor Dei” y “amor sui” de San Agustin venian designados con estos
otros sintagmas: “amor bonus” y “amor malus”. Y el amor sera bueno o
malo segun sea el Objeto que se ama.

“AMOR DEI” X “AMOR SUI”. SALMANTICA DOCET

Muchos siglos antes de que la Universidad de Salamanca mostrase
la leccion de los dos amores y dijera que lo bueno era quedarse con
lo verdadero, ya la habia hecho suya el santo obispo de Hipona;

3 Exposicién del Libro de Job, Estudio, Edicién y Notas, Ed. Univ. de Salamanca
MCMXCI], “Introduccién”, p. 10.



440 TEOFILO VINAS, OSA

precisamente, inspirada en él, aquella lecciéon era la que figuraba
escrita en las paredes de sus edificios. Alli se le decia al joven que en
la Universidad se entraba, ante todo, para aprender a amar /o bueno
y rechazar lo malo; y siempre desde una valoracion religioso-moral-
cristiana, ya que el Estudio habia nacido bajo la égida de la Iglesia y de
unos Reyes, cuya intencién era que en ella se forjasen hombres de bien
no solo para la iglesia y la gobernanza del reino sino para los restantes
ambitos de la sociedad. A las pétreas lecciones se anadieron, desde sus
inicios, ilustres profesores que, con su palabra y escritos, marcaban las
lineas maestras de su ensefnanza.

Esto fue lo que encontr6 el adolescente Luis de Leon, cuando llego
con sus catorce anos a Salamanca con la intencién de cursar Leyes
en su Universidad. Pues bien, aunque él nunca lo dijese, no es dificil
suponer que tanto las figuras e inscripciones murales de antafio, como
los maestros de antafio y hogao, con su palabra y escritos le ayudaron
a seguir el camino del bien; pero mucho mas iba a contribuir su
decision de entrar en el Convento de san Agustin de la misma ciudad.
Nos acercamos, pues, a estas tres instancias —inscripciones y figuras,
maestros y el citado Convento-, porque s6lo desde ellas podremos ir al
fondo y entender mejor el amor Dei (et proximi) en fray Luis de Leon,
tanto en su vida personal como en su ensefianza.

I. ELOCUENCIA DE UNAS FIGURAS E INSCRIPCIONES

1. La portada del Edificio Principal. En el tercer cuerpo de la hermosa
portada plateresca encontramos dos figuras que representan ambos
amores: Hércules (amor bonus), Venus (amor malus). El sentido profundo
de las figuras es una llamada al joven que ingresa en la Universidad a
prestar atencion a ambas figuras y descubrir lo que le dicen una y otra:
la de la izquierda —Venus—, con la columna en que se apoya rota (amor
malus), advierte sobre el fracaso que espera a quien sigue la llamada del
falso amor; por el contrario, la figura de la derecha -Hércules-, con su
columna integra y firme, habla del triunfo de quien opt6 por el amor
verdadero (amor bonus).



EL AMOR DE DIOS EN FRAY LUIS DE LEON 441

Un comentario de Baccio Bandinelli, publicado por Santiago
Sebastian #, sirvi6 para que los profesores Santiago Sebastian y
Luis Cortés lo aplicasen a la representacion de las figuras de la
fachada salmantina. Dice asi: «Aqui la Razon divina (amor bonus) y
la perturbadora Lujuria (amor malus) luchan entre si con la generosa
Inteligencia como arbitro. T4, sin embargo, arrojas luz aqui sobre las
acciones honorables y cubres alli las profanas con nubes. Si viene la
razon brillara el sol en el firmamento. Si Venus vence, su gloria en la
tierra sera mero humo. Aprended, mortales, que las estrellas estan por
encima de las nubes como la Sagrada Razén lo esta sobre los groseros
apetitos» °.

2. La escalera del claustro. El alumno que inicia su ascension en el
estudio en busca de la sabiduria y con el mejor deseo de ser 1til a la
sociedad se va a encontrar con una empinada escalera y una serie de
obstaculos que le pueden desviar de su intento. Son tres los tramos
de la escalera; en la barandilla de los dos primeros tramos el joven
que se encuentra con una libertad, recién estrenada, siente la tentacién
del placer y puede ser arrastrado por ella; los elocuentes simbolos
esculpidos por dentro y por fuera en la barandilla del primer tramo
representan el amor falso; de hacerlo suyo, el estudiante dara al traste
con su primera y noble ilusion. Termina con una seria reflexion sobre la
prudencia y la libertad. Y con esa reflexion se inicia el segundo tramo,
en el que la lucha debera continuar: las figuras hablan de titubeos,
indecisiones, dificultades..., habra de hacer un esfuerzo final para evitar
lo representado en la pilastra con que remata este tramo: Cupido, el
amor malus, preso e inmovilizado dentro de una red.

El tercer tramo va a ser un gozoso subir hasta la cima, superando
facilmente las pequenas dificultades que todavia pudieran ir
apareciendo: en la cima se encontrara con el amor verus o divinus que
es el que le ha guiado en la ascension. El éxito esta representado en la
cara externa de la pilastra por un joven que muestra el corazon, sede
del verdadero amor; la felicidad y el gozo se manifiestan en la otra cara

4 Cf. Revista Goya, 137 (1977).

5 Citado por ALVAREZ VILLAR, J., La Universidad de Salamanca, Salamanca 1990,
pp. 57-58.



442 TEOFILO VINAS, OSA

de la pilastra por un trompetista -el propio alumno- que hace sonar la
trompeta en senal de triunfo °.

1.1. Los grandes maestros

Ya Lucas Tudense, refiriéndose a los tiempos de la fundacién por
Alfonso IX y de sus sucesores, su hijo Fernando 111, el Santo, y el hijo
de éste, Alfonso X, el Sabio, nos dice que, desde el primer momento,
en aquel Estudio General hubo “maestros expertisimos en las sagradas
escrituras” 7. Se comprende, efectivamente, que para la Iglesia y los
Reyes, cofundadores de la Universidad, el estudio de la Teologia y las
Leyes fuesen las materias que adquiriesen relevancia en la ensefianza
desde el primer momento. S6lo dos nombres: El Tostado y Hernan

Pérez de Oliva.

« “El Tostado” (1410-1455). Dos siglos antes que este ilustre
personaje, el Estudio General de Salamanca habia iniciado su andadura;
ahora se escuchaba su voz en sus aulas y escribia su Brebyloguyo de
amor y amigi¢ia, recogiendo lo mas de su pensamiento sobre el tema.
Estas son sus principales ideas: el amor y la amistad del hombre con
Dios es base necesaria para el amor y la amistad de los hombres entre
si. Una amigicia que, segin él, expresa no una mera relacién entre
persona y persona sino una comunidad de vida y un intercambio de
todo aquello que es comunicable y redunda en bien para ambas. Sus
afirmaciones son altamente elocuentes; he aqui algunas: “La amigicia
mucho es conveniente a la vida humana” y “syn la amigicia non puede
el hombre bien beuir”. “Si los hacedores de leyes trabajasen por hacer
a los cibdadanos mas amigos que justos, estos serian justos” 8.

A este amor de amistad es llamado el hombre como persona y con
una vocacion radical, por lo que la misma comunidad politica s6lo sera
tal si los ciudadanos estan unidos por los lazos de una vera amigigia:
«El fundamento es la amigicia, ca la cibdad esta por concordia e la

6 Cf. CorTES VAZQUEZ, L., Ad summum caeli. El programa alegérico-humanista
de la escalera de la universidad de Salamanca, Ed. Univ. de Salamanca, 1984, pp. 72-76.

7 Chronicon Mundi, en Hipania illustrata, Francofurti 168, fol. 113.

8 Brebyloquyo de amor y amigigia. Manuscrito h -II- 15, fol. 35 a y 36 a, Real
Biblioteca de El Escorial.



EL AMOR DE DIOS EN FRAY LUIS DE LEON 443

amicicia tiene semejanca con la concordia» . Y termina afirmando:
«La concordia paresce ser alguna cosa semejante de amicicia, ca ésta
desean sobre todas las cosas e a la contienda, la qual es contraria,
échanla de las cibdades asy como a enemiga de la concordia de los
amigos, asy ceviles como singulares» 1°.

*Hernan Pérez de Oliva (1494-1531). Narra Cristobal de Villlalon
en su obra El Scholastico que, tras ser elegido Rector de la Universidad en
1528 el muy Reverendo y muy magnifico sefior prior de Roncesvalles,
Don Francisco de Nauarra, “en tiempo de estio, en el qual afloxan las
lectiones y el estudio por el gran calor”, tuvo la feliz idea de invitar a
diez ilustres Sefiores, amigos suyos, a una convivencia campestre en
la que, ademas del esparcimiento y el descanso, dialogarian “sobre
diversas materias de sabia conversacién y principalmente sobre la
buena amistad” !,

Llegado el dia y camino ya del lugar, Tormes arriba, y en una breve
parada, iba a ser precisamente el Maestro Oliva quien, requerido por
el Maestreescuela de la Universidad, D. Francisco de Bobadilla, inicia
el didlogo amical. Estas fueron algunas de sus afirmaciones sobre su
tema favorito:

«Con quanta necesidad proveyo (el Criador universal) al mundo de
la Amistad: sin ella es cierto que fuera imposible los hombres viuir; mas
que todo se corrompiera y se adnichilara en breue. Por la amistad, paz
y confederacion se conseruan los reynos y las republicas: se augmen-
tan los estados... y con ella se goza todo mejor» 12.

«Muchos fueron —contintia el Maestro Oliva, llegados al lugar- los
que pusieron la felicidad deste mundo en las riquezas, otros en la sa-
lud, otros en las honras, otros en el deleite: mas aquellos solos acer-
taron que la pusieron en la buena amistad de muchos amigos... Con

9 Brebyloquyo..., fol. 35 a.
10 Ibid., fol. 106 a.

11  El Scholastico, Ed. Consejo Superior de Investigacion Cientificas, Madrid MC-
MLVTL, libro 1, c. 11, p. 12.

12 El Scholastico, c. 11, p. 13.



444 TEOFILO VINAS, OSA

quanta seguridad viuen los principes que rigen sus republicas y reinos

con amor!» 13,

Con esta doctrina del Maestro Oliva, a lo largo de la obra,
sintonizan las exposiciones de los otros amigos y muy especialmente
la del Maestrescuela Don Francisco de Bobadilla que, al final de su
intervencion, resumira asi su pensamiento: «Acabado he, o egregios
varones, lo que he podido dezir en fabor del buen amor: desto quiero
yo que adorne su espiritu el nuestro scholastico porque antes le hara
mas sabio y le aplicara al buen estudio de las letras que le apartara» .
Por cierto que el Maestro Oliva siendo Rector de la Universidad tuvo
mucho que ver con las inscripciones y las figuras alegoéricas tanto de la
fachada como de la escalera del edificio 1°.

1.2. El Convento de San Agustin de Salamanca

Cincuenta anos antes de llegar Luis de Leén a Salamanca, en
el Convento de San Agustin habia vivido un religioso ejemplar que,
en el ejercicio de su cargo de Predicador oficial de la Ciudad, habia
conseguido en 1476 que los tristemente famosos Bandos, responsables
del clima de odio y violencia reinante en la Ciudad del Tormes,
firmasen la paz, para bien no sélo de la Universidad sino de todos los
ciudadanos. Su nombre: fray Juan de Sahagun. En el Ayuntamiento
se guarda el precioso documento que lleva por titulo Concordia de los
Bandos. Este era uno de los compromisos que asumian:

Y deseando el bien y paz y sosiego desta ¢ibdad, e por quitar escandalos,
ruidos e peleas e ayudar e fazer buenas obras unos a otros, queremos y prome-
temos de ser todos de aqui adelante buenos amigos y ser todos una parentela y
verdadera amistad y conformidad y union, e nos ayudar los unos a los otros y
los otros a los otros como verdaderos parientes y amigos y confederados y de una
Parentela y confederacion y amistad y concordia.

13 Ib, Ibid.
14 Ib., Ibid., libro 1v, c. x11, p. 208.
15 Cf. CorTEs VAZQUEZ, L., 0. c., pp. 85-92.



EL AMOR DE DIOS EN FRAY LUIS DE LEON 445

Como recuerdo de aquella firma, en las dovelas del arco de entrada
ala casa en que se habria celebrado el solemne acto figura una hermosa
inscripcion latina que debera servir de aviso y estimulo no sélo para
los habitantes de Salamanca sino para cuantos desean de veras vivir
en paz y amistad: fra odium generat, concordia nutrit amorem (=La Ira
engendra el odio, la concordia fortalece el amor). Naturalmente que
esta inscripcion no se puso en tiempo de fray Luis, pero si figura otra,
casi igual, en el exterior de claustro de la Universidad: Pace ac concordia
res crescunt, discordia maxime decrescunt (=Las cosas pequefias crecen con
la paz y la concordia, con la discordia disminuyen maximamente).

La entrada de Luis de Leon en el Convento de san Agustin en
1542 coincidia con la proclamacién de fray Juan de Sahagun, como
beato, iniciandose, a continuacién, el Proceso para su Canonizaciéon
que, por cierto, él no alcanzaria a ver, ya que ésta tendria lugar
en 1601. Aunque en sus escritos no se encuentre alusién alguna a
aquellos acontecimientos, es de suponer que fray Luis compartiria el
gozo con toda la comunidad. Por otra parte, en aquella casa habian
profesado y vivido, pocos afios antes, otros religiosos que dejaron
profunda huella por la ejemplaridad de sus vidas bajo muchos
aspectos. Vayan sélo estos tres nombres: Tomas de Villanueva,
arzobispo de Valencia, Alonso de Orozco, Predicador Real de
Felipe I1 y Luis de Montoya, nacido también en Belmonte, y que por
aquellos afos se encontraba en Portugal en mision reformadora de
la Provincia. De aquella casa habian salido los primeros misioneros
para Nueva Espana en 1533.

De todo ello se iba enterando fray Luis de Leon, por ser temas
que entraban en la formaciéon y eran también tema frecuente de
conversacion, pero lo que le causaria verdadero impacto seria la Regla
de san Agustin, un documento cuyo primer parrafo rezaba asi: Primum
propter quod in unum estis convocati: ut unanimes habitetis in domo et sit
vobis anima una et cor unum in Deum et non dicatis aliquid proprium sed
sint vobis omnia communia. AGn mas, a este parrafo inicial le precedia
este aladido -“Ante omnia, fratres carissimi, diligatur Deus, deinde et
proximus”. Es el “primum prpter quod” de la vida en comunidad. iEra
esto justamente lo que él buscaba! Amor a y de Dios y amor a y del
projimo, interpretado por fray Luis como la charitas amicitiae en sumo
grado.



446 TEOFILO VINAS, OSA

Ciertamente que todo esto se lo dirfan sus maestros, pero €l
mismo estaba capacitado para descubrir que en aquel enunciado
estaba contenida la mas perfecta definicion del amor de amistad, que
habia visto en algunas de las inscripciones del edificio principal de la
Universidad, definicién esta que para San Agustin debia figurar como
el fundamento de aquel proyecto vida comunitaria mondstica (del
término monos griego, porque muchas almas y corazones se unen en
Uno), proyecto este, iniciado por el propio Agustin en la casa paterna,
después de haber visto cristianada la vera amicitia o charitas amicitiae en
la primera comunidad cristiana(Hch 4, 32).

2. LA “CHARITAS AMICITIAE” EN FRAY LUIS DE LEON

El recorrido que hemos hecho, buscando los motivos iniciales que
llevaron a fray Luis al amor bonus o charitas amicitiae, concluyendo con
su entrada en el Convento de San Agustin y su opcion mas elevada
por el amor Dei, para vivirlo con los hermanos de comunidad y mas
tarde, fuera del Convento, con los muchos amigos que se iba a ganar
a lo largo de su vida. Habria cabido, quizas, esperar de él una obra en
castellano especialmente dedicada al tema, pero no lo hizo; en todo
caso, ahi esta el tratado en latin De Charitate, en el que ciertamente
vamos a encontrar un mucho sobre el tema.

Nos adentraremos inicialmente en la citada obra en la que él nos
hablara sobre el amory la charitas amicitiae; a continuacion haremos un
recorrido por todas sus obras castellanas en las encontraremos cientos
de paginas esmaltadas con hermosos pasajes, en los que fray Luis canta
ese amor de amistad con Dios y con todos aquellos que, junto con él,
lo aman. Este amor que, ya se ha dicho, constituye un auténtico cantus
firmus, una verdadera melodia que se puede escuchar con inmenso
placer en la lectura de sus obras. La verdadera amistad es mucho mas
que el amor, porque solamente ella funde en uno el corazén y el alma
de los que se aman verdaderamente y aman también a Dios, mientras
que el amor puede existir sin respuesta por parte de la persona amada.
A este respecto, tenia fray Luis muy presente aquella definicion de San
Agustin: (Sefior), no existe verdadera amistad, sino entre aquellos a quienes



EL AMOR DE DIOS EN FRAY LUIS DE LEON 447

T4 aglutinas entre si por medio de la caridad, derramada en nuestros corazones
por el Espiritu Santo que nos ha sido dado'S.

2.1. El Tratatus de charitate (OPERA VI, Ed. Salmanticae 1894)

He aqui un breve resumen de su contenido: En su catedra
cursatoria de Santo Tomas en la Universidad de Salamanca fray Luis
de Leon expuso, en 10 Cuestiones (Capitulos) con sus 54 articulos
correspondientes, la doctrina sobre la tercera virtud teologal -la
CARIDAD-. En su exposicion sigue de cerca la Suma Téologica
de santo Tomas de Aquino, con un mucho de aportacion personal.
Inicialmente muestra la esencia y naturaleza de la charitas (caridad,
amor, dileccion, amistad), como virtud y virtud excelentisima, el sujeto
de la misma (crecimiento, disminucién, grados...); el objeto (Dios,
el amigo, el projimo, el enemigo...); e/ orden en el amar (a Dios sin
medida, a si mismo, al préjimo, a los padres, amar y ser amado); los
efectos de la charitas (gozo, paz, obras de misericordia, tanto corporales
como espirituales).

Llama profundamente la atencién, sin duda, el hecho de que el
Articulo I de la Quaestio Illeve por titulo esta pregunta: Utrum charitas
sit amicitia (¢Es amistad la caridad?). Pues bien, anticipando ya la
conclusion final, nos dira fray Luis que la caridad es una cierta amistad del
hombre con Dios V. El largo razonamiento para llegar a esta conclusion
viene sintetizado en el ultimo parrafo; para ello ha tenido que rebatir los
argumentos de los viejos filosofos griegos y romanos que afirmaban que
si existe un dios, nunca se preocuparia por el hombre (“deus non curat
de homine”), ya que la amistad “s6lo puede existir entre los iguales” y,
por tanto, las desigualdades entre ese dios y el hombre la impedirian;
tampoco era posible -decian- una amistad entre muchos, ya que ella
s6lo puede darse entre muy pocos. Rebatidos los argumentos de los
viejos filosofos, les dird: Dios, el Dios verdadero, existe y ha creado
al hombre bueno y éste en armonia consigo mismo, con su Creador y
con la Creacion, relaciones estas que no pueden ser interpretadas sino
en clave amical.

16  Confesiones, 1V, 4, 7.
17 Tractatus de charitate, p. 5.



448 TEOFILO VINAS, OSA

Ahora bien, al dirigirse el Maestro fray Luis de Le6n a unos
estudiantes de Teologia, las pruebas de sus afirmaciones tenian que
ser fundamentalmente teol6gico-biblicas y se las ofrece en el tercer
apartado del capitulo. “Falta —dice él- ver qué clase de comunion es
la que existe entre Dios y el hombre, ya que en ella se fundamenta
la amicitia charitatis». Dichas pruebas las encuentra en los numerosos
similes que halla en la Biblia, sobre todo en el Nuevo Testamento, y son
otras tantas pruebas de que entre Dios y el hombre hay una relacion
de amistad: EI nos ha sacado del dominio de las tinieblas y nos ha trasladado
al reino del Hijo de su amor (Col 1, 13). Un segundo simil aparece en la
comunion del Cuerpo de Cristo: Cristo-Cabeza, nosotros-sus miembros,
no puede haber unién mas estrecha entre El y sus miembros: (I Cor 12,
1-30). El tercer modelo viene expresado por la figura del Padre y sus
hijos: Padre nuestro que estds en el Cielo (Mt 6, 9). Les dio poder de ser hijos
de Dios (Jn 1, 12).

El resto de la obra serd todo un comentario y explicacion
exhaustiva, llevada a cabo en sus clases, respondiendo a las preguntas
que figuran, como titulo, en cada uno de los 54 articulos que tratan del
tema concreto de cada una de las 10 Quaestiones o capitulos de la obra.
Estos son los diez titulos: I. Sobre la naturaleza y la esencia de la caritas,
I1. Sobre el sujeto de la charitas, I11. Sobre el objeto de la charitas; IV.
{Existe un orden en la charitas?; V. Sobre el acto principal de la charitas
sive dilectio; V1. Sobre el gozo, efecto de la charitas, VII. Sobre la paz
que es efecto de la charitas, VIII Sobre la misericordia, efecto de la
charitas; IX. Sobre la beneficencia; X. Sobre la limosna.

Pasemos a la Quaestio 11, en cuyo primer articulo se pregunta fray
Luis “si la voluntad es el sujeto de la charitas”. Esta es su respuesta: “el
sujeto no es el deseo sensitivo sino el deseo intelectivo, que no es otro
que la voluntad’, es decir, no esta en el puro sentimiento sino en lo
mas hondo de la dimension volitivo-intelectiva, donde echa sus raices
el amor bonus, tras haberlo recibido del Espiritu Santo, segin aquella
expresion de san Pablo: La Charitas de Dios ha sido derramada en nuestros
corazones por el Espiritu Santo (Rom 5, 5). San Agustin, la autoridad mas
citada a lo largo de esta Obra, aunque no lo haga en este momento,
esta muy presente aquel pasaje del Santo: «Sefior, no hay verdadera
amistad sino entre aquellos a quienes tu aglutinas entre si por medio de



EL AMOR DE DIOS EN FRAY LUIS DE LEON 449

la caridad derramada en nuestros corazones por el Espiritu Santo» 8.
No se puede olvidar que fray Luis esta hablando para alumnos que
estudian Teologia.

La Quaestio Il lleva por titulo De objecto Charitatis, es decir, quién
va a ser el destinatario de nuestra charitas. Se da por supuesto, en
el Articulo I, que el primer destinatario de nuestro amor es Dios v,
por eso, fray Luis lo titula con este interrogante: “‘La Charitas con la
que amamos a Dios se extiende también al préjimo?” La respuesta
logicamente no podia ser otra que afirmativa: a Dios lo amamos por
si mismo, ahi esta el precepto biblico. En cuanto al amor al préjimo,
después de toda una serie de reflexiones sobre quién es el préjimo, nos
dira que préjimo es todo ser humano y lo es también quien se considera
y es enemigo nuestro. Inspirado en san Agustin, al préjimo lo amamos
“en Dios” cuando el préjimo es amigo nuestro; lo amamos “por Dios”
cuando se ha hecho enemigo nuestro, es decir, nuestro amor no tiene
respuesta por parte del préjimo. Ya lo habia ordenado el Sefior: Amad
a vuestros enemigos (Mt 5, 44).

Precisamente, este doble aspecto que tiene la charitas, como amor
correspondido o rechazado, lleva a Fray de Leon a preguntar en la
Quaestio V : «{Qué es mas meritorio, amar a enemigo o al amigo?»
La respuesta la articula en estas tres proposiciones: «1* Si atendemos
al objeto —el propio amigo- el amor al amigo es mejor que el amor
al enemigo; 2% Si atendemos a la causa y a la razén de amar —Dios—
, el amor al enemigo seria mejor, porque es Dios la causa del amor
al enemigo; 3* Absoluta y sencillamente hablando el amor al amigo
es mejor y mas noble». Una vez mas, san Agustin, a quien cita en
el cuerpo del articulo, esta inspirando también esta doctrina. Ama a
quien se ha declarado enemigo y quizas consigas hacerlo amigo tuyo;
brevemente lo dijo el Santo: «xAmemos a los enemigos para ganarlos
para el reino de Dios» 1. Es €l quien se considera enemigo tuyo, no td
de él; y ten muy en cuenta que podras lograrlo, si le ofreces un amor
con aspecto afable.

18  Confes. IV, 4,7.
19 Retractationes, 1, 19, 5.



450 TEOFILO VINAS, OSA

Por lo demas, las restantes Quaestiones del Tractatus de Charitate son
variaciones melédicas sobre el tema del amor de amistad con titulos tan
elocuentes y agradables, como: “Sobre el gozo, fruto de la charitas”,
“Sobre la paz que es efecto de la charitas”, “Sobre la misericordia”, “La
beneficencia” o “La limosna”... Aiadamos, finalmente, que al fondo de
todas las Quaestiones hay siempre un pasaje biblico que les comunica la
savia: El amor (la charitas) es paciente, es benigno, el amor no tiene envidia,
no presume, no se engrie; no es indecoroso ni egoista; no se irrita; no lleva
cuentas del mal; no se alegra de la injusticia, sino que goza con la verdad. Todo
lo excusa, todo lo cree, todo lo espera todo lo soporta. El amor no pasa nunca
(1Cor 4-8).

2.2. Tres Obras. Tres Mujeres. Y una la “Charitas amicitiae”

Tres fueron las destinatarias de cada una de las Obras: Isabel Osorio,
de la Exposicion del Cantar de los Cantares; Maria Varela, de La Perfecta
Casada; Ana de Jesis, de la Exposicion del libro de Job. Cada una de las
Obras era portadora de una finalidad concreta en el orden del amor: a
su prima, Isabel Osorio, para que entienda la divinizacion del amor en
el desposorio espiritual; a su hermana, Maria Varela, para que lo viva
en el desposorio humano, abierto a Dios que lo hace santo; a la Madre
Ana de Jesus, heredera del espiritu de Santa Teresa, para que le ayude
vivir el amor a Dios y a las hermanas en medio de los sufrimientos,
originados en la defensa de la Reforma.

* Isabel Osorio. Esta prima de fray Luis era monja en el Convento
de Sancti Spiritus en Salamanca, de la Orden de Santiago y Regla de
san Agustin. Isabel no sabia latin y le pide a fray Luis que le traduzca
El Cantar de los Cantares, peticion a la que él responde con sumo gusto.
El prélogo termina con estas palabras llenas de afecto: «Vmd., reciba
en todo esto mi voluntad, que lo demas no me satisface mucho, ni
curo que satisfaga a otros; basteme haber cumplido con lo que se me
mando, que es lo que en todas las cosas mas pretendo y deseo» 2. El
Prologo se abre que con esta preciosa y elocuente confesion:

20 Exposicion de Cantar de los Cantares, Prélogo, p. 75.



EL AMOR DE DIOS EN FRAY LUIS DE LEON 451

«Ninguna cosa es mas propia de Dios que el amor, ni al amor hay
cosa mas natural que volver al que ama en las condiciones e ingenio
del que es amado. De lo uno y de lo otro tenemos clara experiencia.
Cierto es que Dios ama, y cada uno que no esté muy ciego lo puede
conocer en si por los sefialados beneficios que de su mano continua-
mente recibe: el ser, la vida, el gobierno de ella y el amparo de su favor,
que en ningdn tiempo ni lugar nos desampara» 2!,

Y ¢{quién dijo que fray Luis de Le6n no era mistico, después de leer el
pasaje “de lo uno y de lo otro tenemos experiencia”? Una “experiencia”
que, sin duda, le era necesaria a €l para el comentario que hara sobre
la misma traduccién. Ya en el primer capitulo nos encontramos con
la Esposa que pide avisen al Esposo «de su enfermedad y desmayo
en que estd por sus amores y por el ardiente deseo que tiene de verle;
que es efecto naturalisimo del amor, y que nace de lo que se suele
decir cominmente: que el 4anima del amante vive mas en aquel a quien
ama que en si mismo» ?2. Fray Luis, en el comentario, hace suyos los
sentimientos que viven uno y otra.

Amistady felicidad andan juntas para él, muy especialmente cuando
Dios anda por medio: «La mas feliz vida que aca se vive —dice- es la
de dos que se aman y es muy semejante y muy cercano retrato del
cielo, adonde van y vienen llamas del divino amor, en que, amando
y siendo amados, los bienaventurados se abrasan; y es una melodia
suavisima que vence toda la musica mas artificiosa, la consonancia de
dos voluntades que amorosamente se responden... y el que ama y es
amado ni desea mas de lo que tiene, ni le falta nada de lo que desea» 23.

* Maria Varela es la destinataria de La Perfecta Casada, un libro
de ejemplos y avisos para la mujer, como si la invitara a ese juego
de espejos donde la mujer se mira y multiplica en toda su belleza,
diversidad de perfiles y posibles deformaciones. Es el regalo que su
hermano le va a hacer con motivo de su boda. Si atin no lo habia
terminado a principios de 1571, lo hara cuando llegue a Belmonte, a

21 Ibid., p. 70.
22 Exposicidn..., c. 1, p. 78.
23 Ibid., c, 7, p. 190.



452 TEOFILO VINAS, OSA

donde ira y pasara unos dias por causa de “cierto negocio que tocaba a
un deudo mio” —dice él al pedir permiso a la Autoridad académica para
ausentarse—. Por cierto que en el archivo de la Colegiata de Belmonte
se conserva el documento del bautismo de la hija del matrimonio, con
fecha del 15 de febrero de 1572; justo a la vuelta de un ano de la boda ?*.

Son tres los amores que aparecen unidos en la Introduccion: Dios,
Maria y fray Luis; ellos se aman mutuamente. «El entrafiable amor
que le tengo y el deseo de su bien» es lo que le lleva a él a dedicarle
esta obra, para que «le busque (a Dios) y encienda alguna luz que, sin
engano ni error, alumbre y enderece sus pasos». Finalmente: «Asiente
Vmd. en su corazén con entera firmeza, que el ser amigo de Dios es ser
buena casada y que el bien de su alma esta en ser perfecta en su estado
y que el trabajar en ello y el desvelarse es ofrecer a Dios un sacrificio
aceptisimo de si misma» 2.

Ella es protagonista en este retrato que fray Luis hace del
matrimonio: «Lo justo y lo natural es que cada uno sea aquello mismo
para que es; y que la guarda sea guarda; y el descanso, paz; y el puerto,
seguridad; y la mujer, dulce y perpetuo refrigerio y alegria de corazén
y como un halago blando, que continuamente esté trayendo la mano y
enmolleciendo el pecho de su marido, y borrando los cuidados de él» 26.

* Madre Ana de Jesiis. No sabemos cuando se conocieron estas
dos almas gemelas en la adversidad; es posible que ya se hubiesen
visto en Salamanca; lo cierto es que el encargo que le habia dado a
fray Luis de Leon el Consejo Real para revisar y preparar la edicién de
las Obras de Santa Teresa fue ocasion de entrar en una mas estrecha
relacion con la Madre Ana en el convento de Madrid. A ella y a su
comunidad de Madrid esta dirigida la “Carta-Dedicatoria” con la que
hace la presentacion de las Obras de la Santa. Este es su inicio: «Yo no
conoci ni vi a la Madre Teresa de Jestis mientras estuvo en la tierra;

24 Cf. ANDUJAR, L., Belmonte cuna de Fray Luis de Leén, Mota del Cuervo 1995,
p- 22.

25 La perfecta casada, “Introduccion”, pp. 244 y 249.
26 La perfecta..., c. 3, p. 270.



EL AMOR DE DIOS EN FRAY LUIS DE LEON 453

mas agora que vive en el cielo la conozco y veo casi siempre en dos
imagenes vivas que nos dejo de si, que son sus hijas y sus libros» 7.

El nuevo encargo, encomendado a Fray Luis por Breve papal,
para ayudarlas en la defensa de la Reforma Carmelitana, tal como la
habia entendido la Madre Teresa, los llevo, en sus estancias en Madrid,
a frecuentar las rejas del convento del que era Priora la Madre Ana.
Las contrariedades por las que pasaban una y otro ocupaban parte de
la conversacion; pero con frecuencia el didlogo se adentraba en los
temas del espiritu. Un dia él le hablo de la Exposicion de libro de Job,
sobre el que venia trabajando desde los tiempos de su prision. Ya tenia
terminados 35 capitulos de la obra; lo que la M. Ana le va a pedir en
aquel momento encarecidamente es que acabe el comentario. Y su
peticion fue atendida, afiadiendo los dos ultimos capitulos el 41 y 42
que €l firm6 en Salamanca, el 19 de febrero y el 8 de marzo de 1591,
respectivamente. Este fue el gran logro de aquella mujer. Lo que no
consigui6 fue verlo publicado.

Aquellos recuerdos de la ausencia y la desbandada de los amigos y
también de los que se pudiesen alegrar por su prision, experimentados
por él en la carcel, acudian especialmente a su memoria cuando
comenta el versiculo 18 del capitulo 19 —Ausentdbanse y hablaban mal
de mi-: «Mucho duele -dice- en la adversidad, faltar los amigos; mas
no duelen menos ver también lo que los enemigos se gozan» 28. Le
dolian también las angustias por las que pasaban la Madre Ana y su
comunidad, al no dejarlas vivir plenamente la Reforma de la Fundadora,
sufrimiento que hacia suyo fray Luis en 1588, cuando recibi6 el encargo
de defender algunos puntos importantes de la Reforma, como eran los
Estatutos y la exencion en relacion con los Calzados, a lo que se oponia
el General Doria. Uno y otra encontraban en Job el modelo sufriente
que les animaba a continuar en la defensa.

En Flandes, donde ella ejercia el cargo de Priora, no se olvidaba
de la obra que fray Luis le habia dedicado; al continuar inédita, en sus
cartas pedia que se publicase cuanto antes por el bien que podia hacer

27 “Carta Dedicatoria a las Madres: Priora Ana de Jests y Religiosas Carmelitas”,
en Obras Completas 1, p. 90.

28 Exposicion del Libro de Job, c. 19, n. 18, p. 325.



454 TEOFILO VINAS, OSA

a mucha gente. En una de las cartas que lleva fecha de marzo de 1610
y esta dirigida a un religioso carmelita, le dira: «Mucho me consolaré
que se imprima este Libro de_Job, y salga a luz lo que trabajo N.P.M. que
esté en el cielo». Toda una serie de motivos incomprensibles hizo que
la obra no se publicase ihasta 1779!

Lo que sentia la Madre Ana de Jests por fray Luis queda bien
patente en este pasaje de otra carta que ella escribe a la Priora del
convento de Madrid: «Pidola a V.R. por el grande amor que nos
tenemos, me ayude siempre en sus oraciones y las ofrezca muchas
veces por el padre maestro fray Luis de Leon, que se lo debemos todo...
Tratele V.R., que es muy santo y para cuanto nosotras hemos menester.
Tiene mucho caudal de Dios, con grande deseo de servir a su Majestad
en hacernos bien» 2.

2.3. La Charitas Amicitiae en Los Nombres de Cristo

Esta obra se la dedic6 fray Luis de Le6n a su gran amigo Don
Pedro Portocarrero, que fue por dos veces Rector de la Universidad
de Salamanca. Hombre, insigne por sus virtudes, fue también gran
protector de los estudios y de los que consagraban especialmente
su vida a ellos. Ademas de Los Nombres de Cristo, fray Luis le dedico
también sus Poesias y la Explanatio in Abdiam Prophetam. No hay noticia
sobre el agradecimiento que podria haberle hecho llegar Don Pedro,
pero facilmente se puede suponer el mas calido de los agradecimientos
de palabra o por escrito, sobre todo, por el primero de los regalos.

Deciamos que el Tiactatus de Charitate era la obra principal, aunque
no unica, dedicada a la “charitas amicitiae”, un amor de Dios ad extra —El
nos amo primero—, que hacia posible la respuesta del hombre. Veiamos
que, a poco de comenzar fray Luis sus argumentos en aquella Obra,
afirmaba con rotundidad: «Tenendum est inter Deum et homines esse
proprie amicitiam, et non metaphorice; quia, ut dixi, omnes conditiones
ad veram amicitiam requisitae in hac amicitia hominis ad Deum

29 Cf. MANRIQUE, A., Vida de la Venerable Ana de Jesuis, Bruselas 1632, 1. v, c.
11, p. 328.



EL AMOR DE DIOS EN FRAY LUIS DE LEON 455

reperiuntur» 0. Pues bien, a aquel Tratado sobre la “charitas amicitiae”
hay que anadir ahora la obra que lleva el titulo de Los Nombres de Cristo.

Ciertamente que en nuestra vida de relacién con el Dios Uno y
Trino, la primera persona con que se encontraba fray Luis era el propio
Cristo. Y entre los trece nombres (mas uno, anadido posteriormente,
“Cordero”) hallados por fray Luis en la Sagrada Escritura, el
decimotercero es el deJESUS que, significando SALUD, siempre nos
sale al encuentro como médico Amigo y hacedor de amigos. Alguien
ha dicho que en la intencién de escribir esta obra habia un deseo,
no confesado por €l, de responder a la doctrina luterana, que en su
formulacion teolégica hacia imposible un auténtico amor de amistad
en Dios e, incluso una verdadera amistad de los hombres entre si, a
pesar de que Lutero proclamase con sentida emocion que “Cristo es el
mejor amigo del hombre” 3.

ElPrologo mismo de Los Nombresde Cristose abre con estaafirmacion:
«Ninguna cosa es mas propia de Dios que el amor, ni al amor hay cosa
mas natural que volver al que ama en las condiciones e ingenio del que
es amado. De lo uno y de lo otro tenemos clara experiencia. Cierto es que
Dios ama y cada uno que no esté muy ciego lo puede reconocer en si
por los senalados beneficios que de su mano continuamente recibe: el
ser, la vida, el gobierno de ella y el amparo de su favor» 32.

Pero hay mas: este “amor de Dios” que se ofrece a cada uno
personalmente es siempre un “amor de amistad”, que pide siempre
por una respuesta personal de aceptacion para que se convierta en
AMISTAD; a continuacién, quien se ha hecho amigo por su respuesta,
€l mismo, con la ayuda de Dios, se hace portador de “amor de
amistad” para con su préjimo. Pero es que, ademas, el proceso amical
debe continuar y de ahi la voluntad de Dios expresada en el evangelio:
Amaos unos a otros (Jn 15, 12) y Que todos sean uno (Jn 17, 21). La respuesta
positiva, por parte del destinatario, conlleva un sosiego y una paz que
cada uno echaba en falta en su interior, donde incluso podia existir una

30 Tractatus de amicitia, art. 1, p. 9.
31 Carta de Lutero a Christof Scheuerl, Enders Br. I, p. 82.
32 Los Nombres de Cristo, Prélogo, p. 70.



456 TEOFILO VINAS, OSA

especie de guerra civil; ahora, en cambio, puede gustar en su interior el
gozo de sentirse “amigo de si mismo” y también de Dios y de los otros.

Todo esto nos lo dice fray Luis de Leo6n, entre otros muchas pasajes,
en éste de Los Nombras de Cristo: «Porque del estar uno concertado y
bien compuesto consigo mismo, no habiendo en €l cosa rebelde que
a la sazon contradiga, nace como de fuente, lo primero, el estar en
concordia con Dios, y lo segundo, el conservarse en amistad con
los hombres» 33. Por supuesto que este Dios con el que estamos “en
concordia” es el Dios Uno y Trino, pero es a Cristo a quien nuestro
fray Luis tiene particularmente presente, como “Principe de la paz”,
ademas de por su apasionada concepcion cristologica. Estas son sus
palabras:

«Asi como Dios es trino y uno, trino en personas y uno en esencia,
asi Cristo y sus fieles, por representar en esto también a Dios, son en
personas muchos y diferentes; mas, como ya comenzamos a decir y
diremos mas largamente después, en espiritu y en una unidad secreta,
que se explica mal con palabras y que se entiende bien por los que
la gustan, son uno mismo. Y dado que las cualidades de gracia y de
justicia y de los demas dones divinos que estan en los justos..., y el
que los alienta y menea, y el que despierta y pone en obra las mismas
cualidades y dones que he dicho, es en todos uno y solo, y el mismo de
Cristo. Y asi vive en los suyos El, y ellos viven por El y todos en El; y
son uno mismo multiplicado en personas, y, en cualidad y substancia
de espiritu, simple y sencillo, conforme a lo que pidi6 a su Padre, dic-
iendo: Para que sean todos una cosa, asi como somos una cosa nosotros» 3.

Justamente, la cita del evangelio de san Juan con la que termina el
texto, le ofrece motivos para recordar en muchas ocasiones las clasicas
definiciones de la amistad: “acuerdo benevolente y caritativo en asuntos
divinos y humanos”, “los amigos son otro yo”, “los amigos se hacen un
alma sola en dos cuerpos”. Los siguientes pasajes no necesitan otra
inspiracion, aunque, como en otros casos, fray Luis (Marcelo) lo haga
a través de sus dos interlocutores; de esta vez lo hace en el dialogo

33 Nombre “Principe de la paz”, p. 620.
34 Nombre “Faces de Dios”, p. 452.



EL AMOR DE DIOS EN FRAY LUIS DE LEON 457

entre Sabino y Juliano: «Muchas veces habréis oido decir, Sabino
-respondi6 Juliano-, que el amor consiste en una cierta unidad. —Si,
he —dijo Sabino- oido y leido que es unién el amor y que es unidad, y
que es como un lazo estrecho entre los que se aman, y que, por ser asi
se transforma el que ama en lo que ama, por tal manera, que se hace
con €l una misma cosa. “/'Y paréceos —dijo Juliano— que todo amor es
asi? —Si parece -respondié Sabino-” %%

Al hablar de los multiples oficios que Cristo, como “Pastor”,
desempenia con sus ovejas encontramos, entre las que llama “ventajas”,
una cuarta en relacion con los otros pastores: «Y porque El, uno mismo,
esta en los pechos de cada una de las ovejas, y porque su pacerlas es
ayuntarlas consigo y entraiarlas en si, como ahora decia, por eso le
conviene también lo postrero que pertenece al Pastor, que es hacer
unidad y rebafo. Lo cual hace Cristo por maravilloso modo, como
por ventura diremos después... Y porque, cebandose ellas de El se
desnudan a si de si mismas y se visten de sus cualidades de Cristo;
y creciendo con este dichoso pasto el ganado, viene por sus pasos
contados a ser con su Pastor una cosa» 6.

Ahora bien, hacerse personalmente uno con Cristo equivale a ser
uno también con todos cuantos se hicieron uno con El. Asi nos lo dira
fray Luis en un largo y hermoso pasaje del comentario al nombre
“Amado”. Un breve extracto es suficiente: «Cristo hall6 y halla infinitos
amigos que le aman con tanta fe, que son llamados los fieles entre todas
las gentes, como con nombre propio y que a ellos solos conviene... Y
aunque Aristoteles pregunta si conviene tener uno o muchos amigos
y concluye que no conviene, porque para el deleite bastan pocos...
Mas esa es la excelencia de Cristo, y una de las razones por donde
le conviene ser EIl Amado con propiedad que da lugar a que le amen
muchos como si le amara uno solo, sin que le estorben y sin que El se
embarace en responder... Porque Cristo en los que le aman, El mismo
hace (crea) el amor, y se pasa a sus pechos de ellos, y vive en sus

35 Nombre “Principe de la paz”, p. 642.
36 Nombre “Pastor”, pp. 479 y 481.



458 TEOFILO VINAS, OSA

almas, y por la misma razén hace que tengan todos una misma alma y
espiritu. Y es facil y natural que los semejantes y los unos se amen» %’.

3. FRrRAY Luis DE LEON, MISTICO

Las ultimas palabras del texto citado ofrecen, precisamente, la
oportunidad de preguntarse ahora i ellas son fruto de sus conocimientos
puramente intelectuales o en ellas se oculta también una experiencia
viva y personal. La pregunta se puede hacer extensiva a muchos
otros pasajes que se han citado ya anteriormente y, por supuesto, los
que figuraran en este ultimo apartado. Nos preguntamos, pues: {Fue
mistico fray Luis de Le6n?, {Sé6lo teérico?, (Fue también experiencial?
Hace ya muchos anos que encontré por primera vez a fray Luis de
Leo6n expresamente relacionado con la Mistica y fue nada menos que
en la biografia que el P. Manuel Vidal nos dejo incrustada en su libro
Agustinos en Salamanca, al hablar de su gran conocimiento de la Teologia
expositiva y de que “en la ZTeologia Mistica era igualmente prdctico que
teorico” 3. 1751 era la fecha en que nos decia esto.

La charitas amicitiae (amor mutuo, amor de amistad) entre Dios y
los hombres y de éstos entre si se puede vivir de manera muy especial
en momentos en que Dios se vuelca graciosamente sobre alguien que
se ha hecho (lo ha hecho El) intimo amigo suyo y, como tal, le abre
de par en par las puertas del corazon, a lo que Dios puede responder
haciéndolo participe de arcanos secretos y gozos inefables, sin que por
ello no falten también momentos de oscuridad y tinieblas. La persona
que recibe esa gracia decimos que entra plenamente en el ambito
de la Mistica. Pero también entra en ese ambito el que Unicamente
describe y escribe sobre esos fenomenos desde el simple conocimiento
intelectual. Pero hay mas: han sido muchos los especialistas que del
analisis objetivo de no pocos textos hay una obligada conclusién: fray
Luis de Leon fue mistico, no sélo teoérico sino vivencial.

37 Nombre “Amado”, pp. 750-752.
38 VipaL, M., Agustinos de Salamanca, Salamanca 1751, t. 1, p. 373.



EL AMOR DE DIOS EN FRAY LUIS DE LEON 459

Las semblanzas biograficas que nos dejaron los contemporaneos
de fray Luis, aunque nos hablan de su honda religiosidad y vida
ejemplar, ninguno, ni en la Orden Agustiniana ni fuera de ella, se habia
preocupado expresamente del tema. Todos conocian el famoso retrato
del pintor Pacheco, que ciertamente podia tener no poco que ver con
la opinién sobre su dimension mistica: “fue muy espiritual y de mucha
oraciéon y en ella, en tiempo de sus mayores trabajos, favorecido de
Dios particularisimamente”. La verdad es que entre sus hermanos de
habito siempre se le tuvo en muy alto concepto en el campo de la
espiritualidad, tanto en sus escritos como en su vida personal; concepto
este que le mereci6 ser sepultado en el llamado “angulo de los Santos”,
que correspondia a la esquina del claustro lindante con la iglesia y
era el lugar reservado para quien moria en alto concepto de santidad.
Aquello era argumento mas que suficiente para reconocer que fray
Luis de Leon lo merecia.

3.1. Fray Luis de Leon, cmistico?

Nunca se plante6 el tema hasta mediados del siglo XIX, acaso
porque nunca se habia dudado de ello. Uno de los primeros en hacerlo
fue P. Rousselot, el cual afirmé rotundamente que fray Luis habia sido
“el primer maestro del misticismo” 3°. La importancia que tenia esta
afirmacion le llevo a dedicarle, nada menos, que tres capitulos de los
14 que componen el volumen, sumando 95 paginas de las 500 que
lo conforman. Y, para él, fray Luis habria sido mistico no sé6lo en su
doctrina sino en su propia vida. (Quiero dejar ya mi propia conviccién:
después de releer los muchos pasajes de sus Obras que tratan de ello, no
puedo menos de afirmar que en no pocos hay una valiosa exposicion de
doctrina ascético-mistica, pero en otros se esconde ademas una experiencia
personal).

Un segundo defensor del misticismo de fray Luis de Leon fue
Aubrey F.G. Bell. Comienza él extranandose, precisamente, de que
alguna vez se haya dudado de si fray Luis merece figurar entre los
misticos. Esta es su respuesta: «Es evidente que fue uno de los que
mas adelante llegaron en la Via Mistica, y si sus obras no merecen ser

39 P. ROUSSELOT, Les mystiques espagnols, Paris 1867, p. 213.



460 TEOFILO VINAS, OSA

llamadas misticas, tiene que restringirse en gran manera el numero
de espanoles que merezcan tal calificativo. El habia escuchado los
inenarrables gemidos de la voz del Espiritu Santo; no dejaba de estar
versado “enlosresplandores de la contemplacion y enlos arrobamientos
del espiritu; y habia gustado “la blandura y dulzor de la comunicacion
con Dios”; y aunque nunca se aproximo6 al estado de éxtasis, que tan
bien describe en su Comentario del Cantar de los Cantares y en otros
lugares, nunca llegé al “abismal deleite” de la unién ni a las visiones
de Santa Teresa» *°. Pudiera parecer que estas palabras achicarian la
dimension mistica; en modo alguno, sin “este deleite” la experiencia la
vivié intensamente, en su a solas con Dios.

Poco tiempo después de Bell fueron numerosos los que, interesados
en el tema, defendieron también la doble dimensién mistica de fray Luis.
Figuraria en primer lugar un prestigioso profesor de Oxford, R. Trevor
Davies, que lo considera como «el tercer mistico espanol, después de
Santa Teresa de Jests y san Juan de la Cruz» #!. A ellos les siguen otros
dos entusiasta defensores del fray Luis mistico, extranjeros también:
Allison Peers y Alain Guy, inglés el primero y francés el segundo. Por
cierto que en 1942 Allison Peers se reafirmaba en ello: «<Mantengo que
fray Luis tiene pleno derecho a ser considerado como autor mistico y
que, en sus obras en prosa, hay por lo menos claras indicaciones de
que su vida estaba familiarizada con la experiencia mistica; o, si no la
suya, al menos la vida de personas que conocias bien... Mi conclusion
no se ha alterado en el transcurso de estos catorce anos» 2.

En Espana, entre otros, podemos citar a éstos: M. Menéndez
Pelayo, J. Cejador, P. Sainz Rodriguez, Antonio Prieto, Ricardo Senabre,
José M? Becerra Hiraldo y el religioso carmelita, Crisogono de Jesus
Sacramentado. Y por parte de los Agustinos, han sido numerosos los
que han buceado en los escritos y en su misma vida para terminar
afirmando que fray Luis fue mistico y casi todos nos diran que lo fue en
la doble dimension —tedrica y experiencial-. He aqui algunos nombres:

40 BELL, Aubrey F. G., Luis de Leén. Un Estudio del Renacimiento Esparfiol, Casa
Ed. Araluce, Barcelona 1927, pp. 249-250.

41 Cf. TREVOR DavIEs, R., Siglo de oro espariol, Ed. Ebro, Zaragoza 1944, p. 292.

42 Citado por GUTIERREZ, D., «Fray Luis de Ledn, autor mistico», en Escritos sobre
Fray Luis de Ledn, Ed. Diputaciéon de Salamanca 1993, p. 277.



EL AMOR DE DIOS EN FRAY LUIS DE LEON 461

Ignacio Monasterio, Mariano Arconada, David Gutiérrez, Angel C.
Vega, Lope Cilleruelo, Félix Garcia, Sergio Gonzalez...

Uno de los autores que, con mas rotundidad se ha pronunciado en
este sentido, ha sido J. M?. Becerra Hiraldo. Hago plenamente mio este
parrafo suyo: «El misticismo de fray Luis, ademas de su indudable lado
experimental, se deriva de unos principios dogmaticos y, mas aun,
de una doctrina sacada de la Escritura. Los profundos conocimientos
escriturarios le permitieron extraer del Canfar un sistema de doctrina
que solo tiene rival ventajoso en el Cdntico espiritual de san Juan de
la Cruz. El P. Cris6gono de Jests, carmelita, llega a afirmar que,
manteniendo la natural distancia, lo que al mistico Doctor le vali6 la
experiencia para la perfecta explicacion mistica del libro saloménico,
le valieron a fray Luis los conocimientos escrituristicos» 43.

Y un poco mas adelante anade: «El valor fundamental de la
Explanacion de Cantar de los Cantares es su caracter de escrito mistico. Es
la obra fundamental de la mistica luisiana, no sélo por la tematica, sino
por ser una de las dltimas de fray Luis, en la que condens6 sus tltimos
pensamientos y sus experiencias interiores. Aqui el misticismo de fray
Luis parte de su concepcion cristolégica. Cristo no es solo el salvador,
sino el centro de todos los 6rdenes y relaciones; que se encarna, no
a causa del pecado, sino para comunicarnos su ser divino; El es el
término de la creaciéon. Esta concepcion cristocéntrica del mundo es la
piedra fundamental de todo el edificio mistico. El alma santa no ira a
Dios directamente, sino a Cristo, a quien se unira misticamente, por ser
el centro del orden de la perfeccion sobrenatural» 4.

La doble dimension especulativo-experiencial del misticismo de fray
Luis de Le6n, con mayor o menor peso en uno u otro término, viene
afirmada por cuantos lo consideran mistico. Nadie, por ejemplo, deberia
dudar de que el Cantar de los Cantares es un libro soberanamente mistico
y, por lo tanto, en la Exposicion latina del mismo el legionense esta
labrando doctrina mistica en la que se unen ambas dimensiones. Podria
anadirse a todo esto el hecho de que fray Luis fue autor de una obra

43 BECERRA HIRALDO, J. M?, Obra Mistica de Fray Luis de Leén, Ed. Universidad
de Granada 1986, p. 12.

44 Tp, Ibid., p. 14.



462 TEOFILO VINAS, OSA

titulada De triplice coniuntione fidelium cum Christo, que lamentablemente
debi6 de perecer pasto de las llamas en el incendio que sufri6 el
Convento el dia 15 de julio de 1589. Dado el titulo que llevaba, es de
suponer que en su contenido habria un mucho de doctrina mistica.
Una doctrina que nos habria ahorrado, sin duda, el tenerla que buscar
en sus restantes obras para confirmarlo.

No quiero olvidar el juicio que le mereci6 a Melquiades Andrés la
“Espiritualidad de Fray Luis de Le6n” en su ponencia en el Congreso
celebrado en Salamanca con motivo del Centenario (1991). Estas fueron
sus palabras: «Creo que hemos llegado a la raiz de la mistica luisiana:
la cristologia, la encarnaciéon de la segunda persona de la Santisima
Trinidad, la humanizacién de lo divino. éNo sera éste el hilo conductor
de su mistica? La oracion de seguimiento de Cristo, junto con la del
propio conocimiento, constituyen la base de la experiencia mistica de
los recogidos, de Santa Teresa, San Juan de Avila, P. Granada, San
Alonso de Orozco, San Juan de la Cruz... Luis de Leén elabora la
cristologia y conjuga doctrina y vivencia en admirable equilibrio.
Endereza su pensamiento a la vida y no se detiene a refutar a los que se
paran a la vera del camino. Pensador, te6logo, exegeta, poeta y mistico
en una pieza y en altisimo grado. Todo es rezumo de su saber y vivir.
No se puede separar obra, vida e interpretaciones de las mismas» 4.

Uno de los tltimos luisi6logos en investigar sobre el misticismo de
fray Luis, en Los Nombres de Cristo concretamente, ha sido el agustino
P. Sergio Gonzalez. La expresion “Jesis es salud ”, le da pie para
afirmar que el parrafo siguiente es un desahogo mistico. Helo aqui: «iOh
bienaventurada! iOh Jesus, dulce y dignisimo de todo deseo! iSi ya me
viese yo, Sefor, vencido enteramente de Ti! iSi cundieses oh salud,
por mi alma y mi cuerpo! iSi me apurases ya de mi escoria, de toda
aquesta vejez! iSi no viviese, ni pareciese, ni luciese en mi, sino Tu!
iOh, si ya no fuese quien soy!» #0. «Es evidente —termina diciendo el
P. S. Gonzalez- el deseo de experiencia mistica en fray Luis de Le6n
y muy dificil no suponer una profunda vivencia mistica en él, al leer

45  Fray Luis de Ledn. Historia, Humanismo y Letras. Conferencias inaugurales y
de Clausura, Ed. Univ. de Salamanca, 1996, p. 237)9.

46 Los Nombres de Cristo, Nombre “Jesus”, pp. 790-791.



EL AMOR DE DIOS EN FRAY LUIS DE LEON 463

el desarrollo de los Nombres del presente estudio y especialmente al
reflexionar sobre estos puntos ahora anotados» *.

3.2. In Canticum Canticorum Expositio, Los Nombres de
Cristo, la Exposicién del Libro de Job y Declaracién del
Salmo 26

Aunque en casi todos sus escritos, de vez en cuando, nos sorprende
fray Luis con alguna manifestacion de lo que esta viviendo en su interior,
es en estas cuatro Obras donde se hace mas patente su misticismo y casi
siempre con un matiz especialmente cristolégico. Cristo, para él, no es
solo el Salvador, sino el centro en todos los 6rdenes y relaciones; se
encarna, menos por causa del pecado que para comunicarnos su ser
divino. El es el término y la corona de la creacion, ya que para fray
Luis, Cristo se habria encarnado, aunque el hombre no hubiese pecado.
«El alma santa —nos lo acaba de recordar J. M* Becerra Hiraldo- no
ird a Dios directamente, sino a Cristo, a quien se unird misticamente
por ser el centro de orden de la perfeccion sobrenatural. La perfeccion
es el acercamiento y compenetracion del alma con la virtud de Cristo,
clave, norma y medida de toda perfeccion. Este acercamiento consiste
sustituir la propia vida, aspiraciones y tendencias por las de Cristo,
para que El se haga alma del alma, espiritu de ese cuerpo, luz, vida» 5.

Con los Capitulos Cuarto y Séptimo de la Triplex Explanatio se
puede confeccionar un retrato de una persona perfecta con algunas
de las expresiones que va sembrando fray Luis por sus paginas. Un
retrato que va mas alla de lo que fray Luis de Le6n ha podido observar
en algunas personas que ha conocido, sino que ha ido a encontrarlo
también en su propio interior. En las almas de los perfectos brilla el don
de la gracia y tienen resplandecientes y luminosos sus pensamientos,
y sus amores son santos; estan dotados del habito altisimo, heroico y
divino de las virtudes y de los dones infusos *; siempre estan pensado
en Dios y contemplando sus atributos y los bienes celestiales, no

47  Titulos cristoldgicos: “Pimpollo, Pastor, Padre del siglo futuro, Esposo, Hijo de
Dios, Jesiis”, Ed. Estudio Agustiniano, Valladolid 1995, p. 439.

48 HIRALDO, J. M?, Obra Mistica..., p. 14.
49 Ib., Opera II, pp. 390 y 396.



464 TEOFILO VINAS, OSA

anhelando otra cosa mas que hacerse espiritu con El y transformarse en
su imagen divina *. Por otra parte, no se olvida de recordar que junto
con esa vida luminosa abundan también las tinieblas y la sequedad del
cierzo °L.

En Los Nombres de Cristo, nos va a sorprender la descripcion del
proceso de quienes se deciden de verdad a iniciar el camino hacia la
perfeccion y lo que han de pasar hasta donde Dios quiere llevarlos.
Podra decirse que el pasaje que nos ofrece en esta ocasién era un lugar
comun para los tratadistas muy anteriores a fray Luis, la verdad es que
éste, claramente, lo hace muy suyo. Y es que después de describirnos
detalladamente lo que pasa con “el madero no bien seco, cuando se le
avecina el fuego”, el proceso se realiza en la propia persona, la cual,
con la ayuda del Sefor, se ha dejado libremente invadir por el fuego,
el amor divino. Y a continuacion nos lo dice:

«Y por la misma manera, cuando Dios se avecina al alma y se
junta con ella y la va gustando, asi la va deseando mas, y con el deseo
se hace a si misma mas habil para gustarla, y luego la gusta mas; y asi
creciendo en ella aqueste deleite por puntos, al principio la estremece
toda, y luego la comienza a ablandar y suenan de rato en rato unos
tiernos suspiros, y corren por las mejillas a veces y sin sentir algunas
dulcisimas lagrimas; y procediendo adelante, enciéndese de improviso
como una llama compuesta de luz y de amor y luego desaparece
volando, y torna a repetirse el suspiro, y torna a lucir y cesar otro
no sé qué resplandor, y acreciéntase el lloro dulce, y anda asi por un
espacio haciendo mudanzas el alma traspasandose unas veces, y otras
tornandose a si, hasta que, sujeta ya del todo al dulzor , se traspasa
del todo, y levantada enteramente sobre si misma y no cabiendo en
si misma, espira amor y terneza y derretimiento por todas sus partes,
y no entiende ni dice otra cosa si no es: iLuz, amor, via, descanso sumo,
belleza infinita, bien inmenso y dulcisimo, dame que me deshaga yo, y que me
convierta en Ti toda, Seriorh 52

50 I, ibid., p. 395.
51 Ib., ibid., p. 77.
52 Nombres de Cristo, “Esposo”, p. 670.



EL AMOR DE DIOS EN FRAY LUIS DE LEON 465

¢Quién no ve en esa descripcion el relato de una experiencia
personal vivida por fray Luis de Leén en lo mas intimo de si mismo?
Las dos lineas finales del pasaje, concretamente, no admiten otra
interpretacién. El amor de Dios ha encontrado una gozosa repuesta
por parte de la persona amada y en medio de ello un vivisimo deseo
unirse enteramente con El, pero es que en ese mismo anhelo yalo esta
viviendo.

Hay mas todavia: en el nombre “Hijo de Dios” nos vamos
a encontrar que el acercamiento y la identificacion se da, ahora en
concreto, con Cristo, ya que la propia vida, aspiraciones y tendencias
son sustituidas por las de El; el propio Cristo se hace alma del alma,
espiritu de ese cuerpo, luz y vida. He aqui el pasaje: «<En el ayuntamiento
del espiritu de Cristo con el nuestro, el Espiritu de Cristo tiene vez de
alma respecto de la nuestra, y hace en ella obra de alma moviéndola
a obrar como debe en todo lo que se ofrece, y pone en ella impetu
para que menee, y asi obra El en ella y la mueve, que ella, ayudada
de El, obra con El juntamente; mas en la presencia que de si hace en
la oracién a los buenos por medio de deleite y de luz, por la mayor
parte el alma y sus potencias reposan y El s6lo obra en ellas por secreta
manera un reposo y un bien que decir no se puede. Y asi, aquel primer
ayuntamiento es de vida, mas este segundo es de deleite y regalo; aquél
es el ser y el vivir, aquéste es lo que hace dulce el vivir; alli recibe
vivienda y estilo de Dios el alma, aqui gusta algo de su bienandanza,
y asi, aquello se da con asiento y para que dure, porque si falta no se
vive; mas esto se da de paso y a la ligera, porque es mas gustoso que
necesario» 53,

Y con esto nos adentramos en el campo de las pruebas que
tampoco faltan especialmente en la vida de todo mistico: la “noche
oscura”, “las tinieblas”, “el ocultamiento de Dios”. San Juan de la Cruz
le manifestara a Cristo su pesar: “¢donde te escondiste, Amado...?”;
fray Luis, por su parte, expresara su tristeza y una inmensa “saudade”,
preguntandole: “C'Y dejas, Pastor Santo, tu grey en este valle oscuro...?”
Para uno y otro habian acabado aquellas experiencias gozosas, aquellos

deleites regalados e incluso aquella vida pacifica y tranquila y habia

53 Ibid., “Hijo de Dios”, p. 729.



466 TEOFILO VINAS, OSA

comenzado la oscuridad, las penas, el dolor, las contradicciones... No
obstante, al fondo brillaba una lucecita que servia para mantenerse
en pie: era la fe. Gracias a ella, “el amado de Dios” podia decirle,
confiado, a pesar de todo: “creo en ti, Sefior, y te amo”.

Fray Luis de Le6n represent6 un mucho de todo ello en la escena
de la persecuciéon por parte de dos cuervos a una avecilla hasta
precipitarla en las aguas del Tormes, a orillas de La Flecha, donde €l se
encontraba con sus dos amigos: “iOh, la pobre, como se nos ahogo!”,
exclamé Sabino. Y asi lo creyeron Juliano y Marcelo (fray Luis), “de
que mucho se lastimaron. Los enemigos (los cuervos), como victoriosos,
se fueron alegres luego. Mas como hubiese pasado un espacio de
tiempo, y Juliano con alguna risa consolase a Sabino, que maldecia
a los cuervos, y no podia perder la lastima de su pajara, que asi la
llamaba, de improviso, a la parte adonde Marcelo estaba, y casi junto
a sus pies, la vieron sacar del agua la cabeza, y luego salir del arroyo a
la orilla, toda fatigada y mojada. Como sali6, se puso sobre una rama
baja que estaba alli junto, adonde extendi6 sus alas, y las sacudi6 del
agua; y después, batiéndolas con presteza, comenz6 a levantarse por el
aire cantando con una dulzura nueva” ¢,

Pone fin a todo ello «el grandisimo regocijo y alegria que de este
suceso recibi6 Sabino», el cual, «mirando en este punto a Macelo (el
propio fray Luis), le vio demudado en el rostro y turbado algo y metido en
gran pensamiento, de que mucho se maravill6 y queriéndole preguntar
qué sentia, viole que, levantando al cielo los ojos, con entre los dientes
y con un suspiro disimulado, dijo: Al fin, iJests es Jests!» %. (La cursiva
le vio demudado en el rostro... es mia, para llamar la atencién sobre un
gesto que manifestaba lo que fray Luis estaba viviendo en su interior).

Momentos de luchas, de noches oscuras, de amargura, y también
de gozo profundo y de luz..., especialmente en los casi cinco anos que
ya llevaba en la carcel, se entremezclaban. Asi se lo dice al cardenal
Quiroga en la dedicatoria de la Explanatio in Psalmum Vigesimum Sextum:
«Todos estamos enfermos y sufrimos otros de otras enfermedades del
alma. Pero siempre acaece también, sobre todo alos buenos y amadores

54 Nombre “Hijo de Dios”, p. 743.
55 Ibid., pp. 743-744.



EL AMOR DE DIOS EN FRAY LUIS DE LEON 467

de Dios que estas cosas no sélo les sean utiles, sino que dejen de serles
amargas, y por ende se tornen agradables y dulces al gusto y al paladar
de ellos; tan grande es la dulzura de Cristo con los que colocan en El
todas sus esperanzas. Lo cual yo también, aunque de ningin modo
pueda enumerarme entre los siervos de Dios, sin embargo habiéndome
tratado Dios benigna y clementisimamente lo experimenté... durante
casi cinco anos en la cdrcel y en las tinieblas yaci. Entonces disfrutaba
de aquella guietud y alegria de alma que ahora muchas veces me falta,
vuelto a la luz y disfrutando del trato de hombres muy amigos para
mi» %6,

Estas mismas situaciones las encontramos en su otra gran obra,
la Exposicion del Libro de Job. Fray Luis se identifica con el personaje
biblico en el sufrimiento. Como Job, también a él le duele mucho verse
inocente y no ser oido en sus alegaciones. En la defensa que hace Job
se percibe una resonancia de su propia defensa ante aquellos jueces
que se hacian remisos y sordos en escuchar y entender. Esta es su
queja: «el saber uno su razoén, y el ver que no se la creen ni le vale, cria
en €l agonia, de la cual nace el deseo vivo y de fuego de hallar medios
eficaces para ser creido y valido; y desea que lo imposible, si es 1til
para sacar a luz su remedio y verdad, se hiciese posible» %7. Pero uno y
otro tienen el animo rendido y dispuesto a ver en todo ello la mano de
Dios, o mejor, descubrir que el Dios-Amor siempre esta cerca de quien
asi lo confiesa.

Las paginas finales de la Exposicion quiere hacerlas fray Luis
especialmente suyas. En concreto, el perdon, otorgado por Job a sus
acusadores, también él lo regala: «Cuando se lee del que perdona a sus
malhechores e intercede por ellos, que ni cuando padecié con paciencia
se dijo, ni cuando se reconoci6 por ceniza, ni cuando llor6 y se doli6 de
su demasia humillado. Porque en ninguna de aquellas cosas se mostr6
lo perfecto de su virtud cuanto en esto que, a la verdad, contiene en si
grandes bienes. Porque quien a sus enemigos ama, y hace bien a los
que le danan y injurian, lejos esta de querer a nadie mal, ni danarle; y
quien paga con amor al hombre el mal que le hace, cierto es que a Dios,

56 Declaracion del Salmo 26, traducciéon J. M* Hiraldo, Ed. Dip. Prov. de Sala-
manca, 1991, p. 19.

57  Exposicién del Libro de Job, cap. 6, 2



468 TEOFILO VINAS, OSA

de quien tantos bienes recibe, no le olvida y desama. Por manera que
ama perfectamente a Dios y a los préjimos quien para sus enemigos es
bueno; y en este amor se encierra todo lo que Dios manda, y es aquello
en que verdaderamente consiste la justicia cristiana» %8

En fin, como se habra podido ver, abundan en pasajes en los que
el misticismo de fray Luis de Le6n no se queda reducido a una mera
exposicion de la doctrina mistica, sino que se descubre también que
en la misma exposicion hay algo mas que se hace patente de alguna
manera: ése “algo mas” es, precisamente, una especial “vivencia”
personal que supera cualquier sentimiento estético o de cualquier
otro género. Es cierto que algunas veces, saliendo al paso de quien
asi pudiera interpretarlo, fray Luis acaba diciendo: “yo no soy uno de
ellos”. {Pensamos, acaso, que €l iba a decir: “si, lo soy”?

3.3. “El amor de Dios” en la Obra poética de fray Luis de
Leén

Vaya inicialmente la cita de un inspirado parrafo que el P. Félix
Garcia engast6 en su Introduccion a las Poesias de fray Luis de Leon:
«Fray Luis, ese gran cosechero de hermosuras, es un contemplativo
extraordinario. No seria excesivo afirmar que no hay poesia sin previa
contemplacion. Siempre la convergencia de la inteleccion y del amor,
que es la que define al mistico. Poesia y mistica son dos cumbres
que se contemplan extaticas, iluminadas, bajo los resplandores de la
mirada de Dios. El poeta y el mistico tienen ascensiones paralelas, y
se despegan de lo sensorial y transitorio, sublimandolo, con impetu
de flecha, tomando rumbos idénticos. Todo mistico es, por eso, en el
fondo, un poeta, porque del ser poeta proviene el arrebato y el transito,
la vision iluminada; y todo poeta que, en el fondo, es mas que el resto
de los mortales un ser religioso, toma del mistico las alas de paloma para
sesgar el vuelo y romper el puro aire en navegaciones altas» 9.

¢Qué decir, pues, del caracter mistico que se atribuye a algunas
de sus poesias? Ciertamente que quienes le negaban un verdadero

58 Job 42, 10.
59 Obras Completas Castellanas B.A.C., t. 11, p. 700.



EL AMOR DE DIOS EN FRAY LUIS DE LEON 469

misticismo en algunos pasajes de las obras en prosa, menos ain
iban a aceptar que también algunas poesias eran fruto de momentos
misticos que habria vivido fray Luis. Aumenta, quizas, esta actitud
el juicio negativo que le merecian al propio fray Luis las poesias que
componian el pequeiio volumen que le dedicé a D. Gaspar de Quiroga.
En efecto, el pasaje que encabeza su Advertencia previa dice asi: «Entre
las ocupaciones de mis estudios en mi mocedad, y casi en mi ninez, se
me cayeron como de entre las manos estas obrecillas; a las cuales me apliqué mds
por inclinacion de mi estrella que por juicio o voluntad> (la cursiva es mia) .
Pero es que debemos preguntarnos, una vez mas: {Se podia esperar
que fray Luis que dijese otra cosa?

La verdad es que son muchos los autores que reconocen que
en varias de sus poesias, concretamente en algunas de sus estrofas,
existen momentos de una exaltacién especial, aunque, para otros no
iba mas alla de una mera inspiracién natural y que habria brotado
sencillamente de la propia sensibilidad. Es lo que opina, por ejemplo,
Damaso Alonso. Para €l en casi todas sus odas «no hay ni un solo
instante que se pueda asimilar a la plenitud de la unién de semejanza.
Las vislumbres del cielo o de la divinidad estan contempladas siempre
en posicién de desterrado. No por eso, son menos bellas, porque el
dolor, el desvio, el apartamiento, cargan de expresién y de hermosura
las imagenes inasequibles» 5!. Como si lo mistico s6lo pudiese vivirse en
medio del gozo y no en medio de una profunda desolacion o ausencia
de Dios. Donde quedaria entonces, pregunto de nuevo, el “éDoénde te
escondiste, Amado...?” de san Juan de la Cruz o el “/Y dejas Pastor
Santo... con soledad y llanto?” de fray Luis de Leon.

El hecho es que son muchisimos mas los que aseguran que algunas
poesias de fray Luis son fruto, ante todo, de momentos misticos vividos
por él. La mayor parte de los que admitian el misticismo en no pocos
pasajes de su obra en prosa lo admiten también en algunas de sus
poesias. Ahi estai Menéndez Pelayo senialando a estas cuatro como
misticas: la titulada “Noche serena”, las dedicadas “A Salinas” y “A

60 Fray Luis de Ledn. Poesias. Edicién, introduccion y notas del P. Angel C. Vega,
Ed. Planeta, Barcelona 1970, p. 6.

61 Poesia Espafiola. Ensayo de métodos y limites estilisticos, Ed. Gredos, Madrid
1987, p. 188.



470 TEOFILO VINAS, OSA

Felipe Ruiz” y Ia llamada “Morada del cielo”. Otros estudiosos del
tema, Antonio Prieto y Ricardo Senabre no abrigan duda alguna sobre
el misticismo de algunas de ellas. Desde la Orden de san Agustin son
suficientes estos nombres citados anteriormente, entre muchos otros:
Angel C. Vega, Félix Garcia y David Gutiérrez.

Por cierto que A. Prieto admite que la poesia luisiana conformaria
un corpus coherente que, desde la “Vida retirada”, ofrece un cierto
progreso argumental que podria ser éste: “El aire se serena”, “Cuando
contemplo el cielo...”, “écuando sera que pueda...”, por ejemplo , o de
intensificacién redundante, que alterna esta linea de ascensus con otras
odas detenidas en temas “terrenos” que sirven de contraste, quebrando
una posible monotonia 2. Bastan sélo dos estrofas de dos de las cuatro
odas citadas para darnos cuenta de que en ellas hay algo mas que una

simple expresion poética:

NOCHESERENA: “Cuando contemplo el cielo / de innumerables
luces adornado, / y miro hacia el suelo / de noche rodeado, / en suefio
y en olvido sepultado: // El amor y la pena / despiertan en mi pecho
una ansia ardiente; / despiden larga vena / los ojos hechos fuente; / la
lengua dice al fin con voz doliente: // iMorada de grandeza / templo
de caridad y hermosura!”...

MORADA DEL CIELO: “Alma region luciente, / prado de
bienandanza, que ni al hielo / ni con el rayo ardiente / fallece: fértil
suelo, / producidor eterno de consuelo ... // Toca el rabel sonoro, /'y
el inmortal dulzor al alma pasa / con que envilece el oro / y ardiendo
se traspasa / y lanza en aquel bien libre de tasa ... // Conoceria donde
/ sesteas, dulce Esposo; y desatada / de esta prisién, a donde / padece
a tu manada / junta, no ya andara perdida, errada”.

Veamos lo que nos dicen algunos de los especialistas en el
tema. Aqui estd lo que dice Alain Guy, dirigiéndose, sobre todo, a
los que niegan la dimensién mistica fray Luis de Leén. Lo hace
preguntandoles que «si, después del apoyo de Menéndez Pelayo, Fco.
Blanco Garcia, Aubrey Bell, Allison Peers, Marcos del Rio, Criségono
de Jesus, ifray Luis no va a tener derecho a ser considerado autor

62 La Poesia Espariola del siglo xvr, t. 11, Ed. Cétedra, SA, Madrid 1987, p. 312.



EL AMOR DE DIOS EN FRAY LUIS DE LEON 471

mistico? Toda su obra en prosa y en verso esta llena del amor divino y
parece testificar su experiencia. Recordaria yo el ardiente comentario
del nombre Amado en Los Nombres de Cristo, el dialogo entre Sabino y
Juliano a propésito de la unidad en el comentario del nombre Principe
de la Pazen Los Nombres de Cristo, las paginas de la Exposicion del Libro
de Job (c. 17)... En innumerables textos, con magnifica inspiracién son
descritos insistentemente los grados del amor espiritual, sus pruebas,
sus momentos felices y su inefables cimas» 63.

Y para terminar vaya el testimonio de uno de sus mejores
intérpretes, el P. Félix Garcia: «Lo religioso, la ascension mistica es la
nota determinante de la poesia de Fr. Luis. El poeta lleva en el corazoén,
y en los ojos y en el entendimiento la imagen de Cristo y de la patria
verdadera. Y con el mucho amor se le encienden las palabras y se
conciertan en una armonia que despierta en el alma un ansia ardiente.
La naturaleza en la prosa y en el verso de Fr. Luis -icuantas maravillas
acumuladas!- no es una naturaleza que recrea sélo los sentidos; en Fr.
Luis es la naturaleza animada, con su habla silenciosa y elocuente,
con belleza que transciende, porque sobre ella ha pasado la gracia del
Senor» 64,

TEOFILO VINAS, OSA

63 Guy, A., Fray Luis de Ledn. 1528-1591, Ed. Iberiques, Libraire José Corti,
1989, p. 135.

64 «Introduccion a las Poesias», en Obras Completas Castellanas, vol. 11, p. 718.






