
EL AMOR DE DIOS EN FRAY LUIS DE LEÓN 437

El amor de Dios 
en Fray Luis de León

Resumen

La charitas es amicitia (amor mutuo entre Dios y el hombre y entre éste y 
su prójimo) comienza diciendo fray Luis de León en el Tractatus de chari-
tate (Opera VI ). Que ¿cómo llegó a esa convicción? Hay todo un proceso 
de aprendizaje y vivencia que se inicia con su llegada a la Universidad de 
Salamanca, pasando por su entrada en el convento de San Agustín de la 
misma ciudad y llega a las enseñanzas que recibió y a su propia reflexión. 
Su obra escrita tiene en el amor de amistad uno de los puntos de referencia 
frecuente, tanto que bien se le puede considerar como un auténtico cantus 
firmus. Y que la unión amical con Dios (con Cristo) tuvo en fray Luis mo-
mentos de auténtica experiencia mística no hay duda alguna. 

Palabras clave: Amor Dei, amor sui, charitas amicitiae.

Abstract

Fray Luis de León opens his Tractatus de charitate (Opera VI) stating that 
charitas is friendship (mutual love between God and human being, and 
man’s love of neighbour). We will try to show his journey to this convic-
tion. There is a whole process of learning and live experiences starting 
with his arrival at the University of Salamanca, together with his entry to 
the convent of Saint Augustine in that city, allied with the teachings he 
received and his own reflection on the subject. Love as friendship is such 
a key point of reference in his writings that it could be considered as true 
cantus firmus. Added to his and beyond any doubt, friendly union with 
God (i.e. Christ) reached in Fray Luis moments of authentic experiences.

Key words: Amor Dei, amor sui, charias amicitiae.

CiuD-Ra 233-2 (2020) 437-472



TEÓFILO VIÑAS, OSA438

Introduciendo el tema

San Agustín es la autoridad más citada por fray Luis en toda su 
obra; lo es, sobre todo en el tema que cae dentro del campo semántico 
del “amor”. No estoy de acuerdo, sin embargo, con que el Santo haya 
empleado indistintamente los tres términos latinos que lo expresan: 
amor, charitas, dilectio  1. Basta saber que el término más usado -amor- 
tiene una ambivalencia de la que carecen los otros dos. En efecto, 
para el Santo existe “un amor Dei” y un “amor sui”; hay también un 
“amor proximi” y un amor que ama a las riquezas y otras cosas que 
no se deben amar; hay, finalmente, un amor bonus y un amor malus, 
terminología que se remonta a la Edad Media. 

“Dios es amor” y el primer objeto de ese amor es el ser humano, 
de quien Él espera respuesta agradecida; pero cuando alguien se niega 
a amarlo, Dios continuará amándole. Lo vemos en la Última Cena de 
Jesús, en la que asistimos a una serie de gestos que no dejan lugar a duda. 
Siguiendo el orden que aparece en el relato evangélico, lo primero 
que habría tenido lugar sería el lavatorio de los pies; también a Judas, 
que ya había consumado la traición, se los habría lavado; y puestos 
a la mesa, un nuevo intento de recuperar, como amigo, al traidor: el 
trocito de pan, mojado en la salsa, era todo un gesto de perdón y de 
amor, como lo fue también el beso que le permitió estampar en su 
rostro horas más tarde. No hay duda: Dios no deja de amar a quien ha 
rechazado su amor; un amor que siempre estará esperando respuesta 
desde la propia libertad.

Precisamente, ya ausente Judas, el amor que le profesaban los 
Once tuvo aquella confidencia de Jesús: Vosotros sois mis amigos. Dios 
que ama a cuantos lo aman y los convierte en amigos, ama también a 
quienes no lo son para que lleguen a serlo. Quizás este amor al amigo 
y a quien no lo es fue lo llevó al monje cisterciense Elredo de Rieval 
a no contentarse con la definición de Dios dada por el apóstol Juan 
-Dios es amor-, atreviéndose a cambiarla por esta otra: Dios es amistad 2. 
La novedosa definición del monje quería ir más allá de lo que es la 

1  Cf. Bavel, T. J. van, Diccionario de San Agustín, Ed. Monte Carmelo, Burgos 
2001, p. 39.

2  De spirituali amicitia, I, 1 PL 195, 670.



EL AMOR DE DIOS EN FRAY LUIS DE LEÓN 439

Santísima Trinidad en su vida íntima, para subrayar, la dimensión ad 
extra de ese Dios: un amor que, respondido con amor, hace que la 
persona se transforme en amigo de Dios y se haga amigo de los amigos 
de Dios. Éste es el amor bonus que está llamado a transformarse en 
amicitia cuando el receptor responde a la oferta. 

El título de este trabajo –El amor de Dios en fray Luis de León– 
me llevó de inmediato a recordar y a hacer mía una breve afirmación 
que hace Javier San José Lera en la “Introducción” a la Exposición 
del Libro de Job. Dice así: «Acierta Cristóbal Cuevas al señalar las dos 
coordenadas básicas en las que debe situarse la figura de fray Luis para 
comprender su obra con pleno sentido y coherencia: la Orden de San 
Agustín y la Universidad de Salamanca» 3. Y es que, sin duda alguna, 
Salamanca y el Convento de San Agustín fueron los dos lugares donde 
él aprendió a vivir el amor de Dios y también a enseñarlo. 

La primera lección pudo aprenderla frente a la fachada de la 
Universidad y en el interior del edificio; en uno y otro lugar, esculpidas 
en piedra, había una serie de figuras e inscripciones que llamaban a 
cuantos allí estudiaban a cultivar unos valores relacionados con el 
amor bonus y a rechazar unos antivalores presentes en el amor malus, 
lecciones que también recibían de sus maestros; unos y otros las veían 
reproducidas en aquellos venerables muros. Aquellas lecciones iban a 
culminar en el caso del casi adolescente Luis de León con su entrada 
en el entonces Convento de San Agustín. Allí iba a aprender que el 
“amor Dei” y “amor sui” de San Agustín venían designados con estos 
otros sintagmas: “amor bonus” y “amor malus”. Y el amor será bueno o 
malo según sea el Objeto que se ama. 

“Amor Dei” x “Amor sui”. Salmantica docet

Muchos siglos antes de que la Universidad de Salamanca mostrase 
la lección de los dos amores y dijera que lo bueno era quedarse con 
lo verdadero, ya la había hecho suya el santo obispo de Hipona; 

3  Exposición del Libro de Job, Estudio, Edición y Notas, Ed. Univ. de Salamanca 
MCMXCII, “Introducción”, p. 10.



TEÓFILO VIÑAS, OSA440

precisamente, inspirada en él, aquella lección era la que figuraba 
escrita en las paredes de sus edificios. Allí se le decía al joven que en 
la Universidad se entraba, ante todo, para aprender a amar lo bueno 
y rechazar lo malo; y siempre desde una valoración religioso-moral-
cristiana, ya que el Estudio había nacido bajo la égida de la Iglesia y de 
unos Reyes, cuya intención era que en ella se forjasen hombres de bien 
no sólo para la iglesia y la gobernanza del reino sino para los restantes 
ámbitos de la sociedad. A las pétreas lecciones se añadieron, desde sus 
inicios, ilustres profesores que, con su palabra y escritos, marcaban las 
líneas maestras de su enseñanza. 

Esto fue lo que encontró el adolescente Luis de León, cuando llegó 
con sus catorce años a Salamanca con la intención de cursar Leyes 
en su Universidad. Pues bien, aunque él nunca lo dijese, no es difícil 
suponer que tanto las figuras e inscripciones murales de antaño, como 
los maestros de antaño y hogaño, con su palabra y escritos le ayudaron 
a seguir el camino del bien; pero mucho más iba a contribuir su 
decisión de entrar en el Convento de san Agustín de la misma ciudad. 
Nos acercamos, pues, a estas tres instancias –inscripciones y figuras, 
maestros y el citado Convento-, porque sólo desde ellas podremos ir al 
fondo y entender mejor el amor Dei (et proximi) en fray Luis de León, 
tanto en su vida personal como en su enseñanza.

I.	E locuencia de unas figuras e inscripciones 

1. La portada del Edificio Principal. En el tercer cuerpo de la hermosa 
portada plateresca encontramos dos figuras que representan ambos 
amores: Hércules (amor bonus), Venus (amor malus). El sentido profundo 
de las figuras es una llamada al joven que ingresa en la Universidad a 
prestar atención a ambas figuras y descubrir lo que le dicen una y otra: 
la de la izquierda –Venus–, con la columna en que se apoya rota (amor 
malus), advierte sobre el fracaso que espera a quien sigue la llamada del 
falso amor; por el contrario, la figura de la derecha -Hércules-, con su 
columna íntegra y firme, habla del triunfo de quien optó por el amor 
verdadero (amor bonus). 



EL AMOR DE DIOS EN FRAY LUIS DE LEÓN 441

Un comentario de Baccio Bandinelli, publicado por Santiago 
Sebastián  4, sirvió para que los profesores Santiago Sebastián y 
Luis Cortés lo aplicasen a la representación de las figuras de la 
fachada salmantina. Dice así: «Aquí la Razón divina (amor bonus) y 
la perturbadora Lujuria (amor malus) luchan entre sí con la generosa 
Inteligencia como árbitro. Tú, sin embargo, arrojas luz aquí sobre las 
acciones honorables y cubres allí las profanas con nubes. Si viene la 
razón brillará el sol en el firmamento. Si Venus vence, su gloria en la 
tierra será mero humo. Aprended, mortales, que las estrellas están por 
encima de las nubes como la Sagrada Razón lo está sobre los groseros 
apetitos» 5.

2. La escalera del claustro. El alumno que inicia su ascensión en el 
estudio en busca de la sabiduría y con el mejor deseo de ser útil a la 
sociedad se va a encontrar con una empinada escalera y una serie de 
obstáculos que le pueden desviar de su intento. Son tres los tramos 
de la escalera; en la barandilla de los dos primeros tramos el joven 
que se encuentra con una libertad, recién estrenada, siente la tentación 
del placer y puede ser arrastrado por ella; los elocuentes símbolos 
esculpidos por dentro y por fuera en la barandilla del primer tramo 
representan el amor falso; de hacerlo suyo, el estudiante dará al traste 
con su primera y noble ilusión. Termina con una seria reflexión sobre la 
prudencia y la libertad. Y con esa reflexión se inicia el segundo tramo, 
en el que la lucha deberá continuar: las figuras hablan de titubeos, 
indecisiones, dificultades..., habrá de hacer un esfuerzo final para evitar 
lo representado en la pilastra con que remata este tramo: Cupido, el 
amor malus, preso e inmovilizado dentro de una red. 

El tercer tramo va a ser un gozoso subir hasta la cima, superando 
fácilmente las pequeñas dificultades que todavía pudieran ir 
apareciendo: en la cima se encontrará con el amor verus o divinus que 
es el que le ha guiado en la ascensión. El éxito está representado en la 
cara externa de la pilastra por un joven que muestra el corazón, sede 
del verdadero amor; la felicidad y el gozo se manifiestan en la otra cara 

4  Cf. Revista Goya, 137 (1977).
5  Citado por Álvarez Villar, J., La Universidad de Salamanca, Salamanca 1990, 

pp. 57-58.



TEÓFILO VIÑAS, OSA442

de la pilastra por un trompetista -el propio alumno- que hace sonar la 
trompeta en señal de triunfo 6.

1.1.	Los grandes maestros

Ya Lucas Tudense, refiriéndose a los tiempos de la fundación por 
Alfonso IX y de sus sucesores, su hijo Fernando III, el Santo, y el hijo 
de éste, Alfonso X, el Sabio, nos dice que, desde el primer momento, 
en aquel Estudio General hubo “maestros expertísimos en las sagradas 
escrituras”  7. Se comprende, efectivamente, que para la Iglesia y los 
Reyes, cofundadores de la Universidad, el estudio de la Teología y las 
Leyes fuesen las materias que adquiriesen relevancia en la enseñanza 
desde el primer momento. Sólo dos nombres: El Tostado y Hernán 
Pérez de Oliva.

• “El Tostado” (1410-1455). Dos siglos antes que este ilustre 
personaje, el Estudio General de Salamanca había iniciado su andadura; 
ahora se escuchaba su voz en sus aulas y escribía su Brebyloquyo de 
amor y amiçiçia, recogiendo lo más de su pensamiento sobre el tema. 
Éstas son sus principales ideas: el amor y la amistad del hombre con 
Dios es base necesaria para el amor y la amistad de los hombres entre 
sí. Una amiçiçia que, según él, expresa no una mera relación entre 
persona y persona sino una comunidad de vida y un intercambio de 
todo aquello que es comunicable y redunda en bien para ambas. Sus 
afirmaciones son altamente elocuentes; he aquí algunas: “La amiçiçia 
mucho es conveniente a la vida humana” y “syn la amiçiçia non puede 
el hombre bien beuir”. “Si los hacedores de leyes trabajasen por hacer 
a los cibdadanos más amigos que justos, estos serían justos” 8.

A este amor de amistad es llamado el hombre como persona y con 
una vocación radical, por lo que la misma comunidad política sólo será 
tal si los ciudadanos están unidos por los lazos de una vera amiçiçia: 
«El fundamento es la amiçiçia, ca la cibdad está por concordia e la 

6  Cf. Cortés Vázquez, L., Ad summum caeli. El programa alegórico-humanista 
de la escalera de la universidad de Salamanca, Ed. Univ. de Salamanca, 1984, pp. 72-76.

7  Chronicon Mundi, en Hipania illustrata, Francofurti 168, fol. 113.
8  Brebyloquyo de amor y amiçiçia. Manuscrito h –II– 15, fol. 35 a y 36 a, Real 

Biblioteca de El Escorial.



EL AMOR DE DIOS EN FRAY LUIS DE LEÓN 443

amiçiçia tiene semejança con la concordia»  9. Y termina afirmando: 
«La concordia paresce ser alguna cosa semejante de amiçiçia, ca ésta 
desean sobre todas las cosas e a la contienda, la qual es contraria, 
échanla de las cibdades asy como a enemiga de la concordia de los 
amigos, asy ceviles como singulares» 10. 

• Hernán Pérez de Oliva (1494-1531). Narra Cristóbal de Villlalón 
en su obra El Scholastico que, tras ser elegido Rector de la Universidad en 
1528 el muy Reverendo y muy magnifico señor prior de Roncesvalles, 
Don Francisco de Nauarra, “en tiempo de estío, en el qual afloxan las 
lectiones y el estudio por el gran calor”, tuvo la feliz idea de invitar a 
diez ilustres Señores, amigos suyos, a una convivencia campestre en 
la que, además del esparcimiento y el descanso, dialogarían “sobre 
diversas materias de sabia conversación y principalmente sobre la 
buena amistad” 11. 

Llegado el día y camino ya del lugar, Tormes arriba, y en una breve 
parada, iba a ser precisamente el Maestro Oliva quien, requerido por 
el Maestreescuela de la Universidad, D. Francisco de Bobadilla, inicia 
el diálogo amical. Éstas fueron algunas de sus afirmaciones sobre su 
tema favorito:

«Con quanta necesidad proveyó (el Criador universal) al mundo de 
la Amistad: sin ella es cierto que fuera imposible los hombres viuir; mas 
que todo se corrompiera y se adnichilara en breue. Por la amistad, paz 
y confederación se conseruan los reynos y las repúblicas: se augmen-
tan los estados... y con ella se goza todo mejor» 12.

«Muchos fueron –continúa el Maestro Oliva, llegados al lugar– los 
que pusieron la felicidad deste mundo en las riquezas, otros en la sa-
lud, otros en las honras, otros en el deleite: mas aquellos solos açer-
taron que la pusieron en la buena amistad de muchos amigos... Con 

9  Brebyloquyo..., fol. 35 a.
10  Ibíd., fol. 106 a.
11  El Scholastico, Ed. Consejo Superior de Investigación Científicas, Madrid MC-

MLVII, libro 1, c. iii, p. 12.
12  El Scholastico, c. iii, p. 13.



TEÓFILO VIÑAS, OSA444

quánta seguridad viuen los príncipes que rigen sus repúblicas y reinos 
con amor!» 13.

Con esta doctrina del Maestro Oliva, a lo largo de la obra, 
sintonizan las exposiciones de los otros amigos y muy especialmente 
la del Maestrescuela Don Francisco de Bobadilla que, al final de su 
intervención, resumirá así su pensamiento: «Acabado he, o egregios 
varones, lo que he podido dezir en fabor del buen amor: desto quiero 
yo que adorne su espíritu el nuestro scholástico porque antes le hará 
más sabio y le aplicará al buen estudio de las letras que le apartará» 14. 
Por cierto que el Maestro Oliva siendo Rector de la Universidad tuvo 
mucho que ver con las inscripciones y las figuras alegóricas tanto de la 
fachada como de la escalera del edificio 15.

1.2.	El Convento de San Agustín de Salamanca

Cincuenta años antes de llegar Luis de León a Salamanca, en 
el Convento de San Agustín había vivido un religioso ejemplar que, 
en el ejercicio de su cargo de Predicador oficial de la Ciudad, había 
conseguido en 1476 que los tristemente famosos Bandos, responsables 
del clima de odio y violencia reinante en la Ciudad del Tormes, 
firmasen la paz, para bien no sólo de la Universidad sino de todos los 
ciudadanos. Su nombre: fray Juan de Sahagún. En el Ayuntamiento 
se guarda el precioso documento que lleva por título Concordia de los 
Bandos. Éste era uno de los compromisos que asumían: 

Y deseando el bien y paz y sosiego desta çibdad, e por quitar escandalos, 
ruidos e peleas e ayudar e fazer buenas obras unos a otros, queremos y prome-
temos de ser todos de aqui adelante buenos amigos y ser todos una parentela y 
verdadera amistad y conformidad y unión, e nos ayudar los unos a los otros y 
los otros a los otros como verdaderos parientes y amigos y confederados y de una 
Parentela y confederación y amistad y concordia. 

13  Id., Ibíd.
14  Id., Ibíd., libro iv, c. xii, p. 208.
15  Cf. Cortés Vázquez, L., o. c., pp. 85-92.



EL AMOR DE DIOS EN FRAY LUIS DE LEÓN 445

Como recuerdo de aquella firma, en las dovelas del arco de entrada 
a la casa en que se habría celebrado el solemne acto figura una hermosa 
inscripción latina que deberá servir de aviso y estímulo no sólo para 
los habitantes de Salamanca sino para cuantos desean de veras vivir 
en paz y amistad: Ira odium generat, concordia nutrit amorem (=La Ira 
engendra el odio, la concordia fortalece el amor). Naturalmente que 
esta inscripción no se puso en tiempo de fray Luis, pero sí figura otra, 
casi igual, en el exterior de claustro de la Universidad: Pace ac concordia 
res crescunt, discordia maxime decrescunt (=Las cosas pequeñas crecen con 
la paz y la concordia, con la discordia disminuyen máximamente). 

La entrada de Luis de León en el Convento de san Agustín en 
1542 coincidía con la proclamación de fray Juan de Sahagún, como 
beato, iniciándose, a continuación, el Proceso para su Canonización 
que, por cierto, él no alcanzaría a ver, ya que ésta tendría lugar 
en 1601. Aunque en sus escritos no se encuentre alusión alguna a 
aquellos acontecimientos, es de suponer que fray Luis compartiría el 
gozo con toda la comunidad. Por otra parte, en aquella casa habían 
profesado y vivido, pocos años antes, otros religiosos que dejaron 
profunda huella por la ejemplaridad de sus vidas bajo muchos 
aspectos. Vayan sólo estos tres nombres: Tomás de Villanueva, 
arzobispo de Valencia, Alonso de Orozco, Predicador Real de 
Felipe II y Luis de Montoya, nacido también en Belmonte, y que por 
aquellos años se encontraba en Portugal en misión reformadora de 
la Provincia. De aquella casa habían salido los primeros misioneros 
para Nueva España en 1533. 	 

De todo ello se iba enterando fray Luis de León, por ser temas 
que entraban en la formación y eran también tema frecuente de 
conversación, pero lo que le causaría verdadero impacto sería la Regla 
de san Agustín, un documento cuyo primer párrafo rezaba así: Primum 
propter quod in unum estis convocati: ut unanimes habitetis in domo et sit 
vobis anima una et cor unum in Deum et non dicatis aliquid proprium sed 
sint vobis omnia communia. Aún más, a este párrafo inicial le precedía 
este añadido -“Ante omnia, fratres carissimi, diligatur Deus, deinde et 
proximus”. Es el “primum prpter quod” de la vida en comunidad. ¡Era 
esto justamente lo que él buscaba! Amor a y de Dios y amor a y del 
prójimo, interpretado por fray Luis como la charitas amicitiae en sumo 
grado.



TEÓFILO VIÑAS, OSA446

Ciertamente que todo esto se lo dirían sus maestros, pero él 
mismo estaba capacitado para descubrir que en aquel enunciado 
estaba contenida la más perfecta definición del amor de amistad, que 
había visto en algunas de las inscripciones del edificio principal de la 
Universidad, definición esta que para San Agustín debía figurar como 
el fundamento de aquel proyecto vida comunitaria monástica (del 
término monos griego, porque muchas almas y corazones se unen en 
Uno), proyecto este, iniciado por el propio Agustín en la casa paterna, 
después de haber visto cristianada la vera amicitia o charitas amicitiae en 
la primera comunidad cristiana(Hch 4, 32). 

2.	L a “charitas amicitiae” en fray Luis de León

El recorrido que hemos hecho, buscando los motivos iniciales que 
llevaron a fray Luis al amor bonus o charitas amicitiae, concluyendo con 
su entrada en el Convento de San Agustín y su opción más elevada 
por el amor Dei, para vivirlo con los hermanos de comunidad y más 
tarde, fuera del Convento, con los muchos amigos que se iba a ganar 
a lo largo de su vida. Habría cabido, quizás, esperar de él una obra en 
castellano especialmente dedicada al tema, pero no lo hizo; en todo 
caso, ahí está el tratado en latín De Charitate, en el que ciertamente 
vamos a encontrar un mucho sobre el tema. 

Nos adentraremos inicialmente en la citada obra en la que él nos 
hablará sobre el amor y la charitas amicitiae; a continuación haremos un 
recorrido por todas sus obras castellanas en las encontraremos cientos 
de páginas esmaltadas con hermosos pasajes, en los que fray Luis canta 
ese amor de amistad con Dios y con todos aquellos que, junto con él, 
lo aman. Este amor que, ya se ha dicho, constituye un auténtico cantus 
firmus, una verdadera melodía que se puede escuchar con inmenso 
placer en la lectura de sus obras. La verdadera amistad es mucho más 
que el amor, porque solamente ella funde en uno el corazón y el alma 
de los que se aman verdaderamente y aman también a Dios, mientras 
que el amor puede existir sin respuesta por parte de la persona amada. 
A este respecto, tenía fray Luis muy presente aquella definición de San 
Agustín: (Señor), no existe verdadera amistad, sino entre aquellos a quienes 



EL AMOR DE DIOS EN FRAY LUIS DE LEÓN 447

Tú aglutinas entre sí por medio de la caridad, derramada en nuestros corazones 
por el Espíritu Santo que nos ha sido dado 16.

2.1.	El Tratatus de charitate (OPERA VI, Ed. Salmanticae 1894)

He aquí un breve resumen de su contenido: En su cátedra 
cursatoria de Santo Tomás en la Universidad de Salamanca fray Luis 
de León expuso, en 10 Cuestiones (Capítulos) con sus 54 artículos 
correspondientes, la doctrina sobre la tercera virtud teologal –la 
CARIDAD–. En su exposición sigue de cerca la Suma Teológica 
de santo Tomás de Aquino, con un mucho de aportación personal. 
Inicialmente muestra la esencia y naturaleza de la charitas (caridad, 
amor, dilección, amistad), como virtud y virtud excelentísima; el sujeto 
de la misma (crecimiento, disminución, grados...); el objeto (Dios, 
el amigo, el prójimo, el enemigo...); el orden en el amar (a Dios sin 
medida, a sí mismo, al prójimo, a los padres, amar y ser amado); los 
efectos de la charitas (gozo, paz, obras de misericordia, tanto corporales 
como espirituales).

Llama profundamente la atención, sin duda, el hecho de que el 
Artículo I de la Quaestio I lleve por título esta pregunta: Utrum charitas 
sit amicitia (¿Es amistad la caridad?). Pues bien, anticipando ya la 
conclusión final, nos dirá fray Luis que la caridad es una cierta amistad del 
hombre con Dios 17. El largo razonamiento para llegar a esta conclusión 
viene sintetizado en el último párrafo; para ello ha tenido que rebatir los 
argumentos de los viejos filósofos griegos y romanos que afirmaban que 
si existe un dios, nunca se preocuparía por el hombre (“deus non curat 
de homine”), ya que la amistad “sólo puede existir entre los iguales” y, 
por tanto, las desigualdades entre ese dios y el hombre la impedirían; 
tampoco era posible -decían- una amistad entre muchos, ya que ella 
sólo puede darse entre muy pocos. Rebatidos los argumentos de los 
viejos filósofos, les dirá: Dios, el Dios verdadero, existe y ha creado 
al hombre bueno y éste en armonía consigo mismo, con su Creador y 
con la Creación, relaciones estas que no pueden ser interpretadas sino 
en clave amical. 

16  Confesiones, IV, 4, 7.
17  Tractatus de charitate, p. 5.



TEÓFILO VIÑAS, OSA448

Ahora bien, al dirigirse el Maestro fray Luis de León a unos 
estudiantes de Teología, las pruebas de sus afirmaciones tenían que 
ser fundamentalmente teológico-bíblicas y se las ofrece en el tercer 
apartado del capítulo. “Falta –dice él– ver qué clase de comunión es 
la que existe entre Dios y el hombre, ya que en ella se fundamenta 
la amicitia charitatis». Dichas pruebas las encuentra en los numerosos 
símiles que halla en la Biblia, sobre todo en el Nuevo Testamento, y son 
otras tantas pruebas de que entre Dios y el hombre hay una relación 
de amistad: Él nos ha sacado del dominio de las tinieblas y nos ha trasladado 
al reino del Hijo de su amor (Col 1, 13). Un segundo símil aparece en la 
comunión del Cuerpo de Cristo: Cristo-Cabeza, nosotros-sus miembros, 
no puede haber unión más estrecha entre Él y sus miembros: (I Cor 12, 
1-30). El tercer modelo viene expresado por la figura del Padre y sus 
hijos: Padre nuestro que estás en el Cielo (Mt 6, 9). Les dio poder de ser hijos 
de Dios ( Jn 1, 12). 

El resto de la obra será todo un comentario y explicación 
exhaustiva, llevada a cabo en sus clases, respondiendo a las preguntas 
que figuran, como título, en cada uno de los 54 artículos que tratan del 
tema concreto de cada una de las 10 Quaestiones o capítulos de la obra. 
Éstos son los diez títulos: I. Sobre la naturaleza y la esencia de la caritas; 
II. Sobre el sujeto de la charitas; III. Sobre el objeto de la charitas; IV. 
¿Existe un orden en la charitas?; V. Sobre el acto principal de la charitas 
sive dilectio; VI. Sobre el gozo, efecto de la charitas; VII. Sobre la paz 
que es efecto de la charitas; VIII Sobre la misericordia, efecto de la 
charitas; IX. Sobre la beneficencia; X. Sobre la limosna.

Pasemos a la Quaestio II, en cuyo primer artículo se pregunta fray 
Luis “si la voluntad es el sujeto de la charitas”. Ésta es su respuesta: “el 
sujeto no es el deseo sensitivo sino el deseo intelectivo, que no es otro 
que la voluntad”, es decir, no está en el puro sentimiento sino en lo 
más hondo de la dimensión volitivo-intelectiva, donde echa sus raíces 
el amor bonus, tras haberlo recibido del Espíritu Santo, según aquella 
expresión de san Pablo: La Charitas de Dios ha sido derramada en nuestros 
corazones por el Espíritu Santo (Rom 5, 5). San Agustín, la autoridad más 
citada a lo largo de esta Obra, aunque no lo haga en este momento, 
está muy presente aquel pasaje del Santo: «Señor, no hay verdadera 
amistad sino entre aquellos a quienes tú aglutinas entre sí por medio de 



EL AMOR DE DIOS EN FRAY LUIS DE LEÓN 449

la caridad derramada en nuestros corazones por el Espíritu Santo» 18. 
No se puede olvidar que fray Luis está hablando para alumnos que 
estudian Teología.

La Quaestio III lleva por título De objecto Charitatis, es decir, quién 
va a ser el destinatario de nuestra charitas. Se da por supuesto, en 
el Artículo I, que el primer destinatario de nuestro amor es Dios y, 
por eso, fray Luis lo titula con este interrogante: “¿La Charitas con la 
que amamos a Dios se extiende también al prójimo?” La respuesta 
lógicamente no podía ser otra que afirmativa: a Dios lo amamos por 
sí mismo, ahí está el precepto bíblico. En cuanto al amor al prójimo, 
después de toda una serie de reflexiones sobre quién es el prójimo, nos 
dirá que prójimo es todo ser humano y lo es también quien se considera 
y es enemigo nuestro. Inspirado en san Agustín, al prójimo lo amamos 
“en Dios” cuando el prójimo es amigo nuestro; lo amamos “por Dios” 
cuando se ha hecho enemigo nuestro, es decir, nuestro amor no tiene 
respuesta por parte del prójimo. Ya lo había ordenado el Señor: Amad 
a vuestros enemigos (Mt 5, 44).

Precisamente, este doble aspecto que tiene la charitas, como amor 
correspondido o rechazado, lleva a Fray de León a preguntar en la 
Quaestio V : «¿Qué es más meritorio, amar a enemigo o al amigo?» 
La respuesta la articula en estas tres proposiciones: «1ª Si atendemos 
al objeto –el propio amigo– el amor al amigo es mejor que el amor 
al enemigo; 2ª Si atendemos a la causa y a la razón de amar –Dios–
, el amor al enemigo sería mejor, porque es Dios la causa del amor 
al enemigo; 3ª Absoluta y sencillamente hablando el amor al amigo 
es mejor y más noble». Una vez más, san Agustín, a quien cita en 
el cuerpo del artículo, está inspirando también esta doctrina. Ama a 
quien se ha declarado enemigo y quizás consigas hacerlo amigo tuyo; 
brevemente lo dijo el Santo: «Amemos a los enemigos para ganarlos 
para el reino de Dios» 19. Es él quien se considera enemigo tuyo, no tú 
de él; y ten muy en cuenta que podrás lograrlo, si le ofreces un amor 
con aspecto afable. 

18  Confes. IV, 4,7.
19  Retractationes, I, 19, 5.



TEÓFILO VIÑAS, OSA450

Por lo demás, las restantes Quaestiones del Tractatus de Charitate son 
variaciones melódicas sobre el tema del amor de amistad con títulos tan 
elocuentes y agradables, como: “Sobre el gozo, fruto de la charitas”, 
“Sobre la paz que es efecto de la charitas”, “Sobre la misericordia”, “La 
beneficencia” o “La limosna”... Añadamos, finalmente, que al fondo de 
todas las Quaestiones hay siempre un pasaje bíblico que les comunica la 
savia: El amor (la charitas) es paciente, es benigno, el amor no tiene envidia, 
no presume, no se engríe; no es indecoroso ni egoísta; no se irrita; no lleva 
cuentas del mal; no se alegra de la injusticia, sino que goza con la verdad. Todo 
lo excusa, todo lo cree, todo lo espera todo lo soporta. El amor no pasa nunca 
(1Cor 4-8).

2.2.	Tres Obras. Tres Mujeres. Y una la “Charitas amicitiae” 

Tres fueron las destinatarias de cada una de las Obras: Isabel Osorio, 
de la Exposición del Cantar de los Cantares; María Varela, de La Perfecta 
Casada; Ana de Jesús, de la Exposición del libro de Job. Cada una de las 
Obras era portadora de una finalidad concreta en el orden del amor: a 
su prima, Isabel Osorio, para que entienda la divinización del amor en 
el desposorio espiritual; a su hermana, María Varela, para que lo viva 
en el desposorio humano, abierto a Dios que lo hace santo; a la Madre 
Ana de Jesús, heredera del espíritu de Santa Teresa, para que le ayude 
vivir el amor a Dios y a las hermanas en medio de los sufrimientos, 
originados en la defensa de la Reforma. 

• Isabel Osorio. Esta prima de fray Luis era monja en el Convento 
de Sancti Spiritus en Salamanca, de la Orden de Santiago y Regla de 
san Agustín. Isabel no sabía latín y le pide a fray Luis que le traduzca 
El Cantar de los Cantares, petición a la que él responde con sumo gusto. 
El prólogo termina con estas palabras llenas de afecto: «Vmd., reciba 
en todo esto mi voluntad, que lo demás no me satisface mucho, ni 
curo que satisfaga a otros; básteme haber cumplido con lo que se me 
mandó, que es lo que en todas las cosas más pretendo y deseo» 20. El 
Prólogo se abre que con esta preciosa y elocuente confesión: 

20  Exposición de Cantar de los Cantares, Prólogo, p. 75.



EL AMOR DE DIOS EN FRAY LUIS DE LEÓN 451

«Ninguna cosa es más propia de Dios que el amor, ni al amor hay 
cosa más natural que volver al que ama en las condiciones e ingenio 
del que es amado. De lo uno y de lo otro tenemos clara experiencia. 
Cierto es que Dios ama, y cada uno que no esté muy ciego lo puede 
conocer en sí por los señalados beneficios que de su mano continua-
mente recibe: el ser, la vida, el gobierno de ella y el amparo de su favor, 
que en ningún tiempo ni lugar nos desampara» 21.

Y ¿quién dijo que fray Luis de León no era místico, después de leer el 
pasaje “de lo uno y de lo otro tenemos experiencia”? Una “experiencia” 
que, sin duda, le era necesaria a él para el comentario que hará sobre 
la misma traducción. Ya en el primer capítulo nos encontramos con 
la Esposa que pide avisen al Esposo «de su enfermedad y desmayo 
en que está por sus amores y por el ardiente deseo que tiene de verle; 
que es efecto naturalísimo del amor, y que nace de lo que se suele 
decir comúnmente: que el ánima del amante vive más en aquel a quien 
ama que en sí mismo» 22. Fray Luis, en el comentario, hace suyos los 
sentimientos que viven uno y otra. 

Amistad y felicidad andan juntas para él, muy especialmente cuando 
Dios anda por medio: «La más feliz vida que acá se vive –dice– es la 
de dos que se aman y es muy semejante y muy cercano retrato del 
cielo, adonde van y vienen llamas del divino amor, en que, amando 
y siendo amados, los bienaventurados se abrasan; y es una melodía 
suavísima que vence toda la música más artificiosa, la consonancia de 
dos voluntades que amorosamente se responden... y el que ama y es 
amado ni desea más de lo que tiene, ni le falta nada de lo que desea» 23. 

• María Varela es la destinataria de La Perfecta Casada, un libro 
de ejemplos y avisos para la mujer, como si la invitara a ese juego 
de espejos donde la mujer se mira y multiplica en toda su belleza, 
diversidad de perfiles y posibles deformaciones. Es el regalo que su 
hermano le va a hacer con motivo de su boda. Si aún no lo había 
terminado a principios de 1571, lo hará cuando llegue a Belmonte, a 

21  Ibíd., p. 70.
22  Exposición..., c. I, p. 78.
23  Ibíd., c, 7, p. 190.



TEÓFILO VIÑAS, OSA452

donde irá y pasará unos días por causa de “cierto negocio que tocaba a 
un deudo mío” –dice él al pedir permiso a la Autoridad académica para 
ausentarse–. Por cierto que en el archivo de la Colegiata de Belmonte 
se conserva el documento del bautismo de la hija del matrimonio, con 
fecha del 15 de febrero de 1572; justo a la vuelta de un año de la boda 24. 

Son tres los amores que aparecen unidos en la Introducción: Dios, 
María y fray Luis; ellos se aman mutuamente. «El entrañable amor 
que le tengo y el deseo de su bien» es lo que le lleva a él a dedicarle 
esta obra, para que «le busque (a Dios) y encienda alguna luz que, sin 
engaño ni error, alumbre y enderece sus pasos». Finalmente: «Asiente 
Vmd. en su corazón con entera firmeza, que el ser amigo de Dios es ser 
buena casada y que el bien de su alma está en ser perfecta en su estado 
y que el trabajar en ello y el desvelarse es ofrecer a Dios un sacrificio 
aceptísimo de sí misma» 25.

Ella es protagonista en este retrato que fray Luis hace del 
matrimonio: «Lo justo y lo natural es que cada uno sea aquello mismo 
para que es; y que la guarda sea guarda; y el descanso, paz; y el puerto, 
seguridad; y la mujer, dulce y perpetuo refrigerio y alegría de corazón 
y como un halago blando, que continuamente esté trayendo la mano y 
enmolleciendo el pecho de su marido, y borrando los cuidados de él» 26. 

• Madre Ana de Jesús. No sabemos cuándo se conocieron estas 
dos almas gemelas en la adversidad; es posible que ya se hubiesen 
visto en Salamanca; lo cierto es que el encargo que le había dado a 
fray Luis de León el Consejo Real para revisar y preparar la edición de 
las Obras de Santa Teresa fue ocasión de entrar en una más estrecha 
relación con la Madre Ana en el convento de Madrid. A ella y a su 
comunidad de Madrid está dirigida la “Carta-Dedicatoria” con la que 
hace la presentación de las Obras de la Santa. Éste es su inicio: «Yo no 
conocí ni vi a la Madre Teresa de Jesús mientras estuvo en la tierra; 

24  Cf. Andújar, L., Belmonte cuna de Fray Luis de León, Mota del Cuervo 1995, 
p. 22.

25  La perfecta casada, “Introducción”, pp. 244 y 249.
26  La perfecta..., c. 3, p. 270.



EL AMOR DE DIOS EN FRAY LUIS DE LEÓN 453

mas agora que vive en el cielo la conozco y veo casi siempre en dos 
imágenes vivas que nos dejó de sí, que son sus hijas y sus libros» 27.

El nuevo encargo, encomendado a Fray Luis por Breve papal, 
para ayudarlas en la defensa de la Reforma Carmelitana, tal como la 
había entendido la Madre Teresa, los llevó, en sus estancias en Madrid, 
a frecuentar las rejas del convento del que era Priora la Madre Ana. 
Las contrariedades por las que pasaban una y otro ocupaban parte de 
la conversación; pero con frecuencia el diálogo se adentraba en los 
temas del espíritu. Un día él le habló de la Exposición de libro de Job, 
sobre el que venía trabajando desde los tiempos de su prisión. Ya tenía 
terminados 35 capítulos de la obra; lo que la M. Ana le va a pedir en 
aquel momento encarecidamente es que acabe el comentario. Y su 
petición fue atendida, añadiendo los dos últimos capítulos �el 41 y 42� 
que él firmó en Salamanca, el 19 de febrero y el 8 de marzo de 1591, 
respectivamente. Éste fue el gran logro de aquella mujer. Lo que no 
consiguió fue verlo publicado.

Aquellos recuerdos de la ausencia y la desbandada de los amigos y 
también de los que se pudiesen alegrar por su prisión, experimentados 
por él en la cárcel, acudían especialmente a su memoria cuando 
comenta el versículo 18 del capítulo 19 –Ausentábanse y hablaban mal 
de mí–: «Mucho duele –dice– en la adversidad, faltar los amigos; mas 
no duelen menos ver también lo que los enemigos se gozan»  28. Le 
dolían también las angustias por las que pasaban la Madre Ana y su 
comunidad, al no dejarlas vivir plenamente la Reforma de la Fundadora, 
sufrimiento que hacía suyo fray Luis en 1588, cuando recibió el encargo 
de defender algunos puntos importantes de la Reforma, como eran los 
Estatutos y la exención en relación con los Calzados, a lo que se oponía 
el General Doria. Uno y otra encontraban en Job el modelo sufriente 
que les animaba a continuar en la defensa. 

En Flandes, donde ella ejercía el cargo de Priora, no se olvidaba 
de la obra que fray Luis le había dedicado; al continuar inédita, en sus 
cartas pedía que se publicase cuanto antes por el bien que podía hacer 

27  “Carta Dedicatoria a las Madres: Priora Ana de Jesús y Religiosas Carmelitas”, 
en Obras Completas I, p. 90.

28  Exposición del Libro de Job, c. 19, n. 18, p. 325.



TEÓFILO VIÑAS, OSA454

a mucha gente. En una de las cartas que lleva fecha de marzo de 1610 
y está dirigida a un religioso carmelita, le dirá: «Mucho me consolaré 
que se imprima este Libro de Job, y salga a luz lo que trabajó N.P.M. que 
esté en el cielo». Toda una serie de motivos incomprensibles hizo que 
la obra no se publicase ¡hasta 1779!

Lo que sentía la Madre Ana de Jesús por fray Luis queda bien 
patente en este pasaje de otra carta que ella escribe a la Priora del 
convento de Madrid: «Pídola a V.R. por el grande amor que nos 
tenemos, me ayude siempre en sus oraciones y las ofrezca muchas 
veces por el padre maestro fray Luis de León, que se lo debemos todo... 
Trátele V.R., que es muy santo y para cuanto nosotras hemos menester. 
Tiene mucho caudal de Dios, con grande deseo de servir a su Majestad 
en hacernos bien» 29. 

2.3.	La Charitas Amicitiae en Los Nombres de Cristo

Esta obra se la dedicó fray Luis de León a su gran amigo Don 
Pedro Portocarrero, que fue por dos veces Rector de la Universidad 
de Salamanca. Hombre, insigne por sus virtudes, fue también gran 
protector de los estudios y de los que consagraban especialmente 
su vida a ellos. Además de Los Nombres de Cristo, fray Luis le dedicó 
también sus Poesías y la Explanatio in Abdiam Prophetam. No hay noticia 
sobre el agradecimiento que podría haberle hecho llegar Don Pedro, 
pero fácilmente se puede suponer el más cálido de los agradecimientos 
de palabra o por escrito, sobre todo, por el primero de los regalos.

Decíamos que el Tractatus de Charitate era la obra principal, aunque 
no única, dedicada a la “charitas amicitiae”, un amor de Dios ad extra –Él 
nos amó primero–, que hacía posible la respuesta del hombre. Veíamos 
que, a poco de comenzar fray Luis sus argumentos en aquella Obra, 
afirmaba con rotundidad: «Tenendum est inter Deum et homines esse 
proprie amicitiam, et non metaphorice; quia, ut dixi, omnes conditiones 
ad veram amicitiam requisitae in hac amicitia hominis ad Deum 

29  Cf. Manrique, A., Vida de la Venerable Ana de Jesús, Bruselas 1632, l. v, c. 
iii, p. 328.



EL AMOR DE DIOS EN FRAY LUIS DE LEÓN 455

reperiuntur» 30. Pues bien, a aquel Tratado sobre la “charitas amicitiae” 
hay que añadir ahora la obra que lleva el título de Los Nombres de Cristo. 

Ciertamente que en nuestra vida de relación con el Dios Uno y 
Trino, la primera persona con que se encontraba fray Luis era el propio 
Cristo. Y entre los trece nombres (más uno, añadido posteriormente, 
“Cordero”) hallados por fray Luis en la Sagrada Escritura, el 
decimotercero es el de JESÚS que, significando SALUD, siempre nos 
sale al encuentro como médico Amigo y hacedor de amigos. Alguien 
ha dicho que en la intención de escribir esta obra había un deseo, 
no confesado por él, de responder a la doctrina luterana, que en su 
formulación teológica hacía imposible un auténtico amor de amistad 
en Dios e, incluso una verdadera amistad de los hombres entre sí, a 
pesar de que Lutero proclamase con sentida emoción que “Cristo es el 
mejor amigo del hombre” 31.

El Prólogo mismo de Los Nombres de Cristo se abre con esta afirmación: 
«Ninguna cosa es más propia de Dios que el amor, ni al amor hay cosa 
más natural que volver al que ama en las condiciones e ingenio del que 
es amado. De lo uno y de lo otro tenemos clara experiencia. Cierto es que 
Dios ama y cada uno que no esté muy ciego lo puede reconocer en sí 
por los señalados beneficios que de su mano continuamente recibe: el 
ser, la vida, el gobierno de ella y el amparo de su favor» 32.

Pero hay más: este “amor de Dios” que se ofrece a cada uno 
personalmente es siempre un “amor de amistad”, que pide siempre 
por una respuesta personal de aceptación para que se convierta en 
AMISTAD; a continuación, quien se ha hecho amigo por su respuesta, 
él mismo, con la ayuda de Dios, se hace portador de “amor de 
amistad” para con su prójimo. Pero es que, además, el proceso amical 
debe continuar y de ahí la voluntad de Dios expresada en el evangelio: 
Amaos unos a otros ( Jn 15, 12) y Que todos sean uno ( Jn 17, 21). La respuesta 
positiva, por parte del destinatario, conlleva un sosiego y una paz que 
cada uno echaba en falta en su interior, donde incluso podía existir una 

30  Tractatus de amicitia, art. I, p. 9.
31  Carta de Lutero a Christof Scheuerl, Enders Br. I, p. 82.
32  Los Nombres de Cristo, Prólogo, p. 70.



TEÓFILO VIÑAS, OSA456

especie de guerra civil; ahora, en cambio, puede gustar en su interior el 
gozo de sentirse “amigo de sí mismo” y también de Dios y de los otros. 

Todo esto nos lo dice fray Luis de León, entre otros muchas pasajes, 
en éste de Los Nombras de Cristo: «Porque del estar uno concertado y 
bien compuesto consigo mismo, no habiendo en él cosa rebelde que 
a la sazón contradiga, nace como de fuente, lo primero, el estar en 
concordia con Dios, y lo segundo, el conservarse en amistad con 
los hombres» 33. Por supuesto que este Dios con el que estamos “en 
concordia” es el Dios Uno y Trino, pero es a Cristo a quien nuestro 
fray Luis tiene particularmente presente, como “Príncipe de la paz”, 
además de por su apasionada concepción cristológica. Éstas son sus 
palabras: 

«Así como Dios es trino y uno, trino en personas y uno en esencia, 
así Cristo y sus fieles, por representar en esto también a Dios, son en 
personas muchos y diferentes; mas, como ya comenzamos a decir y 
diremos más largamente después, en espíritu y en una unidad secreta, 
que se explica mal con palabras y que se entiende bien por los que 
la gustan, son uno mismo. Y dado que las cualidades de gracia y de 
justicia y de los demás dones divinos que están en los justos..., y el 
que los alienta y menea, y el que despierta y pone en obra las mismas 
cualidades y dones que he dicho, es en todos uno y solo, y el mismo de 
Cristo. Y así vive en los suyos Él, y ellos viven por Él y todos en Él; y 
son uno mismo multiplicado en personas, y, en cualidad y substancia 
de espíritu, simple y sencillo, conforme a lo que pidió a su Padre, dic-
iendo: Para que sean todos una cosa, así como somos una cosa nosotros» 34.

Justamente, la cita del evangelio de san Juan con la que termina el 
texto, le ofrece motivos para recordar en muchas ocasiones las clásicas 
definiciones de la amistad: “acuerdo benevolente y caritativo en asuntos 
divinos y humanos”, “los amigos son otro yo”, “los amigos se hacen un 
alma sola en dos cuerpos”. Los siguientes pasajes no necesitan otra 
inspiración, aunque, como en otros casos, fray Luis (Marcelo) lo haga 
a través de sus dos interlocutores; de esta vez lo hace en el diálogo 

33  Nombre “Príncipe de la paz”, p. 620.
34  Nombre “Faces de Dios”, p. 452.



EL AMOR DE DIOS EN FRAY LUIS DE LEÓN 457

entre Sabino y Juliano: «Muchas veces habréis oído decir, Sabino 
-respondió Juliano-, que el amor consiste en una cierta unidad. –Sí, 
he –dijo Sabino– oído y leído que es unión el amor y que es unidad, y 
que es como un lazo estrecho entre los que se aman, y que, por ser así 
se transforma el que ama en lo que ama, por tal manera, que se hace 
con él una misma cosa. “¿Y paréceos –dijo Juliano– que todo amor es 
así? –Sí parece -respondió Sabino-” 35.

Al hablar de los múltiples oficios que Cristo, como “Pastor”, 
desempeña con sus ovejas encontramos, entre las que llama “ventajas”, 
una cuarta en relación con los otros pastores: «Y porque Él, uno mismo, 
está en los pechos de cada una de las ovejas, y porque su pacerlas es 
ayuntarlas consigo y entrañarlas en sí, como ahora decía, por eso le 
conviene también lo postrero que pertenece al Pastor, que es hacer 
unidad y rebaño. Lo cual hace Cristo por maravilloso modo, como 
por ventura diremos después... Y porque, cebándose ellas de Él, se 
desnudan a sí de sí mismas y se visten de sus cualidades de Cristo; 
y creciendo con este dichoso pasto el ganado, viene por sus pasos 
contados a ser con su Pastor una cosa» 36. 

Ahora bien, hacerse personalmente uno con Cristo equivale a ser 
uno también con todos cuantos se hicieron uno con Él. Así nos lo dirá 
fray Luis en un largo y hermoso pasaje del comentario al nombre 
“Amado”. Un breve extracto es suficiente: «Cristo halló y halla infinitos 
amigos que le aman con tanta fe, que son llamados los fieles entre todas 
las gentes, como con nombre propio y que a ellos solos conviene... Y 
aunque Aristóteles pregunta si conviene tener uno o muchos amigos 
y concluye que no conviene, porque para el deleite bastan pocos... 
Mas esa es la excelencia de Cristo, y una de las razones por donde 
le conviene ser El Amado con propiedad que da lugar a que le amen 
muchos como si le amara uno solo, sin que le estorben y sin que Él se 
embarace en responder... Porque Cristo en los que le aman, Él mismo 
hace (crea) el amor, y se pasa a sus pechos de ellos, y vive en sus 

35  Nombre “Príncipe de la paz”, p. 642.
36  Nombre “Pastor”, pp. 479 y 481.



TEÓFILO VIÑAS, OSA458

almas, y por la misma razón hace que tengan todos una misma alma y 
espíritu. Y es fácil y natural que los semejantes y los unos se amen» 37. 

3.	F ray Luis de León, místico

Las últimas palabras del texto citado ofrecen, precisamente, la 
oportunidad de preguntarse ahora si ellas son fruto de sus conocimientos 
puramente intelectuales o en ellas se oculta también una experiencia 
viva y personal. La pregunta se puede hacer extensiva a muchos 
otros pasajes que se han citado ya anteriormente y, por supuesto, los 
que figurarán en este último apartado. Nos preguntamos, pues: ¿Fue 
místico fray Luis de León?, ¿Sólo teórico?, ¿Fue también experiencial? 
Hace ya muchos años que encontré por primera vez a fray Luis de 
León expresamente relacionado con la Mística y fue nada menos que 
en la biografía que el P. Manuel Vidal nos dejó incrustada en su libro 
Agustinos en Salamanca, al hablar de su gran conocimiento de la Teología 
expositiva y de que “en la Teología Mística era igualmente práctico que 
teórico” 38. 1751 era la fecha en que nos decía esto.

La charitas amicitiae (amor mutuo, amor de amistad) entre Dios y 
los hombres y de éstos entre sí se puede vivir de manera muy especial 
en momentos en que Dios se vuelca graciosamente sobre alguien que 
se ha hecho (lo ha hecho Él) íntimo amigo suyo y, como tal, le abre 
de par en par las puertas del corazón, a lo que Dios puede responder 
haciéndolo partícipe de arcanos secretos y gozos inefables, sin que por 
ello no falten también momentos de oscuridad y tinieblas. La persona 
que recibe esa gracia decimos que entra plenamente en el ámbito 
de la Mística. Pero también entra en ese ámbito el que únicamente 
describe y escribe sobre esos fenómenos desde el simple conocimiento 
intelectual. Pero hay más: han sido muchos los especialistas que del 
análisis objetivo de no pocos textos hay una obligada conclusión: fray 
Luis de León fue místico, no sólo teórico sino vivencial. 

37  Nombre “Amado”, pp. 750-752.
38  Vidal, M., Agustinos de Salamanca, Salamanca 1751, t. i, p. 373.



EL AMOR DE DIOS EN FRAY LUIS DE LEÓN 459

Las semblanzas biográficas que nos dejaron los contemporáneos 
de fray Luis, aunque nos hablan de su honda religiosidad y vida 
ejemplar, ninguno, ni en la Orden Agustiniana ni fuera de ella, se había 
preocupado expresamente del tema. Todos conocían el famoso retrato 
del pintor Pacheco, que ciertamente podía tener no poco que ver con 
la opinión sobre su dimensión mística: “fue muy espiritual y de mucha 
oración y en ella, en tiempo de sus mayores trabajos, favorecido de 
Dios particularísimamente”. La verdad es que entre sus hermanos de 
hábito siempre se le tuvo en muy alto concepto en el campo de la 
espiritualidad, tanto en sus escritos como en su vida personal; concepto 
este que le mereció ser sepultado en el llamado “ángulo de los Santos”, 
que correspondía a la esquina del claustro lindante con la iglesia y 
era el lugar reservado para quien moría en alto concepto de santidad. 
Aquello era argumento más que suficiente para reconocer que fray 
Luis de León lo merecía.

3.1.	 Fray Luis de León, ¿místico? 

Nunca se planteó el tema hasta mediados del siglo XIX, acaso 
porque nunca se había dudado de ello. Uno de los primeros en hacerlo 
fue P. Rousselot, el cual afirmó rotundamente que fray Luis había sido 
“el primer maestro del misticismo” 39. La importancia que tenía esta 
afirmación le llevó a dedicarle, nada menos, que tres capítulos de los 
14 que componen el volumen, sumando 95 páginas de las 500 que 
lo conforman. Y, para él, fray Luis habría sido místico no sólo en su 
doctrina sino en su propia vida. (Quiero dejar ya mi propia convicción: 
después de releer los muchos pasajes de sus Obras que tratan de ello, no 
puedo menos de afirmar que en no pocos hay una valiosa exposición de 
doctrina ascético-mística, pero en otros se esconde además una experiencia 
personal). 

Un segundo defensor del misticismo de fray Luis de León fue 
Aubrey F.G. Bell. Comienza él extrañándose, precisamente, de que 
alguna vez se haya dudado de si fray Luis merece figurar entre los 
místicos. Ésta es su respuesta: «Es evidente que fue uno de los que 
más adelante llegaron en la Vía Mística, y si sus obras no merecen ser 

39  P. Rousselot, Les mystiques espagnols, Paris 1867, p. 213.



TEÓFILO VIÑAS, OSA460

llamadas místicas, tiene que restringirse en gran manera el número 
de españoles que merezcan tal calificativo. Él había escuchado los 
inenarrables gemidos de la voz del Espíritu Santo; no dejaba de estar 
versado “en los resplandores de la contemplación y en los arrobamientos 
del espíritu; y había gustado “la blandura y dulzor de la comunicación 
con Dios”; y aunque nunca se aproximó al estado de éxtasis, que tan 
bien describe en su Comentario del Cantar de los Cantares y en otros 
lugares, nunca llegó al “abismal deleite” de la unión ni a las visiones 
de Santa Teresa» 40. Pudiera parecer que estas palabras achicarían la 
dimensión mística; en modo alguno, sin “este deleite” la experiencia la 
vivió intensamente, en su a solas con Dios.

Poco tiempo después de Bell fueron numerosos los que, interesados 
en el tema, defendieron también la doble dimensión mística de fray Luis. 
Figuraría en primer lugar un prestigioso profesor de Oxford, R. Trevor 
Davies, que lo considera como «el tercer místico español, después de 
Santa Teresa de Jesús y san Juan de la Cruz» 41. A ellos les siguen otros 
dos entusiasta defensores del fray Luis místico, extranjeros también: 
Allison Peers y Alain Guy, inglés el primero y francés el segundo. Por 
cierto que en 1942 Allison Peers se reafirmaba en ello: «Mantengo que 
fray Luis tiene pleno derecho a ser considerado como autor místico y 
que, en sus obras en prosa, hay por lo menos claras indicaciones de 
que su vida estaba familiarizada con la experiencia mística; o, si no la 
suya, al menos la vida de personas que conocías bien... Mi conclusión 
no se ha alterado en el transcurso de estos catorce años» 42.

En España, entre otros, podemos citar a éstos: M. Menéndez 
Pelayo, J. Cejador, P. Sainz Rodríguez, Antonio Prieto, Ricardo Senabre, 
José Mª Becerra Hiraldo y el religioso carmelita, Crisógono de Jesús 
Sacramentado. Y por parte de los Agustinos, han sido numerosos los 
que han buceado en los escritos y en su misma vida para terminar 
afirmando que fray Luis fue místico y casi todos nos dirán que lo fue en 
la doble dimensión –teórica y experiencial–. He aquí algunos nombres: 

40  Bell, Aubrey F. G., Luis de León. Un Estudio del Renacimiento Español, Casa 
Ed. Araluce, Barcelona 1927, pp. 249-250.

41  Cf. Trevor Davies, R., Siglo de oro español, Ed. Ebro, Zaragoza 1944, p. 292.
42  Citado por Gutiérrez, D., «Fray Luis de León, autor místico», en Escritos sobre 

Fray Luis de León, Ed. Diputación de Salamanca 1993, p. 277.



EL AMOR DE DIOS EN FRAY LUIS DE LEÓN 461

Ignacio Monasterio, Mariano Arconada, David Gutiérrez, Ángel C. 
Vega, Lope Cilleruelo, Félix García, Sergio González... 

Uno de los autores que, con más rotundidad se ha pronunciado en 
este sentido, ha sido J. Mª. Becerra Hiraldo. Hago plenamente mío este 
párrafo suyo: «El misticismo de fray Luis, además de su indudable lado 
experimental, se deriva de unos principios dogmáticos y, más aún, 
de una doctrina sacada de la Escritura. Los profundos conocimientos 
escriturarios le permitieron extraer del Cantar un sistema de doctrina 
que sólo tiene rival ventajoso en el Cántico espiritual de san Juan de 
la Cruz. El P. Crisógono de Jesús, carmelita, llega a afirmar que, 
manteniendo la natural distancia, lo que al místico Doctor le valió la 
experiencia para la perfecta explicación mística del libro salomónico, 
le valieron a fray Luis los conocimientos escriturísticos» 43.

Y un poco más adelante añade: «El valor fundamental de la 
Explanación de Cantar de los Cantares es su carácter de escrito místico. Es 
la obra fundamental de la mística luisiana, no sólo por la temática, sino 
por ser una de las últimas de fray Luis, en la que condensó sus últimos 
pensamientos y sus experiencias interiores. Aquí el misticismo de fray 
Luis parte de su concepción cristológica. Cristo no es sólo el salvador, 
sino el centro de todos los órdenes y relaciones; que se encarna, no 
a causa del pecado, sino para comunicarnos su ser divino; Él es el 
término de la creación. Esta concepción cristocéntrica del mundo es la 
piedra fundamental de todo el edificio místico. El alma santa no irá a 
Dios directamente, sino a Cristo, a quien se unirá místicamente, por ser 
el centro del orden de la perfección sobrenatural» 44.

La doble dimensión especulativo-experiencial del misticismo de fray 
Luis de León, con mayor o menor peso en uno u otro término, viene 
afirmada por cuantos lo consideran místico. Nadie, por ejemplo, debería 
dudar de que el Cantar de los Cantares es un libro soberanamente místico 
y, por lo tanto, en la Exposición latina del mismo el legionense está 
labrando doctrina mística en la que se unen ambas dimensiones. Podría 
añadirse a todo esto el hecho de que fray Luis fue autor de una obra 

43  Becerra Hiraldo, J. Mª, Obra Mística de Fray Luis de León, Ed. Universidad 
de Granada 1986, p. 12.

44  Id., Ibíd., p. 14.



TEÓFILO VIÑAS, OSA462

titulada De triplice coniuntione fidelium cum Christo, que lamentablemente 
debió de perecer pasto de las llamas en el incendio que sufrió el 
Convento el día 15 de julio de 1589. Dado el título que llevaba, es de 
suponer que en su contenido habría un mucho de doctrina mística. 
Una doctrina que nos habría ahorrado, sin duda, el tenerla que buscar 
en sus restantes obras para confirmarlo. 

No quiero olvidar el juicio que le mereció a Melquiades Andrés la 
“Espiritualidad de Fray Luis de León” en su ponencia en el Congreso 
celebrado en Salamanca con motivo del Centenario (1991). Éstas fueron 
sus palabras: «Creo que hemos llegado a la raíz de la mística luisiana: 
la cristología, la encarnación de la segunda persona de la Santísima 
Trinidad, la humanización de lo divino. ¿No será éste el hilo conductor 
de su mística? La oración de seguimiento de Cristo, junto con la del 
propio conocimiento, constituyen la base de la experiencia mística de 
los recogidos, de Santa Teresa, San Juan de Ávila, P. Granada, San 
Alonso de Orozco, San Juan de la Cruz... Luis de León elabora la 
cristología y conjuga doctrina y vivencia en admirable equilibrio. 
Endereza su pensamiento a la vida y no se detiene a refutar a los que se 
paran a la vera del camino. Pensador, teólogo, exegeta, poeta y místico 
en una pieza y en altísimo grado. Todo es rezumo de su saber y vivir. 
No se puede separar obra, vida e interpretaciones de las mismas» 45.

Uno de los últimos luisiólogos en investigar sobre el misticismo de 
fray Luis, en Los Nombres de Cristo concretamente, ha sido el agustino 
P. Sergio González. La expresión “Jesús es salud ”, le da pie para 
afirmar que el párrafo siguiente es un desahogo místico. Helo aquí: «¡Oh 
bienaventurada! ¡Oh Jesús, dulce y dignísimo de todo deseo! ¡Si ya me 
viese yo, Señor, vencido enteramente de Ti! ¡Si cundieses oh salud, 
por mi alma y mi cuerpo! ¡Si me apurases ya de mi escoria, de toda 
aquesta vejez! ¡Si no viviese, ni pareciese, ni luciese en mí, sino Tú! 
¡Oh, si ya no fuese quien soy!» 46. «Es evidente –termina diciendo el 
P. S. González– el deseo de experiencia mística en fray Luis de León 
y muy difícil no suponer una profunda vivencia mística en él, al leer 

45  Fray Luis de León. Historia, Humanismo y Letras. Conferencias inaugurales y 
de Clausura, Ed. Univ. de Salamanca, 1996, p. 237)9.

46  Los Nombres de Cristo, Nombre “Jesús”, pp. 790-791.



EL AMOR DE DIOS EN FRAY LUIS DE LEÓN 463

el desarrollo de los Nombres del presente estudio y especialmente al 
reflexionar sobre estos puntos ahora anotados» 47. 

3.2.	In Canticum Canticorum Expositio, Los Nombres de 
Cristo, la Exposición del Libro de Job y Declaración del 
Salmo 26

Aunque en casi todos sus escritos, de vez en cuando, nos sorprende 
fray Luis con alguna manifestación de lo que está viviendo en su interior, 
es en estas cuatro Obras donde se hace más patente su misticismo y casi 
siempre con un matiz especialmente cristológico. Cristo, para él, no es 
sólo el Salvador, sino el centro en todos los órdenes y relaciones; se 
encarna, menos por causa del pecado que para comunicarnos su ser 
divino. Él es el término y la corona de la creación, ya que para fray 
Luis, Cristo se habría encarnado, aunque el hombre no hubiese pecado. 
«El alma santa –nos lo acaba de recordar J. Mª Becerra Hiraldo– no 
irá a Dios directamente, sino a Cristo, a quien se unirá místicamente 
por ser el centro de orden de la perfección sobrenatural. La perfección 
es el acercamiento y compenetración del alma con la virtud de Cristo, 
clave, norma y medida de toda perfección. Este acercamiento consiste 
sustituir la propia vida, aspiraciones y tendencias por las de Cristo, 
para que Él se haga alma del alma, espíritu de ese cuerpo, luz, vida» 48.

Con los Capítulos Cuarto y Séptimo de la Triplex Explanatio se 
puede confeccionar un retrato de una persona perfecta con algunas 
de las expresiones que va sembrando fray Luis por sus páginas. Un 
retrato que va más allá de lo que fray Luis de León ha podido observar 
en algunas personas que ha conocido, sino que ha ido a encontrarlo 
también en su propio interior. En las almas de los perfectos brilla el don 
de la gracia y tienen resplandecientes y luminosos sus pensamientos, 
y sus amores son santos; están dotados del hábito altísimo, heroico y 
divino de las virtudes y de los dones infusos 49; siempre están pensado 
en Dios y contemplando sus atributos y los bienes celestiales, no 

47  Títulos cristológicos: “Pimpollo, Pastor, Padre del siglo futuro, Esposo, Hijo de 
Dios, Jesús”, Ed. Estudio Agustiniano, Valladolid 1995, p. 439.

48  Hiraldo, J. Mª, Obra Mística..., p. 14.
49  Id., Opera II, pp. 390 y 396.



TEÓFILO VIÑAS, OSA464

anhelando otra cosa más que hacerse espíritu con Él y transformarse en 
su imagen divina 50. Por otra parte, no se olvida de recordar que junto 
con esa vida luminosa abundan también las tinieblas y la sequedad del 
cierzo 51. 

En Los Nombres de Cristo, nos va a sorprender la descripción del 
proceso de quienes se deciden de verdad a iniciar el camino hacia la 
perfección y lo que han de pasar hasta donde Dios quiere llevarlos. 
Podrá decirse que el pasaje que nos ofrece en esta ocasión era un lugar 
común para los tratadistas muy anteriores a fray Luis, la verdad es que 
éste, claramente, lo hace muy suyo. Y es que después de describirnos 
detalladamente lo que pasa con “el madero no bien seco, cuando se le 
avecina el fuego”, el proceso se realiza en la propia persona, la cual, 
con la ayuda del Señor, se ha dejado libremente invadir por el fuego, 
el amor divino. Y a continuación nos lo dice:

«Y por la misma manera, cuando Dios se avecina al alma y se 
junta con ella y la va gustando, así la va deseando más, y con el deseo 
se hace a sí misma más hábil para gustarla, y luego la gusta más; y así 
creciendo en ella aqueste deleite por puntos, al principio la estremece 
toda, y luego la comienza a ablandar y suenan de rato en rato unos 
tiernos suspiros, y corren por las mejillas a veces y sin sentir algunas 
dulcísimas lágrimas; y procediendo adelante, enciéndese de improviso 
como una llama compuesta de luz y de amor y luego desaparece 
volando, y torna a repetirse el suspiro, y torna a lucir y cesar otro 
no sé qué resplandor, y acreciéntase el lloro dulce, y anda así por un 
espacio haciendo mudanzas el alma traspasándose unas veces, y otras 
tornándose a sí, hasta que, sujeta ya del todo al dulzor , se traspasa 
del todo, y levantada enteramente sobre sí misma y no cabiendo en 
sí misma, espira amor y terneza y derretimiento por todas sus partes, 
y no entiende ni dice otra cosa si no es: ¡Luz, amor, vía, descanso sumo, 
belleza infinita, bien inmenso y dulcísimo, dame que me deshaga yo, y que me 
convierta en Ti toda, Señor!»  52

50  Id., ibíd., p. 395.
51  Id., ibíd., p. 77.
52  Nombres de Cristo, “Esposo”, p. 670.



EL AMOR DE DIOS EN FRAY LUIS DE LEÓN 465

¿Quién no ve en esa descripción el relato de una experiencia 
personal vivida por fray Luis de León en lo más íntimo de sí mismo? 
Las dos líneas finales del pasaje, concretamente, no admiten otra 
interpretación. El amor de Dios ha encontrado una gozosa repuesta 
por parte de la persona amada y en medio de ello un vivísimo deseo 
unirse enteramente con Él, pero es que en ese mismo anhelo ya lo está 
viviendo. 

Hay más todavía: en el nombre “Hijo de Dios” nos vamos 
a encontrar que el acercamiento y la identificación se da, ahora en 
concreto, con Cristo, ya que la propia vida, aspiraciones y tendencias 
son sustituidas por las de Él; el propio Cristo se hace alma del alma, 
espíritu de ese cuerpo, luz y vida. He aquí el pasaje: «En el ayuntamiento 
del espíritu de Cristo con el nuestro, el Espíritu de Cristo tiene vez de 
alma respecto de la nuestra, y hace en ella obra de alma moviéndola 
a obrar como debe en todo lo que se ofrece, y pone en ella ímpetu 
para que menee, y así obra Él en ella y la mueve, que ella, ayudada 
de Él, obra con Él juntamente; mas en la presencia que de sí hace en 
la oración a los buenos por medio de deleite y de luz, por la mayor 
parte el alma y sus potencias reposan y Él sólo obra en ellas por secreta 
manera un reposo y un bien que decir no se puede. Y así, aquel primer 
ayuntamiento es de vida, mas este segundo es de deleite y regalo; aquél 
es el ser y el vivir, aquéste es lo que hace dulce el vivir; allí recibe 
vivienda y estilo de Dios el alma, aquí gusta algo de su bienandanza, 
y así, aquello se da con asiento y para que dure, porque si falta no se 
vive; mas esto se da de paso y a la ligera, porque es más gustoso que 
necesario» 53.	

Y con esto nos adentramos en el campo de las pruebas que 
tampoco faltan especialmente en la vida de todo místico: la “noche 
oscura”, “las tinieblas”, “el ocultamiento de Dios”. San Juan de la Cruz 
le manifestará a Cristo su pesar: “¿dónde te escondiste, Amado...?”; 
fray Luis, por su parte, expresará su tristeza y una inmensa “saudade”, 
preguntándole: “¿Y dejas, Pastor Santo, tu grey en este valle oscuro...?” 
Para uno y otro habían acabado aquellas experiencias gozosas, aquellos 
deleites regalados e incluso aquella vida pacífica y tranquila y había 

53  Ibíd., “Hijo de Dios”, p. 729.



TEÓFILO VIÑAS, OSA466

comenzado la oscuridad, las penas, el dolor, las contradicciones... No 
obstante, al fondo brillaba una lucecita que servía para mantenerse 
en pie: era la fe. Gracias a ella, “el amado de Dios” podía decirle, 
confiado, a pesar de todo: “creo en ti, Señor, y te amo”.

Fray Luis de León representó un mucho de todo ello en la escena 
de la persecución por parte de dos cuervos a una avecilla hasta 
precipitarla en las aguas del Tormes, a orillas de La Flecha, donde él se 
encontraba con sus dos amigos: “¡Oh, la pobre, cómo se nos ahogó!”, 
exclamó Sabino. Y así lo creyeron Juliano y Marcelo (fray Luis), “de 
que mucho se lastimaron. Los enemigos (los cuervos), como victoriosos, 
se fueron alegres luego. Mas como hubiese pasado un espacio de 
tiempo, y Juliano con alguna risa consolase a Sabino, que maldecía 
a los cuervos, y no podía perder la lástima de su pájara, que así la 
llamaba, de improviso, a la parte adonde Marcelo estaba, y casi junto 
a sus pies, la vieron sacar del agua la cabeza, y luego salir del arroyo a 
la orilla, toda fatigada y mojada. Como salió, se puso sobre una rama 
baja que estaba allí junto, adonde extendió sus alas, y las sacudió del 
agua; y después, batiéndolas con presteza, comenzó a levantarse por el 
aire cantando con una dulzura nueva” 54.

Pone fin a todo ello «el grandísimo regocijo y alegría que de este 
suceso recibió Sabino», el cual, «mirando en este punto a Macelo (el 
propio fray Luis), le vio demudado en el rostro y turbado algo y metido en 
gran pensamiento, de que mucho se maravilló y queriéndole preguntar 
qué sentía, viole que, levantando al cielo los ojos, con entre los dientes 
y con un suspiro disimulado, dijo: Al fin, ¡Jesús es Jesús!» 55. (La cursiva 
le vio demudado en el rostro... es mía, para llamar la atención sobre un 
gesto que manifestaba lo que fray Luis estaba viviendo en su interior). 

Momentos de luchas, de noches oscuras, de amargura, y también 
de gozo profundo y de luz..., especialmente en los casi cinco años que 
ya llevaba en la cárcel, se entremezclaban. Así se lo dice al cardenal 
Quiroga en la dedicatoria de la Explanatio in Psalmum Vigesimum Sextum: 
«Todos estamos enfermos y sufrimos otros de otras enfermedades del 
alma. Pero siempre acaece también, sobre todo a los buenos y amadores 

54  Nombre “Hijo de Dios”, p. 743.
55  Ibíd., pp. 743-744.



EL AMOR DE DIOS EN FRAY LUIS DE LEÓN 467

de Dios que estas cosas no sólo les sean útiles, sino que dejen de serles 
amargas, y por ende se tornen agradables y dulces al gusto y al paladar 
de ellos; tan grande es la dulzura de Cristo con los que colocan en Él 
todas sus esperanzas. Lo cual yo también, aunque de ningún modo 
pueda enumerarme entre los siervos de Dios, sin embargo habiéndome 
tratado Dios benigna y clementísimamente lo experimenté... durante 
casi cinco años en la cárcel y en las tinieblas yací. Entonces disfrutaba 
de aquella quietud y alegría de alma que ahora muchas veces me falta, 
vuelto a la luz y disfrutando del trato de hombres muy amigos para 
mí» 56. 

Estas mismas situaciones las encontramos en su otra gran obra, 
la Exposición del Libro de Job. Fray Luis se identifica con el personaje 
bíblico en el sufrimiento. Como Job, también a él le duele mucho verse 
inocente y no ser oído en sus alegaciones. En la defensa que hace Job 
se percibe una resonancia de su propia defensa ante aquellos jueces 
que se hacían remisos y sordos en escuchar y entender. Ésta es su 
queja: «el saber uno su razón, y el ver que no se la creen ni le vale, cría 
en él agonía, de la cual nace el deseo vivo y de fuego de hallar medios 
eficaces para ser creído y valido; y desea que lo imposible, si es útil 
para sacar a luz su remedio y verdad, se hiciese posible» 57. Pero uno y 
otro tienen el ánimo rendido y dispuesto a ver en todo ello la mano de 
Dios, o mejor, descubrir que el Dios-Amor siempre está cerca de quien 
así lo confiesa.

Las páginas finales de la Exposición quiere hacerlas fray Luis 
especialmente suyas. En concreto, el perdón, otorgado por Job a sus 
acusadores, también él lo regala: «Cuando se lee del que perdona a sus 
malhechores e intercede por ellos, que ni cuando padeció con paciencia 
se dijo, ni cuando se reconoció por ceniza, ni cuando lloró y se dolió de 
su demasía humillado. Porque en ninguna de aquellas cosas se mostró 
lo perfecto de su virtud cuanto en esto que, a la verdad, contiene en sí 
grandes bienes. Porque quien a sus enemigos ama, y hace bien a los 
que le dañan y injurian, lejos está de querer a nadie mal, ni dañarle; y 
quien paga con amor al hombre el mal que le hace, cierto es que a Dios, 

56  Declaración del Salmo 26, traducción J. Mª Hiraldo, Ed. Dip. Prov. de Sala-
manca, 1991, p. 19.

57  Exposición del Libro de Job, cap. 6, 2



TEÓFILO VIÑAS, OSA468

de quien tantos bienes recibe, no le olvida y desama. Por manera que 
ama perfectamente a Dios y a los prójimos quien para sus enemigos es 
bueno; y en este amor se encierra todo lo que Dios manda, y es aquello 
en que verdaderamente consiste la justicia cristiana» 58.

En fin, como se habrá podido ver, abundan en pasajes en los que 
el misticismo de fray Luis de León no se queda reducido a una mera 
exposición de la doctrina mística, sino que se descubre también que 
en la misma exposición hay algo más que se hace patente de alguna 
manera: ése “algo más” es, precisamente, una especial “vivencia” 
personal que supera cualquier sentimiento estético o de cualquier 
otro género. Es cierto que algunas veces, saliendo al paso de quien 
así pudiera interpretarlo, fray Luis acaba diciendo: “yo no soy uno de 
ellos”. ¿Pensamos, acaso, que él iba a decir: “sí, lo soy”?

3.3.	“El amor de Dios” en la Obra poética de fray Luis de 
León

Vaya inicialmente la cita de un inspirado párrafo que el P. Félix 
García engastó en su Introducción a las Poesías de fray Luis de León: 
«Fray Luis, ese gran cosechero de hermosuras, es un contemplativo 
extraordinario. No sería excesivo afirmar que no hay poesía sin previa 
contemplación. Siempre la convergencia de la intelección y del amor, 
que es la que define al místico. Poesía y mística son dos cumbres 
que se contemplan extáticas, iluminadas, bajo los resplandores de la 
mirada de Dios. El poeta y el místico tienen ascensiones paralelas, y 
se despegan de lo sensorial y transitorio, sublimándolo, con ímpetu 
de flecha, tomando rumbos idénticos. Todo místico es, por eso, en el 
fondo, un poeta, porque del ser poeta proviene el arrebato y el tránsito, 
la visión iluminada; y todo poeta que, en el fondo, es más que el resto 
de los mortales un ser religioso, toma del místico las alas de paloma para 
sesgar el vuelo y romper el puro aire en navegaciones altas» 59.

¿Qué decir, pues, del carácter místico que se atribuye a algunas 
de sus poesías? Ciertamente que quienes le negaban un verdadero 

58  Job 42, 10.
59  Obras Completas Castellanas B.A.C., t. ii, p. 700.



EL AMOR DE DIOS EN FRAY LUIS DE LEÓN 469

misticismo en algunos pasajes de las obras en prosa, menos aún 
iban a aceptar que también algunas poesías eran fruto de momentos 
místicos que habría vivido fray Luis. Aumenta, quizás, esta actitud 
el juicio negativo que le merecían al propio fray Luis las poesías que 
componían el pequeño volumen que le dedicó a D. Gaspar de Quiroga. 
En efecto, el pasaje que encabeza su Advertencia previa dice así: «Entre 
las ocupaciones de mis estudios en mi mocedad, y casi en mi niñez, se 
me cayeron como de entre las manos estas obrecillas; a las cuales me apliqué más 
por inclinación de mi estrella que por juicio o voluntad» (la cursiva es mía) 60. 
Pero es que debemos preguntarnos, una vez más: ¿Se podía esperar 
que fray Luis que dijese otra cosa? 

La verdad es que son muchos los autores que reconocen que 
en varias de sus poesías, concretamente en algunas de sus estrofas, 
existen momentos de una exaltación especial, aunque, para otros no 
iba más allá de una mera inspiración natural y que habría brotado 
sencillamente de la propia sensibilidad. Es lo que opina, por ejemplo, 
Dámaso Alonso. Para él en casi todas sus odas «no hay ni un solo 
instante que se pueda asimilar a la plenitud de la unión de semejanza. 
Las vislumbres del cielo o de la divinidad están contempladas siempre 
en posición de desterrado. No por eso, son menos bellas, porque el 
dolor, el desvío, el apartamiento, cargan de expresión y de hermosura 
las imágenes inasequibles» 61. Como si lo místico sólo pudiese vivirse en 
medio del gozo y no en medio de una profunda desolación o ausencia 
de Dios. Dónde quedaría entonces, pregunto de nuevo, el “¿Dónde te 
escondiste, Amado...?” de san Juan de la Cruz o el “¿Y dejas Pastor 
Santo... con soledad y llanto?” de fray Luis de León. 

El hecho es que son muchísimos más los que aseguran que algunas 
poesías de fray Luis son fruto, ante todo, de momentos místicos vividos 
por él. La mayor parte de los que admitían el misticismo en no pocos 
pasajes de su obra en prosa lo admiten también en algunas de sus 
poesías. Ahí está Menéndez Pelayo señalando a estas cuatro como 
místicas: la titulada “Noche serena”, las dedicadas “A Salinas” y “A 

60  Fray Luis de León. Poesías. Edición, introducción y notas del P. Ángel C. Vega, 
Ed. Planeta, Barcelona 1970, p. 6.

61  Poesía Española. Ensayo de métodos y límites estilísticos, Ed. Gredos, Madrid 
1987, p. 188.



TEÓFILO VIÑAS, OSA470

Felipe Ruiz” y Ia llamada “Morada del cielo”. Otros estudiosos del 
tema, Antonio Prieto y Ricardo Senabre no abrigan duda alguna sobre 
el misticismo de algunas de ellas. Desde la Orden de san Agustín son 
suficientes estos nombres citados anteriormente, entre muchos otros: 
Ángel C. Vega, Félix García y David Gutiérrez. 

Por cierto que A. Prieto admite que la poesía luisiana conformaría 
un corpus coherente que, desde la “Vida retirada”, ofrece un cierto 
progreso argumental que podría ser éste: “El aire se serena”, “Cuando 
contemplo el cielo...”, “¿cuándo será que pueda...”, por ejemplo , o de 
intensificación redundante, que alterna esta línea de ascensus con otras 
odas detenidas en temas “terrenos” que sirven de contraste, quebrando 
una posible monotonía  62. Bastan sólo dos estrofas de dos de las cuatro 
odas citadas para darnos cuenta de que en ellas hay algo más que una 
simple expresión poética:

NOCHE SERENA: “Cuando contemplo el cielo / de innumerables 
luces adornado, / y miro hacia el suelo / de noche rodeado, / en sueño 
y en olvido sepultado: // El amor y la pena / despiertan en mi pecho 
una ansia ardiente; / despiden larga vena / los ojos hechos fuente; / la 
lengua dice al fin con voz doliente: // ¡Morada de grandeza / templo 
de caridad y hermosura!”...

MORADA DEL CIELO: “Alma región luciente, / prado de 
bienandanza, que ni al hielo / ni con el rayo ardiente / fallece: fértil 
suelo, / producidor eterno de consuelo ... // Toca el rabel sonoro, / y 
el inmortal dulzor al alma pasa / con que envilece el oro / y ardiendo 
se traspasa / y lanza en aquel bien libre de tasa ... // Conocería dónde 
/ sesteas, dulce Esposo; y desatada / de esta prisión, a donde / padece 
a tu manada / junta, no ya andara perdida, errada”.

 	 Veamos lo que nos dicen algunos de los especialistas en el 
tema. Aquí está lo que dice Alain Guy, dirigiéndose, sobre todo, a 
los que niegan la dimensión mística fray Luis de León. Lo hace 
preguntándoles que «si, después del apoyo de Menéndez Pelayo, Fco. 
Blanco García, Aubrey Bell, Allison Peers, Marcos del Río, Crisógono 
de Jesús, ¿fray Luis no va a tener derecho a ser considerado autor 

62  La Poesía Española del siglo xvi, t. ii, Ed. Cátedra, SA, Madrid 1987, p. 312.



EL AMOR DE DIOS EN FRAY LUIS DE LEÓN 471

místico? Toda su obra en prosa y en verso está llena del amor divino y 
parece testificar su experiencia. Recordaría yo el ardiente comentario 
del nombre Amado en Los Nombres de Cristo, el diálogo entre Sabino y 
Juliano a propósito de la unidad en el comentario del nombre Príncipe 
de la Paz en Los Nombres de Cristo, las páginas de la Exposición del Libro 
de Job (c. 17)... En innumerables textos, con magnífica inspiración son 
descritos insistentemente los grados del amor espiritual, sus pruebas, 
sus momentos felices y su inefables cimas» 63.

Y para terminar vaya el testimonio de uno de sus mejores 
intérpretes, el P. Félix García: «Lo religioso, la ascensión mística es la 
nota determinante de la poesía de Fr. Luis. El poeta lleva en el corazón, 
y en los ojos y en el entendimiento la imagen de Cristo y de la patria 
verdadera. Y con el mucho amor se le encienden las palabras y se 
conciertan en una armonía que despierta en el alma un ansia ardiente. 
La naturaleza en la prosa y en el verso de Fr. Luis -¡cuántas maravillas 
acumuladas!- no es una naturaleza que recrea sólo los sentidos; en Fr. 
Luis es la naturaleza animada, con su habla silenciosa y elocuente, 
con belleza que transciende, porque sobre ella ha pasado la gracia del 
Señor» 64.

Teófilo Viñas, OSA

63  Guy, A., Fray Luis de León. 1528-1591, Ed. Iberiques, Libraire José Corti, 
1989, p. 135.

64  «Introducción a las Poesías», en Obras Completas Castellanas, vol. ii, p. 718. 




