
ARTE DE AMAR A DIOS EN SAN ALONSO DE OROZCO 399

Arte de amar a Dios 
en San Alonso de Orozco

Resumen

En este artículo de El arte de amar a Dios en San Alonso de Orozco nos aden-
traremos en una reflexión muy profunda e interesante, que hace el santo, 
sobre el corazón del Evangelio: el amor a Dios y al prójimo. El tema lo 
justifica como hijo intelectual, cultural y espiritual de la escuela salman-
tina del siglo XVI: con la Palabra de Dios, la cultura clásica y los Padres 
griegos y latinos a los que cita con frecuencia, lo que hace que su medita-
ción esté en estrecha unidad con la tradición cultural y espiritual de Oc-
cidente. Para él, el amor de caridad es la única forma en la que el hombre 
puede responder al amor que Dios nos ha tenido primero al crearnos y 
redimirnos; esta respuesta al Creador y Señor solo se hace concreta y 
veraz cuando da frutos de amor al prójimo. Así la caridad será un acto de 
alabanza permanente al Señor por su Bondad y Santidad infinita, y será 
entonces cuando haremos de este mundo un anticipo del Cielo. Este sí es 
el motor del auténtico cambio y transformación en todo tiempo. 

Palabras clave: Caridad, Respuesta a Dios, Alabanza, Cielo, Transfor-
mación.

Abstract

In this article of The Art of Loving God in San Alonso de Orozco we will 
enter into a very deep and interesting reflection, made by the saint, on the 
heart of the Gospel: the love of God and neighbour. He justifies the sub-
ject as an intellectual, cultural and spiritual son of the sixteenth-century 
Salamanca school: with the Word of God, classical culture and the Greek 
and Latin Fathers whom he quotes frequently, which makes his medita-
tion in close unity with the cultural and spiritual tradition of the West. In 
his opinion, the love of charity is the only way in which man can respond 
to the love that God has had for us first by creating and redeeming us; this 

CiuD-Ra 233-2 (2020) 399-436



HNA. MARÍA GARCÍA ROJO, OSA400

response to the Creator and Lord only becomes concrete and truthful 
when it bears fruits of love for our neighbour. Thus charity will be an act 
of permanent praise to the Lord for his infinite Goodness and Holiness, 
and it will be then when we will make this world a foretaste of Heaven. 
This is the engine of authentic change and transformation at all times.

Introducción 

En este artículo queremos acercarnos al arte de amar a Dios que 
trata San Alonso de Orozco, especialmente en su obra Arte de amar a 
Dios y al prójimo, aunque este tema esté desarrollado en otras de sus 
obras como Memorial de amor santo, Monte de contemplación, Historia 
de la Reina de Sabá o Tratado de la suavidad de Dios, entre otras. Nos 
adentraremos especialmente en la primera citada, en donde hace una 
reflexión muy profunda e interesante sobre el corazón del Evangelio: 
el amor a Dios y al prójimo.

Como hijo de San Agustín hace muy suyo el principio de nuestra 
regla monástica y conventual: “Amemos a Dios y después al próji-
mo porque estos son los mandamientos principales que nos han sido 
dados” 1. Ese es el tema central de la obra, que justifica como hijo 
intelectual, cultural y espiritual de la escuela salmantina del siglo xvi. 
Queda palpable que era un enamorado de la Palabra de Dios, y un 
profundo conocedor de la cultura clásica (filósofos, literatos…) y de 
los Padres griegos y latinos a los que cita con frecuencia, lo que hace 
que su meditación esté en estrecha unidad con la tradición cultural y 
espiritual de Occidente.

Realmente, para San Alonso, amar a Dios y amar al prójimo es 
un arte, porque el arte es una actividad en la que el hombre recrea un 
aspecto de la realidad o un sentimiento en formas bellas; en este caso, 
recrea las dos manifestaciones concretas de la caridad. 

En la primera parte de la obra considera el amor a Dios.

Reflexiona sobre por qué amar a Dios. Nos tomará de la mano 
para hacernos caer en la cuenta de la grandeza de la Creación y la 

1  Regla de S. Agustín, Introducción.



ARTE DE AMAR A DIOS EN SAN ALONSO DE OROZCO 401

Redención; para seguir interrogándose sobre cómo hay que amarle. 
Busca la respuesta en la Palabra de Dios: hay que amarle con todo el 
corazón, con toda el alma, toda la mente y toda la memoria. Nos justi-
ficará por qué el amor a Dios es el mayor mandamiento de la ley: nos 
mostrará cómo nos conduce a la vida eterna y cómo el amor da valor 
a todas las obras que hacemos. Y, por último, exhortará a que el amor 
del cristiano a Dios no sea por todos los bienes que nos ha dado, sino 
por Él mismo; que le amemos por amor y con amor.

No puede separar el amor a Dios del amor al prójimo, por eso ese 
tema será la reflexión de la segunda parte de la obra. No será conside-
ración detallada de este artículo, pero no podemos dejar de mostrar 
su unidad porque para el evangelio, y también para S. Alonso en la 
línea agustiniana, no hay dos amores, sino uno solo, ya que el amor 
sin obras muere, y la caridad no puede ser estéril, sino que ha de dar 
fruto. 

Como buen maestro de vida espiritual, recoge las ideas esencia-
les en la suma de este Tratado y, como sabe por experiencia que el 
amor es “el Espíritu Santo derramado en nuestros corazones”, nos 
adentra en oración para que pidamos el amor de Dios y suplique-
mos, como mendigos, el amor que tenemos que devolverle a Él y 
ofrecer al prójimo. 

 En este artículo he querido dejar hablar a San Alonso, que se es-
cuche su palabra de autoridad y santidad. Precisamente hoy, que es 
tan importante redescubrir nuestras raíces cristianas. Él vivió tam-
bién en un momento de cambios profundos de la cultura, la política, 
la geografía del mundo; que de manera paradójica estaba dividido 
por sus convicciones religiosas, a la vez que ampliaba sus fronteras 
con el descubrimiento del Nuevo Mundo. Quizás puede ser una luz 
para nosotros que vivimos en momentos de profundos cambios en 
todos los ámbitos de la vida pública y personal y no podemos perder 
de vista que somos ciudadanos del Cielo y estamos en camino hacia 
la Patria. 



HNA. MARÍA GARCÍA ROJO, OSA402

I.	 ¿Por qué amar a Dios?

1.1.	 El mismo Dios nos lo demanda porque es nuestro Creador 
y Redentor

San Alonso empieza su reflexión mostrándonos cómo es el mis-
mo Dios quien nos pide que le amemos porque es nuestro Creador y 
nuestro Redentor. Y lo hizo en la historia de la salvación a través de 
la figura de Moisés, como prototipo y personaje clave del pueblo de 
Israel y del Antiguo Testamento. 

En el nuevo Testamento será el mismo Jesús quien nos mandará en 
dos ocasiones amar a Dios como Creador y como Redentor, y la suya será 
la redención definitiva, pues es la del Hijo de Dios, que derramará su san-
gre, como Cordero Inmaculado. Cordero de Dios es enviado por el Eter-
no Padre: hijo suyo y mayorazgo de eternidad, remedio y sacrificio único 
de todos los pecados y pecadores que fueron, son y serán en el mundo. Su 
prisión será nuestra libertad, sus azotes y llagas sanarán las llagas viejas 
de nuestras conciencias; su corona de espinas nos merecerá ser coronados 
de gloria en el Cielo, y su santa cruz y muerte será la que matará nuestra 
muerte eterna y nos dejará heredados en la vida perpetua del Cielo. Cor-
dero manso es, porque viene a salvarnos y a padecer grandes trabajos por 
comunicarnos sus regalos, su paz, su amor y su gloria 2.

De Jesús sólo hemos recibido amor, y destaca cómo además con 
su encarnación no vino a reinar o mandar, sino que vino a quitarnos 
pecados, a perdonarnos y llenarnos de riquezas espirituales. Miradle 
bien, consideradle con ojos de fe, que no trae demanda baja, sino em-
presa de gran estima; no viene a reinar en la tierra el que reina en el 
Cielo y todo lo manda; no os viene a echar tributo y aprovecharse de 
vuestra hacienda; a lo que viene es a quitaros los pecados, a perdonar 
vuestra soberbia, vuestra avaricia y vuestras fealdades para que así 
seáis hábiles de recibir sus riquezas espirituales, su paciencia, su cari-
dad y sus virtudes, que son las joyas que os viene a repartir 3.

2  Alonso de Orozco, Arte de amar a Dios y al prójimo, Alcalá de Henares, 
1570, p. 516.

3  Ibíd., pp. 516- 517.



ARTE DE AMAR A DIOS EN SAN ALONSO DE OROZCO 403

Por esto, nos exhorta a que le amemos y nos indica cómo desea 
que lo hagamos. Lo que demanda –y con gran justicia– este Rey so-
berano, y el servicio que a todos pide, es que pues él os crió y redi-
mió, y os amó con tanto exceso que dio su vida por nosotros, que le 
améis de todo corazón, con toda vuestra alma y con todas vuestras 
fuerzas: deuda es muy debida, pagádsela. Y pues mandó en su ley que 
al jornalero se le pagase su trabajo el mismo día y no le dilatasen su 
salario hasta mañana, más razón es que al que así os amó y con tales 
obras testificó cuánto os amaba que hoy luego le déis amor por amor, 
no dilatando la paga y diciendo, como dicen los ingratos pecadores, 
cuervos denegridos: mañana, mañana, y nunca llega aquella mañana 
para amar a Dios 4.

Este amor viene del cielo y nos es regalado. Hay que buscarlo, 
poseerlo y gustarlo en esta vida. El amor santo maná dulce es, fruta 
que del Cielo viene, y hase de coger luego hoy; en esta vida se ha de 
buscar, poseer y gustar, porque mañana, que es acabada la vida, no 
hallará el pecador este manjar delicado: hoy se ha de coger y hoy se 
ha de comer 5; ya que con este amor recibido hay que actuar y obrar 
su santa ley. 

En esta vida hemos de amar a Dios y con el amor obrar su santa 
ley. Muy bien dice San Gregorio que el amor de Dios no sabe estar 
ocioso. La caridad si es verdadera, cosas grandes obra, y lo mismo 
dice nuestro Padre en su Manual. El amor nada dice ser imposible, a 
todo acomete y todo le parece fácil: es la razón, porque confía en el 
que ama, Dios omnipotente, a cuyo poder nada se resiste y delante de 
quien todos los hombres son como si no fuesen, flacos y de ninguna 
virtud 6. Además este amor nos hace fuertes.

Oh cristiano, si quieres ser fuerte ama al fortísimo Dios; que la Es-
posa dice en los Cánticos: ser fuerte el amor como la muerte. El amor 
mundano y vano cobarde es, y flaco, abatido y sin virtud, porque es 
una pasión acelerada que desvanece como humo en un punto (cual 
tiene el fundamento, tal es su ser), su cimiento es la carne, a quien 

4  Ibíd., p. 517.
5  Ibíd., p. 517.
6  Ibíd., pp. 517- 518.



HNA. MARÍA GARCÍA ROJO, OSA404

llama Isaías heno: sobre paja, ¿qué edificio será firme? Más el amor 
de Dios (como adelante se dirá) es animoso y esforzado Sansón que 
da con las dos columnas en tierra, venciendo al mundo y a la carne y 
ganando de todos sus enemigos glorioso triunfo 7.

1.2.	Todas las criaturas nos dicen que amemos a Dios

Todas las criaturas nos predican, persuaden y dicen que cumpla-
mos este gran mandamiento, amando a Dios 8. 

Ellas nos recuerdan la ley inscrita en el interior de todo lo creado, 
especialmente en el hombre: Dios desea nuestro amor ardientemente. 

Tanto es el deseo que la suma bondad tiene de nuestro amor (te-
niendo allá en el Cielo tantos amadores, tantos ángeles, tan sabios, 
generosos, santos y gloriosos) que tuvo por bien de tomar esta deman-
da y venir al mundo, para que a los tibios hijos de Adán, con palabras 
amorosas y con obras caritativas, los inflamase en su amor. Así su 
soberana clemencia lo declaró cuando dijo: Fuego vine a echar en la 
tierra, ¿qué es lo que yo quiero, sino que arda? Oh, caridad eterna, 
¿quién basta a pagar la deuda que a esa soberana e infinita bondad se 
debe, sino ella misma, amándose a sí misma? Si la bondad tasada y 
limitada, como lo es la de cada criatura, pide y se le debe finito amor, 
a la bondad no limitada que sois vos amor infinito se le debe, y éste 
ninguna criatura ni todas juntas se le puede dar. En manera que vos 
(mi Dios) os pagáis a vos mismo la deuda que se os debe de amor infi-
nito. ¿Qué hambre es ésta que tenéis de ser amado de estos gusanitos, 
hijos de Adán, a los cuales venís a encender en vuestro santo amor? 9

Lo desea no porque él lo necesite, sino porque lo necesitamos 
nosotros. Por eso se dirige al mismo Dios: Oh, mi buen Jesús, que no 
vuestra necesidad, sino la nuestra, os ha traído del Cielo a la tierra 
para comunicarnos vuestro amor santo y derretir nuestras entrañas; 
con vuestra caridad os hicísteis nuestro hermano, nuestro compañero 
en este destierro, nuestro pasto y nuestro pastor. Fuego es vuestro 

7  Ibíd., p. 518. 
8  Ibíd., p. 518.
9  Ibíd., pp. 518-519.



ARTE DE AMAR A DIOS EN SAN ALONSO DE OROZCO 405

amor, que levanta el corazón al Cielo, sube los deseos a cosas eternas 
y menosprecia las honras e intereses y deleites terrenales como cosa 
vil y sin provecho. Fuego es vuestra caridad que purifica las almas, 
consume toda escoria de pecado y las hace resplandecer más que el 
Sol. Este fuego hace que nuestros deseos sean fervorosos y que jamás 
haya tibieza en obrar vuestra santísima ley 10. 

Realmente el Señor es fuego que prende a cada hombre y a la 
Iglesia Santa.

¡Oh fuego celestial, pues vienes a quemar la tierra, abrasa este mi 
corazón terreno, pesado y aplomado a las bajezas temporales! ¡Oh 
fuego divino, tan poderoso, que no sólo a los corazones, que son yesca 
o leña, inflamas, más aún a la tierra pesada y lodosa abrasas! Abrása-
me luego la llama dulce y virtuosa de tu amor.

Vos sois, Señor, aquel varón (que...) por mandado del Padre os 
hicísteis hombre en las entrañas de la Virgen, nuestra purísima Ma-
dre, y entrasteis debajo de las ruedas de las penalidades de esta triste 
vida, padeciendo hambre y sed, dolores, afrentas y grandes trabajos. 
Y, finalmente, llenásteis las manos de brasas encendidas, siendo en-
clavado y llagado para que, con tales brasas de amor, encendiésedes 
toda Jerusalén, que es esta santa Iglesia Romana, amada Esposa vues-
tra. Testigos de estas brasas son los Apóstoles, sobre quién enviásteis 
aquellas lenguas de fuego el día santo de Pentecostés; y aun testigo es 
Santo Tomás, que aunque no quería antes creer vuestra gloriosa resu-
rrección, en tocando esas manos santas, llenas de fuego de caridad, se 
le abrasaron sus entrañas, en tanto que a gritos dijo, sintiendo aquel 
fuego divino: Vos sois mi Señor, y sois mi Dios; adonde os confesó 
Dios, y hombre, Criador y Redentor suyo, y nuestro 11.

Insiste en que sólo Dios puede prender nuestro corazón para que 
le amemos.

O si dijese ya con el santo rey David: Mi corazón está inflamado, 
y en mi meditación arde fuego. Obra grande es ésta, sólo vos la po-
déis obrar en mí: usad de liberalidad conmigo y hacedme luego esta 

10  Ibíd., p. 519.
11  Ibíd., p. 520.



HNA. MARÍA GARCÍA ROJO, OSA406

merced. O, cosa muy de notar, que sólo nuestro Dios nos despierta a 
que le amemos 12.

También las criaturas son lenguas que nos hablan para que no nos 
paremos en ellas, sino que busquemos a Dios. Todas a una voz dicen 
aquello que David dijo en un salmo: El Señor nos hizo, que nosotras 
no nos hicimos. El oro, la plata y perlas preciosas; las flores con su her-
mosura, los Cielos y el Sol y estrellas con su resplandor, todas afirman 
y dicen: hechura somos de Dios, guiones que os enseñamos a vuestro 
Criador, pasad adelante, no perdáis tiempo ni reposéis hasta conocer, 
y conociendo, amar al Omnipotente Dios que este hermoso universo 
crió. (...) Dichosa el alma que oye este lenguaje y gusta de esta dulce 
música de noche y de día 13.

Por eso, bienaventurado el cristiano que no escucha las voces del 
mundo; y por el contrario desventurada el alma que sólo busca y ama 
deleites, honras y riquezas del mundo.

Bienaventurado el cristiano que ha ensordecido al mundo y sus 
vanidades, y goza de estas suaves voces que dan los Cielos y la tierra, y 
elementos, poniéndonos demanda tan justa, tan preciosa y fácil como 
es amar a nuestro Señor y Redentor; y desventurada el alma que no 
tiene cuenta sino de buscar y amar la vileza y bajeza de los deleites, 
honras y riquezas del suelo. Esta tal esposa es adúltera, pues olvida a 
su esposo y quiere más a la criatura que al Criador, al siervo que no 
al Señor, el cual no cesa jamás, como celoso amador, de amarnos y de 
exhortarnos que le amemos, deseando, para nuestro provecho y gran 
gloria, que le demos nuestro amor 14.

1.3.	Debemos amar a Dios porque es nuestro Señor

Dios y las criaturas nos amonestan a amar a nuestro Creador y 
Señor. Como nuestro Señor crió al hombre capaz de razón, y le dio 
tanto privilegio que ni los Cielos ni criatura visible le usa sino él, tie-
ne estilo muy usado de tratar con los hombres, persuadiéndoles por 

12  Ibíd., p. 520.
13  Ibíd., pp. 520-521.
14  Ibíd., p. 521.



ARTE DE AMAR A DIOS EN SAN ALONSO DE OROZCO 407

vía de razones. Allá, quejándose de la ingratitud de su pueblo, dijo 
por Miqueas: Pueblo mío, ¿qué te he hecho yo, o en qué te he sido 
pesado? Respóndeme. Y a los que perseguían a Cristo, Dios y Señor 
nuestro, dijo él: Muchas buenas obras he hecho entre vosotros, ¿por 
cuál de ellas me queréis apedrear? Ea, hombres de razón, dad razón 
por qué me deseáis matar. ¿Porque sano vuestros enfermos? ¿Porque 
resucito vuestros muertos? ¿Porque os enseño el camino del Cielo y 
os declaro la voluntad de mi Padre? Este mismo Señor mandándonos 
que amemos a Dios nos da luego la razón, antes que se la pidamos, y 
la razón es que sólo él se precia de este título: Yo soy Señor (dijo él) y 
no hay otro. Yo soy Señor, cuyo señorío es eterno y cuyo imperio no 
tendrá fin 15.

¿Cuál tiene que ser nuestra respuesta a este Señor?

A este gran Señor, cuya majestad y grandeza no tiene término, 
has de amar, cristiano; el que te dio el ser, te hizo con sus manos y te 
plasmó y, por tanto, le debes todo lo que eres y todo lo que puedes. 
Vaso eres noble de aquellas poderosas manos formado y no comoquie-
ra hecho, sino a su imagen y semejanza. ¿Qué cosa más justa y más 
asentada en buena razón, y aun más usada, que servir al platero el 
vaso de oro que él por su arte labró? Oh cristiano, tu Artífice es Dios, 
no ángel, no serafín, que ni supiera ni pudiera criarte; ama a tu Señor 
Dios. Si el hortelano, que plantó el árbol en su huerta, tiene el derecho, 
el Señor de la hoja, de las flores y de la fruta, ¿por qué el Criador del 
mundo, que de nada te hizo y te puso en el vergel de este mundo, no 
querrá que tus deseos, palabras y obras sean para su santo servicio? 
Flores son, y azahar oloroso, los deseos santos; las palabras buenas son la 
hoja saludable que has de tener; las obras niveladas por la ley de Dios 
frutos son graciosos que para su plato quiere el Rey celestial Señor 
tuyo; ¿no sabes que el mismo Señor dijo a sus discípulos: Mirad que os 
puse yo para que llevéis fruto y para que vuestro fruto persevere? (...) 
Aquí no tiene el pobre excusa, no el enfermo; no se puede nadie sentar 
ni alegar excusación: a todos obliga esta ley de amor y a todos quiere 
sujetos a su santo y suave yugo. Oh cosa admirable, que aunque en ri-
quezas y en dignidades quiso el Señor que fuésemos desiguales en esta 

15  Ibíd., p. 522.



HNA. MARÍA GARCÍA ROJO, OSA408

vida: en ser libres para amar, a todos nos igualó; el alto emperador y 
el pequeño labrador, el pobre y el rico todos andan debajo de esta ley 
santa y a todos se dice: amad a vuestro Señor y Criador 16.

El Señor nos pide someternos a la misma ley de amor ángeles y hombres. ¿Y 
en qué consiste?

Mandaba Dios en su ley que el ciudadano y el peregrino viviese 
debajo de una misma ley. ¿Quién es el ciudadano, sino el ángel que 
nos guarda, de quien dice Cristo que siempre ve el rostro de Dios 
amando y loando a su Criador? Pues esta ley de amor manda nuestro 
Rey celestial, que guarden los peregrinos hijos de Adán y que amen 
contemplando por fe a su Criador y Señor en tanto que viven, para 
que después de esta vida le gocen y amen al descubierto, viendo su 
divina Esencia en la gloria 17.

Nos advierte que no podemos amar a dos señores: amamos a Dios 
o amamos al demonio. Y a quién amamos, servimos. Y es de notar 
que aún el Señor nos dice que amemos, y no a dos: porque no es posi-
ble servir a dos señores: al demonio y a Dios; al mundo y al Criador 
del mundo; bandos contrarios son: no se pueden juntos amar. ¿Qué 
compañía hay, dice el Apóstol, o qué similitud, entre las tinieblas y 
la luz o entre Cristo y Satanás? El uno es Señor natural y el otro es 
tirano; el uno benigno y manso, el otro terrible y cruel. Mira, hombre, 
a quién amas y sirves 18.

1.4.	Dios ha de ser amado por su gran liberalidad y bondad 
con nosotros

Si en cualquier relación interpersonal, recibir amor despierta en no-
sotros el deseo de responder con amor… nos dice S. Alonso que cono-
ciendo la gran liberalidad de Dios con nosotros quedará probado cuánto 
debemos amarlo y qué ingratos y traidores somos si no lo hacemos.

16  Ibíd., pp. 522-523.
17  Ibíd., p. 524.
18  Ibíd., p. 524.



ARTE DE AMAR A DIOS EN SAN ALONSO DE OROZCO 409

Amarás al Señor Dios tuyo de todo tu corazón. Habiendo visto 
(...) cómo debemos amar a Dios, porque es gran Señor y que no hay 
otro Señor sino él, Criador y gobernador de todo el universo; y cómo 
el demonio es un tirano al cual los pecadores sirven para su gran tra-
bajo y condenación, olvidado el verdadero Rey y natural Emperador 
que de nada nos crió a su imagen y semejanza, ahora será bien tratar 
en este capítulo cuán liberal Dios tenemos, porque, conociendo su 
liberalidad grande para con nosotros, quede probado cuánto le debe-
mos amar y cuán ingratos y traidores son los malos que a tal Señor no 
aman de todo su corazón 19.

Apoyándose en la palabra de Dios invita a que si deseamos saber 
quién es el Señor, nosotros mismos y cuál es el camino del cielo, no 
preguntemos a los filósofos, ni hechiceros o encantadores. Santiago 
dice que el que tuviere necesidad de sabiduría, que la pida a Dios, el 
cual da y hace mercedes con gran abundancia y sin jamás dar en ros-
tro ni vituperar al que las recibe. Esto es decir que si deseamos saber 
quién es nuestro Señor y quién somos nosotros, y aun si queremos 
atinar el camino del Cielo para donde fuimos criados, que no lo pre-
guntemos a los filósofos de la tierra, gente soberbia, que ni hallaron 
para sí este camino ni le supieron enseñar a otros 20.

Pero en este proceso necesitamos la ayuda del ayuno y la oración 
ya que estos nos preparan para acoger el Espíritu Santo, la sabiduría 
de Dios. Ayunando y orando los Apóstoles, y estando encerrados, y 
recogidos en el cenáculo de Sión (¡oh traidor demonio embaucador!), 
recibieron al Espíritu Santo, sabiduría eterna, y luego fueron hechos 
excelentes teólogos, que con su sabiduría espantaban al mundo. Salo-
món, el mayor sabio que hubo en Israel, antes y después de él, orando 
alcanzó de Dios aquella ciencia admirable; luego, bien dicho está que 
el que quisiere salir de ignorancia que se vaya a Dios, piélago sin suelo 
de ciencia, de virtud y de bondad, porque es el liberal Señor que da 
con mano franca y reparte sus tesoros magníficamente con los que le 
sirven y aman 21.

19  Ibíd., p. 525.
20  Ibíd., p. 525.
21  Ibíd., p. 526.



HNA. MARÍA GARCÍA ROJO, OSA410

La bondad se comunica y eso es lo que hace Dios con nosotros: 
nos comunica su bondad.

Muy bien dijo San Dionisio de vos, Señor, que la bondad es dadi-
vosa y se comunica. Vos, bondad infinita, repartiste con todas vues-
tras criaturas grandes riquezas; más en este mundo visible el mejo-
rado más que en tercio y quinto vemos que es el hombre retrato, de 
vuestra mano sacado, a quien todo lo criado sirva para obligarle a 
que él por todo os alabe y por todas las cosas os dé gracias y os ame 
con todo su corazón y con todas sus fuerzas 22. (…) ¡O riquezas ad-
mirables, o dones divinos de gran estima que te ha dado tu Señor y 
Criador!; considéralo profundamente, cristiano. Tres maneras de bie-
nes has recibido de la mano de este poderoso Rey: bienes de naturaleza 
te dio cuando te hizo a su imagen y semejanza: los de gracia, que son 
mejores, te comunicó cuando te infundió la fe, esperanza y caridad 
en el santo bautismo; los bienes de gloria te dio, cuando te promete que, 
si guardares sus mandamientos, te dará la vida eterna. Y digo que te 
dio estos bienes de gloria, aunque no los posees, porque su promesa 
es tan cierta como si ya te los hubiese dado; pues si por ti no faltare, 
jamás por él faltará lo que tiene prometido. (...) Sus dádivas quebran-
tan penas, ¿por qué no se ablanda y enternece este mi empedernido 
corazón, amando sobre todas las cosas al que es mi Señor y liberalí-
simo repartidor? 23

Por eso la respuesta del hombre ante Dios sólo puede ser la de 
amarle. Este oro del amor de Dios no se halla en el mundo, no lo 
podemos los hombres hallar en nuestra casa. ¿Dónde lo buscaremos 
y hallaremos? ¡Oh gran liberalidad de Dios! Él tiene tienda abierta 
y nos llama a que nos vayamos a ella para ser ricos con este oro tan 
precioso. Palabras son que Dios dijo a un pecador: “Tú dices: yo rico 
soy y no he menester alguno. ¿ Y no sabes que eres mísero y misera-
ble,, pobre desnudo y ciego? Yo te persuado a que compres de mi oro 
encendido, ardiente y, para, cada día dice al oído nuestro Salvador 
estas mismas palabras. Oh pecador, engañador de ti mismo; tú dices 
que eres rico y que nada te falta; vuelve sobre ti y verás el ejército de 

22  Ibíd., p. 529.
23  Ibíd., pp. 529-530.



ARTE DE AMAR A DIOS EN SAN ALONSO DE OROZCO 411

daños que trae consigo el pecado… ¿Quieres ser rico? Yo te ruego 
que vengas a comprar de mi oro fino... trae moneda de dolor de tus 
pecados, lágrimas y oraciones, que yo te lo daré 24.

 El Señor nos pide tan solo que acudamos a Él con lo que nos 
carga, nos afea...Nos ama con un corazón humano con todo lo que 
conlleva, sin dejar de ser Dios; y por eso, siente nuestras ofensas y fal-
tas de agradecimiento. Queja es que el Señor hace contra los ingratos, 
que le ofenden y no le quieren amar, oigámoslas y afrentémonos de 
lo que dice por Isaías: He sustentado y ensalzado a mis hijos, y ellos 
hanme dejado y menospreciado. El buey conoció a su poseedor y el 
asno conoció el pesebre de su Señor, e Israel no me conoció 25.

1.5.	Debemos amar a Dios porque es Dios y por ello nos redi-
mió, y con la redención nos ha echado cadenas de amor

Dios no deja de dar razones al hombre para amarle y servirle: es 
nuestro Dios.

Amarás al Señor Dios tuyo. Aquí nos pone delante de los ojos 
el beneficio altísimo de la redención, que para nuestra salud el Hijo 
de Dios obró. Siempre fue Dios nuestro, y este nombre usó muchas 
veces en el Testamento viejo, llamándose Dios de su pueblo, Señor y 
Rey que le gobernaba y defendía de sus enemigos. Así dijo Moisés: 
Vuestro Señor Dios peleará por vosotros, no temáis y vosotros seréis 
testigos y lo veréis. Y otra vez les dijo: Oye Israel, Dios, Dios tuyo uno 
es. Mas cuando se hizo más nuestro y nos dio mayor posesión de sí 
mismo fue cuando se hizo nuestro hermano, cuando se vistió de nues-
tra humanidad en el vientre virginal de su sagrada Madre, tomando 
nuestros trabajos y miserias, para comunicarnos sus tesoros y rique-
zas. De verdad, dice Isaías, él sufrió nuestras flaquezas y tomó nues-
tras enfermedades. ¡Oh, admirable artificio!, ¡oh, extraña caridad! el 
Señor de los Ángeles, el Criador del mundo, el único Hijo del Eterno 

24  Alonso de Orozco, Historia de la Reina de Sabá, Antología de sus obras, 
Fundación Universitaria Española-Universidad Pontifica de Salamanca, Madrid 
1991, p. 224. 

25  Alonso de Orozco, Arte de amar a Dios y al prójimo, Alcalá de Henares 
1570, p. 530. 



HNA. MARÍA GARCÍA ROJO, OSA412

Padre. Éste es hecho hombre para hacernos dioses, participando de 
Dios en esta vida por gracia y en el Cielo por gloria. El que no cabe 
en los Cielos y nace niño pequeñito, y cabe en un pesebre, y el que es 
riqueza de los querubines, se abraza con nuestra pobreza, como dice 
el Apóstol, para hacernos ricos en el Cielo. Finalmente, el Señor se 
hace siervo para darnos la posesión del Reino celestial, y el inmortal 
viene para destruir nuestra muerte 26.

Nos muestra cómo la encarnación y redención fueron los medios 
privilegiados que Dios usó para remediar la perdición del género hu-
mano, lo hace apoyado en nuestro Padre San Agustín y Santo Tomás, 
conciliando así las posturas teológicas agustinianas y tomistas.

Muchos medios tenía Dios para remediar la pérdida del géne-
ro humano, porque es sabiduría infinita; y como un hombre sabio, 
cuanto es más avisado, haya más medios para salir con un negocio, 
así diremos de Dios que tenía infinitos medios para nuestra salvación 
y poder tenía de tomar la manera que él quisiera. Mas –como dice 
nuestro Padre San Agustín– para sanar nuestra miseria no había más 
conveniente medio que la Encarnación y muerte de nuestro Redentor 
Jesucristo. Santo Tomás, en su tercera parte, da cinco razones por 
dónde convenía más este medio que otro alguno 27.

Sin embargo será para él la contemplación de la Pasión del Señor 
nuestro espejo, donde podamos mirarnos al verle padecer por nuestro 
mérito y ejemplo.

Convenía que padeciese el hijo de Dios por nuestro remedio, para 
que nos fuese ejemplo de padecer en esta vida trabajos, mirándonos 
como en espejo de su vida y pasión. De aquí es lo que dice San Pedro 
en su primera Canónica: Cristo padeció por nosotros y dejóos ejem-
plo que sigáis sus pisadas. Esto es decir: no solamente el Señor pade-
ció para vuestro mérito, sino también para vuestro ejemplo, porque, 
considerando sus trabajos, dolores y afrentas, le imitéis en padecer 
por su amor algo de lo mucho que Él padeció. Convenía esta reden-

26  Ibíd., pp. 531-532.
27  Ibíd., p. 532.



ARTE DE AMAR A DIOS EN SAN ALONSO DE OROZCO 413

ción, y no otra: porque no solamente Cristo nos librase del pecado, 
más aún nos mereciese la gracia, que nos justifica 28.

Convenía que Cristo nos redimiese venciendo al demonio.Decía 
San Pablo: Demos gracias a Dios, que nos dio victoria, por Jesucristo 
nuestro Señor. Él derribó al gigante infernal y le destruyó, como lee-
mos de David animoso, que sólo él osó salir a campo con el filisteo 
Goliat y le cortó la cabeza con su espada propia 29.

Nos muestra cómo en la redención este amor de Dios es clara-
mente misterio donde se declaró la Santísima Trinidad, cada persona 
con su nombre. Con la misma caridad y amor del Padre, y del Hijo, 
vino el Espíritu Santo sobre la Virgen Santísima, según se lo prometió 
el Ángel en Nazareth, para que concibiese al Hijo de Dios sin agravio 
de su purísima Virginidad. De manera que en la Redención del mun-
do se declaró el misterio de la Santísima Trinidad, y no por figuras 
o sombras, sino cada persona por su nombre, Padre, Hijo y Espíritu 
Santo, cosa bien nueva en el mundo para el vulgo; y porque, según 
nos dijo San Juan, Dios es amor, y Dios es uno y trino, uno en Esencia 
y trino en personas, San Pablo dice que cada persona es amor. Dando 
la bendición el Apóstol a los cristianos de Corinto, dice así: La gracia 
de nuestro Señor Jesucristo, y la caridad de Dios, y la comunicación 
del Espíritu Santo sea con todos vosotros, Amén 30.

Ha echado al hombre cadenas de amor para sujetarle a su amor. 
Este Dios tan amoroso no se contentó con echar lazos de amor al 
hombre para sujetarle a su amor, más aún ingenió unas cadenas de 
amor para cautivarle en un cautiverio de libertad, y encerrarle y en-
carcelarle en la cárcel preciosa de su santo amor 31. (…) Acordó nues-
tro inmenso Dios de pasar adelante y labrar unas cadenas fuertes para 
prender nuestros corazones y aprisionarlos en su santo amor para que, 
tirando él de estas cadenas, nos sacase del cautiverio miserable del 
pecado y nos uniese consigo por amor. ¡Oh, artificio divino! ¡Oh, sa-
biduría eterna! Es presa la libertad de los Ángeles en el huerto de Get-

28  Ibíd., pp. 532-533.
29  Ibíd., p. 533.
30  Ibíd., p. 536-537.
31  Ibíd., p. 537.



HNA. MARÍA GARCÍA ROJO, OSA414

semaní, átanle con cordeles y cadenas por encadenar nuestros cora-
zones con su caridad; atáronle a una columna para azotarle, para que 
nosotros seamos atados a la columna de virtud infinita Cristo Jesús, 
con fe, esperanza y caridad. La soga de tres ramales –dice Salomón– 
con dificultad se quiebra; diría yo: la cadena de tan fuertes eslabones, 
como son fe, esperanza y caridad, fortísima es y con gran dificultad se 
ha de quebrar. Finalmente, la corona de espinas, que tanto atormentó 
aquel cerebro delicado; los clavos de las manos y pies, aquella lanza 
que abrió aquel divino corazón, arca de nuestras riquezas, ¿qué son 
sino cadenas más fuertes que de acero con las cuales el hijo de Dios 
quiso prendernos y cautivarnos en su amor? Oh dichosa el alma que 
así está presa y atada con tales cadenas de caridad: ésta tal Reina es, 
Princesa y gran Señora se puede llamar 32.

Es tal la fuerza de estas cadenas que nada nos puede separar del 
amor de Dios. Un amor que nos libera del amor propio y del pecado 
enseñándonos a vivir alabando siempre.

¿Quién nos apartará de la caridad de Cristo?, ¿por ventura el 
cuchillo?, ¿el hambre?, ¿o la muerte?; muy bien sé que ni la muerte, 
ni la vida, ni las cosas presentes, ni las por venir me apartarán de la 
caridad que está en Cristo. Por aquí entenderemos la fuerza de estas 
cadenas de amor que Cristo, padeciendo, nos echó la garganta; pues 
ni el cuchillo ni la muerte bastan para quebrarlas, amemos, herma-
nos, al Señor y Dios nuestro, dejémonos cautivar y atar con las cade-
nas de su caridad, fraguadas en su sagrada Pasión, para que digamos 
con el santo Rey David: Vos, Señor, quebrantastes mis cadenas y a 
vos ofreceré sacrificio de alabanzas. Quiere decir: prendiéndome vos, 
Dios mío, con las cadenas de vuestro amor santo, me sacastes de cau-
tivo, que estaba aherrojado con la cadena de mi propio amor y con los 
grillos y esposas de mis pecados; por tanto, os alabaré y mi oficio será 
continuamente daros infinitas gracias 33. 

32  Ibíd., pp. 538-539 .
33  Ibíd., p. 539.



ARTE DE AMAR A DIOS EN SAN ALONSO DE OROZCO 415

II.	 ¿Cómo amar a Dios?

2.1.	Dios ha de ser amado de todo corazón

¿Pero qué supone un amor así? Amarás al Señor tu Dios con todo 
tu corazón, con toda tu alma y con toda tu mente... ahí tienes el man-
dato, al mismo tiempo que el modo de amar a Dios. (...) Amarás al 
Señor tu Dios: he aquí el precepto del amor. Con todo tu corazón, con 
toda tu alma y con toda tu mente: he aquí, descrito con sutil estilo 
por el mismo Dios, el modo con que se le ha de amar. Ánimo pues, 
hermano mío, rompe enseguida toda dilación y ama al Señor porque 
Él es el que nos hizo, y no nosotros a nosotros mismos 34.

El amor de Dios es tan infinito que requiere una capacidad infini-
ta para ser acogido. El amor de Dios toda el alma quiere por aposento, 
toda la casa y corazón demanda, porque todo lo merece y todo lo 
quiere llenar con el licor de su suavidad. y no es mucho lo que deman-
da, pues respecto del que es amado, soberano Bien infinito, lo que 
todos los ángeles y hombres pueden producir amando no pasa de ser 
finito, me puede pasar; luego aquella infinita Bondad siempre queda 
por pagar y pide mayor tributo, queriendo –y con justicia– ser amada 
infinitamente 35.

Y aunque el amor del hombre “es bajo y de poco valor”, para que 
subiese en quilates y valor nuestro amor y no pecase de vil ordenó 
nuestro Señor que hubiese mandamiento, el cual levanta en gran ma-
nera nuestro amor y le hace ser tan precioso que vale el Cielo; de aquí 
entenderemos porqué puso el mandamiento que amásemos y honrá-
semos a nuestros padres, siendo cosa tan natural, aun entre bárbaros, 
que los hijos amen y honren a sus padres: quiso dar valor de Cielo a 
lo que es natural para que, amándolos y honrándolos por obediencia 
de Dios, que lo manda, se nos pague en la gloria celestial. Bien así es 
natural cosa conocer que hay Dios y, conociéndole, debemos amarle 
y honrarle, so pena de ser condenados como aquellos filósofos que 
le conocieron y no glorificaron, como afirma San Pablo; y para que 
este amor natural que le debemos sea precioso se nos da este manda-

34  Alonso de Orozco, Certamen de amor santo, Antología, pp. 220-221.
35  Alonso de Orozco, Historia de la Reina de Sabá, Antología, pp. 222-223.



HNA. MARÍA GARCÍA ROJO, OSA416

miento; y si la obediencia entre religiosos en la obra buena aumenta 
el mérito, ¿cuánto más eficacia tendrá el mandamiento de Dios para 
dar gran valor al amor, aunque de suyo sea bajo? 36

El pecado nos ha enfermado, y ha alterado y distorsionado nues-
tra forma de amar, por eso Dios nos enseña cómo amarle en la tierra. 
Mándoos que me améis, dice nuestro Dios, y la manera y arte para sa-
berme amar no quiero que vosotros la inventéis, que sois gente bastar-
da y tosca y, por el pecado, inhábil; quiero que me améis y esto ha de 
ser muy de veras, no con parte, sino con todo vuestro corazón. Para 
que mejor entendamos este arte divino con que nos manda el Señor 
que le amemos, es de notar que en la Sagrada Escritura la voluntad se 
llama corazón, porque así como el corazón es el que gobierna y rige a 
los otros miembros, la voluntad es la que manda a todas las potencia 
del ánima y a los sentidos del cuerpo; queriendo la voluntad, ven los 
ojos, andan los pies y obran las manos. Aristóteles llamó a la volun-
tad reina, a quien obedecen las otras potencias del alma; ella manda 
al entendimiento y también a la memoria; ella rige y gobierna todo. 
Cuando Dios dijo: Hijo, dame tu corazón, pidió nuestra voluntad, 
que le ame. Y cuando el Profeta David dijo: Señor, en todo mi cora-
zón os busqué; no apartéis de mí vuestros mandamientos, quiso decir 
que con toda su voluntad y afecto andaba en busca de Dios, no con 
fingimiento, como los falsarios hipócritas; según esto, amar a Dios de 
todo corazón será amarle con toda nuestra voluntad, con todo nuestro 
afecto y deseo 37.

Después de hacer un análisis de las distintas potencias del hombre 
y su función, a la luz de la filosofía aristotélica, nos advierte del peligro 
de tener el corazón dividido y cómo éste no descansará nunca mejor 
que en el pecho divino, haciendo eco a S. Agustín, nuestro Padre.

¡Oh desventurados aquellos que parten el corazón aficionándole 
al mundo, siguiendo sus deleites y vanidades! De éstos dijo el Profeta: 
dividido está tu corazón, por tanto morirán. No partas el corazón 
pecador, dásele entero al que te le dio, ofrécele entero al que sólo le 

36  Alonso de Orozco, Arte de amar a Dios y al prójimo, Alcalá de Henares 
1570, p. 540.

37  Ibíd., p. 541.



ARTE DE AMAR A DIOS EN SAN ALONSO DE OROZCO 417

merece, que es tu Dios: no seas traidor a tu Rey, amando al que es 
su enemigo mortal. Considera que es poco todo lo que puedes amar 
al que es bondad infinita, y que solamente en aquel pecho divino se 
guarda justicia de amor, porque sólo él comprende su infinita bondad. 
Presenta esa perla preciosa al que te la sabrá y podrá bien pagar con 
premio eterno, y no la entregues al demonio, pobre, miserable, no al 
mundo loco y desatinado, no a tu carne encantadora cura sabiduría es 
muerte, según te avisa San Pablo 38.

Usando la metáfora bíblica de la perla para denominar nuestro 
corazón, nos exhorta a dar todo nuestro amor a Jesucristo, “y éste 
Crucificado”, como diría S. Pablo.

 Da el todo por el todo, da todo tu amor a Jesucristo, que te amó 
de todo su corazón; ¿no le ves en la cruz levantado, todo empleado 
en amarte y redimirte? ¿No contemplas aquel cuerpo santísimo con 
tantas llagas, que no tiene cosa sana, desde la planta del pie hasta la 
cabeza? Cada llaga una boca de fuego es que conquista tu corazón, 
y una lengua es que te pone demanda de amor. Toda su sangre, toda 
su honra y su vida empleó en tu remedio, y no parte de ella. ¿Por qué 
eres tan tasado para quien no puso tasa a los azotes, bofetadas e inju-
rias que por ti padeció? 39

Y nos invita no solo a amarle, sino hasta a anidar en su costado, 
morando en Él, percibiendo y valorando la vida desde ahí. Y si quie-
res ver a la clara que te amó de corazón, con todo y no con parte de 
él, sé paloma y vuela a tu nido y descanso, pues te llama el Esposo, 
y anídate en aquel pecho sagrado abierto y éntrate en aquel divino 
corazón, y entrando, di con David: Este es mi descanso perpetuo, y 
aquí moraré porque le he elegido, que bien decía San Agustín: por 
los agujeros de aquel santo Cuerpo me son declarados los secretos 
del Corazón de Cristo; por allí veo manifiesto un gran Sacramento, 
y conozco las entrañas de misericordia de Dios, el cual nos visitó vi-
niendo de lo alto; desde aquel homenaje alto verás ser todo el mundo 
nada, sus intereses y honras; de aquel monte encumbrado descubrirás 

38  Ibíd., pp. 541-542.
39  Ibíd., p. 542.



HNA. MARÍA GARCÍA ROJO, OSA418

las celadas y lazos que arma Satanás, y burlarás del astuto cazador de 
almas, ganando victoria de él 40.

Citando a los filósofos, en este caso nuestro Padre San Agustín 
afirma que todas las cosas tienden a su lugar (su centro) y allí encuen-
tran su descanso, como la piedra y el fuego. Así el hombre tiende a 
Dios, y solo él será su descanso.

Todas las cosas tienen su lugar dedicado adonde reposan, que lla-
man los filósofos centro, en el cual se conservan mejor que fuera de él: 
las cosas pesadas, como lo es la piedra, vanse a lo bajo; las cosas leves, 
como el fuego, vanse a lo alto. De manera que no hay cosa que tenga 
dos centros, sino uno. Oh, cristiano, ves aquí en buena filosofía que no 
puedes tener reposo en esta vida y en la otra, porque un centro tienes 
para tu descanso, y no más, y éste es Dios, el cual dice que vayas a él 
y que descanses en él, amándole de todo corazón; porque si otra cosa 
amares, y no por él, estarás violentando y en tormento. Palabras son 
de este Señor aquéllas de San Juan: En el mundo tendréis trabajo y 
aflicción, y en mí tendréis paz. ¿Quieres, pues, descansar? ¿Deseas 
reposar, hermano? Ama a Dios de todo corazón 41.

2.2.	Hemos de amar a Dios con toda el alma

Amar a Dios con todo el corazón es amarle con toda nuestra vo-
luntad y amarle con toda el alma es amarle con todo nuestro enten-
dimiento. Por eso, amarás al Señor Dios tuyo de todo tu corazón y 
de toda tu ánima. Habiendo el Señor dado aviso que le demos todo 
nuestro corazón, que le amemos con toda la voluntad, pues él con 
todo su corazón nos amó antes que criase el mundo, cuando en sí 
mismo nos conoció y nos eligió en su Hijo Jesucristo, ahora pide más 
adelante, y manda, que le amemos con nuestra ánima toda. Bien está 
lo que algunos entendieron aquí: que el Señor pide el entendimiento 
para que del todo sirva al amor santo, contemplando y considerando 

40  Ibíd., p. 542.
41  Ibíd., p. 543.



ARTE DE AMAR A DIOS EN SAN ALONSO DE OROZCO 419

las excelencias y grandezas de su Criador y Señor, y para que, dando 
esta luz a la voluntad, ame a su Criador y Redentor 42.

Amamos al Señor con toda el alma cuando el entendimiento se 
ocupa todo en considerar el gran poder de Dios, su excelente bondad 
y su hermosura infinita, cuyas centellas, pequeñas son las estrellas, sol 
y luna, y graciosidad de los Cielos, de las flores, y campos, y esmeral-
das y piedras preciosas 43.

Recoge el santo, que amar a Dios con toda el alma también sig-
nificaba amarle con toda la vida. Nuestro Padre San Agustín, en el 
libro de doctrina cristiana, entiende por toda el ánima toda la vida; y 
está bien declarado, para que entendamos, que no hemos de servir a 
señores contrarios, ni hacer alianza con bandos tan diversos, como es 
Dios y el mundo. No se contenta el Señor, que es Esposo muy celoso, 
que se le dé parte del tiempo orando, oyendo Misa y Sermón, y dando 
limosnas, confesando y comulgando, obras excelentes y de gran va-
lor; y que con esto se den horas y tiempo a las vanidades, deleites feos 
y juegos desatinados. De los tales decía Elías: ¿Hasta cuando cojeáis 
de entrambos pies? ¡Oh, gente loca!, ¿cómo ni sois paganos ni buenos 
cristianos? Partís la vida, queriendo cumplir con Dios y con el mun-
do; no se puede hacer. Y el Señor dijo en el Evangelio: O haced que 
seáis árbol bueno o árbol malo. Declaraos de qué bando sois, gente 
disimulada y engañadora de vosotros mismos. El que ama a Dios de 
toda su alma no hace partición, ni da parte de su vida al mundo, no 
cojea de entrambos lados. Toda la vida, todo el tiempo, todos sus de-
seos, palabras y obras ofrece a Dios 44.

Cuando vivimos así, me hace participar de lo que Él es: bondad 
y belleza. Me hace a mí bueno y hermoso. Acordaos que dijo San 
Dionisio que el amor es el que mira y se emplea en lo que es bueno y 
hermoso; sólo Dios es bueno y bondad infinita, ¿por qué no le amáis? 
Todo lo que es bueno por participación de aquella suma bondad es 
bueno, luego es la inefable bondad, adonde se ha de emplear vuestro 

42  Ibíd., pp. 543-544.
43  Ibíd., pp. 544.
44  Ibíd., pp. 544-545.



HNA. MARÍA GARCÍA ROJO, OSA420

amor; él es hermosura eterna y todo lo demás, que es hermoso, es 
sombra y engaño si paráis en ello 45.

La apariencia y la vana hermosura pasan, por eso nos señala dón-
de hay que poner nuestro amor: en el Señor que no pasa. Él es la vida 
eterna y el amor a quién corresponder.

Salomón lo dijo, y así pasa que es mentiroso el buen parecer y 
vana la hermosura corporal: descubre esta vanidad la enfermedad 
cuando viene y la muerte cuando llega, y aun la vejez cuando se acer-
ca; miserable es la hermosura, que tantos peligros tiene, vano el pare-
cer que sobre tan ruin y falso cimiento se funda, porque al fin toda la 
carne es heno y su gloria y estima como la florecilla del heno. Amad 
con toda vuestra ánima al que os pide y merece la joya rica de vuestro 
amor (...) El que no ama a Dios –dice San Juan en su Canónica– en la 
muerte está 46.

2.3.	Amar a Dios con toda nuestra mente 

Pero, ¿cómo hemos de amar a Dios con toda la mente?

San Alonso conocedor de la filosofía y cultura clásica cita a Platón 
y su concepción del amor expuesta en “el banquete”. A partir de esto, 
reflexiona sobre cómo a veces rechazamos el amor santo y tomamos 
el amor vulgar. Afrenta de gran consideración digna es todo lo que ha 
dicho, para que los amadores del mundo anden corridos de sí mismos 
y afrentados, pues dan de mano al amor santo y celestial y toman 
el amor vulgar, vil y desventurado que es el de los vicios, (...) si este 
amor loco arrebata todo el corazón, toda el ánima y toda la memoria, 
cautivando todo el hombre en aquella vanidad que ama, ¿por qué el 
amor caritativo, el amor santo, puro y celestial no demandará aposen-
to entero en el ánima cristiana? 47

Se apoya en nuestro Padre San Agustín para afirmar que hay que 
amar a Dios por ser amado, sabiendo que son bienaventurados los 

45  Ibíd., pp. 546.
46  Ibíd.,pp. 546-547.
47  Ibíd., pp. 548-549.



ARTE DE AMAR A DIOS EN SAN ALONSO DE OROZCO 421

que le amaren. Sigue diciendo en qué consiste amar a Dios con toda 
la mente. Mente se llama lo más alto y excelente de nuestra alma, 
que San Pablo llama muchas veces espíritu, y con éste quiere nues-
tro Señor ser amado; podemos también decir que aquí pide memoria 
continua de quien él es, y de los beneficios que nos ha hecho y cada 
momento hace; y así dijo él en su ley, hablando con su pueblo: Con 
diligencia te guarda, que no te olvides de mí 48.

Dios no necesita nuestro amor pero le duele que perdamos la vida 
que desea regalarnos.

¿Qué necesidad tienes de mí, ni de mi memoria?; yo no valgo 
cosa sin ti, y tú eres quien eres en eternidad, solo y acompañado, uno 
en Esencia y trino en personas, Padre, Hijo y Espíritu Santo; tú, Se-
ñor, eres felicísimo en ti mismo, a nadie has menester y todos tienen 
necesidad de ti, en tanto que cosa alguna no sería si tu virtud admira-
ble no la conservase en el ser que le diste; ¿para qué te quejas, que los 
gusanitos hijos de Adán te olvidan? Éstos son los que pierden por ser 
ingratos, ellos los que se hacen indignos de tus riquezas, déjalos, no 
des quejas de ellos. Anda (dice el Señor), que soy tu Criador y hícelos 
para que amándome les dé la vida eterna; soy su Padre, y siento mu-
cho su perdición; quéjome que, siendo la vestidura rica de su gloria, 
me pongan en olvido; si mi amor no los cubriere, faltárales la vestidu-
ra de su boda y serán echados cautivos de pies y manos, aherrojados, 
en las tinieblas del infierno, como aquel mal vestido que entró a las 
bodas del hijo del Rey. Si no se acuerdan de mí, si me olvidan muchos 
días y les corta la triste tela de su mala vida la muerte, muriendo en 
pecado mortal, no les daré aquella estola primera que mandé vestir 
al pecador hijo pródigo, que se convirtió a verdadera penitencia; por 
esto me quejo de ellos y me quejaré siempre, que me olvidaren y fue-
ren ingratos 49. 

No deja de darnos imágenes y metáforas muy gráficas en las que 
nos indica lo que es el amor a lo banal y la docilidad que tendría que 
tener nuestro corazón a la acción de Dios. No te derrames, amando 
diversas cosas, pues todas son moscas que vuelan en el aire: deja el 

48  Ibíd., p. 549.
49  Ibíd., p. 550.



HNA. MARÍA GARCÍA ROJO, OSA422

amor de toda criatura y empléate en el amor del Creador. Ablándese 
tu corazón, como cera al fuego, cuando sus misterios oyeres y sus 
palabras santísimas sonaren en tu oído. No te debes endurecer por 
tibieza y descuido, si, pues todas las criaturas te despiertan para que 
te llegues al fuego del santo amor 50.

Amamos a Dios con toda la voluntad, el entendimiento y también 
con nuestra memoria. De este modo nos muestra que a Dios hay que 
amarle con todas nuestras potencias. Así introduce un tema de gran 
valor para él como antes lo fue para San Agustín: qué hizo Dios para 
despertar en nosotros su memoria. Nuestro inmenso Dios y para que 
jamás de él nos olvidásemos, dice nuestro Padre San Agustín que nos 
crió a su imagen y semejanza; hizo como un esposo que en gran ma-
nera ama a su esposa y se parte para Indias: déjale un anillo y en él 
una medalla, retrato suyo, para que, viendo la imagen del esposo, de 
noche y de día, jamás la esposa se olvide de él, deseando su presencia 
con gran deseo. Bien así nuestro Dios, para que con ojos de fe en esta 
vida le contemplásemos y tuviésemos memoria de él, hizo un retrato 
de sí mismo, criando nuestra alma a su imagen; e hizo un engaste 
uniéndola con este cuerpo mortal, porque en tanto esta peregrinación 
durare, recogiéndose el alma dentro de sí misma, halle allí la imagen 
pintada de su Criador, el cual con su mano propia en ella se retrató 51.

La memoria que hemos de tener de este amor santo, es un tema 
tan relevante para él, que le dedica una obra completa, Memorial de 
amor santo.

En este Arte de amar a Dios baste tener entendido que los Santos 
aquí se desvelaron mucho, y en esto trabajaron con gran cuidado, en 
traer en todo lugar y tiempo presente al Señor; y que sea aviso muy 
antiguo éste que Dios dio a los que mucho privaron con él parece 
claro en lo que Dios dijo a aquel gran amigo suyo Abrahán: Anda 
delante de mí y sé perfecto. Cosa es de notar cómo juntó la perfección 
con la memoria continua que había de tener Abrahán andando delan-
te de su Criador. Es decir más claramente: para que seas acabado en 

50  Alonso de Orozco, Memorial de amor santo, Antología, pp. 218-219.
51  Alonso de Orozco, Arte de amar a Dios y al prójimo, Alcalá de Henares 

1570, p. 551.



ARTE DE AMAR A DIOS EN SAN ALONSO DE OROZCO 423

virtud y perfecto en santidad, acuérdate siempre de mí, camina en mi 
presencia; que si de mí no te olvidares, alcanzarás gran perfección 52.

Si olvidamos a Dios seremos como pez fuera del agua y estaremos 
abocados a la muerte.

Maravilla es cómo olvidamos a Dios, siendo él en quien tenemos 
vida y nos movemos, y en quien tenemos ser, según nos dice San Pa-
blo: el pez en el agua tiene vida, y en ella se mueve, y en ella nació. 
Oh, ánima, ¿cómo cabe en ti olvido del que es tu vida, tu ser, tu movi-
miento? Tu Dios mar Océano es, sin costa y sin suelo; pez pequeñito 
eres tú y en este mar vives: él te sustenta el ser que te dio, y los actos 
de vida que ejercitas en este mar los obras 53.

En todo lo que recibimos de Dios se da Él mismo. En el pan que 
comes, y en el agua que bebes, y en la luz que te alumbra, y en la ves-
tidura que te abriga, y en todo lo que te sirve habías de ver al Padre 
celestial, que te lo da, según dice San Basilio: porque no tan solamen-
te son dones que te envía; más aún el mismo Dios viene en ellos y 
con ellos, pues como ya declaramos, su Esencia, y su Potencia, y su 
presencia en todas las cosas criadas está. Y si dejase de estar en ellas, 
luego dejarían de ser y se volverían en nada; considera, pues, con 
cuánta razón te dice: Amaras a Dios, Señor y Criador tuyo, con todo 
tu corazón, dándole toda tu voluntad, y le amarás con toda tu ánima, 
ofreciéndole todo tu entendimiento y toda tu vida; y, finalmente, le 
has de amar con toda tu memoria, no olvidando tan piadoso Padre y 
acordándote de tan dulce Esposo, que dentro de ti esculpió su imagen 
para que siempre te acuerdes de él, siempre le ames y sin cesar le ala-
bes y glorifiques como a tu Criador y Redentor 54.

III.  ¿Cuál es el mandamiento mayor?

Sin lugar a dudas el mandamiento del amor de Dios es el mayor. 
El Santo nos da las razones de por qué lo entiende así:

52  Ibíd., p. 551.
53  Ibíd., p. 552.
54  Ibíd., p. 552.



HNA. MARÍA GARCÍA ROJO, OSA424

La primera razón que da, la apoya en el Magisterio paulino: San 
Pablo dice que la caridad es más excelente que la fe y la esperanza; 
todas son virtudes teologales, todas tienen por objeto a Dios; mas en 
el Cielo cesará la fe cuando veamos a Dios en su esencia, que es el pre-
mio de la santa fe, y también cesará la esperanza, teniendo la posesión 
de la gloria que esperábamos; mas la aridad, por ser tan excelente, no 
cesará, antes será más perfecta porque amaremos al Señor teniéndole 
presente, al cual amábamos acá como en ausencia, adorándole y sir-
viéndole en fe; y es de notar que más moverá a nuestra ánima un qui-
late de amor en presencia de Dios, viendo su esencia, que acá muchas 
onzas viéndole en fe 55.

La segunda razón que argumenta es que este mandamiento del 
amor de Dios es el mayor porque es la vida de todas las virtudes. No 
tiene vida la fe sin la caridad, muerta está en el alma, y no basta para 
salvarse el cristiano con fe sin amor de Dios; la esperanza también 
está muerta, si la caridad no la resucita. Lo mismo hemos de decir de 
las virtudes morales, que son sin mérito de vida eterna sus actos. Todo 
esto proviene por falta del amor de Dios. Esto quiso decir San Juan: El 
que no ama muerto está. Y San Agustín dice: perdida es la vida que 
vive el que no ama a Dios. No quiere decir que las limosnas y obras 
buenas que hace el cristiano estando en pecado mortal sean sin prove-
cho; mucho valen para disponerse el alma a recibir la gracia divina y 
para salir del pecado. (...) Con un poquito de aceite que tenía aquella 
viuda Sunamitis en su casa pagó todas sus deudas y se hizo rica. Oh, 
dichosa el alma que tiene un poquito de amor de Dios, que por poco 
que sea bastará para que Dios la perdone todos sus pecados y para 
que sea bienaventurada; y desdichada el ánima que no tiene aceite de 
caridad, que como las vírgenes locas, aunque llamen a Cristo Señor, 
Señor, dirá él que no las conoce y quedaranse fuera del Cielo 56.

En tercer y último lugar, nos muestra cómo este mandamiento ex-
cede a todos porque aun a las cosas pequeñas hace grandes y de gran 
valor. Poco dio aquella viuda para la fábrica del templo, dos cornados 
fue su ofrenda, según el Señor nos dice en el Evangelio; y dio más que 

55  Ibíd., p. 553.
56  Ibíd., pp. 554-555.



ARTE DE AMAR A DIOS EN SAN ALONSO DE OROZCO 425

todos los ricos que daban oro y plata, porque si dio poco en cantidad, 
diólo con gran caridad, y allí pone los ojos principalmente Dios. Oh, 
cosa admirable, un vaso de agua fría dado por amor de Cristo dice él 
que tendrá premio y gran valor. ¿Qué es aquella pesa que tantas veces 
repite Dios en su ley, la cual estaba en el santuario, sino este amor 
de Dios? Todo vaya pesado, dice el Señor, no por la pesa del vulgo, 
sino por el peso de mi santuario; todas nuestras obras pesadas han de 
ser delante de Dios, y tanto serán estimadas cuanto más llevaren de 
caridad 57.

No hay fuerza mayor que el amor, que vence al mismo Dios. En 
el combate del amor aquel es más fuerte, hermano, que es superado 
por el amor. Así dice muy bien San Bernardo: solo el amor triunfa de 
Dios. Vencido por el amor creó al hombre; compelido por la caridad 
el Hijo de Dios se hizo hombre, padeció tantos trabajos y finalmente 
murió en la cruz, diciendo Zacarías: por las entrañas de misericordia 
de nuestro Dios, en las que nos visito el que procede de lo alto. ¿ Y 
cómo extrañarnos de que Dios mismo sea vencido por la caridad, 
siendo Él mismo caridad?(...) Es tan grande la fuerza de la caridad y 
tan sorprendente su violencia, que triunfa no ya sólo de los hombres 
sino del mismo Dios, que por ser amor se deja subyugar gustosamente 
por el Amor. Si deseamos vencer a Dios como Israel, es necesario que 
luchemos con ferviente oración e inflamada caridad. Esto podremos 
hacerlo fácilmente si tenemos siempre presente a Dios, fijando en Él 
la aguda mirada de nuestra mente y amándole con lo más íntimo de 
nuestro corazón 58.

Ni hay amor más grande que el de amistad. El amor más alto y 
más fino, y que no puedes subir más en quilates, es este que llaman los 
doctores amor de amistad, el cual consiste en un solo: amar a Dios sin 
otro respeto más que porque es bondad soberana, Santidad eterna y 
Sabiduría no limitada; y así dijo David: alabanzas al Señor porque es 
bueno… y porque el amigo se goza de la prosperidad de aquel a quien 
ama, nuestro gozo principal ha de ser ver a Dios en el cielo tan podero-
so, tan rico, tan sabio y tan bueno para con todo lo que él creó. Esta es 

57  Ibíd., p. 555.
58  Alonso de Orozco, Certamen de amor santo, Antología, p. 221.



HNA. MARÍA GARCÍA ROJO, OSA426

la alegría principal de los Ángeles y de todos los bienaventurados, que 
casi olvidados de la parte que les cabe de las riquezas de Dios, aunque 
le aman y alaban por las mercedes recibidas, pasan muy adelante, pa-
rando en gozarse y gloriarse de que sea Dios quien es; y de tal manera 
gustan de este amor de amistad que, si menester fuera que ellos se ani-
quilasen para que Dios sea quien es, Omnipotente y majestad infinita, 
holgarán de ello. Y así como naturalmente la parte ama y quiere más 
el ser de su todo, en quien ella tiene ser, que, a sí misma, [así] aquellos 
amigos de Dios en el cielo aman más el Ser y la gloria de Dios, por 
quien ellos tienen ser, que a sí mismos y su gloria propia 59.

Este mandamiento es la única ocupación del Cielo, pero hay que 
aprender a vivirlo ya en la tierra. En el cielo, será perfecta y acaba-
da esta cara, oro fino de amor de Dios y del prójimo y de nosotros 
mismos, cuando viéramos al amado y Amador de nuestras almas, 
Jesucristo. Pero ha de comenzarse aca, en esta Jerusalén la militante, 
qué es la escuela donde este oficio que es amar a Dios se aprende, 
para el cual fuimos creados; sin este oro que nuestro Salomón a cada 
paso nos pide, todas las obras, aunque buenas, no tienen valor de vida 
eterna, como lo afirma S. Pablo 60. 

IV.  ¿Dos amores o uno solo?

Como buen agustino, la Regla ha configurado su vida, por eso, 
haciendo eco del Santo Padre Agustín nos dice: Ante todas las cosas, 
hermanos muy amados, sea Dios amado y después el prójimo (...) No 
dice nuestro Padre que él da estos mandamientos, sino que ya son 
dados por mano del omnipotente Dios, y declarados y obrados por 
nuestro Salvador Jesucristo para nuestro ejemplo 61.

Y el amor al prójimo solo lo entiende como será en la vida eterna: 
No hay más que dos leyes en el cielo: amor de Dios y del prójimo. Por 
estas se rige toda aquella ciudad del cielo; todos aman allá a Dios y 

59  Alonso de Orozco, Historia de la Reina de Sabá, Antología, p. 223
60  Ibíd., p. 223.
61  Alonso de Orozco, Regla, Antología, p. 235.



ARTE DE AMAR A DIOS EN SAN ALONSO DE OROZCO 427

también aman a sus prójimos; este es su oficio y siempre en esto en-
tiende (...) Estas mismas leyes son las de la Iglesia, y a ellas las quiso 
reducir todas nuestro soberano Rey, cuando dijo que el principal man-
damiento era amar a Dios, y el segundo, semejante a este, era amar al 
prójimo como a nosotros mismos… ¡Oh leyes de Dios, leyes venidas 
del cielo para hacer a los hombres terrenos ciudadanos celestiales! 62

San Alonso explica cómo van unidos el amor a Dios y al prójimo

Habiéndonos el Señor dado arte para amarle a él, de todo nues-
tro corazón, de toda nuestra ánima y memoria, dice ahora que hay 
otro mandamiento que tiene gran semejanza con aquel gran precepto, 
y este es el amor del prójimo. Bastantemente había respondido a la 
pregunta del Doctor de la ley, el cual no pidió sino de un solo manda-
miento; añadió el Señor el segundo mandamiento, deseando proveer 
en todo y dar también arte, como se ha de amar después de Dios, la 
más excelente criatura suya, que es el prójimo; y como es imposible 
amar a Dios y no al prójimo, manifestó el Señor este secreto, juntando 
él un mandamiento luego con el otro: Este mandamiento tenemos de 
Dios, dice San Juan, que el que ama a Dios ame también al prójimo. 
De notar es que le llamó un mandamiento y no dos, por lo mucho que 
se parecen el uno al otro: son dos hermanos nacidos de una madre y 
de un hábito de caridad, aunque los actos son diversos y también los 
que son amados. Otra cosa es, y muy otra, Dios que el prójimo, pues 
el uno es Criador y el otro criatura 63.

Para mostrar esta unidad entre ambos usa imágenes bíblicas que 
visibilizan la relación entre los dos mandamientos.

1.	 Identifica el maná con la caridad que hemos de recoger en esta vida.

Mira, hermano, que en el sexto día, que es esta vida, has de 
amar a Dios y al prójimo, que mañana, después de la muerte, 
no hay lugar de coger el dulce maná venido del Cielo, que es 
la caridad; date prisa, coge mucho y con gran diligencia, que te 
va la vida eterna en cogerle hoy. Mas hay algunos tan mal acos-

62  Alonso de Orozco, Epistolario cristiano, Antología, p. 231. 
63  Alonso de Orozco, Arte de amar a Dios y al prójimo, Alcalá de Henares 

1570, pp. 557-558.



HNA. MARÍA GARCÍA ROJO, OSA428

tumbrados a los manjares de Egipto groseros, ajos y cebollas que 
hacen llorar a quien los come, que no gustan de este maná, pan 
de Ángeles, por tener el paladar del alma estragado; éstos dicen 
como aquellos hebreos ingratos: Muy delicado manjar es éste, no 
le gustamos, no nos sabe bien, revuélvenos el estómago. ¡Oh!, 
dice aquí San Crisóstomo: mira la fuerza que tiene la mala cos-
tumbre, tienen en la boca el maná dulcísimo, que sabe a todos los 
manjares, y gimen por la poquedad y mantenimientos de villanos 
que dejaron en Egipto; el Apóstol San Pablo lo dijo, y así es que 
el hombre bruto animal no sabe las cosas que son de Dios. Pues 
ten por cierto, cristiano, que si no cogieres aquí el maná doblado, 
sino amares a Dios y al prójimo, que no entrarás en la tierra de 
promisión que es el Cielo 64.

2.	 El espíritu de Elías que pidió Eliseo a su maestro antes de ser arreba-
tado en el carro alado.

Este doblado mantenimiento de amor es aquel doblado espí-
ritu que Eliseo pidió con tanto deseo a su Maestro Elías, cuando 
le arrebató aquel carro de fuego: Padre mío, déjame tu doblado 
espíritu: averiguada cosa es que la ley de Dios no se puede cum-
plir perfectamente sin la gracia divina; luego hemos de pedir a 
Cristo nuestro Maestro, figurado Elías, que para cumplir estos 
dos mandamientos, que nos dé doblado espíritu y nos comunique 
su admirable virtud; como no se puede servir a Dios sin Dios, ni 
ver el sol sin la luz del sol, no se puede amar a Dios y el prójimo 
sin Dios 65.

3.	 La tercera imagen que usa, son las dos ruedas de una visión del pro-
feta Ezequiel.

Finalmente, estos mandamientos son aquellas dos ruedas que 
vio Ezequiel, la una era grande y la otra estaba entallada en ella 
y era más pequeña. El gran mandamiento del amor de Dios tie-
ne dentro de sí encerrado otro, que es el del prójimo, el cual es 
rueda menor: rueda es la una y rueda es la otra, y mucho se pare-

64  Ibíd.,, pp. 558-559.
65  Ibíd., p. 559.



ARTE DE AMAR A DIOS EN SAN ALONSO DE OROZCO 429

cen y muy semejantes son, como aquí lo afirma el Señor: todo es 
amar el alma para cumplirlos, una cosa misma ha de hacer, que 
es amar. ¡Oh, misterios profundos, para que se declare ser una 
la caridad que nos inclina al cumplimiento de estos dos manda-
mientos! Dice Ahora Ezequiel que el espíritu del Señor estaba en 
entrambas ruedas. No es otra cosa decir que un espíritu de vida 
moraba en la rueda grande y en la pequeña, sino declarar que es 
uno el amor de Dios en esencia, y los actos son diversos por los 
cuales amamos a Dios por sí mismo y al prójimo por Dios que lo 
manda 66.

Al manifestar el Señor la importancia del amor al prójimo nos 
muestra el valor que da a “su imagen” en cada uno de nosotros. Lla-
mar nuestro Salvador al mandamiento del prójimo semejante al de 
Dios, fue declararnos en cuanto tiene el Señor su imagen, pues quiere 
que amando al Criador también amemos y honremos su imagen, que 
es el hombre; y porque el retrato al retratado hay gran similitud, dice 
ser muy semejante un mandamiento al otro; o, según Orígenes, estos 
dos mandamientos se parecen tanto uno a otro por el mérito que hay 
en el cumplimiento de ellos, y porque son como una cadena de dos 
eslabones que no se pueden apartar uno de otro; y es de notar que 
este nombre de prójimo encierra a los Ángeles, y a los bienaventura-
dos, y a todos los hombres fieles e infieles y herejes, y a las ánimas de 
purgatorio… Y aún es nuestro prójimo y hermano Cristo, en cuanto 
hombre bendito sea el que tanto nos amó y tanto se humilló 67.

Este amor al prójimo, nos muestra en otra de sus obras, cómo es 
un camino de ascenso y purificación que se realizará en diferentes 
etapas. La jornada última en la ascensión al monte de Dios consiste 
en tener unidad y caridad con el prójimo. El camino es breve…; mas 
quiérote avisar, para que no te espantes cuando vayamos más adelan-
te, que a la verdad es muy dificultoso y cuesta arriba. Mira que es muy 
grande la contienda que con nuestro prójimo tenemos, y muy terrible 
la batalla continua, a causa de las muchas ocasiones que se ofrecen 
para fácilmente tropezar y despeñarse el hombre si no tiene gran tino: 

66  Ibíd., p. 559.
67  Ibíd., pp. 559-560.



HNA. MARÍA GARCÍA ROJO, OSA430

porque no es menester matar a nuestro hermano –como Caín mató 
a Abel–, ni hay necesidad de robarle la hacienda, ni que otros daños 
semejantes le hagamos; mas un aborrecimiento solo es bastante para 
que el alma sea de Dios aborrecida (...) De aquí entenderás un secreto 
que Dios quiso declararnos cuando, por su mano, dio aquella ley de 
los diez mandamientos al profeta Moisés. Los tres primeros nos orde-
nan con Su Divina Majestad (...) Mas cuando nos vino a enseñar la 
regla y estilo que con nuestro prójimo habíamos de tener, alargó más 
las leyes y mandamientos y no tres sino siete preceptos nos intimó: (...) 
para que veas cuán suave y fácil cosa sea cumplir con tan benigno Se-
ñor, y cuán trabajoso y difícil cumplir con la obligación que tenemos 
hacia el prójimo 68.

Esta manifestación de la caridad tiene que ser la señal que nos 
distinga a sus discípulos. Mira hermano, que uno es el amor natural, 
cuya raíz es la similitud de los que se aman, y otra es el amor carita-
tivo que se funda en Dios, por quien debemos amar al prójimo… de 
manera que, en este amor fraternal, se pueden tener muchos respec-
tos: cómo es, por vía de similitud, que es hombre como yo (soy) hom-
bre; otro, porque es ciudadano de mi ciudad; otro, porque es mi pa-
riente o amigo; sobre los cuales añade una Gran Excelencia del amor 
santo que nuestro Señor Jesucristo aquí nos encomienda, y es amar a 
nuestros prójimos por haber sido creados capaces de tanto bien como 
es Dios (...) y para que más estimes, hermano, este amor que el Señor 
nos encomienda para con nuestros prójimos, has de saber que estas 
son las señas muy verdaderas que el Señor del Mundo nos dejó para 
ser conocidos en esta vida, si es que con verdad somos discípulos imi-
tadores suyos(...). No dijo, como nota San Gregorio, seréis conocidos 
haciendo milagros, sanando enfermos o resucitando muertos, sino si 
os amareis unos a otros 69.

En los capítulos siguientes del Tratado que no podemos desarro-
llar en este artículo, se preguntará por dónde empezamos a amar. 
Sugiriéndonos que este amor tiene que empezar por uno mismo para 

68  Alonso de Orozco, Monte de contemplación, Antología, pp. 236-237.
69  Ibíd., p. 237.



ARTE DE AMAR A DIOS EN SAN ALONSO DE OROZCO 431

que sea auténtico con los otros. Pero... ¿cómo se ama uno sabiamente 
a sí mismo?

Dando un paso más, por si alguien cae en la tentación de simpli-
ficar o reducir a quién va dirigido nuestro amor, se pregunta, como 
aquel fariseo en el Evangelio, ¿quién es mi prójimo?

Sin embargo, quien se haya lanzado a la aventura del amor al pró-
jimo ha podido sentir cansancio. Así entrará en el reto más delicado 
que puede encontrar todo hombre si me decido a amar a mis enemi-
gos: ¿qué es lo que hace más ligero el amor a éstos? ¿Por qué hay que 
tomarse en serio el amor a los que me hieren o persiguen y cómo hay 
que hacerlo?

V.	A  modo de conclusión. Lo que no podemos olvidar

1.	 Despierta el amor a Dios, nuestro Creador, porque somos obra de 
sus manos.

Si un pintor hiciese una prima imagen y le diese entendi-
miento y visita, que al primero que vería sería a su artífice, que la 
acababa de pintar y que, viéndole, le haría gran acatamiento y le 
diría: Muchas gracias os doy, maestro mío, que me habéis hecho 
de estas cenizas y diversos colores; conozco que no tengo caudal 
para pagar tan gran beneficio, aláboos y os doy muchas gracias 
por él. Esto dice la razón y la ley de gratitud, hermano, pues vos 
sois esta imagen y retrato de Dios sacó criándoos a su imagen y 
semejanza cuanto al ánima, y él os dio ese cuerpo de tierra fa-
bricado y organizado con tanto primor, y os dio entendimiento 
para que contempléis las grandezas del saber, poder y bondad del 
Criador 70.

2.	 Alaba y da gracias no solo por ser creado sino también sustentado 
a cada momento.

70  Alonso de Orozco, Arte de amar a Dios y al prójimo, Alcalá de Henares 
1570, p. 587.



HNA. MARÍA GARCÍA ROJO, OSA432

Justo es que hagáis cada día vuestro oficio y aun cada hora. 
Poned los ojos en vuestro Artífice y Criador, y mirad que con 
el mismo saber y amor que os dio una vez el ser, os le da cada 
momento, sustentando la obra que hizo en vos por su clemencia. 
Acá los pintores y artífices hacen la obra y vanse o muérense, no 
la sustentan, ni son parte para sustentarla; nuestro inmenso Dios 
lo hace uno y lo otro con gran liberalidad y amor que nos tiene; 
danos el ser por la creación y susténtanos por su bondad, que no 
nos aniquilemos 71.

3.	 Pero también da gracias y alaba por todas las criaturas mudas de 
la creación que Dios hizo y puso debajo de nuestros pies. Y aun 
ha de pasar adelante el cristiano y mirar que es obligado a alabar 
a Dios y amarle por todas las criaturas mudas, Cielos y tierra, y 
todo lo que en ellos hay, dando a Dios gracias por las mercedes 
que hizo a cada criatura, pues para servicio del hombre lo crió 
todo y todo dice David, que lo puso debajo de los pies del hom-
bre, haciéndole Señor de ello. Si un rey diese grandes privilegios 
a una ciudad, y todos fuesen mudos y tontos, salvo uno, aquél era 
obligado a dar las gracias al rey por todos y a loar y amar al rey 
que a toda la ciudad dio aquellos favores. Los cielos y elementos, y 
todas estas cosas visibles, mudas son, y como tontas, que ni tienen 
entendimiento ni lengua para alabar a su Criador; sólo el hombre 
en el universo tiene juicio y lengua; luego no sólo por sí, sino por 
todas las criaturas ha de loar a su Criador 72.

4.	 El Señor desea ser amado con todo corazón, con toda el alma y 
con toda la memoria, y esto es justo, porque así nos ama Él. Nos 
dice insistentemente hijo, dame tu corazón. ¡Oh, qué suavidad 
es para el ánima devota oír cada hora y momento esta demanda! 
Hijo, dame tu corazón: no te pido el ajeno, que no es tuyo, sino 
de otro; tu voluntad y amor demando, que es la joya más tuya 
que posees; pídotele dado y no prestado, de gracia y no vendido, 
que de voluntad y no por interés te amo yo; no dés tu corazón al 
mundo, ni al pecado, que te le atormentará de noche y de día, 

71  Ibíd., p. 587.
72  Ibíd., p. 587-588.



ARTE DE AMAR A DIOS EN SAN ALONSO DE OROZCO 433

vuélveme la joya que te di, para que me sirvas con él. En la Pasión 
bendita de Cristo se ha de pensar con reposo quien padece: éste 
es el hijo de Dios, Señor de todo lo criado; que es lo que padece 
terribles tormentos y afrentas, por quien padece 73.

5.	 Amar es el mayor mandamiento de toda la ley porque la caridad 
es la que da valor y vida a todas las virtudes; en manera que como 
Santiago llama muerta la fe sin obras, así la fe, la esperanza y las 
otras virtudes son muertas sin amor de Dios: Si diere todos mis 
bienes en limosna, y si ofreciere mi cuerpo para ser abrasado en 
fuego, y si no tuviere caridad, nada me aprovecha. Quiere decir 
que no valen las obras buenas cuando sin caridad se hacen para 
ganar la vida eterna. El amor es el que da valor a las obras que 
hacemos 74.

6.	  Ama a Dios por Dios mismo, no por los beneficios que te dio. Va 
mucho en que el cristiano ame a Dios por Dios; esto es decir que 
sirva a Dios por amor y con amor. (...) Oh, cristiano, aunque no 
sientas dulzura, trabaja cada momento de producir actos de amor 
de Dios y gozándote en sus riquezas y amándole para sí, y caerte 
ha mayor parte de su gloria 75.

7.	 La caridad sin obras muere. Por eso «este es su mandamiento: que 
creamos en el nombre de su Hijo, Jesucristo, y que nos amemos 
unos a otros tal como nos lo mandó.» 76

San Alonso es un enamorado de Dios y, como tal, el fuego de la 
caridad arde en su corazón. 

Está convencido, y no solo se trasluce en el tratado de Arte de amar 
a Dios y al prójimo, sino en toda su obra, de que el amor de caridad es la 
única forma de responder al amor que Dios nos ha tenido primero al 
crearnos y redimirnos y de que esta respuesta al Creador y Señor solo 
se hace concreta y veraz cuando da frutos de amor al prójimo. Esta es 

73  Ibíd., p. 590.
74  Ibíd., p. 591.
75  Ibíd., p. 592-593.
76  1Jn 3,23



HNA. MARÍA GARCÍA ROJO, OSA434

la única ley que hemos recibido hombres y ángeles, y que va haciendo 
de los hombres frágiles y terrenos, ciudadanos del Cielo. 

Solo el amor de caridad hace valiosas hasta las más pequeñas ac-
ciones y convierte en fuego hasta el hielo. Cuanto más desinteresado 
sea este amor, (ya sea a Dios por Dios mismo, ya a los enemigos, ma-
yor reto del amor al prójimo); esta caridad se convertirá en un acto de 
alabanza permanente al Señor por su Bondad, Santidad y Sabiduría 
infinita, y será entonces cuando haremos de este mundo un anticipo 
del Cielo. Este sí es el motor del auténtico cambio y transformación 
en todo tiempo. 

Terminamos este artículo como termina S. Alonso el Tratado, 
volviéndose en oración a nuestro Creador, Redentor y Señor para pe-
dirle el amor de Dios, ya que solo Él puede derramarlo en nuestros 
corazones.

Oh, Caridad eterna, amor inefable, Dios mío y Señor mío, mán-
dame que te ame con todo mi corazón; dame, Rey mío, lo que man-
das y mándame lo que quisieres. Oh, piadoso Padre, dame corazón 
que te ame, entendimiento que te conozca y contemple, y memoria 
que siempre se acuerde de tu Majestad sin olvido. Oh, gloria mía, 
cumple conmigo la promesa que por Ezequiel hiciste a tu pueblo. Yo 
os quitaré el corazón de piedra que tenéis y dáros he un corazón de 
carne. Oh, poderoso Criador, quítame este corazón insensible y duro, 
y dame un corazón blando que te ame. Oh, si dijeses Dios mío de mí 
lo que de tu amigo David: Hallé un varón conforme a mi corazón. 
Toma, Señor, mis entrañas, imprime en ellas tu sana voluntad para 
que aborrezca lo que aborreces y ame lo que tú (Señor) amas. Gloria 
de los Ángeles, Señor Omnipotente, pues dices que llena el Cielo y 
la tierra, y así es que en todas las cosas estás por esencia, presencia y 
potencia, llena mi corazón de tu gracia, porque te posea yo como tus 
amigos te poseen. Oh, Padre celestial, ocupa mi memoria. Oh, hijo 
de Dios, Sabiduría del Padre, alumbra mi entendimiento y mora en 
él para que nada contemple sino a ti. Oh, Espíritu Santo, amor del 
Padre y del Hijo, emplea mi voluntad y llénala de tu gracia, para que 
con todas mis fuerzas y corazón y deseo te ame. Oh cuándo diré con 
la Esposa: llagado soy en la caridad. Saeta dulce, cuchillo de amor 
suave, traspasa mi corazón, atraviesa mis entrañas luego para que en 



ARTE DE AMAR A DIOS EN SAN ALONSO DE OROZCO 435

mí o quede algún amor de las criaturas. Oh, Padre, ¿cuándo te amaré 
de todo mi corazón, cuándo me olvidaré del mundo y de mi mismo, 
acordándome siempre de ti? Oh, mi dulce Esposo, cuándo diré con 
David: así como el ciervo desea las fuentes de las aguas, así mi ánima 
te desea a ti, mi Dios. Oh, Virgen gloriosa, Madre de Dios, Ángeles y 
Santos del Cielo, ayúdame, alcanzadme esta merced para que ame a 
mi Dios y le posea por gracia, para que en el Cielo le posea por gloria. 
Amén 77.

Hna. María García Rojo, OSA 

77  Alonso de Orozco, Arte de amar a Dios y al prójimo, Alcalá de Henares 
1570, pp. 598-599.



HNA. MARÍA GARCÍA ROJO, OSA436


