CruD-Ra 233-2 (2020) 365-398

Santo Tomas de Villanueva
<I'ratado sobre el amor de Dios» !

RESUMEN

El “Tratado sobre el amor de Dios” de santo Tomas de Villanueva ha lle-
gado hasta notros bajo dos formas, como un tratado escrito en castellano
y como tres sermones escritos en latin. Es un comentario al mandamien-
to : “Amaras al Senor tu Dios con todo tu corazon, con toda tu alma, con
toda mente” (Mt 22, 37). Consta de una Introduccion donde expone la
dificultad de hablar sobre el amor de Dios. Solo puede hablar del amor de
Dios aquel que lo vive. La primera parte desarrolla el tema : “Amaras al
Senor tu Dios”. Se pregunta : {Es necesario este mandamiento? {Se pue-
de mandar el amor? {Qué sentido tiene? La segunda parte desarrolla :
“Con todo tu corazén, con toda tu alma , con toda tu mente” . Expone la
medida del amor. Este tratado es una sintesis de todo el pensamiento de
Santo Tomas de Villanueva y el fundamento de su vida.

PALABRAS CLAVE: Amor. Mandamiento del amor. Medida del amor. Pri-
mado de la caridad.

ABSTRACT

The treatise of the love of God of saint Thomas de Villanueva has come
down to us under two forms, as a written treatise in Spanish and three
written sermons in latin. It’s a commentary on the commandment:” You
shall love the Lord you God with all your heart, with all your soul, and
with all your mind” (Mtt. 22, 37). It has an introduction where it shows
the difficulty of speaking about the love of God. Only he who lives the
love of God can speak about it. The first part develops the theme: “You
shall love the Lord your God”. It asks: “Is this commandment necessary?

1 Todas las citas de las obras de Santo Tomas de Villanueva estan tomadas de
la edicion critica dirigida por el P. Laureano Manrique y publicada por la Editorial
Catolica, BAC, Madrid 2010-2015.



366 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

Can you command to love? What does it mean?. The second part deve-
lops: “With all your heart, with all your soul, and with all your mind.” It
presents the measure of love. This treatise is the synthesis of the thought
of St. Thomas of Villanueva and the foundation of his life.

KEY WORDS: Love. Commandment of love. The measure of love. Priority
of charity.

Santo Tomas muri6 el 17 de septiembre de 1555. A lo largo de su
vida no habia publicado ningun libro. Mas aun no otorgaba valor alguno
a sus escritos de tal forma que habia pensado destruir todos sus escritos 2.
A su muerte el P. Juan Mufiatones, discipulo, amigo y admirador de
santo Tomas, nombrado obispo de Segorbe pocos afios después, logrd
reunir una gran parte de sus escritos. Estos manuscritos de Santo Tomas
pasaron del P. Muiiatones al P. Uceda. Este, al revisarlos, encontré un
gran desorden en ellos y una escritura en muy mal estado 3. Hizo una
seleccion de estos escritos y la publico en 1572. A partir de esta fecha
se han hecho numerosas ediciones afadiendo siempre nuevos sermones
y nuevas obras. La tltima de las ediciones es la edicion critica dirigida
por el P. Laureano Manrique y publicada en la Biblioteca de Autores
Cristianos en 2010-2015.

Santo Tomas predico una gran parte de sus sermones en castellano,
no obstante desconocemos si los sermones los escribido primero en
castellano y luego los tradujo al latin, o si los escribi6é primero en latin
y luego los tradujo y los pronuncid en castellano. Su editor conocia
bien las leyes sumamente severas de la Inquisicion publicadas en 1559

2 “Le suplicaba que no privase a los fieles de los frutos de sus vigilias; le hacia
ver todo el bien que ain podrian hacer a las almas y toda la gloria que darian a Dios.
Pero el Bienaventurado, como era natural, rechazaba mis sugerencias; me respondia con
una modestia que yo no hacia mas que admirar: “Mis trabajos no valen nada; hay tantos
escritores ilustres que aparecen todos los dias; como quieres tu que muestre al publico
un tan ligero bagaje de ciencia?”. Sin embargo yo insistia y, como el curso natural de
la naturaleza, tenia que sobrevivirle, le pedia en nombre de la Iglesia que me permitiese
publicarlos al menos después de su muerte. Vencido por mi ruegos: “Haz, después de
mi muerte lo que creas que es mas util para los fieles. Quema todo eso o entrégalo al
publico, te dejo libre” (Mufatones).

3  Conciones sacrae illustrissimi et Reverendissimi D.D.Thomae a Villanova,ex
ordine Eremitarum divini Augustini, Archiepiscopi Valentini et in sacra Theologia magistri.
Nunc primum in lucem editae.Compluti,loannes a Lequerica excudebat ,1572, fol 181 v.



STO. TOMAS DE VILLANUEVA. TRATADO SOBRE EL AMOR DE DIOS 367

y quizés fuese ¢l mismo, y no santo Tomas, quien los tradujo al latin.
Por otra parte, la mayoria de los grandes predicadores de la época como
Luis de Granada, Alonso de Orozco, Héctor Pinto, etc., publicaron sus
sermones en latin.

En la edicion mas antigua, 1572, el P. Uceda publica varios sermones
sobre el amor de Dios: Domingo XII después de Pentecostés, Sermon sobre
la fiesta de Santa Maria Magdalena y, sobre todo, los tres sermones del
Domingo XVII después de Pentecostés. Estos tres sermones del Domingo
XVII después de Pentecostés forman un tratado uniforme y sistematico que
desarrolla el tema: Diliges Dominum tuum. Mas que tres sermones pueden
ser considerados como tres capitulos de un mismo tratado. De hecho en
la catedral de Salamanca se ha encontrado un codex manuscrito que lleva
como titulo Tractatus de amore Dei per sermones divissus y presenta
estos tres sermones de Santo Tomas en castellano *. Ya en 1797 el P. Melia
habia publicado una Coleccion de sermones de santo Tomas y, entre estos
sermones, publica igualmente un manuscrito que habia pertenecido al P.
Enrique Florez y que contiene igualmente, en espaiiol, los tres sermones de
Santo Tomas sobre el amor de Dios.

I. LA OBRrRA

Estos tres sermones de Santo Tomas sobre el amor de Dios han llegado
hasta nosotros en latin y en espafiol y parece que una y otra version es de
Santo Tomas de Villanueva . Forman un verdadero tratado “Sobre el amor
de Dios” Poseen una gran coherencia logica entre ellos. En realidad, no
son mas que tres capitulos de un mismo tratado. Mas atin, son como una
sintesis de toda la doctrina espiritual de Santo Tomas de Villanueva. En

4 BuJANDA, J. M. de, «Tratado del amor de Dios de Santo Tomas de Villanueva.
Estudio histérico doctrinal y edicion del texto», en La Ciudad de Dios cLxxxiu (1970)
38-89.

5 Se conservan en castellano el primer sermon y parte del segundo en el Codice
Ottoboniano 1007 de la Biblioteca Vaticana, igualmente en el cddice manuscrito de la
catedral de Salamanca (Sermones de Santo Tomds de Villanueva , vol. 11, fols. 243v-260
r) y en Coleccion de sermones espaiioles sobre todo género de materias, t. 1, Madrid
1797, 26-89, el P. Melia publica un manuscrito que contiene el texto en castellano de
los tres sermones del amor de Dios.



368 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

realidad, los otros escritos de Santo Toméas no son mas que el desarrollo de
la doctrina espiritual contenida en este tratado.

La doctrina expuesta se fundamenta en San Agustin y San Bernardo.
El pensamiento de San Agustin es como el acuifero subterraneo que riega
todas las ideas de este tratado. Detras de cada parrafo se encuentra la
presencia de San Agustin. Expone la doctrina de San Agustin en términos
del siglo xv 6,

Es cierto que el primero y el mas importante de los mandamientos
de Dios es el mandamiento de amar a Dios y a nuestro préjimo: «Maes-
tro, {cudl es el mandamiento mayor de la Ley?» El le dijo: «Amards al Serior,
tu Dios, con todo tu corazon, con toda tu alma y con toda tu mente. Este es el
mayor y el primer mandamiento. El segundo es semejante a éste: Amards a tu
projimo como a ti mismo. De estos dos mandamientos penden toda la Ley y los
Profetas.» (Mt 22, 36-40).

Santo Tomas hace de este mandamiento el ideal de su vida. Esta
siempre presente en lo mas intimo de su corazon. Este mandamiento es el
alma de su alma. Y es ¢l quien inspira su actividad tanto intelectual como
pastoral. En realidad Santo Tomas no hace mas que seguir a San Agustin.
Los escritos de santo Tomas no son mas que la expresion de este amor que
habita su corazon.

«Si me ordenaras que no te quisiera, eso se me haria imposible e
insoportable; me seria en cierto modo mas tolerable el infierno que
dejar de amarte, pues siempre que se habla de los tormentos del infierno,
lo que aflige mi espiritu, mas que las llamas y todas las torturas, es eso
que se dice de que los alli condenados te odian y te maldicen. iOh
miserables y desdichadas criaturas, que asi correspondéis a vuestro
creador, a vuestro Dios! iLejos, muy lejos de mi el que deje yo jamas
de amarte, Sefior!» (212, 2, 'V, 257).

Esta expresion de su amor para con Dios Santo Tomas la repite con
relativa frecuencia en sus obras:

6 THOMAS DE VILLENEUVE, Lamour de Dieu, Texte présenté par le Pére Jaime
Garcia Alvarez, Saint-Léger Editions, 2018.



STO. TOMAS DE VILLANUEVA. TRATADO SOBRE EL AMOR DE DIOS 369

«Es mas, aunque me conminaras con toda clase de torturas, con
todos los infortunios del mundo, con todas las estrecheces, con todas
las enfermedades, con todos los dolores, incluso con la muerte y el

infierno a que no te amara, a que no te sirviera, yo no deberia dejar de
servirte.» (314, 2, VIII (1) 365)

«Si yo te amo, ti te dards a mi. Sefior, yo te amaré aunque no
me des nada por mi amor. Es mas, aunque tuviera que aguantar
tormentos eternos por tu amor, yo no puedo menos que amarte.»

(207, 3, V, 183).

Estos textos nos remiten al soneto “No me mueve mi Dios para
quererte” con todo lo que implica sobre el “amor puro y desinteresado”
dentro de la historia de la espiritualidad.

El tema de este tratado, el amor de Dios, no es un tema secundario o
accidental dentro de su pensamiento como de la accion pastoral de Santo
Tomads de Villanueva. Es el fundamento de su vida. El amor de Dios es
la esencia de su vida espiritual. De hecho si se quiere conocer lo que
caracteriza sus escritos y de forma particular sus sermones es a este tema
del amor de Dios al que tenemos que recurrir.

II. LOS TEMAS DESARROLLADOS EN ESTE TRATADO

Varios son los temas que desarrolla Santo Tomas en este tratado. El
primero de ellos, y ciertamente el de mayor importancia, es el tema del
primado del amor de Dios. El amor de Dios es la esencia de la vida cristiana
y el fundamento de todas las virtudes:

«La caridad o amor de Dios es, respecto a las demas virtudes, lo
que el oro respecto a los otros metales. Lo mismo que el oro aventaja a
todos los metales en belleza, estima y valor, asi también la caridad, o
incluso mas, supera en perfeccion y excelencia al resto de las virtudes,
porque, sin la caridad, todas las otras virtudes o no valen nada o son
de escaso valor segtin testimonio del Apostol: Aun cuando yo hablara las
lenguas de los hombres y de los dngeles, etc. y aunque tuviera el don de pro-
fecta y penetrase todos los misterios y todas las ciencias; cuando tuviera toda
la fe, de manera que trasladase montasias, no teniendo caridad, no soy nada



370 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

(1Cor 13,2ss). Es decir, todas estas virtudes, sin la caridad, no sirven
de nada. En cambio la caridad por si sola —como concluye Agustin—
es todas las virtudes en cuanto a los frutos y efectos de la virtud, se
entiende. Ella es, a la hora de creer, fe; en la confianza, esperanza; en
la victoria, fortaleza; paciencia al tolerar; clemencia en la compasion;
mansedumbre al aguantar; generosidad al dar; justicia en la igualdad,
humildad en la humillacién; y en suma, en todo proceder ejercita to-

das las virtudes» (332, 2, VIII2, 104).

Todo el pensamiento de Santo Tomas esta fundamentado en el amor
de Dios. Es un esfuerzo para explicarlo a nivel intelectual y hacerlo
comprender. Pero este esfuerzo intelectual no es tarea facil ya que solo se
puede hablar de aquello que se piensa, pero solo se piensa aquello que se
vive. Y Santo Tomas vive el amor de Dios y lo vive con intensidad antes de
hablar de él. Esta de tal forma poseido por el amor de Dios que no encuentra
palabras para decirlo ni menos ain términos precisos para expresarlo.

El punto de partida de su reflexion sobre el amor de Dios es su vivencia
de este amor. Santo Tomas de Villanueva antes que te6logo es mistico. Es
plenamente consciente de que el lenguaje ordinario es pobre, demasiado
pobre y limitado para expresar su vivencia del amor de Dios. De aqui que
acuda con frecuencia a la metafora y a la exclamacion. Esta es la razon
por la que el lenguaje de Santo Tomas es con suma frecuencia un lenguaje
lastimero, quejumbroso, lloroso. Santo Tomds desea hablar del amor.
Pero el amor no se puede decir o expresar con palabras. Es inefable. La
experiencia de Dios no da de forma inmediata los medios para expresarla ’.
San Agustin, con anterioridad a Santo Tomas de Villanueva, ya habia
realizado esta misma experiencia:

«Tampoco a mi me agradan casi nunca mis discursos. En efecto,
estoy deseando un discurso mejor, del que con frecuencia me estoy
gozando en mi interior, antes de comenzar a expresarlo con palabras
sonantes; y cuando me parece inferior al que yo habia imaginado, me
entristezco porque mis palabras no han podido reflejar fielmente mis
sentimientos. Estoy deseando que el que me escucha entienda todo
como yo lo entiendo, y me doy cuenta de que no me expreso del modo

7 Garcia ALVAREZ, J., «Théologie et expression poétique», Revue des Sciences
Religieuses 68(1994) 173-196.



STO. TOMAS DE VILLANUEVA. TRATADO SOBRE EL AMOR DE DIOS 371

mas apto para conseguirlo. Esto es debido, sobre todo, a que lo que yo
comprendo inunda mi alma con la rapidez de un rayo; en cambio, la
locucion es lenta, larga y muy diferente, y mientras van apareciendo
las palabras, lo que yo habia entendido se ha ya retirado a su escondri-
jo» (De car rud 3, 3, PL 40, 211).

Santo Tomas, con frecuencia, dice su impotencia para expresar lo que
lleva en su corazon. Las palabras como las expresiones justas, precisas le
faltan. Y va a crear su propio lenguaje. Se hace en cierto modo filologo.
Crea nuevas expresiones.

«Nos disponemos a hablar de la cosa mas sublime que hay en el
mundo. No hay otra mas util en el universo. Que el Sefior nos dé sen-
timientos y abra la puerta a nuestras palabras, de modo que sintamos
lo que debemos y digamos lo que sentimos. El sermon tratara sobre
el amor de Dios, del que nadie que no ame es capaz de hablar debida-
mente. Asi pues, nadie que no tenga amor puede ser adecuado oyente
de este tema, ni nadie que no supere en amor a los demas puede ser
predicador idéneo. Cuanto mas fervientemente ame una persona, tan-
to mas elocuente, fogoso y arrebatador sera su discurso sobre el amor.
iOh las palabras de los que aman! iQué fuertes, qué encendidas, qué
tiernas, qué penetrantes son! Como chispas que saltan del fuego, asi
penetran ellas en los corazones.» (212, 1, V, 255).

En realidad este Tratado del amor de Dios es su vida elevada a nivel
de la conciencia. En €l da razén de su vida. Es la sintesis de su vida y de
toda su predicacion.

Laraiz o el fundamento del amor de Dios en el corazon se encuentra en
la propia naturaleza humana 8. Dios nos ha creado a su imagen y semejanza.
Ser imagen de Dios es nuestra realidad mas profunda.

«Es grande la excelencia y dignidad del hombre por su imagen
de Dios. {Qué mas digno que parecerse a Dios? Lo que el Padre me ha
dado es lo mds excelente de cuanto existe, dijo el Sefior (Jn 10,29). ¢Y qué
otra cosa le dio el Padre sino que fuera el esplendor suyo y la imagen de

8 TURRADO, A., «La Teologia de la Caridad en Santo Tomas de Villanueva, maestro
de espiritualidad agustiniana», en La Ciudad de Dios 171(1958) 564-598.



372 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

su sustancia? (Heb 1,3). Asi pues, el Hijo es imagen de Dios e imagen
de Dios también el hombre, pero de diferente manera, pues aquel es
imagen sustancial y natural, el hombre es imagen imitativa. Dios pudo
engendrar uno igual a si, pero no crearlo. Sé que cre6 una naturale-
za semejante a él, no en igualdad, sino a imitaciéon de su naturaleza.
La imagen de Dios esta en el hombre a la manera que la imagen del
rey en la moneda de oro [...] Me preguntaras: (En qué aparece esta
imagen? [...] La imagen esta en las potencias, y la semejanza en los
dones gratuitos. Por tanto, la imagen es indeleble; por el contrario, la
semejanza puede variar y perderse. En concreto, el hombre es imagen
de Dios porque en él esta la excelencia de Dios, es decir, en su mente y
en su espiritu, y consiste precisamente en la simplicidad, la incorrupti-
bilidad y la libertad del alma, de la misma manera que Dios es simple,
incorruptible y libre. Mira qué grandes perfecciones de Dios hay en el
alma.» (225, 2-3, V 259-461).

La imagen no tiene realidad en si misma. Toda imagen es imagen de
algo o de alguien. Es mas genitivo, ser-de, que sustantivo, ser-en-si. Por
esto la imagen no nos retiene jamas en si misma. No atrae la atencion sobre
ella. No se ama a si misma, sino a aquello que representa. Y la imagen
es tanto mas perfecta cuanto mas habla de lo que representa que de ella
misma. Todo su ser estd orientado hacia lo que representa y, en el caso
concreto del hombre, esta orientacion es hacia Dios. Dios es el modelo del
hombre: “Sed perfectos como vuestro Padre del cielo es perfecto” (Mt 5,
48). El hombre es imagen de Dios, pero imagen viva. El amor es la vida
del alma, es la impronta de Dios en el hombre. Quien no ama estad muerto.
«El que no ama durante su vida, es un muerto de corazén, pues la vida del
corazon es el amor.» (212, 3, V, 259).

«Todo ser aspira naturalmente a la mayor perfeccion de que es ca-
paz. La naturaleza no descansa hasta alcanzar el fin altimo y la ulti-
ma perfeccion. Esta aspiracion y tendencia natural, en el hombre, se
orienta hacia su felicidad, bajo el impulso y la guia de Dios, aunque
el hombre no conozca claramente en qué consista esa perfeccion a la
que naturalmente se siente inclinado. De modo semejante lo atestigua
el Apostol cuando dice: Sabemos que hasta ahora toda la creacion estd sus-
pirando, evidentemente por alcanzar la perfeccion (Rm 8,22). Este suspiro
de las criaturas es la aspiracion a su propia perfeccion, que alcanzaran
después de la manifestacion de los hijos de Dios, esto es, después de re-



STO. TOMAS DE VILLANUEVA. TRATADO SOBRE EL AMOR DE DIOS 373

sucitar, cuando todas las cosas hayan sido restauradas en su perfeccion
definitiva. San Bernardo puntualiza: “No sera restaurada la heredad,
si antes no se restaura a los herederos”. Tampoco falta esta aspiracion
en nosotros: Y también nosotros mismos, prosigue el Apostol, gue tenemos
ya las primicias del Espiritu, con todo eso, suspiramos desde lo intimo del
corazon (Rm 8,23). Y eso no solo por apetencia e inclinacion natural,
sino también por impulso sobrenatural y divino de la gracia. A ello se
refieren las palabras del mismo Apéstol: El Espiritu intercede por nosotros
con gemidos inefables (Rm 8,26), es decir, deseando y anhelando la mis-
ma perfeccion por la que suspira la naturaleza en nosotros. iY no han
de cesar los suspiros hasta alcanzarla! Porque, mientras no lleguemos,
nuestro deseo estd continuamente en marcha hacia esa meta, nuestro
corazon estard siempre inquieto: el entendimiento indagando, la vo-
luntad deseando. Como decia Agustin: “Nos hiciste, Sefior, para ti y
nuestro corazon no halla sosiego hasta que no llegue a ti”. Porque el
entendimiento, que conoce el efecto, busca la causa, la siguiente causa
de aquella causa, y no cejara hasta que no haya llegado a la Causa
primera. [...] La posesion de todos los bienes no puede saciarlo hasta
que no llegue a la del bien supremo y tltimo, superior al cual no existe
otro. Me saciaré cuando aparezca tu gloria (Sal 16,15). En todas las cosas,
he buscado un lugar de descanso, pero no lo he encontrado: Me esta-
bleceré en la heredad del Senor (Sir 24,11). Alli descansaré: En paz me
dormiré y alli descansaré (Sal 4,9). Alli se moderaran todos los latidos de
mi corazon, alli se llenaran hasta los bordes todos los mas pequenos
pozos de mis apetencias.» (387, 1, VIII2, 883-885).

Existe por consiguiente una orientacion natural del hombre hacia Dios.
Esta tendencia es el amor, el deseo de Dios. El centro de gravedad o el
“lugar natural” del hombre es Dios. San Agustin lo ha expresado con plena
claridad: «Nos has hecho para ti y nuestro corazén esta inquieto hasta que
descanse en ti» (Conf 1, 1, 1).

«Pues el amor es peso del anima. Testigo es el gran Agustino, que
dice: “Mi amor es mi peso; con él soy llevado doquier que soy lleva-
do”, y asi como el peso lleva la piedra al centro, asi es el amor, que
lleva el anima a su centro, que es Dios, el cual es asi propio lugar del
anima, como el centro es propio lugar de la piedra.» (213, 3 'V, 279).



374 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

Pero Dios no ha hecho al hombre tinica y exclusivamente a su imagen,
lo ha creado igualmente a su semejanza. La semejanza hace referencia
a la gracia, a los dones sobrenaturales. Por la semejanza Dios nos hace
participes de su propia vida. En cierto modo nos diviniza.

«Dios se une de tal manera al alma en que mora, aunque sin ser
forma suya, que la vivifica y suscita en ella movimientos y operaciones
vitales, dandole vida, sensacién, movimiento, vigor, hermosura y for-
taleza con su intima presencia y su unién vitalizadora, mientras que el
angel, aunque esté al lado del alma, no es unible a ella. Asi pues, lo que
el alma aporta al cuerpo, eso y mucho mas perfectamente lo aporta

Dios al alma, pues se le puede denominar en cierto modo “alma del
alma”.» (367, 5, VIII2, 683).

Dios otorga al hombre su gracia, su amor. Este amor es un don
sobrenatural. Un don absolutamente gratuito. Supera nuestras fuerzas,
nuestras facultades, nuestra naturaleza. Solo se obtiene mediante la suplica
y la oraciones Este amor no se gana, ni se compra, ni se aprende, Gnica y
exclusivamente se recibe.

«El amor de Dios no se puede adquirir con el estudio, o con la
habilidad, o el esfuerzo del hombre, ni con el empefio solo, sino que
es dado gratuitamente por el mismo Dios. Es un don de Dios y una
gracia sobre toda gracia. Se alcanza con lagrimas y stplicas, no se con-
sigue por nuestras fuerzas. No se ensefia, sino que se infunde. No se
aprende, sino que se recibe gratis de arriba. Cierto, los que lo buscan
lo encuentran, pero no por el hecho de buscarlo sino porque se regala;
no por indagacién del que lo busca sino por gracia del que lo concede.»
(214, 11, V, 321).

Todo en el hombre esta, por consiguiente, consciente o inconscientemente,
orientado hacia Dios. La medida de este amor es amar sin medida. El Sefior
ha dicho: “Amaras al Serior tu Dios con todo tu corazon, con toda tu alma,
con todo tu espiritu” (Mc 12 28). San Agustin comentando este texto del
Evangelio dira:

«Amards al Serior tu Dios con todo tu corazon, con toda tu alma y con toda
tu mente. {Qué queda de tu corazoén para que te ames a ti mismo? {Qué



STO. TOMAS DE VILLANUEVA. TRATADO SOBRE EL AMOR DE DIOS 375

queda de tu alma? {Qué queda de tu mente? Con todo ~dijo—. Quien te
hizo te exige entero.» (Ser 34, 7).

Es preciso amar a Dios con fodo el corazon, con toda el alma y con
toda la mente. Este amor total, puro es absolutamente gratuito. No busca
recompensa alguna. No busca nada fuera de si mismo. Es su principio y
su fin. Desde el momento en que desea algo fuera de si mismo, degenera,
se hace impuro. Este amor puro es el amor con el que tenemos que amar a
Dios. Un amor sin medida.

«El amor es un sentimiento, no un contrato; tiene premio, pero no
lo busca. Diré mas, el amor que no busca el premio, es con mucho el
mas merecedor de él. Porque el premio del amor es ser amado y el pro-
pio amor es premio suficientisimo para si. El verdadero amor esta con-
tento consigo mismo, no busca nada fuera de si: en si mismo comienza
y en si mismo acaba, como una especie de circulo del alma. Amo
porque amo; amo por amar, sin buscar otra razon, sin pretender otro
fin. El principio y el fin del amor es el amor, porque el amor revierte
sobre si mismo. Y si mira otra cosa fuera de si, degenera respecto de
siy se aparta de la naturaleza del amor genuino.» (214, 1, V, 297-99).

Pero al hombre le es imposible amar sin medida porque es finito,
limitado. Su amor es imperfecto. Amamos para obtener una recompensa,
por interés. Amar sin medida es para el hombre mas un ideal al que se
tiende que una posibilidad real. Este ideal solo se realiza en plenitud en el
cielo y, aqui, en la tierra, solo en muy breves momentos .

«Dichoso aquel que ha llegado a tal sublimidad en el amor que,
olvidandose de si y de todas las cosas, y prescindiendo por completo
de si mismo, vive todo él absorto en Dios, por mas que esta dicha
tan grande no es propia de la vida de aqui, sino de la vida futura. Y
si alguna vez llegamos a tocar un instante esta cima, s6lo un poquito
nos detenemos alli, porque el cuerpo corruptible apesga al alma (Sab
9,15), y ala voluntad que anda por las alturas, la carne impertinente la
dobla con su peso hasta lo mas bajo, haciendo ruido con mil clamores

9 BRruN, I. le, Le pur amour de Platon a Lacan, Seuil, Paris 2002.



376 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

y turbando aquel sosiego del corazon que por poco tiempo se le habia
otorgado.» (214, 2-3, V, 299-301).

El amor puro es un ideal y en cuanto ideal es incitacion e invitacion a
buscarlo. El ideal es sobre todo objeto de suplica.

«Diras: {Tuvo entones el hombre peor trato que los animales, al no
poder alcanzar su fin por sus propios recursos naturales? Santo Tomas
responde: Al contrario, supone una muy alta prerrogativa del hombre
el ser elevable por encima del fin natural a otro mucho mas digno, a un
fin sobrenatural, al que otras naturalezas no son elevables. El ha sido
elevado mediante la luz de la gloria, que perfecciona la propia esencia
del alma para que, asi capacitado, alcance lo que por sus fuerzas na-
turales no alcanzaria. Por consiguiente, el descanso y la luz hay que
pedirselas a Dios, porque por los propios recursos son inalcanzables.»
(387, s. n. VIII2, 887).

El ideal no bloquea el amor, lo excita e incita, le da nuevas fuerzas. No
€S un muro sino un camino que invita a caminar. Cristo se ha hecho Camino
y no cesa de decir: Ven, sigueme, y otorga su gracia, su fuerza para caminar
hacia el Padre con él. Esto le hace exclamar a Santo Tomas de Villanueva:

«Me mandas, Senor, que te ame. Es mas, Sefior: si me mandaras
lo contrario, que no te amase, no lo podria cumplir; aunque con mil
infiernos me amenazaras por amarte, yo no renunciaria a tu amor.»

(207, 10, V, 200).

I1I. DESARROLLO LOGICO DEL TRATADO

El Tratado del amor de Dios es un comentario amplio y profundo del
mandamiento del Sefior: Amaras al Serior tu Dios con todo tu corazon, con
toda tu alma y con todo tu espiritu (Mt 22, 37). Consta de una introduccion
y de dos partes. En la primera desarrolla la primera parte del mandamiento:
Amaras al Seiior tu Dios. La segunda parte es una explicacion de la segunda
parte del mandamiento: Con todo tu corazon, con toda tu alma y con todo
tu espiritu.



STO. TOMAS DE VILLANUEVA. TRATADO SOBRE EL AMOR DE DIOS 377

3.1. Introduccion

En laintroduccion plantea con plena claridad la dificultad que encuentra
a la hora de exponer el tema del amor de Dios. Es un tema que ninguno otro
sobrepasa en valor e importancia y, a la vez en utilidad: «Nos disponemos a
hablar de la cosa mas sublime que hay en el mundo. No hay otra mas ttil en
el universo.» (212,1, V, 255). Acercarnos a este tema exige inteligencia para
comprenderlo y palabras para decirlo: «Que el Sefior nos dé sentimientos y
abra la puerta a nuestras palabras, de modo que sintamos lo que debemos y
digamos lo que sentimos.» (212, 1, V, 255). En realidad solo puede hablar
del amor quien ama. «Nadie que no ame es capaz de hablar debidamente.
Asi pues nadie que no tenga amor puede ser adecuado oyente de este tema,
ni nadie que no supere en amor a los demds puede ser predicador idoneo.»
(212, 1, 'V, 255).

3.2. Amards al Sefior tu Dios

La primera parte tiene como tema el mandato del amor: Amards al
Serior tu Dios. La primera pregunta que se hace es sobre la necesidad vy,
por lo mismo, sobre el sentido de este mandamiento. «Me ordenas, Sefior,
y esto me lo intimas bajo un severisimo mandato que te ame, que te ame a
ti en todo y por encima de todo.» (212, 2).

Repetidas veces en la Sagrada Escritura el Sefior dice: «Amaras a
Yahveh tu Dios con todo tu corazdn, con toda tu alma y con toda tu fuerza.»
(Dt6,5; Mt22,27; Mc 12,29; Lc10, 27). Es un mandato, un mandamiento,
mas aun un imperativo: “Amaras”.

Este mandamiento nos hace salir de nosotros mismos. Nos abre a Dios.
Mas atin nos hace descubrir, tomar conciencia que somos capaces de amar:
“Amaras”. Es una invitacion que Dios hace a que le amemos. El problema
que se plantea ante este mandato del Sefior es, en primer lugar, saber si se
puede mandar el amor, es decir, obligar a alguien a amar. Al amor no se le
puede obligar como tampoco se le puede comprar. El amor solo es amor
si es libre, si es una ofrenda libre No se puede mandar, obligar a alguien a
amar. El amor no se obtiene por la fuerza. Pero al amor se le puede provocar.
Pero solo puede provocarlo quien ama. Solo quien ama puede decir y dice
en efecto: “Amame”. En realidad solo Dios, que es amor y que no cesa de



378 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

mostrarnos su amor, puede decirnos: “Amame”. Este mandato no es una
imposicion, sino una invitacion. Sugiere, invita a amar.

Pero es necesario este mandamiento? ;jEs necesario que Dios nos
provoque o nos invite a amarlo? En principio este mandamiento no seria
necesario puesto que todo cuanto nos rodea y sucede no es mas que
expresion del amor de Dios. Todo es una palabra de amor. Dios es amor y
todas sus acciones en este mundo no son mas que expresion de este amor.
Es a la luz del amor como tenemos que comprender la realidad de los seres
como todos los hechos y acontecimientos de la vida.

«Me ordenas, Senor, y esto me lo intimas bajo un severisimo man-
dato que te ame, que te ame a ti en todo y por encima de todo. Pero,
Sefior, itan inicuo soy y tan ingrato, que tenga necesidad de un man-
damiento en ese sentido? Después de haber sido hecho por ti y redimi-
do a tan alto precio; después de tantos y tan sefialados beneficios con
que me regalas todos los dias, ¢hace falta un mandamiento para que te
ame? Me confundes por cierto, Sefior, y me dejas anonadado con este
mandamiento tuyo.» ( 212, 2, V, 255).

Santo Tomas propone varias razones por las cuales este mandamiento
es necesario para amar a Dios. Y una a una expone con detalle estas razones.

1. Amamos lo que es agradable, y nada mas agradable y suave que
Dios mismo. El mandamiento de amar a Dios expresa lo mas agradable que
podemos apreciar o sentir. Nada hay mas agradable que amar a Dios.

«Porque, ¢hay algo mas agradable, algo mas dulce que amar? {Qué
hay mas suave, qué hay mas llevadero? {Qué es la vida sin amor mas
que una muerte insufrible? El que no ama durante su vida, es un muer-
to de corazon, pues la vida del corazon es el amor.» (212, 3, V, 259),

«jOh mandamiento agradable y llevadero! jGracias, Sefior, por haberme
dado este mandato tuyo tan benévolo y amable para mi! Al que corria por
gusto, le afiadiste un incentivo. Nada mas grato para mi que quererte. ;Y
quién puede dejar de amarte, Sefior mio? Si me ordenaras que no te qui-
siera, eso se me haria imposible e insoportable; me seria en cierto modo
mas tolerable el infierno que dejar de amarte, pues siempre que se habla de
los tormentos del infierno, lo que aflige mi espiritu, mas que las llamas y
todas las torturas, es eso que se dice de que los alli condenados te odian y



STO. TOMAS DE VILLANUEVA. TRATADO SOBRE EL AMOR DE DIOS 379

te maldicen. jOh miserables y desdichadas criaturas, que asi correspondéis
a vuestro creador, a vuestro Dios! jLejos, muy lejos de mi el que deje yo
jamas de amarte, Sefior!» (212, 2, V, 255-257)

2. Amar a Dios es, por otra parte, justo y razonable. Dios ha creado al
hombre libremente. Mas atin, lo ha creado por pura y absoluta gratuidad ya
que no tenia necesidad alguna de su existencia. Y ha creado al hombre a
su imagen y semejanza. Por el hecho mismo de haber sido creados por El,
a El le pertenecemos. Somos de El. Al ser creados a imagen y semejanza
de Dios todo su ser esta orientado esencialmente hacia El. La imagen no
es sustantivo sino genitivo, un “ser-de”. Todo el sentido y perfeccion de la
imagen se encuentra precisamente en la relacion con su modelo. Por esto
todas las facultades del hombre estan radicalmente orientadas hacia Dios.
Amar a Dios es una exigencia de nuestro ser. En el hombre existe por lo
mismo una tendencia innata hacia Dios. El amor es el peso del alma.

«Mas la criatura intelectual y razonable: el angel y el hombre, y
el hombre y el angel esta dignidad tienen, que puedan llegar hasta el
sumo Bien que desean y sean de él capaces, pues el amor es peso del
anima. Testigo es el gran Agustino, que dice: “Mi amor es mi peso;
con €l soy llevado doquier que soy llevado”, y asi como el peso lleva la
piedra al centro, asi es el amor, que lleva el anima a su centro, que es
Dios, el cual es asi propio lugar del anima, como el centro es propio
lugar de la piedra.» (213, 3, 'V, 279).

Este amor de Dios, connatural a toda criatura, se realiza en los diferentes
seres segun la naturaleza de cada uno.

«Porque es Dios un centro de amor, al cual endereza a toda criatura
el peso del amor, pues luego a s6lo Dios por si conviene el amor asi
como la honra; y de aqui es que si alguna cosa se ama, la cual por él
no se ama, vanamente se ama. Y por eso ni el angel dignamente por si
ultimadamente ha de ser amado. Tan amable es Dios que, de todas las
cosas, aun de las insensibles, en su manera es amado, porque ¢qué son
las inclinaciones de las cosas naturales sino unos amores con los cuales
son llevadas hacia su Dios?» (213, 3, V, 277).

«En consecuencia, a €l le debes por entero tu amor, porque €l te dio
la facultad de amar. A él le debes todos tus pensamientos, pues él infun-



380 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

di6 en tu alma el vigor de la inteligencia. A él le debes todos tus deseos
y tus aspiraciones, ya que €l implanté en ti el poder de querer y desear.
Por consiguiente, si empleas algin pensamiento tuyo, algtin apego tuyo
en otra cosa que no sea €L, si tienes algun otro deseo o aficion, si haces o
tramas algo que no sea €l o en atencion a él, eres un ladron, un usurpa-
dor y pertenece a otro lo que ta despilfarras.» (212,4, V, 261).

3. Este mandamiento revela igualmente la liberalidad o la generosidad
de Dios: nos promete una recompensa si hacemos aquello que tendriamos
que hacer por justicia: amarle. Dios va mas alla que el derecho, que la
justicia y promete una recompensa a quien le ama.

«Hay ademas otra consideracién que no es menos resenable en este
mandamiento y que pone de relieve la magnanimidad y largueza de
Dios, a saber: que por el cumplimiento de una ley tan leve y hacedera,

se nos promete un premio, extraordinariamente grande y para siem-
pre.» (212, 6, V, 263).

«El propio amor es ya un gran premio en si, pues el amor es mas
amable que todo cuanto se puede desear y, ademas, se le afiade un
premio. iQué maravilla! Das amor, y por el amor regalas el paraiso;
das, porque has dado; das, para dar gracia sobre gracia, regalo sobre
regalo, pues, cuando galardonas nuestros méritos, ¢qué otra cosa ha-
ces que premiar tus mismos dones? Hasta los méritos nuestros son da-
divas tuyas. {Quién no se asombrara de tanta dignacion por tu parte?»
(212, 6, V, 265).

4. El mandamiento del amor a Dios manifiesta, igualmente, la dignidad
que Dios otorga al hombre: lo invita a amarlo.

«éQuién soy yo, Sefior, o cual es mi naturaleza, para que quieras
que yo te ame, de tal modo que, si no lo hago, me conminas con tor-
turas eternas, écon fuerzas atroces? ¢Tan importante soy yo para ti,
Sefior, {para que estimes tanto ser amado por mi? ¢Qué es el hombre,
Senor, {para que te hayas revelado a é1? ¢Qué el hijo del hombre para que
pienses en él?» (Sal 143,3) (212, 7, V 265).

5. Dios ofrece este mandamiento para nuestra propia utilidad, por
nuestro interés. Amar a Dios nos hace, nos forma y nos conforma a él. No



STO. TOMAS DE VILLANUEVA. TRATADO SOBRE EL AMOR DE DIOS 381

es algo puramente externo y accidental a nuestra vida. El amor de Dios nos
constituye. Somos tanto mas perfectos cuanto mas perfecto es nuestro amor
de Dios. El fundamento del valor, de la importancia fundamental del amor
de Dios en la vida del hombre se encuentra en el hecho de ser imagenes
de Dios. La imagen es tanto mas perfecta cuando mas se aproxima de su
modelo. Esta tendencia del hombre hacia Dios, en cuanto imagen, es el
amor. El amor es, por lo mismo quien nos hace y constituye. Somos a la
medida de nuestro amor.

«Y no quieres que yo te ame por ti, sino por mi, porque ti me quie-
res y por eso quieres que yo te ame: porque sabes que en amarte a ti
estd mi plena salvacion y mi vida. Asi que buscas mi amor para darme
la vida. Pues la vida eterna consiste en que yo te conozca a ti, y cono-
ciéndote te ame, a ti y a tu enviado Jesucristo (Jn 17,3). Y, para que
nadie quedara excluido de la vida, pusiste la vida en el amor, porque
todos pueden amarte.» (212, 7, V, 265-67).

«Ahora bien, la cima de todos estos bienes la ocupa el amor, pues
nada hay mas valioso en toda la casa de Dios que el amor a él, ni nada
mas excelente. Este es el mayor de todos los dones de Dios, el don
sobre todo don, que s6lo se da entre amigos, mas ain, es el mismo
don de la amistad. Yo amo a los que me aman, nos dice (Prov 8,17).»
(212, 8, 'V, 269).

Dadas todas estas caracteristicas de Dios y de su amor para con el
hombre se deduce con plena claridad que el hombre no tendria necesidad
de un mandamiento que le invite a amar a Dios. Amar a Dios es algo
totalmente natural a la esencia misma del hombre. Pero el hombre, en la
actualidad, se encuentra en una situacion tal que se siente imposibilitado
a amar verdaderamente a Dios. Y este mandamiento de amar a Dios quien
viene en su ayuda. Hace que recobre su naturaleza primera si no perdida al
menos debilitada.

El amor, la tendencia que orienta radicalmente al hombre hacia Dios,
a causa de pecado, se encuentra sumamente debilitada. Ante ello el hombre
vive desorientado y disperso entre las cosas. Desparramado. Las cosas tiran
con fuerza de ¢l y se deja llevar, arrastrar por ellas. Esta es la condicion
actual del hombre. Y sin embargo solo el amor, la orientacioén hacia Dios,
nos salva, nos perfecciona y nos otorga la felicidad. «Es vacio y perdido



382 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

todo tiempo que no se emplee en esto; huera y sin fruto es toda obra que no
se dirige a ese objetivo» (212, 10, V, 271).

«Ahora, por cierto, por mas que nos esforcemos, amamos en par-
te, y en parte deseamos, y no cumplimos a la perfeccion lo que nos
estd mandado: Amards al Senor tu Dios con todo tu corazon, y con toda tu
alma, y con toda tu mente. Porque el cuerpo corruptible apesga al alma
(Sab 9,15), y el sentido del hombre se inclina por su propio peso a es-
tas cosas rastreras y no es capaz de mantenerse todo él tenso en la di-
reccion apetecida. El espiritu, en efecto, se desparrama por mil cosas
y, saliendo de si mismo a través de ciertas fisuras ocultas que apenas
podemos percibir, vaga de mala manera por diversos andurriales y
recorre los alrededores curioseandolo todo, y vuelve de nuevo sobre
sus propios entornos, y al dispersarse malamente por cada objeto, no
se une en totalidad con aquel auténtico y supremo Bien.» (212, 10,

V, 271-273).

Sin embargo, Dios no deja al hombre de su mano. Viene en su ayuda y
le ofrece el amor, la orientacion de su ser a Dios. Pero Dios no se impone, se
propone, se ofrece y solo pide que el hombre sepa acogerlo. Esta es la razon
de darle este mandamiento. Ante la indiferencia y falta de sensibilidad para
sentir la bondad de Dios, este mandamiento viene a despertarlo, a abrirle los
deseos mas profundos del corazon.

«Desde el cielo se envia este fuego, no procede del nuestro; y por
eso, oh grandisimo y buenisimo Jests, si quieres que yo te ame, “dame
lo que mandas y mandame lo que quieras”, porque, a pesar de que es
placentero y muy placentero para mi amarte, sin embargo esta por
encima de mis fuerzas, supera mis facultades y mi naturaleza el amor
que me pides, ese querer que me reclamas, porque es sobrenatural,
que debo alcanzar como don tuyo, no Gnicamente por decisién mia.
Sin embargo, no tendré excusa alguna [...] Ta no niegas tu amor al
que lo quiere y lo concedes generosamente a los que te lo piden. Yo
no puedo ver si no hay luz, y sin embargo, si a pleno mediodia no veo
porque tengo cerrados los ojos, eso es culpa mia, no defecto del sol,
que lo llena todo con su claridad. Exactamente asi ocurre con tu amor,
Sefior» (212, 9, V, 269).



STO. TOMAS DE VILLANUEVA. TRATADO SOBRE EL AMOR DE DIOS 383

A continuacién Santo Tomaés sistematiza y profundiza las razones por
las que el hombre debe amar a Dios. Estas razones las resume de la forma
siguiente: «Y amarle has porque es Dios, amarle has porque es Sefior,
amarle has por tuyo. De manera que le amaras por si; amarle has por sus
cosas, y amarle has por ti.» (213, 1, 'V, 275).

a) Amar a Dios por ser Dios

El hombre ha de amar a Dios, dirigir hacia él su amor, en primer lugar,
porque es Dios. Hacia €l se orienta consciente o inconscientemente nuestro
ser. Se ama lo que se juzga o se siente como bueno, como bello, como
perfecto. Y Dios es la bondad absoluta, la belleza sin limite y las perfeccion
suprema Ante Dios santo Tomads se siente sobrecogido de admiracion. Dios
es mas grande que todo deseo.

«iCuanta es la majestad suya, cuanta su bondad, cuanta su gloria,
cuanta su potencia, cuanta su sabiduria, cuanta su plenitud, cuanta
su suavidad, cuanta su deleite, cuanta su luz, cuanta su perfeccion,
cuanto, finalmente, su cumplimiento de todos los bienes y de todas las
cosas que se puedan desear!» (213, 2, V, 277).

Solo Dios es, por lo mismo, digno de ser verdaderamente amado. Mas
aun, hacia él tienden nuestros deseos consciente o inconscientemente. El es
el centro de nuestro amor,

«Porque es Dios un centro de amor, al cual endereza a toda criatura
el peso del amor, pues luego a sé6lo Dios por si conviene el amor asi
como la honra; y de aqui es que si alguna cosa se ama, la cual por él no
se ama, vanamente se ama.» (213, 3, V, 277).

«Pues el amor es peso del anima. Testigo es el gran Agustino, que
dice: “Mi amor es mi peso; con €l soy llevado doquier que soy lleva-
do”, y asi como el peso lleva la piedra al centro, asi es el amor, que
lleva el anima a su centro, que es Dios, el cual es asi propio lugar del
anima, como el centro es propio lugar de la piedra.» (213, 3 V, 279).

«Pues que Dios sea tu centro y que la fuerza del amor te lleve a
€l, muy claro esta, si quisieres abrir los ojos, porque bien ves que no
tienes descanso fuera del bien, como ni la piedra fuera de su centro; y
cuando para él te fueres, entonces descansaras, como esta escrito: In



384 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

pace in idipsum dormiam et requiescam: En paz y en la misma dormiré
y descansaré. “Hicistenos, Senor, para vos, y muy desasosegado esta
nuestro corazon hasta que vaya a vos”. Y si te quisieres consultar con la
experiencia, hallaras en la verdad que en ninguna otra cosa reposa ni
descansa tu amor sino en Dios, porque todas las otras cosas te alanzan
de siy te envian a tu centro. {No ves a la clara que si alguna otra cosa
fuera de Dios amas por ella misma, que en tal amor hay desasosiego
grande, y amargura, y mortales congojas?» (213, 4-5, V, 281).

Y sin embargo el hombre se aparta, se aleja de Dios. Su amor se dirige
hacia las criaturas. La voluntad esta orientada, en principio, hacia Dios.
Pero el hombre es libre y la libertad le permite dirigirse hacia otros bienes.
La voluntad no esta unida necesariamente a su bien propio. Y aqui radica
la profundidad del pecado. Pero lo mas grave, dird Santo Tomas, no es esta
desorientacion, sino no ser consciente de ella. Camina como un ciego o
como se camina en la obscuridad, sin saber en donde poner el pie.

«¢{De donde me viene a mi tan mala y tan ingrata indiferencia, sino
porque esta el velo puesto entre medias, y porque esta nube de la carne
me impide que la claridad del sol no resplandezca en los ojos de mi
anima? Quita el velamen y veras con qué impetu se ira el anima a su
centro.» (213, 7, V, 285).

Hay personas que tienen los ojos del corazon velados, obscurecidos. El
velo que no les permite ver a Dios es la abundancia de bienes materiales.
Las riquezas, el bienestar material da muerte al verdadero deseo, al deseo
de Dios. Sin embargo hay otras personas que han logrado purificar, limpiar
el corazén y consiguen percibir los rayos de la luz de Dios. A partir de
ese momento, son atraidos por la bondad y la grandeza de Dios. Gozan
de una felicidad sin limites ante la vision de Dios. Pero en esta vida esta
vision de Dios no es mas que momentanea. Santo Tomas habla de su propia
experiencia contemplativa.: «Mas jay!, que muy poco dura esta irradiacion,
muy presto se pasan tan deleitables rayos: hieren el anima y pasanse luego».

«Y aun ahora aca, cuanto este velo es mas delgado y transparente,
tanto el anima mas se mueve hacia Dios y mas se esfuerza en ella el
impetu del amor; como por el contrario, aca hace a muchos, los cuales
tienen tan grueso el velo de la carne con la gran abundancia de las ri-



STO. TOMAS DE VILLANUEVA. TRATADO SOBRE EL AMOR DE DIOS 385

quezas y otros bienes temporales, que muy apenas, y muy poco, y muy
perezosamente se van a su centro; mas los que con vigilias, y ayunos,
y otras abstinencias, y obras de caridad adelgazan este velo de la carne
y lo quebrantan, por su transparencia en alguna manera, aun en esta
vida morando, aquella luz bienaventurada se les trasluce en los ojos de
sus animas, como el Apostol dice: Vemos ahora por espejo en enigma y en
oscuridad, etc. Y asi corren los tales tras el olor de sus ungiientos, y si
algunas veces les acontece que, por algunos agujeros o resquicios del
velamen, aquellos rayos de la divina lumbre, aun por poco tiempo, res-
plandecen en los ojos de sus animas, luego se derriten todas de amor
y con gran impetu son llevadas y levantadas a su Dios, no ya atraidas
por el olor, sino por su gran hermosura. Mas iay!, que muy poco dura
esta irradiacion, muy presto se pasan tan deleitables rayos: hieren el
anima y pasanse luego.» (213, 7, V, 285).

Para ayudarnos a purificar el corazon y atraernos a la verdadera felicidad
Dios viene a nuestro encuentro y nos pide que le amemos, que orientemos
nuestro amor hacia él. Nos ofrece el mandamiento del amor. De no haber
caido en el pecado, no tendriamos necesidad de este mandamiento, ya que
por naturaleza el hombre esta orientado hacia Dios.

«Ciertamente el pecado es la culpa cuando aparta el anima los ojos
de su Dios y los hincé y puso en si misma, y detuvo aquel rayo de amor
que impetuosa mente corria a Dios en si misma; pues luego digamos
que no hubiera necesidad de tal mandamiento si la naturaleza se con-
servara en aquella pureza que fue creada; y de aqui es que en su prime-
ra creacion ni a los angeles ni a los hombres no leemos que tal manda-
miento les diese su Creador, porque naturalmente a esto se inclinaban,
y no tenian necesidad de escuelas para cumplir tal mandamiento los
que con ley de amor intima y gran de mente habian sido formados de
su Creador. Mas ya olvidado nos hemos de esta ley natural y enaje-
nados estamos de nuestro principio en tanta manera, que ni aun por
mandamientos, ni promesas, ni amenazas, ni aun cotidianos beneficios
no nos pueden atraer a que amemos a Dios!» (213, 8, V, 287).

Dios sufre a causa de la desorientacion del hombre y no cesa de
llamarle para que retorne a él. Es preciso no prestar atencion a la bondad y
a la belleza de las cosas, sino a la bondad y belleza de Dios. El es la fuente
y el origen de todo bien y de toda belleza. Es necesario saciar el deseo de



386 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

felicidad en Dios y no en las cosas de este mundo. Dios solo es la fuente de
la verdadera felicidad.

«Si, pues, buscas el deleite o la dulzura, no los busques en una fruta
ni en un panal de miel, no en el pan ni en la carne, no en la comida o
en una determinada naturaleza, sino busca el deleite en si, la misma
dulzura subsistente, que no es dulzura de algo, sino sélo dulzura y toda
dulzura. Del mismo modo si buscas la belleza, no la busques en el sol
ni en las estrellas, no en el hombre ni en el caballo, no en los vestidos
ni en el oro, sino busca la misma belleza subsistente, que no es belleza
de éste o aquel, sino pura belleza, no mezclada con otra naturaleza,
cuyo todo su ser es ser belleza. Y asi debemos juzgar de cualesquiera

otros bienes.» (213, 10, V, 289-91).

«Es necesario que esta dulzura, bondad, belleza pura y subsistente
por si, pues no esta limitada por algo, sea infinita e ilimitada. Esta es
tu Dios, oh alma mia, no este o aquel bien, sino todo bien y la bondad
subsistente por si. iComo saciara la misma saciedad!» (213, 11, V, 291).

Dios es la bondad y la belleza misma. Dios no es bueno o hermoso
como las criaturas son buenas o hermosas. Las criaturas tiene la bondad y
la belleza, pero no son la bondad y la belleza como Dios es bueno y belleza
absoluta. Y es Dios mismo quien se entrega a nosotros.

«Esto es la que promete y da Dios a sus escogidos, no premiandoles
con algtn bien finito, mas con el mismo bien, conviene a saber, con la
misma bondad. Y de aqui es que, como Moisés demandase a Dios qué
le habia de dar por sus trabajos, fuele respondido: iOh Moisés!, darte
he todo bien, éste ha de ser el jornal de tu obra, éste el galardon de tu
trabajo. No, pues, has de pensar e imaginar a Dios hermoso y pode-
roso como al hombre, o al sol, o al angel; porque el hombre y el angel
por accidente son buenos, mas Dios esencialmente y sustancialmente
es bueno, no por alguna cosa a €l unida, al cual su ser es ser bueno:
porque no se junta a la deidad bondad o hermosura para que Dios sea
bueno o hermoso, ni a la naturaleza de Dios se mezcla bondad; mas el
mismo Dios es la infinita e ilimitada bondad; Dios es la misma hermo-
sura, la misma potencia» (213, 11, V, 291).



STO. TOMAS DE VILLANUEVA. TRATADO SOBRE EL AMOR DE DIOS 387

Dios no cesa de llamarnos para que retornemos a ¢l. Llama con fuerza
a la puerta del corazén. No busca su bien, sino nuestro bien. Es necesario
acogerle, abrirle la puerta del corazén para que more en nosotros. Y
Dios llama a la puerta de nuestro corazén a través de este mandamiento:

LRI

“Amame”, “amaras al Senor tu Dios”.

«Consideremos, pues, como nuestro Dios, grande, bueno y po-
deroso y lleno de riquezas, anda entre sus criaturas, buscando algtin
amador, y no le halla; da muchas cosas y promete al que le amare, y
ninguno quiere ni aun mirarle, y asi es que determinaron los mortales
de abajar sus ojos a la tierra. Miralo en los Cantares como ruega a su
criatura y la provoca e incita a su amor: Abreme, hermana mea, amiga
mia, paloma mia, inmaculada mia, mia de todos los modos. Abreme,
y si no quieres abrir por mi, dbreme por ti: porque mi cabeza esta
llena de rocio, mi divinidad llena esta de toda suavidad y dulzura:
pues luego abreme y cenaré contigo, y no a costa tuya, que yo haré
todo el gasto y te pondré delante manjares suavisimos. Y ella con todo
esto responde de la cama con indignacion grande, diciendo: Heme
despojado de mi vestidura, y {téngole de tornar a vestir? Lavéme mis
pies, ¢como me los ensuciaré ahora? iOh ingrata, misera y ciega!, {asi
respondes a tu Amado, asi menosprecias a tu Creador? Abre, misera,
que no te ensuciaras, antes te lavaras; no trabajaras, sino descansaras,
no te inquietaras, sino que te alegraras.» (213, 11, V, 293).

La busqueda, el deseo de Dios, y busqueda apasionada, es la vida
misma del alma. Pero es Dios mismo quien provoca esta busqueda. Dios
se muestra para que le busquemos y una vez encontrado se oculta para
que le busquemos con mayor ardor. Pero es Dios quien incita a amarlo, a
buscarlo sin cesar. Santo Tomas lo expresa comentando diferentes pasajes
del Cantar de los cantares. La vida del alma se encuentra en esta bisqueda
de Dios. Cesar de buscar a Dios es cesar de desear y cesar de desear es la
muerte.

«Consideremos, pues, como nuestro Dios, grande, bueno y poderoso
y lleno de riquezas, anda entre sus criaturas, buscando algin amador,
y no le halla; da muchas cosas y promete al que le amare, y ninguno
quiere ni aun mirarle, y asi es que determinaron los mortales de abajar
sus ojos a la tierra. Miralo en los Cantares como ruega a su criatura y la



388

JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

provoca e incita a su amor: Abreme, hermana mea, amiga mia, paloma
mia, inmaculada mia, mia de todos los modos.» (213, 12, V, 293).

«Asi, Seior, asi lo hacéis: tocais para que seais conocido, y hacéis
para que seais buscado; llamais y os ascondéis, provocais y os vais,

convidais y os partis, no menos piadoso cuando os vais que cuando
venis.» (213, 12, 'V, 295).

«Cerca la ciudad, conjura a las hijas de Jerusalén, solicita a los ciu-
dadanos, pregunta a las guardas, y éstas te saldran al encuentro, ellos
te haran dar priesa, y porque mas ligeramente corras, te quitaran la
vieja vestidura; y como los hubieres pasado un poco, hallaras al que
tu anima desea. Pues no pares hasta que te encuentre el tu Amado y
reciba en sus muy dulces abrazos y entonces te deleitaras, entonces
quitara de ti toda tristeza y gozara de tu deseado bien y esposo tuyo en
la gloria del cielo, a la cual nos lleve el mismo amado y amigo, Sefnor
nuestro Jesucristo, el cual con el Padre y el Espiritu Santo vive y reina
para siempre jamas.» (213, 12, V, 295).

b) Amar a Dios con todo el corazon

Santo Tomas analiza la naturaleza del amor. El verdadero amor es un

afecto no un contrato. Es absolutamente gratuito. No busca recompensa
alguna. La recompensa del amor es el amar. No busca nada fuera de si
mismo. Es su principio y su fin. Desde el momento en que desea algo fuera
de si mismo, degenera, deja de ser amor. Este amor puro es el amor con el
que tenemos que amar a Dios

«El amor es un sentimiento, no un contrato; tiene premio, pero no
lo busca. Diré mas, el amor que no busca el premio, es con mucho el
mas merecedor de él. Porque el premio del amor es ser amado y el pro-
pio amor es premio suficientisimo para si. El verdadero amor esta con-
tento consigo mismo, no busca nada fuera de si: en si mismo comienza
y en si mismo acaba, como una especie de circulo del alma. Amo
porque amo; amo por amar, sin buscar otra razon, sin pretender otro
fin. El principio y el fin del amor es el amor, porque el amor revierte
sobre si mismo. Y si mira otra cosa fuera de si, degenera respecto de
siy se aparta de la naturaleza del amor genuino.» (214, 1, V, 297-99).



STO. TOMAS DE VILLANUEVA. TRATADO SOBRE EL AMOR DE DIOS 389

Frente a este amor puro se encuentra nuestro amor. Es imperfecto,
sumamente limitado. Amamos para obtener una recompensa. Es un amor
manchado por el interés, por lo que se puede obtener a través de él.

«Cuando se ama a Dios tinicamente por razén del premio, sin ha-
cerlo por otro motivo, se ama mas al galardon que a él. Y este amor
mercenario no agrada a Dios. Pero es que ni entre los hombres esta bien
visto ser amado de esa manera, y a nadie se le tiene por persona grata
o por amigo si ama por eso. Este tal no es un amigo, sino un ambicioso;
no es un amador sino un ladrén, que bajo la apariencia de una amistad
camuflada, intenta despojar al amigo. En realidad, no sélo no es grato
este amor, sino hasta odioso: no es amor sino ambicion.» (214, 1, V, 297).

Hacia el amor perfecto, puro se llega lentamente, a través de varios
escalones o grados ordenados a purificarlo. Santo Tomas, siguiendo a San
Bernardo, propone cuatro grados o peldafios que es preciso recorrer para
llegar hasta el amor puro de Dios.

El primer grado o punto de partida de nuestro ascenso hacia el amor
puro de Dios es el amor a nosotros mismos. Comenzamos por amarnos a
nosotros mismos en lugar de amar a Dios. Anclados en el egoismo, en el
individualismo nos amamos mas a nosotros mismos que a las personas o
las cosas. Amamos a los otros a causa de nosotros mismos. De este amor a
si mismo se parte en el caminar hacia Dios. La realidad concreta de nuestro
ser nos lo impone.

El segundo grado es amar a Dios a causa del amor que nos tenemos
a nosotros mismos. Amamos a Dios, no por él, sino porque nos amamos
a nosotros. Sabemos que sin €l no tenemos ni vida ni felicidad posible.
Los multiples problemas y dificultades con los que nos encontramos nos
impulsan a dirigir a Dios nuestra suplica para que venga en nuestra ayuda.
Amamos a Dios con un amor interesado. Por lo que puede otorgarnos. Por
utilidad.

El tercer grado es amar a Dios por él mismo. Realizando la experiencia
de su bondad para con nosotros, constatamos su liberalidad, su ternura. Al
descubrir y experimentar su bondad terminamos por amarlo por ¢l mismo,
por lo que es.



390 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

En el cuarto grado llegamos al amor puro. En ¢l nuestro amor estd
totalmente purificado de todo egoismo, de todo interés. Nos olvidamos de
nosotros mismos para fijar nuestro amor en Dios solo. Este grado de amor
no se realiza en este mundo. Se realiza solo en el cielo. Si en esta vida
llegamos alguna vez a realizar o a tener su experiencia no es mas que por
un breve instante.

«Pero este sentimiento no es tan accesible que podamos llegar a ¢l en
seguida, sino que poco a poco vamos subiendo hacia el mismo. [...] Asi
pues, empezamos a amar por nosotros, cuando debimos empezar por Dios
[...]. A continuacion, ya avanzamos hasta Dios, amandolo a ¢l, no tanto
por ¢él como por nosotros, pues sin ¢l sabemos que no podemos ni ser, ni
ser felices. De ahi que nuestra necesidad de cada dia nos fuerza a buscar
su ayuda, a solicitar su proteccion y a pedirle que nos dé lo necesario para
vivir. Por eso, como sin él no podemos mantener lo que amamos, es decir, a
nosotros mismos, en consecuencia, forzados por la necesidad, lo amamos a
¢l en atencion a nosotros. Pero, al acudir a ¢l con frecuencia, obligados por
la necesidad, y al experimentar su benevolencia para con nosotros, sabemos
de su generosidad, de su benignidad, de su ternura y de su bondad perso-
nal, cuando antes acudiamos a ¢l inicamente como a uno que nos era util.
[...] El cuarto grado de amor, ;quién lo alcanzara? Es amarnos a nosotros
mismos y a todas las cosas solamente por ¢él. Dichoso aquel que ha llegado
a tal sublimidad en el amor que, olvidandose de si y de todas las cosas, y
prescindiendo por completo de si mismo, vive todo €l absorto en Dios, por
mas que esta dicha tan grande no es propia de la vida de aqui, sino de la vida
futura. Y si alguna vez llegamos a tocar un instante esta cima, s6lo un po-
quito nos detenemos alli, porque el cuerpo corruptible apesga al alma (Sab
9,15), y a la voluntad que anda por las alturas, la carne impertinente la dobla
con su peso hasta lo mas bajo, haciendo ruido con mil clamores y turbando
aquel sosiego del corazon que por poco tiempo se le habia otorgado.» (214,
2-3,V, 299-301).

c) Amar a Dios por ser Seiior

Hemos de amar a Dios no solo porque es Dios sino igualmente porque
es Sefior. Decir que es Sefor es decir que Dios no solo es creador sino que
guiay conduce a todos los seres con suma generosidad. Sefior dice referencia



STO. TOMAS DE VILLANUEVA. TRATADO SOBRE EL AMOR DE DIOS 391

a Providencia. Tenemos que amar a Dios no solo porque es bueno; tenemos
que amarle igualmente porque es providente, porque nuestro amor es una
deuda de agradecimiento por todo cuanto hace por nosotros.

«En efecto, debemos amar a Dios no soélo porque es Dios, o sea,
por si mismo, con amor absoluto, sino también porque es el Sefior, es
decir, el que cuida de nosotros, estando en seguida al quite en todo.
Y por cierto que esta razon para amar no es la mas pequena, ya que
por sus beneficios estamos en deuda de amor con él. Amemos a Dios

porque él es bueno, pero amémosle también porque es algo debido.»
(214, 4,V, 301-303).

En cuanto Providencia guia y conduce nuestros pasos a lo largo
de la vida. No cesa de acompaifiarnos y de sostenernos en medio de las
multiples dificultades con las que nos encontramos. Amarle es una deuda
de agradecimiento que hemos contraido con ¢él. El agradecimiento es algo
natural a todos los seres. Solo el hombre es desagradecido. Es preciso que
aprenda a ser agradecido, que reconozca todos los bienes que recibe del
Sefior, que recobre la sensibilidad ante los dones recibidos gratuitamente.

«Solamente la criatura racional —ioh qué vergiienza, qué mala pa-
sada!- desconoce la gratitud, no paga los favores; solo ella, mucho mas
que todos los brutos, se embrutece ante los beneficios.» (214, 5, V, 305).

d) Amar a Dios porque es nuestro Bien

Tenemos que amar a Dios igualmente porque es nuestro bien, porque
en ¢l encontramos la felicidad.

«Si ni la infinita majestad de Dios, ni un camulo tan grande de
beneficios te arrastran al amor, tienes un corazén mas duro que las
mismas rocas y el pedernal. Si no lo amas por ser Dios, ni lo amas por
ser el Senor, amalo al menos por ser tuyo. {Quién no ama sus propias
cosas? iOh hombre!, amas tu vestimenta, amas tu casa, estas enamo-
rado de tus campos... Ama también a Dios; quiérelo al menos por ser
tuyo, porque nada es tan tuyo como tu Dios; mas tuyo, te lo aseguro,
que ta mismo. [. . | Si no quieres amar a Dios por Dios, amalo ahora
siquiera por ti, pues {qué hay mas provechoso que el amor de Dios, por



392 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

el que vive feliz no s6lo aqui sino también en el futuro el que le ama?»

(214, 6, V, 307-309).

e) Amar a Dios porque El nos ha amado primero

Tenemos sobre todo que amar a Dios porque €l nos ama. Ama quien se
siente amado y Dios nos ha amado primero. La expresién mas clara de este
amor de Dios para con notros se encuentra en la cruz. Cristo nos da todo,
absolutamente todo hasta quedarse sin nada, hasta morir, y ello porque nos
ama. Su muerte es una muerte de amor por nosotros.

«Si todavia no te mueve al amor una ventaja tan a favor tuyo, mué-
vate al menos el amor del que te quiere; porque no hay cosa que incite
mas a querer, que el sentirse querido (Prov, 8,17). Queremos a los que
nos quieren, incluso a los que no lo merecen, sélo porque nos quieren.
Soélo con amor se paga el amor. Porque, si a quien te ama le das todo,
pero no le das amor, sigues con una deuda pendiente. No con oro, ni
con plata, ni con piedras preciosas se paga el amor: tan elevado es su
precio; pues oro que proviene de un enemigo, se tiene por barro. Y si
dudas de este amor y no sabes hasta qué extremos te quiere Dios, sus
testimonios son por demas convincentes (Sal 92,5). Testigo es la cruz,
testigos los clavos, testigos sus dolores, testigos los rios desbordados
de su sangre, testigos los horrores de su muerte y todas las amarguras
que por ti sufri6. Y todos esos sufrimientos atn le parecian poco, de
tanto que te queria (Gn 29,20), pues anhelaba dolores todavia mayores
y mas abundantes por ti, si posible fuera; tenia sed todavia de mas
graves y prolongadas angustias por ti.» (214, 7, V, 309-311).

3.3. La regla del amor de Dios: amar a Dios sin medida

La segunda parte del tratado esta dedicada a explicar la segunda parte
del mandamiento del Sefor: Amaras con todo tu corazon, con toda tu alma
con todo tu espiritu, es decir a la regla o medida del amor al Sefior.

«Hasta aqui hemos hablado de las razones que nos obligan a amar
a Dios; ahora vamos a hablar con brevedad del modo como debemos
amarle, al que se alude en la segunda parte del enunciado con estas pa-



STO. TOMAS DE VILLANUEVA. TRATADO SOBRE EL AMOR DE DIOS 393

labras: Con todo tu corazén, y con toda tu alma, y con toda tu mente.
O sea, todo lo que puedas y poniendo todo tu empefio.» (214, 8, V, 311).

San Bernardo afirma que la medida de amar a Dios es amarlo sin
medida (De diligendo Deo, 1, 1). Pero amar a Dios sin medida es imposible
para el hombre, porque el hombre es un ser finito. Todo en él tiene limite y
media. Para amar sin medida, sin limite es preciso ser infinito como Dios
es infinito.

«Nadie puede amarlo hasta ese punto, excepto él a si mismo, ni
tampoco alabarlo. Sé6lo a €l se tributa el amor debido, porque su amor
es infinito, lo mismo que su grandeza.» (214, 8, V, 313).

Amar sin medida es por lo mismo mas un ideal al que se tiende que una
posibilidad real. La finalidad del ideal es incitarnos e invitarnos a ir cada
vez mas lejos en el amor de Dios. El ideal en lugar de bloquear el camino
hacia el amor, lo excita e incita, le otorga y da nuevas fuerzas.

«Asi pues, si no puedes llegar a alabarlo como es debido, no ceses
en la alabanza; si no puedes amarlo como debes, amalo cuanto pue-
das, pues no es de temer que nadie se pase en el amor cuando la gloria
y excelencia del amado supera las posibilidades y el poder del amante
y si la facundia del que alaba es superada por la fuerza y el mérito del
alabado.» (214, 8, V, 313).

Ciertamente quien ama sin medida es Dios. Pero el Sefior ha dicho:
«Sed perfectos como vuestro Padre del cielo es perfecto» (Mt 5, 48). La
perfeccion del amor es, por lo mismo, amar sin limite. Pero no se puede
olvidar que el hombre es imagen de Dios y la perfeccion de la imagen
consiste en su grado de aproximacion al modelo. El amor sera tanto mas
perfecto cuanto mas se libere de sus limites y se acerque a Dios.

«Amémosle, por tanto, sin tasa ni medida, porque asi nos ha ama-
do é€l, pues el que todo lo hizo con peso, nimero y medida (Sab 11,21), en
el amar no tuvo limite ni medida. Sélo en esto se pasé Dios, pasoé los
justos limites, excedi6 todo lo razonable, todo lo imaginable, y el que
siempre, desde el principio, se mantuvo en todo dentro de unos limi-
tes, en esto no quiso moderarse y se pas6 exageradamente de la raya.»
(214, 8,V, 313).



394 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

Amar a Dios con un amor puro, sin limite alguno. A esto nos invita su
mandamiento. Pero Dios no puede mandar algo imposible. El problema
consiste, por consiguiente, en saber como se puede amar a Dios con todo
el corazon, con toda el alma, con toda la mente. Amar a Dios con todo el
corazén es amarlo sin compartir este amor con otras cosas o personas. Es
un amor puro, integro, no compartido.

«La misma particién del corazoén es ya en cierto modo la muerte
del alma, pues igual que el cuerpo dividido en si mismo no tiene vida,
tampoco el alma.» (214, 9, V, 315).

Amar a Dios con todo el corazon quiere decir, por lo mismo, que Dios
es el unico y solo a quien se ama. Todo lo restante es amado por ¢él. Dios
ocupa el centro del amor. El es el centro de toda atencion e interés.

«Puede entenderse también esta totalidad en el sentido de que se
ame solamente a Dios y ninguna otra cosa mas si no es por él y en
relacion a él, que en él solo recaiga toda la entrega del amor, y que el
alma no se entretenga en otros amores entre las criaturas, porque “Oh
Senor, menos ama quien ama alguna otra cosa, y no la ama por ti”
(San Agustin). Es ésta la manera de amar de los perfectos, cuyo unico
anhelo es dedicarse a Dios y prepararle para €l solo una morada limpia
y desocupada en el alma.» (214, 9, V, 315).

Amar a Dios con todo el corazon se puede entender igualmente en un
sentido pasivo. En dicho caso Dios absorbe total e integramente nuestro
espiritu, nuestro corazén. No se vive mas que en ¢l y desde ¢€l.

«Todo pensamiento, todo apego, todo deseo y toda la potencia del
alma estén anegados por completo en Dios, y Dios sea amado por no-
sotros con toda la fuerza de la mente.» (214, 9, 'V, 315).

Siguiendo a San Bernardo Santo Tomdas expone algunas de las
caracteristicas de este amor de Dios. Y tres son las caracteristicas que le
asigna: dulce, prudente, fuerte.

«En otro sentido, Dios debe también ser amado por nosotros de tres
maneras segin palabras de Bernardo: tierna, prudente, fuertemente.
Tiernamente: quiere decir, afectuosamente, ardorosamente, no vaya a



STO. TOMAS DE VILLANUEVA. TRATADO SOBRE EL AMOR DE DIOS 395

ser que el espiritu, atraido por el placer de las cosas sensibles, se deje
llevar a lo prohibido. Prudentemente, para que no le ocurra que, al ir
aprisa, se pringue tontamente su pie con alguna cosa. Fuertemente, o

sea, con perseverancia, que no se quede otra vez sentado, vencido por
las dificultades.» (314, 9, V, 317).

La expresion mas clara de Dios es su amor. Por consiguiente es preciso
ir mas alla de toda veneracion, alabanza y admiracion. Es necesario imitarlo,
llegar a ser amor como El es amor.

«Asi fue el amor de los martires, que, unidos a Cristo el Sefior con
una fuerte soldadura, podian ciertamente romperse, pero nunca dis-
gregarse; podian ser matados, pero no separados.» (214, 10, V, 318).

El problema que se le plantea a Santo Tomas es como llegar amar a
Dios como ¢l nos lo pide, es decir, con todo el corazoén o sencillamente
como le amaron los martires.

Como punto de partida es preciso afirmar que el amor de Dios es un
don total y absolutamente gratuito. El hombre por sus propias fuerzas no
puede obtenerlo. El amor no se gana ni se compra ni se aprende, unica y
exclusivamente se recibe.

«Por eso y segin hemos prometido, debemos ahora mostrar el ca-
mino por el que podamos llegar a él, advirtiendo de antemano que el
amor de Dios no se puede adquirir con el estudio, o con la habilidad, o
el esfuerzo del hombre, ni con el empefio solo, sino que es dado gratui-
tamente por el mismo Dios. Es un don de Dios y una gracia sobre toda
gracia. Se alcanza con lagrimas y suplicas, no se consigue por nuestras
fuerzas. No se ensena, sino que se infunde. No se aprende, sino que se
recibe gratis de arriba. Cierto, los que lo buscan lo encuentran, pero
no por el hecho de buscarlo sino porque se regala; no por indagacion
del que lo busca sino por gracia del que lo concede.» (214, 11, V, 321).

Para acoger o recibir este amor como don de Dios se necesitan ciertas
disposiciones, una determinada preparacion.

La primera de estas disposiciones es la pureza del corazon. El amor
de Dios habita en el corazén. Para acogerlo es necesario prepararle una
morada. Nuestro corazon con frecuencia, con suma frecuencia esta



396 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

habitado por inquietudes, problemas y deseos y alli donde hay lugar para
todo o para todos no hay lugar para el Sefior. Se necesita, por consiguiente,
prepararle una morada en el corazon, limpiar el corazon. Es la primera de
las condiciones para acoger el amor de Dios.

«En primer lugar, estd la pureza de corazon, la cual sobre todo nos
hace idéneos y nos capacita para recibir este don mas que celestial.
Pues una bebida tan pura y valiosa no se escancia en un vaso inmundo
y manchado. Por lo cual, siguiendo las palabras del Profeta (Sal 76,7),
debemos barrer de nuestro interior todo polvo de la tierra, para que
pueda dar cabida a tan excelente licor. Purificad, pues, vuestros corazones,
hombres de alma dividida (Sant 4,8), si es que queréis enriqueceros con
este afecto. Purificaos, repito, no solamente de todas las heces de la
impureza que mancha y de todo contacto con la culpa que contamina,
sino también de todo el estrépito de afanes que os reclaman, y de todo
apego a preocupaciones que os distraen, y de toda doblez y engano, y
de todo desasosiego y divagacion del espiritu que os descentra; dejad
libre y vacia para el Espiritu la copa del corazén, y pedidle con todo
fervor que tenga a bien habitar en €l.» (314, 11, V, 321).

La segunda de las disposiciones es dirigir nuestras suplicas al Sefior
pidiéndole que nos otorgue la gracia de amarle. Pere esta suplica solo sera
verdadera si es expresion de un deseo profundo de amar a Dios.

«Es también eficaz para conseguir el amor, un deseo vivo de él y la
constante peticion ante el Sefior, como esta escrito: 4bri la boca, y tomé
aliento (Sal 118,131). La boca es el deseo del corazon; la abre al amor el
hombre cuando desea con extraordinarias ganas, pues a los indiferen-
tes y a los que lo menosprecian, no les da Dios el espiritu de su amor, ni
echa sus perlas a los cerdos que las pisotean (Mt 7,6).» (214, 12,V, 323).

La tercera disposicion es la mortificacion o el dominio de las pasiones
del cuerpo. Obsesionan, acaparan todo el espiritu y no dejan ver a Dios. Son
como nubarrones que impiden ver el sol. Y si no se ve la accion de Dios no
se siente el deseo de amarlo. El corazon vivira en la indiferencia.

«Existe todavia otra preparacion del espiritu para el amor, a saber:
la mortificacion de las pasiones carnales, pues mientras estos apetitos
de la carne tengan fuerza en el alma, ahogan, como se ha dicho, el



STO. TOMAS DE VILLANUEVA. TRATADO SOBRE EL AMOR DE DIOS 397

Espiritu de Dios, y cual si se tratara de tupidas nieblas, y de nubes, y
de torbellinos, lo oscurecen para que no brille en su serena claridad.»
(214, 12, V, 323).

La cuarta disposicion, y quizas la mas importante, es el amor al projimo.
San Juan dice: «Si alguno dice: “Amo a Dios”, y aborrece a su hermano, es
un mentiroso; pues quien no ama a su hermano, a quien ve, no puede amar
a Dios a quien no ve.» (1 Jn 4, 20). En realidad estamos tan cerca de Dios
como de las personas con quienes vivimos. Si no sentimos su presencia, no
sentiremos la presencia de Dios.

«Ayuda también al amor de Dios, amar antes al préjimo, porque el
amor al préjimo es como un paso para el amor de Dios, y lo introduce
en el alma como la seda a un hilo. Estoy hablando del amor de cari-
dad, no del de vanidad, que éste, mas que ayuda al hombre, lo aparta
del amor de Dios. Por tanto, hay que amar a Dios en el préjimo, para

luego llegar a quererlo en si mismo; por medio del préjimo tenemos
que subir hasta Dios.» (314, 12, V, 323).

Pero el amor de Dios no es suficiente el recibirlo o acogerlo en el
corazoOn, es preciso igualmente conservarlo, mantenerlo. Y se mantiene
como se mantiene una ldmpara encendida, echandole de cuando en cuando
aceite. El aceite que mantiene el fuego del amor de Dios es la meditacion,
la oracion, los ejercicios espirituales.

«Asi pues, cada uno de nosotros pondra el maximo cuidado en que,
escuchando la palabra de Dios, no falte nunca delante de él este fuego
sagrado en el altar de nuestro corazon, alimentando por la mafana y
por la noche y a mediodia, sin interrupcién y siempre, el mismo fuego
con meditaciones santas, con lecturas, oraciones, charlas y practicas,
no vaya a llegar el Esposo a la hora que menos pensamos y, apagada
la lampara por falta de aceite, nos veamos excluidos de su eterna com-
paiia y tengamos que oir aquella terrible palabra: No os conozco (Mt
25,12). Por lo cual, si alguno cree tener una lampara, mire que no le
falte el aceite en la alcuza, pues también el profeta Zacarias, en aquella
santa revelacion, junto con las siete lamparas vio también los siete
tubos de las mismas, a través de los cuales se les avivaba el fuego para
que no se apagara (Zac 4,2ss).» (314, 13, V, 325).



398 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

& sk ok

El ideal no bloquea el camino hacia el amor, lo excita ¢ incita, le da
nuevas fuerzas. No es un muro sino un camino que invita a caminar. Cristo
se ha hecho Camino y no cesa de decir: Ven, sigueme, y otorga su gracia, su
fuerza para caminar hacia el Padre con él.

«Me mandas, Sefior, que te ame. Es mas, Sefior: si me mandaras
lo contrario, que no te amase, no lo podria cumplir; aunque con mil
infiernos me amenazaras por amarte, yo no renunciaria a tu amor.»

(207, 10, V, 200).

JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA



