
STO. TOMÁS DE VILLANUEVA. TRATADO SOBRE EL AMOR DE DIOS 365

Santo Tomás de Villanueva 
«Tratado sobre el amor de Dios» 1

Resumen

El “Tratado sobre el amor de Dios” de santo Tomás de Villanueva ha lle-
gado hasta notros bajo dos formas, como un tratado escrito en castellano 
y como tres sermones escritos en latín. Es un comentario al mandamien-
to : “Amarás al Señor tu Dios con todo tu corazón, con toda tu alma, con 
toda mente” (Mt 22, 37). Consta de una Introducción donde expone la 
dificultad de hablar sobre el amor de Dios. Solo puede hablar del amor de 
Dios aquel que lo vive. La primera parte desarrolla el tema : “Amarás al 
Señor tu Dios”. Se pregunta : ¿Es necesario este mandamiento? ¿Se pue-
de mandar el amor? ¿Qué sentido tiene? La segunda parte desarrolla : 
“Con todo tu corazón, con toda tu alma , con toda tu mente” . Expone la 
medida del amor. Este tratado es una síntesis de todo el pensamiento de 
Santo Tomás de Villanueva y el fundamento de su vida.  

Palabras clave: Amor. Mandamiento del amor. Medida del amor. Pri-
mado de la caridad.

Abstract

The treatise of the love of God of saint Thomas de Villanueva has come 
down to us under two forms, as a written treatise in Spanish and three 
written sermons in latin. It’s a commentary on the commandment:” You 
shall love the Lord you God with all your heart, with all your soul, and 
with all your mind” (Mtt. 22, 37). It has an introduction where it shows 
the difficulty of speaking about the love of God. Only he who lives the 
love of God can speak about it. The first part develops the theme: “You 
shall love the Lord your God”. It asks: “Is this commandment necessary? 

1  Todas las citas de las obras de Santo Tomás de Villanueva están tomadas de 
la edición crítica dirigida por el P. Laureano Manrique y publicada por la Editorial 
Católica, BAC, Madrid 2010-2015.

CiuD-Ra 233-2 (2020) 365-398



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA366

Can you command to love? What does it mean?. The second part deve-
lops: “With all your heart, with all your soul, and with all your mind.” It 
presents the measure of love. This treatise is the synthesis of the thought 
of St. Thomas of Villanueva and the foundation of his life.

Key words: Love. Commandment of love. The measure of love. Priority 
of charity.

Santo Tomás murió el 17 de septiembre de 1555. A lo largo de su 
vida no había publicado ningún libro. Más aún no otorgaba valor alguno 
a sus escritos de tal forma que había pensado destruir todos sus escritos 2. 
A su muerte el P. Juan Muñatones, discípulo, amigo y admirador de 
santo Tomas, nombrado obispo de Segorbe pocos años después, logró 
reunir una gran parte de sus escritos. Estos manuscritos de Santo Tomás 
pasaron del P. Muñatones al P. Uceda. Éste, al revisarlos, encontró un 
gran desorden en ellos y una escritura en muy mal estado 3. Hizo una 
selección de estos escritos y la publicó en 1572. A partir de esta fecha 
se han hecho numerosas ediciones añadiendo siempre nuevos sermones 
y nuevas obras. La última de las ediciones es la edición crítica dirigida 
por el P. Laureano Manrique y publicada en la Biblioteca de Autores 
Cristianos en 2010-2015.

Santo Tomás predicó una gran parte de sus sermones en castellano, 
no obstante desconocemos si los sermones los escribió primero en 
castellano y luego los tradujo al latín, o si los escribió primero en latín 
y luego los tradujo y los pronunció en castellano. Su editor conocía 
bien las leyes sumamente severas de la Inquisición publicadas en 1559 

2  “Le suplicaba que no privase a los fieles de los frutos de sus vigilias; le hacía 
ver todo el bien que aún podrían hacer a las almas y toda la gloría que darían a Dios. 
Pero el Bienaventurado, como era natural, rechazaba mis sugerencias; me respondía con 
una modestia que yo no hacía más que admirar: “Mis trabajos no valen nada; hay tantos 
escritores ilustres que aparecen todos los días; cómo quieres tu que muestre al público 
un tan ligero bagaje de ciencia?”. Sin embargo yo insistía y, como el curso natural de 
la naturaleza, tenía que sobrevivirle, le pedía en nombre de la Iglesia que me permitiese 
publicarlos al menos después de su muerte. Vencido por mi ruegos: ”Haz, después de 
mi muerte lo que creas que es más útil para los fieles. Quema todo eso o entrégalo al 
público, te dejo libre” (Muñatones).

3  Conciones sacrae illustrissimi et Reverendissimi D.D.Thomae a Villanova,ex 
ordine Eremitarum divini Augustini,Archiepiscopi Valentini et in sacra Theologia magistri.
Nunc primum in lucem editae.Compluti,Ioannes a Lequerica excudebat ,1572, fol 181 v.



STO. TOMÁS DE VILLANUEVA. TRATADO SOBRE EL AMOR DE DIOS 367

y quizás fuese él mismo, y no santo Tomás, quien los tradujo al latín. 
Por otra parte, la mayoría de los grandes predicadores de la época como 
Luis de Granada, Alonso de Orozco, Héctor Pinto, etc., publicaron sus 
sermones en latín. 

En la edición más antigua, 1572, el P. Uceda publica varios sermones 
sobre el amor de Dios: Domingo XII después de Pentecostés, Sermón sobre 
la fiesta de Santa María Magdalena y, sobre todo, los tres sermones del 
Domingo XVII después de Pentecostés. Estos tres sermones del Domingo 
XVII después de Pentecostés forman un tratado uniforme y sistemático que 
desarrolla el tema: Diliges Dominum tuum. Más que tres sermones pueden 
ser considerados como tres capítulos de un mismo tratado. De hecho en 
la catedral de Salamanca se ha encontrado un codex manuscrito que lleva 
como título Tractatus de amore Dei per sermones divissus y presenta 
estos tres sermones de Santo Tomás en castellano 4. Ya en 1797 el P. Meliá 
había publicado una Colección de sermones de santo Tomás y, entre estos 
sermones, publica igualmente un manuscrito que había pertenecido al P. 
Enrique Flórez y que contiene igualmente, en español, los tres sermones de 
Santo Tomás sobre el amor de Dios.

I.	L a obra 

Estos tres sermones de Santo Tomás sobre el amor de Dios han llegado 
hasta nosotros en latín y en español y parece que una y otra versión es de 
Santo Tomás de Villanueva 5. Forman un verdadero tratado “Sobre el amor 
de Dios” Poseen una gran coherencia lógica entre ellos. En realidad, no 
son más que tres capítulos de un mismo tratado. Más aún, son como una 
síntesis de toda la doctrina espiritual de Santo Tomás de Villanueva. En 

4  Bujanda, J. M. de, «Tratado del amor de Dios de Santo Tomás de Villanueva. 
Estudio histórico doctrinal y edición del texto», en La Ciudad de Dios clxxxiii (1970) 
38-89.

5  Se conservan en castellano el primer sermón y parte del segundo en el Códice 
Ottoboniano 1007 de la Biblioteca Vaticana, igualmente en el códice manuscrito de la 
catedral de Salamanca (Sermones de Santo Tomás de Villanueva , vol. 11, fols. 243v-260 
r) y en Colección de sermones españoles sobre todo género de materias, t. i, Madrid 
1797, 26-89, el P. Meliá publica un manuscrito que contiene el texto en castellano de 
los tres sermones del amor de Dios. 



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA368

realidad, los otros escritos de Santo Tomás no son más que el desarrollo de 
la doctrina espiritual contenida en este tratado. 

La doctrina expuesta se fundamenta en San Agustín y San Bernardo. 
El pensamiento de San Agustín es como el acuífero subterráneo que riega 
todas las ideas de este tratado. Detrás de cada párrafo se encuentra la 
presencia de San Agustín. Expone la doctrina de San Agustín en términos 
del siglo xv 6.

Es cierto que el primero y el más importante de los mandamientos 
de Dios es el mandamiento de amar a Dios y a nuestro prójimo: «Maes-
tro, ¿cuál es el mandamiento mayor de la Ley?» El le dijo: «Amarás al Señor, 
tu Dios, con todo tu corazón, con toda tu alma y con toda tu mente. Este es el 
mayor y el primer mandamiento. El segundo es semejante a éste: Amarás a tu 
prójimo como a ti mismo. De estos dos mandamientos penden toda la Ley y los 
Profetas.» (Mt 22, 36-40).

Santo Tomás hace de este mandamiento el ideal de su vida. Está 
siempre presente en lo más íntimo de su corazón. Este mandamiento es el 
alma de su alma. Y es él quien inspira su actividad tanto intelectual como 
pastoral. En realidad Santo Tomás no hace más que seguir a San Agustín. 
Los escritos de santo Tomás no son más que la expresión de este amor que 
habita su corazón. 

«Si me ordenaras que no te quisiera, eso se me haría imposible e 
insoportable; me sería en cierto modo más tolerable el infierno que 
dejar de amarte, pues siempre que se habla de los tormentos del infierno, 
lo que aflige mi espíritu, más que las llamas y todas las torturas, es eso 
que se dice de que los allí condenados te odian y te maldicen. ¡Oh 
miserables y desdichadas criaturas, que así correspondéis a vuestro 
creador, a vuestro Dios! ¡Lejos, muy lejos de mí el que deje yo jamás 
de amarte, Señor!» (212, 2, V, 257).

Esta expresión de su amor para con Dios Santo Tomás la repite con 
relativa frecuencia en sus obras:

6  Thomas de Villeneuve, L’amour de Dieu, Texte présenté par le Père Jaime 
García Alvarez, Saint-Léger Editions, 2018.



STO. TOMÁS DE VILLANUEVA. TRATADO SOBRE EL AMOR DE DIOS 369

«Es más, aunque me conminaras con toda clase de torturas, con 
todos los infortunios del mundo, con todas las estrecheces, con todas 
las enfermedades, con todos los dolores, incluso con la muerte y el 
infierno a que no te amara, a que no te sirviera, yo no debería dejar de 
servirte.» (314, 2, VIII (1) 365)

«Si yo te amo, tú te darás a mí. Señor, yo te amaré aunque no 
me des nada por mi amor. Es más, aunque tuviera que aguantar 
tormentos eternos por tu amor, yo no puedo menos que amarte.» 
(207, 3, V, 183).

Estos textos nos remiten al soneto “No me mueve mi Dios para 
quererte” con todo lo que implica sobre el “amor puro y desinteresado” 
dentro de la historia de la espiritualidad. 

El tema de este tratado, el amor de Dios, no es un tema secundario o 
accidental dentro de su pensamiento como de la acción pastoral de Santo 
Tomás de Villanueva. Es el fundamento de su vida. El amor de Dios es 
la esencia de su vida espiritual. De hecho si se quiere conocer lo que 
caracteriza sus escritos y de forma particular sus sermones es a este tema 
del amor de Dios al que tenemos que recurrir. 

II. 	Los temas desarrollados en este tratado

Varios son los temas que desarrolla Santo Tomas en este tratado. El 
primero de ellos, y ciertamente el de mayor importancia, es el tema del 
primado del amor de Dios. El amor de Dios es la esencia de la vida cristiana 
y el fundamento de todas las virtudes:

«La caridad o amor de Dios es, respecto a las demás virtudes, lo 
que el oro respecto a los otros metales. Lo mismo que el oro aventaja a 
todos los metales en belleza, estima y valor, así también la caridad, o 
incluso más, supera en perfección y excelencia al resto de las virtudes, 
porque, sin la caridad, todas las otras virtudes o no valen nada o son 
de escaso valor según testimonio del Apóstol: Aun cuando yo hablara las 
lenguas de los hombres y de los ángeles, etc. y aunque tuviera el don de pro-
fecía y penetrase todos los misterios y todas las ciencias; cuando tuviera toda 
la fe, de manera que trasladase montañas, no teniendo caridad, no soy nada 



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA370

(1Cor 13,2ss). Es decir, todas estas virtudes, sin la caridad, no sirven 
de nada. En cambio la caridad por sí sola –como concluye Agustín– 
es todas las virtudes en cuanto a los frutos y efectos de la virtud, se 
entiende. Ella es, a la hora de creer, fe; en la confianza, esperanza; en 
la victoria, fortaleza; paciencia al tolerar; clemencia en la compasión; 
mansedumbre al aguantar; generosidad al dar; justicia en la igualdad, 
humildad en la humillación; y en suma, en todo proceder ejercita to-
das las virtudes» (332, 2, VIII2, 104).

Todo el pensamiento de Santo Tomás está fundamentado en el amor 
de Dios. Es un esfuerzo para explicarlo a nivel intelectual y hacerlo 
comprender. Pero este esfuerzo intelectual no es tarea fácil ya que solo se 
puede hablar de aquello que se piensa, pero solo se piensa aquello que se 
vive. Y Santo Tomás vive el amor de Dios y lo vive con intensidad antes de 
hablar de él. Está de tal forma poseído por el amor de Dios que no encuentra 
palabras para decirlo ni menos aún términos precisos para expresarlo. 

El punto de partida de su reflexión sobre el amor de Dios es su vivencia 
de este amor. Santo Tomás de Villanueva antes que teólogo es místico. Es 
plenamente consciente de que el lenguaje ordinario es pobre, demasiado 
pobre y limitado para expresar su vivencia del amor de Dios. De aquí que 
acuda con frecuencia a la metáfora y a la exclamación. Esta es la razón 
por la que el lenguaje de Santo Tomás es con suma frecuencia un lenguaje 
lastimero, quejumbroso, lloroso. Santo Tomás desea hablar del amor. 
Pero el amor no se puede decir o expresar con palabras. Es inefable. La 
experiencia de Dios no da de forma inmediata los medios para expresarla 7. 
San Agustín, con anterioridad a Santo Tomás de Villanueva, ya había 
realizado esta misma experiencia:

«Tampoco a mí me agradan casi nunca mis discursos. En efecto, 
estoy deseando un discurso mejor, del que con frecuencia me estoy 
gozando en mi interior, antes de comenzar a expresarlo con palabras 
sonantes; y cuando me parece inferior al que yo había imaginado, me 
entristezco porque mis palabras no han podido reflejar fielmente mis 
sentimientos.  Estoy deseando que el que me escucha entienda todo 
como yo lo entiendo, y me doy cuenta de que no me expreso del modo 

7  García Álvarez, J., «Théologie et expression poétique», Revue des Sciences 
Religieuses 68(1994) 173-196.



STO. TOMÁS DE VILLANUEVA. TRATADO SOBRE EL AMOR DE DIOS 371

más apto para conseguirlo. Esto es debido, sobre todo, a que lo que yo 
comprendo inunda mi alma con la rapidez de un rayo; en cambio, la 
locución es lenta, larga y muy diferente, y mientras van apareciendo 
las palabras, lo que yo había entendido se ha ya retirado a su escondri-
jo.» (De car rud 3, 3, PL 40, 211).

Santo Tomás, con frecuencia, dice su impotencia para expresar lo que 
lleva en su corazón. Las palabras como las expresiones justas, precisas le 
faltan. Y va a crear su propio lenguaje. Se hace en cierto modo filólogo. 
Crea nuevas expresiones. 

«Nos disponemos a hablar de la cosa más sublime que hay en el 
mundo. No hay otra más útil en el universo. Que el Señor nos dé sen-
timientos y abra la puerta a nuestras palabras, de modo que sintamos 
lo que debemos y digamos lo que sentimos. El sermón tratará sobre 
el amor de Dios, del que nadie que no ame es capaz de hablar debida-
mente. Así pues, nadie que no tenga amor puede ser adecuado oyente 
de este tema, ni nadie que no supere en amor a los demás puede ser 
predicador idóneo. Cuanto más fervientemente ame una persona, tan-
to más elocuente, fogoso y arrebatador será su discurso sobre el amor. 
¡Oh las palabras de los que aman! ¡Qué fuertes, qué encendidas, qué 
tiernas, qué penetrantes son! Como chispas que saltan del fuego, así 
penetran ellas en los corazones.» (212, 1, V, 255).

 En realidad este Tratado del amor de Dios es su vida elevada a nivel 
de la conciencia. En él da razón de su vida. Es la síntesis de su vida y de 
toda su predicación. 

La raíz o el fundamento del amor de Dios en el corazón se encuentra en 
la propia naturaleza humana 8. Dios nos ha creado a su imagen y semejanza. 
Ser imagen de Dios es nuestra realidad más profunda. 

«Es grande la excelencia y dignidad del hombre por su imagen 
de Dios. ¿Qué más digno que parecerse a Dios? Lo que el Padre me ha 
dado es lo más excelente de cuanto existe, dijo el Señor ( Jn 10,29). ¿Y qué 
otra cosa le dio el Padre sino que fuera el esplendor suyo y la imagen de 

8  Turrado, A., «La Teología de la Caridad en Santo Tomás de Villanueva, maestro 
de espiritualidad agustiniana», en La Ciudad de Dios 171(1958) 564-598.



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA372

su sustancia? (Heb 1,3). Así pues, el Hijo es imagen de Dios e imagen 
de Dios también el hombre, pero de diferente manera, pues aquel es 
imagen sustancial y natural, el hombre es imagen imitativa. Dios pudo 
engendrar uno igual a sí, pero no crearlo. Sé que creó una naturale-
za semejante a él, no en igualdad, sino a imitación de su naturaleza. 
La imagen de Dios está en el hombre a la manera que la imagen del 
rey en la moneda de oro […] Me preguntarás: ¿En qué aparece esta 
imagen? […] La imagen está en las potencias, y la semejanza en los 
dones gratuitos. Por tanto, la imagen es indeleble; por el contrario, la 
semejanza puede variar y perderse. En concreto, el hombre es imagen 
de Dios porque en él está la excelencia de Dios, es decir, en su mente y 
en su espíritu, y consiste precisamente en la simplicidad, la incorrupti-
bilidad y la libertad del alma, de la misma manera que Dios es simple, 
incorruptible y libre. Mira qué grandes perfecciones de Dios hay en el 
alma.» (225, 2-3, V 259-461).

La imagen no tiene realidad en sí misma. Toda imagen es imagen de 
algo o de alguien. Es más genitivo, ser-de, que sustantivo, ser-en-sí. Por 
esto la imagen no nos retiene jamás en sí misma. No atrae la atención sobre 
ella. No se ama a sí misma, sino a aquello que representa. Y la imagen 
es tanto más perfecta cuanto más habla de lo que representa que de ella 
misma. Todo su ser está orientado hacia lo que representa y, en el caso 
concreto del hombre, esta orientación es hacia Dios. Dios es el modelo del 
hombre: “Sed perfectos como vuestro Padre del cielo es perfecto” (Mt 5, 
48). El hombre es imagen de Dios, pero imagen viva. El amor es la vida 
del alma, es la impronta de Dios en el hombre. Quien no ama está muerto. 
«El que no ama durante su vida, es un muerto de corazón, pues la vida del 
corazón es el amor.» (212, 3, V, 259).

«Todo ser aspira naturalmente a la mayor perfección de que es ca-
paz. La naturaleza no descansa hasta alcanzar el fin último y la últi-
ma perfección. Esta aspiración y tendencia natural, en el hombre, se 
orienta hacia su felicidad, bajo el impulso y la guía de Dios, aunque 
el hombre no conozca claramente en qué consista esa perfección a la 
que naturalmente se siente inclinado. De modo semejante lo atestigua 
el Apóstol cuando dice: Sabemos que hasta ahora toda la creación está sus-
pirando, evidentemente por alcanzar la perfección (Rm 8,22). Este suspiro 
de las criaturas es la aspiración a su propia perfección, que alcanzarán 
después de la manifestación de los hijos de Dios, esto es, después de re-



STO. TOMÁS DE VILLANUEVA. TRATADO SOBRE EL AMOR DE DIOS 373

sucitar, cuando todas las cosas hayan sido restauradas en su perfección 
definitiva. San Bernardo puntualiza: “No será restaurada la heredad, 
si antes no se restaura a los herederos”. Tampoco falta esta aspiración 
en nosotros: Y también nosotros mismos, prosigue el Apóstol, que tenemos 
ya las primicias del Espíritu, con todo eso, suspiramos desde lo íntimo del 
corazón (Rm 8,23). Y eso no sólo por apetencia e inclinación natural, 
sino también por impulso sobrenatural y divino de la gracia. A ello se 
refieren las palabras del mismo Apóstol: El Espíritu intercede por nosotros 
con gemidos inefables (Rm 8,26), es decir, deseando y anhelando la mis-
ma perfección por la que suspira la naturaleza en nosotros. ¡Y no han 
de cesar los suspiros hasta alcanzarla! Porque, mientras no lleguemos, 
nuestro deseo está continuamente en marcha hacia esa meta, nuestro 
corazón estará siempre inquieto: el entendimiento indagando, la vo-
luntad deseando. Como decía Agustín: “Nos hiciste, Señor, para ti y 
nuestro corazón no halla sosiego hasta que no llegue a ti”. Porque el 
entendimiento, que conoce el efecto, busca la causa, la siguiente causa 
de aquella causa, y no cejará hasta que no haya llegado a la Causa 
primera. […] La posesión de todos los bienes no puede saciarlo hasta 
que no llegue a la del bien supremo y último, superior al cual no existe 
otro. Me saciaré cuando aparezca tu gloria (Sal 16,15). En todas las cosas, 
he buscado un lugar de descanso, pero no lo he encontrado: Me esta-
bleceré en la heredad del Señor (Sir 24,11). Allí descansaré: En paz me 
dormiré y allí descansaré (Sal 4,9). Allí se moderarán todos los latidos de 
mi corazón, allí se llenarán hasta los bordes todos los más pequeños 
pozos de mis apetencias.» (387, 1, VIII2, 883-885).

Existe por consiguiente una orientación natural del hombre hacia Dios. 
Esta tendencia es el amor, el deseo de Dios. El centro de gravedad o el 
“lugar natural” del hombre es Dios. San Agustín lo ha expresado con plena 
claridad: «Nos has hecho para ti y nuestro corazón está inquieto hasta que 
descanse en ti» (Conf 1, 1, 1). 

«Pues el amor es peso del ánima. Testigo es el gran Agustino, que 
dice: “Mi amor es mi peso; con él soy llevado doquier que soy lleva-
do”, y así como el peso lleva la piedra al centro, así es el amor, que 
lleva el ánima a su centro, que es Dios, el cual es así propio lugar del 
ánima, como el centro es propio lugar de la piedra.» (213, 3 V, 279).



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA374

Pero Dios no ha hecho al hombre única y exclusivamente a su imagen, 
lo ha creado igualmente a su semejanza. La semejanza hace referencia 
a la gracia, a los dones sobrenaturales. Por la semejanza Dios nos hace 
partícipes de su propia vida. En cierto modo nos diviniza. 

«Dios se une de tal manera al alma en que mora, aunque sin ser 
forma suya, que la vivifica y suscita en ella movimientos y operaciones 
vitales, dándole vida, sensación, movimiento, vigor, hermosura y for-
taleza con su íntima presencia y su unión vitalizadora, mientras que el 
ángel, aunque esté al lado del alma, no es unible a ella. Así pues, lo que 
el alma aporta al cuerpo, eso y mucho más perfectamente lo aporta 
Dios al alma, pues se le puede denominar en cierto modo “alma del 
alma”.» (367, 5, VIII2, 683).

Dios otorga al hombre su gracia, su amor. Este amor es un don 
sobrenatural. Un don absolutamente gratuito. Supera nuestras fuerzas, 
nuestras facultades, nuestra naturaleza. Solo se obtiene mediante la súplica 
y la oraciones Este amor no se gana, ni se compra, ni se aprende, única y 
exclusivamente se recibe. 

«El amor de Dios no se puede adquirir con el estudio, o con la 
habilidad, o el esfuerzo del hombre, ni con el empeño solo, sino que 
es dado gratuitamente por el mismo Dios. Es un don de Dios y una 
gracia sobre toda gracia. Se alcanza con lágrimas y súplicas, no se con-
sigue por nuestras fuerzas. No se enseña, sino que se infunde. No se 
aprende, sino que se recibe gratis de arriba. Cierto, los que lo buscan 
lo encuentran, pero no por el hecho de buscarlo sino porque se regala; 
no por indagación del que lo busca sino por gracia del que lo concede.» 
(214, 11, V, 321). 

Todo en el hombre está, por consiguiente, consciente o inconscientemente, 
orientado hacia Dios. La medida de este amor es amar sin medida. El Señor 
ha dicho: “Amarás al Señor tu Dios con todo tu corazón, con toda tu alma, 
con todo tu espíritu” (Mc 12 28). San Agustín comentando este texto del 
Evangelio dira:

«Amarás al Señor tu Dios con todo tu corazón, con toda tu alma y con toda 
tu mente. ¿Qué queda de tu corazón para que te ames a ti mismo? ¿Qué 



STO. TOMÁS DE VILLANUEVA. TRATADO SOBRE EL AMOR DE DIOS 375

queda de tu alma? ¿Qué queda de tu mente? Con todo –dijo–. Quien te 
hizo te exige entero.» (Ser 34, 7).

Es preciso amar a Dios con todo el corazón, con toda el alma y con 
toda la mente. Este amor total, puro es absolutamente gratuito. No busca 
recompensa alguna. No busca nada fuera de sí mismo. Es su principio y 
su fin. Desde el momento en que desea algo fuera de sí mismo, degenera, 
se hace impuro. Este amor puro es el amor con el que tenemos que amar a 
Dios. Un amor sin medida.

«El amor es un sentimiento, no un contrato; tiene premio, pero no 
lo busca. Diré más, el amor que no busca el premio, es con mucho el 
más merecedor de él. Porque el premio del amor es ser amado y el pro-
pio amor es premio suficientísimo para sí. El verdadero amor está con-
tento consigo mismo, no busca nada fuera de sí: en sí mismo comienza 
y en sí mismo acaba, como una especie de círculo del alma. Amo 
porque amo; amo por amar, sin buscar otra razón, sin pretender otro 
fin. El principio y el fin del amor es el amor, porque el amor revierte 
sobre sí mismo. Y si mira otra cosa fuera de sí, degenera respecto de 
sí y se aparta de la naturaleza del amor genuino.» (214, 1, V, 297-99).

Pero al hombre le es imposible amar sin medida porque es finito, 
limitado. Su amor es imperfecto. Amamos para obtener una recompensa, 
por interés. Amar sin medida es para el hombre más un ideal al que se 
tiende que una posibilidad real. Este ideal solo se realiza en plenitud en el 
cielo y, aquí, en la tierra, solo en muy breves momentos 9.

«Dichoso aquel que ha llegado a tal sublimidad en el amor que, 
olvidándose de sí y de todas las cosas, y prescindiendo por completo 
de sí mismo, vive todo él absorto en Dios, por más que esta dicha 
tan grande no es propia de la vida de aquí, sino de la vida futura. Y 
si alguna vez llegamos a tocar un instante esta cima, sólo un poquito 
nos detenemos allí, porque el cuerpo corruptible apesga al alma (Sab 
9,15), y a la voluntad que anda por las alturas, la carne impertinente la 
dobla con su peso hasta lo más bajo, haciendo ruido con mil clamores 

9  Brun, J. le, Le pur amour de Platon à Lacan, Seuil, Paris 2002.



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA376

y turbando aquel sosiego del corazón que por poco tiempo se le había 
otorgado.» (214, 2-3, V, 299-301).

El amor puro es un ideal y en cuanto ideal es incitación e invitación a 
buscarlo. El ideal es sobre todo objeto de súplica.

«Dirás: ¿Tuvo entones el hombre peor trato que los animales, al no 
poder alcanzar su fin por sus propios recursos naturales? Santo Tomás 
responde: Al contrario, supone una muy alta prerrogativa del hombre 
el ser elevable por encima del fin natural a otro mucho más digno, a un 
fin sobrenatural, al que otras naturalezas no son elevables. Él ha sido 
elevado mediante la luz de la gloria, que perfecciona la propia esencia 
del alma para que, así capacitado, alcance lo que por sus fuerzas na-
turales no alcanzaría. Por consiguiente, el descanso y la luz hay que 
pedírselas a Dios, porque por los propios recursos son inalcanzables.» 
(387, s. n. VIII2, 887). 

El ideal no bloquea el amor, lo excita e incita, le da nuevas fuerzas. No 
es un muro sino un camino que invita a caminar. Cristo se ha hecho Camino 
y no cesa de decir: Ven, sígueme, y otorga su gracia, su fuerza para caminar 
hacia el Padre con él. Esto le hace exclamar a Santo Tomás de Villanueva: 

«Me mandas, Señor, que te ame. Es más, Señor: si me mandaras 
lo contrario, que no te amase, no lo podría cumplir; aunque con mil 
infiernos me amenazaras por amarte, yo no renunciaría a tu amor.» 
(207, 10, V, 200).

III.	Desarrollo lógico del tratado 

El Tratado del amor de Dios es un comentario amplio y profundo del 
mandamiento del Señor: Amarás al Señor tu Dios con todo tu corazón, con 
toda tu alma y con todo tu espíritu (Mt 22, 37). Consta de una introducción 
y de dos partes. En la primera desarrolla la primera parte del mandamiento: 
Amarás al Señor tu Dios. La segunda parte es una explicación de la segunda 
parte del mandamiento: Con todo tu corazón, con toda tu alma y con todo 
tu espíritu.



STO. TOMÁS DE VILLANUEVA. TRATADO SOBRE EL AMOR DE DIOS 377

3.1.	Introducción

En la introducción plantea con plena claridad la dificultad que encuentra 
a la hora de exponer el tema del amor de Dios. Es un tema que ninguno otro 
sobrepasa en valor e importancia y, a la vez en utilidad: «Nos disponemos a 
hablar de la cosa más sublime que hay en el mundo. No hay otra más útil en 
el universo.» (212,1, V, 255). Acercarnos a este tema exige inteligencia para 
comprenderlo y palabras para decirlo:  «Que el Señor nos dé sentimientos y 
abra la puerta a nuestras palabras, de modo que sintamos lo que debemos y 
digamos lo que sentimos.» (212, 1, V, 255). En realidad solo puede hablar 
del amor quien ama. «Nadie que no ame es capaz de hablar debidamente. 
Así pues nadie que no tenga amor puede ser adecuado oyente de este tema, 
ni nadie que no supere en amor a los demás puede ser predicador idóneo.» 
(212, 1, V, 255). 

3.2.	Amarás al Señor tu Dios

La primera parte tiene como tema el mandato del amor: Amarás al 
Señor tu Dios. La primera pregunta que se hace es sobre la necesidad y, 
por lo mismo, sobre el sentido de este mandamiento. «Me ordenas, Señor, 
y esto me lo intimas bajo un severísimo mandato que te ame, que te ame a 
ti en todo y por encima de todo.» (212, 2).

Repetidas veces en la Sagrada Escritura el Señor dice: «Amarás a 
Yahveh tu Dios con todo tu corazón, con toda tu alma y con toda tu fuerza.» 
(Dt 6, 5; Mt 22, 27; Mc 12, 29; Lc10, 27). Es un mandato, un mandamiento, 
más aún un imperativo: “Amarás”.

Este mandamiento nos hace salir de nosotros mismos. Nos abre a Dios. 
Más aún nos hace descubrir, tomar conciencia que somos capaces de amar: 
“Amarás”. Es una invitación que Dios hace a que le amemos. El problema 
que se plantea ante este mandato del Señor es, en primer lugar, saber si se 
puede mandar el amor, es decir, obligar a alguien a amar. Al amor no se le 
puede obligar como tampoco se le puede comprar. El amor solo es amor 
si es libre, si es una ofrenda libre No se puede mandar, obligar a alguien a 
amar. El amor no se obtiene por la fuerza. Pero al amor se le puede provocar. 
Pero solo puede provocarlo quien ama. Solo quien ama puede decir y dice 
en efecto: “Ámame”. En realidad solo Dios, que es amor y que no cesa de 



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA378

mostrarnos su amor, puede decirnos: “Ámame”. Este mandato no es una 
imposición, sino una invitación. Sugiere, invita a amar.

Pero es necesario este mandamiento? ¿Es necesario que Dios nos 
provoque o nos invite a amarlo? En principio este mandamiento no sería 
necesario puesto que todo cuanto nos rodea y sucede no es más que 
expresión del amor de Dios. Todo es una palabra de amor. Dios es amor y 
todas sus acciones en este mundo no son más que expresión de este amor. 
Es a la luz del amor cómo tenemos que comprender la realidad de los seres 
como todos los hechos y acontecimientos de la vida. 

«Me ordenas, Señor, y esto me lo intimas bajo un severísimo man-
dato que te ame, que te ame a ti en todo y por encima de todo. Pero, 
Señor, ¿tan inicuo soy y tan ingrato, que tenga necesidad de un man-
damiento en ese sentido? Después de haber sido hecho por ti y redimi-
do a tan alto precio; después de tantos y tan señalados beneficios con 
que me regalas todos los días, ¿hace falta un mandamiento para que te 
ame? Me confundes por cierto, Señor, y me dejas anonadado con este 
mandamiento tuyo.» ( 212, 2, V, 255).

Santo Tomás propone varias razones por las cuales este mandamiento 
es necesario para amar a Dios. Y una a una expone con detalle estas razones. 

1. Amamos lo que es agradable, y nada más agradable y suave que 
Dios mismo. El mandamiento de amar a Dios expresa lo más agradable que 
podemos apreciar o sentir. Nada hay más agradable que amar a Dios. 

«Porque, ¿hay algo más agradable, algo más dulce que amar? ¿Qué 
hay más suave, qué hay más llevadero? ¿Qué es la vida sin amor más 
que una muerte insufrible? El que no ama durante su vida, es un muer-
to de corazón, pues la vida del corazón es el amor.» (212, 3, V, 259), 

«¡Oh mandamiento agradable y llevadero! ¡Gracias, Señor, por haberme 
dado este mandato tuyo tan benévolo y amable para mí! Al que corría por 
gusto, le añadiste un incentivo. Nada más grato para mí que quererte. ¿Y 
quién puede dejar de amarte, Señor mío? Si me ordenaras que no te qui-
siera, eso se me haría imposible e insoportable; me sería en cierto modo 
más tolerable el infierno que dejar de amarte, pues siempre que se habla de 
los tormentos del infierno, lo que aflige mi espíritu, más que las llamas y 
todas las torturas, es eso que se dice de que los allí condenados te odian y 



STO. TOMÁS DE VILLANUEVA. TRATADO SOBRE EL AMOR DE DIOS 379

te maldicen. ¡Oh miserables y desdichadas criaturas, que así correspondéis 
a vuestro creador, a vuestro Dios! ¡Lejos, muy lejos de mí el que deje yo 
jamás de amarte, Señor!» (212, 2, V, 255-257)

2. Amar a Dios es, por otra parte, justo y razonable. Dios ha creado al 
hombre libremente. Más aún, lo ha creado por pura y absoluta gratuidad ya 
que no tenía necesidad alguna de su existencia. Y ha creado al hombre a 
su imagen y semejanza. Por el hecho mismo de haber sido creados por Él, 
a Él le pertenecemos. Somos de Él. Al ser creados a imagen y semejanza 
de Dios todo su ser está orientado esencialmente hacia Él. La imagen no 
es sustantivo sino genitivo, un “ser-de”. Todo el sentido y perfección de la 
imagen se encuentra precisamente en la relación con su modelo. Por esto 
todas las facultades del hombre están radicalmente orientadas hacia Dios. 
Amar a Dios es una exigencia de nuestro ser. En el hombre existe por lo 
mismo una tendencia innata hacia Dios. El amor es el peso del alma. 

«Mas la criatura intelectual y razonable: el ángel y el hombre, y 
el hombre y el ángel esta dignidad tienen, que puedan llegar hasta el 
sumo Bien que desean y sean de él capaces, pues el amor es peso del 
ánima. Testigo es el gran Agustino, que dice: “Mi amor es mi peso; 
con él soy llevado doquier que soy llevado”, y así como el peso lleva la 
piedra al centro, así es el amor, que lleva el ánima a su centro, que es 
Dios, el cual es así propio lugar del ánima, como el centro es propio 
lugar de la piedra.» (213, 3, V, 279).

Este amor de Dios, connatural a toda criatura, se realiza en los diferentes 
seres según la naturaleza de cada uno. 

«Porque es Dios un centro de amor, al cual endereza a toda criatura 
el peso del amor, pues luego a sólo Dios por sí conviene el amor así 
como la honra; y de aquí es que si alguna cosa se ama, la cual por él 
no se ama, vanamente se ama. Y por eso ni el ángel dignamente por sí 
ultimadamente ha de ser amado. Tan amable es Dios que, de todas las 
cosas, aun de las insensibles, en su manera es amado, porque ¿qué son 
las inclinaciones de las cosas naturales sino unos amores con los cuales 
son llevadas hacia su Dios?» (213, 3, V, 277).

«En consecuencia, a él le debes por entero tu amor, porque él te dio 
la facultad de amar. A él le debes todos tus pensamientos, pues él infun-



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA380

dió en tu alma el vigor de la inteligencia. A él le debes todos tus deseos 
y tus aspiraciones, ya que él implantó en ti el poder de querer y desear. 
Por consiguiente, si empleas algún pensamiento tuyo, algún apego tuyo 
en otra cosa que no sea él, si tienes algún otro deseo o afición, si haces o 
tramas algo que no sea él o en atención a él, eres un ladrón, un usurpa-
dor y pertenece a otro lo que tú despilfarras.» (212,4, V, 261).

3. Este mandamiento revela igualmente la liberalidad o la generosidad 
de Dios: nos promete una recompensa si hacemos aquello que tendríamos 
que hacer por justicia: amarle. Dios va más allá que el derecho, que la 
justicia y promete una recompensa a quien le ama. 

«Hay además otra consideración que no es menos reseñable en este 
mandamiento y que pone de relieve la magnanimidad y largueza de 
Dios, a saber: que por el cumplimiento de una ley tan leve y hacedera, 
se nos promete un premio, extraordinariamente grande y para siem-
pre.» (212, 6, V, 263).

«El propio amor es ya un gran premio en sí, pues el amor es más 
amable que todo cuanto se puede desear y, además, se le añade un 
premio. ¡Qué maravilla! Das amor, y por el amor regalas el paraíso; 
das, porque has dado; das, para dar gracia sobre gracia, regalo sobre 
regalo, pues, cuando galardonas nuestros méritos, ¿qué otra cosa ha-
ces que premiar tus mismos dones? Hasta los méritos nuestros son dá-
divas tuyas. ¿Quién no se asombrará de tanta dignación por tu parte?»  
(212, 6, V, 265).

4. El mandamiento del amor a Dios manifiesta, igualmente, la dignidad 
que Dios otorga al hombre: lo invita a amarlo. 

«¿Quién soy yo, Señor, o cuál es mi naturaleza, para que quieras 
que yo te ame, de tal modo que, si no lo hago, me conminas con tor-
turas eternas, ¿con fuerzas atroces? ¿Tan importante soy yo para ti, 
Señor, ¿para que estimes tanto ser amado por mí? ¿Qué es el hombre, 
Señor, ¿para que te hayas revelado a él? ¿Qué el hijo del hombre para que 
pienses en él?» (Sal 143,3) (212, 7, V 265).

5. Dios ofrece este mandamiento para nuestra propia utilidad, por 
nuestro interés. Amar a Dios nos hace, nos forma y nos conforma a él. No 



STO. TOMÁS DE VILLANUEVA. TRATADO SOBRE EL AMOR DE DIOS 381

es algo puramente externo y accidental a nuestra vida. El amor de Dios nos 
constituye. Somos tanto más perfectos cuanto más perfecto es nuestro amor 
de Dios. El fundamento del valor, de la importancia fundamental del amor 
de Dios en la vida del hombre se encuentra en el hecho de ser imágenes 
de Dios. La imagen es tanto más perfecta cuando más se aproxima de su 
modelo. Esta tendencia del hombre hacia Dios, en cuanto imagen, es el 
amor. El amor es, por lo mismo quien nos hace y constituye. Somos a la 
medida de nuestro amor. 

«Y no quieres que yo te ame por ti, sino por mí, porque tú me quie-
res y por eso quieres que yo te ame: porque sabes que en amarte a ti 
está mi plena salvación y mi vida. Así que buscas mi amor para darme 
la vida. Pues la vida eterna consiste en que yo te conozca a ti, y cono-
ciéndote te ame, a ti y a tu enviado Jesucristo ( Jn 17,3). Y, para que 
nadie quedara excluido de la vida, pusiste la vida en el amor, porque 
todos pueden amarte.» (212, 7, V, 265-67).

«Ahora bien, la cima de todos estos bienes la ocupa el amor, pues 
nada hay más valioso en toda la casa de Dios que el amor a él, ni nada 
más excelente. Éste es el mayor de todos los dones de Dios, el don 
sobre todo don, que sólo se da entre amigos, más aún, es el mismo 
don de la amistad. Yo amo a los que me aman, nos dice (Prov 8,17).» 
(212, 8, V, 269).

Dadas todas estas características de Dios y de su amor para con el 
hombre se deduce con plena claridad que el hombre no tendría necesidad 
de un mandamiento que le invite a amar a Dios. Amar a Dios es algo 
totalmente natural a la esencia misma del hombre. Pero el hombre, en la 
actualidad, se encuentra en una situación tal que se siente imposibilitado 
a amar verdaderamente a Dios. Y este mandamiento de amar a Dios quien 
viene en su ayuda. Hace que recobre su naturaleza primera si no perdida al 
menos debilitada. 

El amor, la tendencia que orienta radicalmente al hombre hacia Dios, 
a causa de pecado, se encuentra sumamente debilitada. Ante ello el hombre 
vive desorientado y disperso entre las cosas. Desparramado. Las cosas tiran 
con fuerza de él y se deja llevar, arrastrar por ellas. Esta es la condición 
actual del hombre. Y sin embargo solo el amor, la orientación hacia Dios, 
nos salva, nos perfecciona y nos otorga la felicidad. «Es vacío y perdido 



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA382

todo tiempo que no se emplee en esto; huera y sin fruto es toda obra que no 
se dirige a ese objetivo» (212, 10, V, 271).

«Ahora, por cierto, por más que nos esforcemos, amamos en par-
te, y en parte deseamos, y no cumplimos a la perfección lo que nos 
está mandado: Amarás al Señor tu Dios con todo tu corazón, y con toda tu 
alma, y con toda tu mente. Porque el cuerpo corruptible apesga al alma 
(Sab 9,15), y el sentido del hombre se inclina por su propio peso a es-
tas cosas rastreras y no es capaz de mantenerse todo él tenso en la di-
rección apetecida. El espíritu, en efecto, se desparrama por mil cosas 
y, saliendo de sí mismo a través de ciertas fisuras ocultas que apenas 
podemos percibir, vaga de mala manera por diversos andurriales y 
recorre los alrededores curioseándolo todo, y vuelve de nuevo sobre 
sus propios entornos, y al dispersarse malamente por cada objeto, no 
se une en totalidad con aquel auténtico y supremo Bien.» (212, 10, 
V, 271-273).

Sin embargo, Dios no deja al hombre de su mano. Viene en su ayuda y 
le ofrece el amor, la orientación de su ser a Dios. Pero Dios no se impone, se 
propone, se ofrece y solo pide que el hombre sepa acogerlo. Esta es la razón 
de darle este mandamiento. Ante la indiferencia y falta de sensibilidad para 
sentir la bondad de Dios, este mandamiento viene a despertarlo, a abrirle los 
deseos más profundos del corazón. 

«Desde el cielo se envía este fuego, no procede del nuestro; y por 
eso, oh grandísimo y buenísimo Jesús, si quieres que yo te ame, “dame 
lo que mandas y mándame lo que quieras”, porque, a pesar de que es 
placentero y muy placentero para mí amarte, sin embargo está por 
encima de mis fuerzas, supera mis facultades y mi naturaleza el amor 
que me pides, ese querer que me reclamas, porque es sobrenatural, 
que debo alcanzar como don tuyo, no únicamente por decisión mía. 
Sin embargo, no tendré excusa alguna […] Tú no niegas tu amor al 
que lo quiere y lo concedes generosamente a los que te lo piden. Yo 
no puedo ver si no hay luz, y sin embargo, si a pleno mediodía no veo 
porque tengo cerrados los ojos, eso es culpa mía, no defecto del sol, 
que lo llena todo con su claridad. Exactamente así ocurre con tu amor, 
Señor» (212, 9, V, 269). 



STO. TOMÁS DE VILLANUEVA. TRATADO SOBRE EL AMOR DE DIOS 383

A continuación Santo Tomás sistematiza y profundiza las razones por 
las que el hombre debe amar a Dios. Estas razones las resume de la forma 
siguiente: «Y amarle has porque es Dios, amarle has porque es Señor, 
amarle has por tuyo. De manera que le amarás por sí; amarle has por sus 
cosas, y amarle has por ti.» (213, 1, V, 275).

a) Amar a Dios por ser Dios

El hombre ha de amar a Dios, dirigir hacia él su amor, en primer lugar, 
porque es Dios. Hacia él se orienta consciente o inconscientemente nuestro 
ser. Se ama lo que se juzga o se siente como bueno, como bello, como 
perfecto. Y Dios es la bondad absoluta, la belleza sin límite y las perfección 
suprema Ante Dios santo Tomás se siente sobrecogido de admiración. Dios 
es más grande que todo deseo. 

«¡Cuánta es la majestad suya, cuánta su bondad, cuánta su gloria, 
cuánta su potencia, cuánta su sabiduría, cuánta su plenitud, cuánta 
su suavidad, cuánta su deleite, cuánta su luz, cuánta su perfección, 
cuánto, finalmente, su cumplimiento de todos los bienes y de todas las 
cosas que se puedan desear!» (213, 2, V, 277).

Solo Dios es, por lo mismo, digno de ser verdaderamente amado. Más 
aún, hacia él tienden nuestros deseos consciente o inconscientemente. Él es 
el centro de nuestro amor,

«Porque es Dios un centro de amor, al cual endereza a toda criatura 
el peso del amor, pues luego a sólo Dios por sí conviene el amor así 
como la honra; y de aquí es que si alguna cosa se ama, la cual por él no 
se ama, vanamente se ama.» (213, 3, V, 277).

«Pues el amor es peso del ánima. Testigo es el gran Agustino, que 
dice: “Mi amor es mi peso; con él soy llevado doquier que soy lleva-
do”, y así como el peso lleva la piedra al centro, así es el amor, que 
lleva el ánima a su centro, que es Dios, el cual es así propio lugar del 
ánima, como el centro es propio lugar de la piedra.» (213, 3 V, 279).

«Pues que Dios sea tu centro y que la fuerza del amor te lleve a 
él, muy claro está, si quisieres abrir los ojos, porque bien ves que no 
tienes descanso fuera del bien, como ni la piedra fuera de su centro; y 
cuando para él te fueres, entonces descansarás, como está escrito: In 



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA384

pace in idipsum dormiam et requiescam: En paz y en la misma dormiré 
y descansaré. “Hicístenos, Señor, para vos, y muy desasosegado está 
nuestro corazón hasta que vaya a vos”. Y si te quisieres consultar con la 
experiencia, hallarás en la verdad que en ninguna otra cosa reposa ni 
descansa tu amor sino en Dios, porque todas las otras cosas te alanzan 
de sí y te envían a tu centro. ¿No ves a la clara que si alguna otra cosa 
fuera de Dios amas por ella misma, que en tal amor hay desasosiego 
grande, y amargura, y mortales congojas?» (213, 4-5, V, 281).

Y sin embargo el hombre se aparta, se aleja de Dios. Su amor se dirige 
hacia las criaturas. La voluntad está orientada, en principio, hacia Dios. 
Pero el hombre es libre y la libertad le permite dirigirse hacia otros bienes. 
La voluntad no está unida necesariamente a su bien propio. Y aquí radica 
la profundidad del pecado. Pero lo más grave, dirá Santo Tomás, no es esta 
desorientación, sino no ser consciente de ella. Camina como un ciego o 
como se camina en la obscuridad, sin saber en dónde poner el pie. 

«¿De dónde me viene a mí tan mala y tan ingrata indiferencia, sino 
porque está el velo puesto entre medias, y porque esta nube de la carne 
me impide que la claridad del sol no resplandezca en los ojos de mi 
ánima? Quita el velamen y verás con qué ímpetu se irá el ánima a su 
centro.» (213, 7, V, 285).

Hay personas que tienen los ojos del corazón velados, obscurecidos. El 
velo que no les permite ver a Dios es la abundancia de bienes materiales. 
Las riquezas, el bienestar material da muerte al verdadero deseo, al deseo 
de Dios. Sin embargo hay otras personas que han logrado purificar, limpiar 
el corazón y consiguen percibir los rayos de la luz de Dios. A partir de 
ese momento, son atraídos por la bondad y la grandeza de Dios. Gozan 
de una felicidad sin límites ante la visión de Dios. Pero en esta vida esta 
visión de Dios no es más que momentánea. Santo Tomás habla de su propia 
experiencia contemplativa.: «Mas ¡ay!, que muy poco dura esta irradiación, 
muy presto se pasan tan deleitables rayos: hieren el ánima y pásanse luego». 

«Y aun ahora acá, cuanto este velo es más delgado y transparente, 
tanto el ánima más se mueve hacia Dios y más se esfuerza en ella el 
ímpetu del amor; como por el contrario, acá hace a muchos, los cuales 
tienen tan grueso el velo de la carne con la gran abundancia de las ri-



STO. TOMÁS DE VILLANUEVA. TRATADO SOBRE EL AMOR DE DIOS 385

quezas y otros bienes temporales, que muy apenas, y muy poco, y muy 
perezosamente se van a su centro; mas los que con vigilias, y ayunos, 
y otras abstinencias, y obras de caridad adelgazan este velo de la carne 
y lo quebrantan, por su transparencia en alguna manera, aun en esta 
vida morando, aquella luz bienaventurada se les trasluce en los ojos de 
sus ánimas, como el Apóstol dice: Vemos ahora por espejo en enigma y en 
oscuridad, etc. Y así corren los tales tras el olor de sus ungüentos, y si 
algunas veces les acontece que, por algunos agujeros o resquicios del 
velamen, aquellos rayos de la divina lumbre, aun por poco tiempo, res-
plandecen en los ojos de sus ánimas, luego se derriten todas de amor 
y con gran ímpetu son llevadas y levantadas a su Dios, no ya atraídas 
por el olor, sino por su gran hermosura. Mas ¡ay!, que muy poco dura 
esta irradiación, muy presto se pasan tan deleitables rayos: hieren el 
ánima y pásanse luego.» (213, 7, V, 285).

Para ayudarnos a purificar el corazón y atraernos a la verdadera felicidad 
Dios viene a nuestro encuentro y nos pide que le amemos, que orientemos 
nuestro amor hacia él. Nos ofrece el mandamiento del amor. De no haber 
caído en el pecado, no tendríamos necesidad de este mandamiento, ya que 
por naturaleza el hombre está orientado hacia Dios. 

«Ciertamente el pecado es la culpa cuando aparta el ánima los ojos 
de su Dios y los hincó y puso en sí misma, y detuvo aquel rayo de amor 
que impetuosa mente corría a Dios en sí misma; pues luego digamos 
que no hubiera necesidad de tal mandamiento si la naturaleza se con-
servara en aquella pureza que fue creada; y de aquí es que en su prime-
ra creación ni a los ángeles ni a los hombres no leemos que tal manda-
miento les diese su Creador, porque naturalmente a esto se inclinaban, 
y no tenían necesidad de escuelas para cumplir tal mandamiento los 
que con ley de amor íntima y gran de mente habían sido formados de 
su Creador. Mas ya olvidado nos hemos de esta ley natural y enaje-
nados estamos de nuestro principio en tanta manera, que ni aun por 
mandamientos, ni promesas, ni amenazas, ni aun cotidianos beneficios 
no nos pueden atraer a que amemos a Dios!» (213, 8, V, 287).

Dios sufre a causa de la desorientación del hombre y no cesa de 
llamarle para que retorne a él. Es preciso no prestar atención a la bondad y 
a la belleza de las cosas, sino a la bondad y belleza de Dios. Él es la fuente 
y el origen de todo bien y de toda belleza. Es necesario saciar el deseo de 



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA386

felicidad en Dios y no en las cosas de este mundo. Dios solo es la fuente de 
la verdadera felicidad.

«Si, pues, buscas el deleite o la dulzura, no los busques en una fruta 
ni en un panal de miel, no en el pan ni en la carne, no en la comida o 
en una determinada naturaleza, sino busca el deleite en sí, la misma 
dulzura subsistente, que no es dulzura de algo, sino sólo dulzura y toda 
dulzura. Del mismo modo si buscas la belleza, no la busques en el sol 
ni en las estrellas, no en el hombre ni en el caballo, no en los vestidos 
ni en el oro, sino busca la misma belleza subsistente, que no es belleza 
de éste o aquel, sino pura belleza, no mezclada con otra naturaleza, 
cuyo todo su ser es ser belleza. Y así debemos juzgar de cualesquiera 
otros bienes.» (213, 10, V, 289-91).

«Es necesario que esta dulzura, bondad, belleza pura y subsistente 
por sí, pues no está limitada por algo, sea infinita e ilimitada. Ésta es 
tu Dios, oh alma mía, no este o aquel bien, sino todo bien y la bondad 
subsistente por sí. ¡Cómo saciará la misma saciedad!» (213, 11, V, 291).

Dios es la bondad y la belleza misma. Dios no es bueno o hermoso 
como las criaturas son buenas o hermosas. Las criaturas tiene la bondad y 
la belleza, pero no son la bondad y la belleza como Dios es bueno y belleza 
absoluta. Y es Dios mismo quien se entrega a nosotros. 

«Ésto es la que promete y da Dios a sus escogidos, no premiándoles 
con algún bien finito, mas con el mismo bien, conviene a saber, con la 
misma bondad. Y de aquí es que, como Moisés demandase a Dios qué 
le había de dar por sus trabajos, fuele respondido: ¡Oh Moisés!, darte 
he todo bien, éste ha de ser el jornal de tu obra, éste el galardón de tu 
trabajo. No, pues, has de pensar e imaginar a Dios hermoso y pode-
roso como al hombre, o al sol, o al ángel; porque el hombre y el ángel 
por accidente son buenos, mas Dios esencialmente y sustancialmente 
es bueno, no por alguna cosa a él unida, al cual su ser es ser bueno: 
porque no se junta a la deidad bondad o hermosura para que Dios sea 
bueno o hermoso, ni a la naturaleza de Dios se mezcla bondad; mas el 
mismo Dios es la infinita e ilimitada bondad; Dios es la misma hermo-
sura, la misma potencia» (213, 11, V, 291).



STO. TOMÁS DE VILLANUEVA. TRATADO SOBRE EL AMOR DE DIOS 387

Dios no cesa de llamarnos para que retornemos a él. Llama con fuerza 
a la puerta del corazón. No busca su bien, sino nuestro bien. Es necesario 
acogerle, abrirle la puerta del corazón para que more en nosotros. Y 
Dios llama a la puerta de nuestro corazón a través de este mandamiento: 
“Ámame”, “amarás al Señor tu Dios”.

«Consideremos, pues, cómo nuestro Dios, grande, bueno y po-
deroso y lleno de riquezas, anda entre sus criaturas, buscando algún 
amador, y no le halla; da muchas cosas y promete al que le amare, y 
ninguno quiere ni aun mirarle, y así es que determinaron los mortales 
de abajar sus ojos a la tierra. Míralo en los Cantares cómo ruega a su 
criatura y la provoca e incita a su amor: Ábreme, hermana mea, amiga 
mía, paloma mía, inmaculada mía, mía de todos los modos. Ábreme, 
y si no quieres abrir por mí, ábreme por ti: porque mi cabeza está 
llena de rocío, mi divinidad llena está de toda suavidad y dulzura: 
pues luego ábreme y cenaré contigo, y no a costa tuya, que yo haré 
todo el gasto y te pondré delante manjares suavísimos. Y ella con todo 
esto responde de la cama con indignación grande, diciendo: Heme 
despojado de mi vestidura, y ¿téngole de tornar a vestir? Lavéme mis 
pies, ¿cómo me los ensuciaré ahora? ¡Oh ingrata, mísera y ciega!, ¿así 
respondes a tu Amado, así menosprecias a tu Creador? Abre, mísera, 
que no te ensuciarás, antes te lavarás; no trabajarás, sino descansarás, 
no te inquietarás, sino que te alegrarás.» (213, 11, V, 293).

La búsqueda, el deseo de Dios, y búsqueda apasionada, es la vida 
misma del alma. Pero es Dios mismo quien provoca esta búsqueda. Dios 
se muestra para que le busquemos y una vez encontrado se oculta para 
que le busquemos con mayor ardor. Pero es Dios quien incita a amarlo, a 
buscarlo sin cesar. Santo Tomás lo expresa comentando diferentes pasajes 
del Cantar de los cantares. La vida del alma se encuentra en esta búsqueda 
de Dios. Cesar de buscar a Dios es cesar de desear y cesar de desear es la 
muerte. 

«Consideremos, pues, cómo nuestro Dios, grande, bueno y poderoso 
y lleno de riquezas, anda entre sus criaturas, buscando algún amador, 
y no le halla; da muchas cosas y promete al que le amare, y ninguno 
quiere ni aun mirarle, y así es que determinaron los mortales de abajar 
sus ojos a la tierra. Míralo en los Cantares cómo ruega a su criatura y la 



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA388

provoca e incita a su amor: Ábreme, hermana mea, amiga mía, paloma 
mía, inmaculada mía, mía de todos los modos.» (213, 12, V, 293).

«Así, Señor, así lo hacéis: tocáis para que seáis conocido, y hacéis 
para que seáis buscado; llamáis y os ascondéis, provocáis y os vais, 
convidáis y os partís, no menos piadoso cuando os vais que cuando 
venís.» (213, 12, V, 295).

«Cerca la ciudad, conjura a las hijas de Jerusalén, solicita a los ciu-
dadanos, pregunta a las guardas, y éstas te saldrán al encuentro, ellos 
te harán dar priesa, y porque más ligeramente corras, te quitarán la 
vieja vestidura; y como los hubieres pasado un poco, hallarás al que 
tu ánima desea. Pues no pares hasta que te encuentre el tu Amado y 
reciba en sus muy dulces abrazos y entonces te deleitarás, entonces 
quitará de ti toda tristeza y gozará de tu deseado bien y esposo tuyo en 
la gloria del cielo, a la cual nos lleve el mismo amado y amigo, Señor 
nuestro Jesucristo, el cual con el Padre y el Espíritu Santo vive y reina 
para siempre jamás.» (213, 12, V, 295).

b) Amar a Dios con todo el corazón

Santo Tomás analiza la naturaleza del amor. El verdadero amor es un 
afecto no un contrato. Es absolutamente gratuito. No busca recompensa 
alguna. La recompensa del amor es el amar. No busca nada fuera de sí 
mismo. Es su principio y su fin. Desde el momento en que desea algo fuera 
de sí mismo, degenera, deja de ser amor. Este amor puro es el amor con el 
que tenemos que amar a Dios 

«El amor es un sentimiento, no un contrato; tiene premio, pero no 
lo busca. Diré más, el amor que no busca el premio, es con mucho el 
más merecedor de él. Porque el premio del amor es ser amado y el pro-
pio amor es premio suficientísimo para sí. El verdadero amor está con-
tento consigo mismo, no busca nada fuera de sí: en sí mismo comienza 
y en sí mismo acaba, como una especie de círculo del alma. Amo 
porque amo; amo por amar, sin buscar otra razón, sin pretender otro 
fin. El principio y el fin del amor es el amor, porque el amor revierte 
sobre sí mismo. Y si mira otra cosa fuera de sí, degenera respecto de 
sí y se aparta de la naturaleza del amor genuino.» (214, 1, V, 297-99).



STO. TOMÁS DE VILLANUEVA. TRATADO SOBRE EL AMOR DE DIOS 389

Frente a este amor puro se encuentra nuestro amor. Es imperfecto, 
sumamente limitado. Amamos para obtener una recompensa. Es un amor 
manchado por el interés, por lo que se puede obtener a través de él. 

«Cuando se ama a Dios únicamente por razón del premio, sin ha-
cerlo por otro motivo, se ama más al galardón que a él. Y este amor 
mercenario no agrada a Dios. Pero es que ni entre los hombres está bien 
visto ser amado de esa manera, y a nadie se le tiene por persona grata 
o por amigo si ama por eso. Este tal no es un amigo, sino un ambicioso; 
no es un amador sino un ladrón, que bajo la apariencia de una amistad 
camuflada, intenta despojar al amigo. En realidad, no sólo no es grato 
este amor, sino hasta odioso: no es amor sino ambición.» (214, 1, V, 297).

Hacia el amor perfecto, puro se llega lentamente, a través de varios 
escalones o grados ordenados a purificarlo. Santo Tomás, siguiendo a San 
Bernardo, propone cuatro grados o peldaños que es preciso recorrer para 
llegar hasta el amor puro de Dios. 

El primer grado o punto de partida de nuestro ascenso hacia el amor 
puro de Dios es el amor a nosotros mismos. Comenzamos por amarnos a 
nosotros mismos en lugar de amar a Dios. Anclados en el egoísmo, en el 
individualismo nos amamos más a nosotros mismos que a las personas o 
las cosas. Amamos a los otros a causa de nosotros mismos. De este amor a 
sí mismo se parte en el caminar hacia Dios. La realidad concreta de nuestro 
ser nos lo impone.

El segundo grado es amar a Dios a causa del amor que nos tenemos 
a nosotros mismos. Amamos a Dios, no por él, sino porque nos amamos 
a nosotros. Sabemos que sin él no tenemos ni vida ni felicidad posible. 
Los múltiples problemas y dificultades con los que nos encontramos nos 
impulsan a dirigir a Dios nuestra súplica para que venga en nuestra ayuda. 
Amamos a Dios con un amor interesado. Por lo que puede otorgarnos. Por 
utilidad.

El tercer grado es amar a Dios por él mismo. Realizando la experiencia 
de su bondad para con nosotros, constatamos su liberalidad, su ternura. Al 
descubrir y experimentar su bondad terminamos por amarlo por él mismo, 
por lo que es. 



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA390

En el cuarto grado llegamos al amor puro. En él nuestro amor está 
totalmente purificado de todo egoísmo, de todo interés. Nos olvidamos de 
nosotros mismos para fijar nuestro amor en Dios solo. Este grado de amor 
no se realiza en este mundo. Se realiza solo en el cielo. Si en esta vida 
llegamos alguna vez a realizar o a tener su experiencia no es más que por 
un breve instante. 

«Pero este sentimiento no es tan accesible que podamos llegar a él en 
seguida, sino que poco a poco vamos subiendo hacia el mismo. […] Así 
pues, empezamos a amar por nosotros, cuando debimos empezar por Dios 
[…]. A continuación, ya avanzamos hasta Dios, amándolo a él, no tanto 
por él como por nosotros, pues sin él sabemos que no podemos ni ser, ni 
ser felices. De ahí que nuestra necesidad de cada día nos fuerza a buscar 
su ayuda, a solicitar su protección y a pedirle que nos dé lo necesario para 
vivir. Por eso, como sin él no podemos mantener lo que amamos, es decir, a 
nosotros mismos, en consecuencia, forzados por la necesidad, lo amamos a 
él en atención a nosotros. Pero, al acudir a él con frecuencia, obligados por 
la necesidad, y al experimentar su benevolencia para con nosotros, sabemos 
de su generosidad, de su benignidad, de su ternura y de su bondad perso-
nal, cuando antes acudíamos a él únicamente como a uno que nos era útil. 
[…] El cuarto grado de amor, ¿quién lo alcanzará? Es amarnos a nosotros 
mismos y a todas las cosas solamente por él. Dichoso aquel que ha llegado 
a tal sublimidad en el amor que, olvidándose de sí y de todas las cosas, y 
prescindiendo por completo de sí mismo, vive todo él absorto en Dios, por 
más que esta dicha tan grande no es propia de la vida de aquí, sino de la vida 
futura. Y si alguna vez llegamos a tocar un instante esta cima, sólo un po-
quito nos detenemos allí, porque el cuerpo corruptible apesga al alma (Sab 
9,15), y a la voluntad que anda por las alturas, la carne impertinente la dobla 
con su peso hasta lo más bajo, haciendo ruido con mil clamores y turbando 
aquel sosiego del corazón que por poco tiempo se le había otorgado.» (214, 
2-3, V, 299-301).

c) Amar a Dios por ser Señor

Hemos de amar a Dios no solo porque es Dios sino igualmente porque 
es Señor. Decir que es Señor es decir que Dios no solo es creador sino que 
guía y conduce a todos los seres con suma generosidad. Señor dice referencia 



STO. TOMÁS DE VILLANUEVA. TRATADO SOBRE EL AMOR DE DIOS 391

a Providencia. Tenemos que amar a Dios no solo porque es bueno; tenemos 
que amarle igualmente porque es providente, porque nuestro amor es una 
deuda de agradecimiento por todo cuanto hace por nosotros. 

«En efecto, debemos amar a Dios no sólo porque es Dios, o sea, 
por sí mismo, con amor absoluto, sino también porque es el Señor, es 
decir, el que cuida de nosotros, estando en seguida al quite en todo. 
Y por cierto que esta razón para amar no es la más pequeña, ya que 
por sus beneficios estamos en deuda de amor con él. Amemos a Dios 
porque él es bueno, pero amémosle también porque es algo debido.» 
(214, 4, V, 301-303).

En cuanto Providencia guía y conduce nuestros pasos a lo largo 
de la vida. No cesa de acompañarnos y de sostenernos en medio de las 
múltiples dificultades con las que nos encontramos. Amarle es una deuda 
de agradecimiento que hemos contraído con él. El agradecimiento es algo 
natural a todos los seres. Solo el hombre es desagradecido. Es preciso que 
aprenda a ser agradecido, que reconozca todos los bienes que recibe del 
Señor, que recobre la sensibilidad ante los dones recibidos gratuitamente. 

«Solamente la criatura racional –¡oh qué vergüenza, qué mala pa-
sada!– desconoce la gratitud, no paga los favores; sólo ella, mucho más 
que todos los brutos, se embrutece ante los beneficios.» (214, 5, V, 305).

d) Amar a Dios porque es nuestro Bien

Tenemos que amar a Dios igualmente porque es nuestro bien, porque 
en él encontramos la felicidad. 

«Si ni la infinita majestad de Dios, ni un cúmulo tan grande de 
beneficios te arrastran al amor, tienes un corazón más duro que las 
mismas rocas y el pedernal. Si no lo amas por ser Dios, ni lo amas por 
ser el Señor, ámalo al menos por ser tuyo. ¿Quién no ama sus propias 
cosas? ¡Oh hombre!, amas tu vestimenta, amas tu casa, estás enamo-
rado de tus campos... Ama también a Dios; quiérelo al menos por ser 
tuyo, porque nada es tan tuyo como tu Dios; más tuyo, te lo aseguro, 
que tú mismo. [. . ] Si no quieres amar a Dios por Dios, ámalo ahora 
siquiera por ti, pues ¿qué hay más provechoso que el amor de Dios, por 



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA392

el que vive feliz no sólo aquí sino también en el futuro el que le ama?» 
(214, 6, V, 307-309).

e) Amar a Dios porque Él nos ha amado primero

Tenemos sobre todo que amar a Dios porque él nos ama. Ama quien se 
siente amado y Dios nos ha amado primero. La expresión más clara de este 
amor de Dios para con notros se encuentra en la cruz. Cristo nos da todo, 
absolutamente todo hasta quedarse sin nada, hasta morir, y ello porque nos 
ama. Su muerte es una muerte de amor por nosotros.

«Si todavía no te mueve al amor una ventaja tan a favor tuyo, mué-
vate al menos el amor del que te quiere; porque no hay cosa que incite 
más a querer, que el sentirse querido (Prov, 8,17). Queremos a los que 
nos quieren, incluso a los que no lo merecen, sólo porque nos quieren. 
Sólo con amor se paga el amor. Porque, si a quien te ama le das todo, 
pero no le das amor, sigues con una deuda pendiente. No con oro, ni 
con plata, ni con piedras preciosas se paga el amor: tan elevado es su 
precio; pues oro que proviene de un enemigo, se tiene por barro. Y si 
dudas de este amor y no sabes hasta qué extremos te quiere Dios, sus 
testimonios son por demás convincentes (Sal 92,5). Testigo es la cruz, 
testigos los clavos, testigos sus dolores, testigos los ríos desbordados 
de su sangre, testigos los horrores de su muerte y todas las amarguras 
que por ti sufrió. Y todos esos sufrimientos aún le parecían poco, de 
tanto que te quería (Gn 29,20), pues anhelaba dolores todavía mayores 
y más abundantes por ti, si posible fuera; tenía sed todavía de más 
graves y prolongadas angustias por ti.» (214, 7, V, 309-311).

3.3. La regla del amor de Dios: amar a Dios sin medida

La segunda parte del tratado está dedicada a explicar la segunda parte 
del mandamiento del Señor: Amarás con todo tu corazón, con toda tu alma 
con todo tu espíritu, es decir a la regla o medida del amor al Señor. 

«Hasta aquí hemos hablado de las razones que nos obligan a amar 
a Dios; ahora vamos a hablar con brevedad del modo como debemos 
amarle, al que se alude en la segunda parte del enunciado con estas pa-



STO. TOMÁS DE VILLANUEVA. TRATADO SOBRE EL AMOR DE DIOS 393

labras: Con todo tu corazón, y con toda tu alma, y con toda tu mente. 
O sea, todo lo que puedas y poniendo todo tu empeño.» (214, 8, V, 311).

San Bernardo afirma que la medida de amar a Dios es amarlo sin 
medida (De diligendo Deo, 1, 1). Pero amar a Dios sin medida es imposible 
para el hombre, porque el hombre es un ser finito. Todo en él tiene límite y 
media. Para amar sin medida, sin límite es preciso ser infinito como Dios 
es infinito. 

«Nadie puede amarlo hasta ese punto, excepto él a sí mismo, ni 
tampoco alabarlo. Sólo a él se tributa el amor debido, porque su amor 
es infinito, lo mismo que su grandeza.» (214, 8, V, 313).

Amar sin medida es por lo mismo más un ideal al que se tiende que una 
posibilidad real. La finalidad del ideal es incitarnos e invitarnos a ir cada 
vez más lejos en el amor de Dios. El ideal en lugar de bloquear el camino 
hacia el amor, lo excita e incita, le otorga y da nuevas fuerzas. 

«Así pues, si no puedes llegar a alabarlo como es debido, no ceses 
en la alabanza; si no puedes amarlo como debes, ámalo cuanto pue-
das, pues no es de temer que nadie se pase en el amor cuando la gloria 
y excelencia del amado supera las posibilidades y el poder del amante 
y si la facundia del que alaba es superada por la fuerza y el mérito del 
alabado.» (214, 8, V, 313).

Ciertamente quien ama sin medida es Dios. Pero el Señor ha dicho: 
«Sed perfectos como vuestro Padre del cielo es perfecto» (Mt 5, 48). La 
perfección del amor es, por lo mismo, amar sin límite. Pero no se puede 
olvidar que el hombre es imagen de Dios y la perfección de la imagen 
consiste en su grado de aproximación al modelo. El amor será tanto más 
perfecto cuanto más se libere de sus límites y se acerque a Dios. 

«Amémosle, por tanto, sin tasa ni medida, porque así nos ha ama-
do él, pues el que todo lo hizo con peso, número y medida (Sab 11,21), en 
el amar no tuvo límite ni medida. Sólo en esto se pasó Dios, pasó los 
justos límites, excedió todo lo razonable, todo lo imaginable, y el que 
siempre, desde el principio, se mantuvo en todo dentro de unos lími-
tes, en esto no quiso moderarse y se pasó exageradamente de la raya.» 
(214, 8, V, 313).



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA394

Amar a Dios con un amor puro, sin límite alguno. A esto nos invita su 
mandamiento. Pero Dios no puede mandar algo imposible. El problema 
consiste, por consiguiente, en saber cómo se puede amar a Dios con todo 
el corazón, con toda el alma, con toda la mente. Amar a Dios con todo el 
corazón es amarlo sin compartir este amor con otras cosas o personas. Es 
un amor puro, íntegro, no compartido. 

«La misma partición del corazón es ya en cierto modo la muerte 
del alma, pues igual que el cuerpo dividido en sí mismo no tiene vida, 
tampoco el alma.» (214, 9, V, 315).

Amar a Dios con todo el corazón quiere decir, por lo mismo, que Dios 
es el único y solo a quien se ama. Todo lo restante es amado por él. Dios 
ocupa el centro del amor. Él es el centro de toda atención e interés. 

«Puede entenderse también esta totalidad en el sentido de que se 
ame solamente a Dios y ninguna otra cosa más si no es por él y en 
relación a él, que en él solo recaiga toda la entrega del amor, y que el 
alma no se entretenga en otros amores entre las criaturas, porque “Oh 
Señor, menos ama quien ama alguna otra cosa, y no la ama por ti” 
(San Agustín). Es ésta la manera de amar de los perfectos, cuyo único 
anhelo es dedicarse a Dios y prepararle para él solo una morada limpia 
y desocupada en el alma.» (214, 9, V, 315).

Amar a Dios con todo el corazón se puede entender igualmente en un 
sentido pasivo. En dicho caso Dios absorbe total e íntegramente nuestro 
espíritu, nuestro corazón. No se vive más que en él y desde él. 

«Todo pensamiento, todo apego, todo deseo y toda la potencia del 
alma estén anegados por completo en Dios, y Dios sea amado por no-
sotros con toda la fuerza de la mente.» (214, 9, V, 315).

Siguiendo a San Bernardo Santo Tomás expone algunas de las 
características de este amor de Dios. Y tres son las características que le 
asigna: dulce, prudente, fuerte. 

«En otro sentido, Dios debe también ser amado por nosotros de tres 
maneras según palabras de Bernardo: tierna, prudente, fuertemente. 
Tiernamente: quiere decir, afectuosamente, ardorosamente, no vaya a 



STO. TOMÁS DE VILLANUEVA. TRATADO SOBRE EL AMOR DE DIOS 395

ser que el espíritu, atraído por el placer de las cosas sensibles, se deje 
llevar a lo prohibido. Prudentemente, para que no le ocurra que, al ir 
aprisa, se pringue tontamente su pie con alguna cosa. Fuertemente, o 
sea, con perseverancia, que no se quede otra vez sentado, vencido por 
las dificultades.» (314, 9, V, 317).

La expresión más clara de Dios es su amor. Por consiguiente es preciso 
ir más allá de toda veneración, alabanza y admiración. Es necesario imitarlo, 
llegar a ser amor como Él es amor. 

«Así fue el amor de los mártires, que, unidos a Cristo el Señor con 
una fuerte soldadura, podían ciertamente romperse, pero nunca dis-
gregarse; podían ser matados, pero no separados.» (214, 10, V, 318).

El problema que se le plantea a Santo Tomás es cómo llegar amar a 
Dios como él nos lo pide, es decir, con todo el corazón o sencillamente 
como le amaron los mártires.

Como punto de partida es preciso afirmar que el amor de Dios es un 
don total y absolutamente gratuito. El hombre por sus propias fuerzas no 
puede obtenerlo. El amor no se gana ni se compra ni se aprende, única y 
exclusivamente se recibe. 

«Por eso y según hemos prometido, debemos ahora mostrar el ca-
mino por el que podamos llegar a él, advirtiendo de antemano que el 
amor de Dios no se puede adquirir con el estudio, o con la habilidad, o 
el esfuerzo del hombre, ni con el empeño solo, sino que es dado gratui-
tamente por el mismo Dios. Es un don de Dios y una gracia sobre toda 
gracia. Se alcanza con lágrimas y súplicas, no se consigue por nuestras 
fuerzas. No se enseña, sino que se infunde. No se aprende, sino que se 
recibe gratis de arriba. Cierto, los que lo buscan lo encuentran, pero 
no por el hecho de buscarlo sino porque se regala; no por indagación 
del que lo busca sino por gracia del que lo concede.» (214, 11, V, 321).

Para acoger o recibir este amor como don de Dios se necesitan ciertas 
disposiciones, una determinada preparación. 

La primera de estas disposiciones es la pureza del corazón. El amor 
de Dios habita en el corazón. Para acogerlo es necesario prepararle una 
morada. Nuestro corazón con frecuencia, con suma frecuencia está 



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA396

habitado por inquietudes, problemas y deseos y allí donde hay lugar para 
todo o para todos no hay lugar para el Señor. Se necesita, por consiguiente, 
prepararle una morada en el corazón, limpiar el corazón. Es la primera de 
las condiciones para acoger el amor de Dios. 

«En primer lugar, está la pureza de corazón, la cual sobre todo nos 
hace idóneos y nos capacita para recibir este don más que celestial. 
Pues una bebida tan pura y valiosa no se escancia en un vaso inmundo 
y manchado. Por lo cual, siguiendo las palabras del Profeta (Sal 76,7), 
debemos barrer de nuestro interior todo polvo de la tierra, para que 
pueda dar cabida a tan excelente licor. Purificad, pues, vuestros corazones, 
hombres de alma dividida (Sant 4,8), si es que queréis enriqueceros con 
este afecto. Purificaos, repito, no solamente de todas las heces de la 
impureza que mancha y de todo contacto con la culpa que contamina, 
sino también de todo el estrépito de afanes que os reclaman, y de todo 
apego a preocupaciones que os distraen, y de toda doblez y engaño, y 
de todo desasosiego y divagación del espíritu que os descentra; dejad 
libre y vacía para el Espíritu la copa del corazón, y pedidle con todo 
fervor que tenga a bien habitar en él.» (314, 11, V, 321).

La segunda de las disposiciones es dirigir nuestras súplicas al Señor 
pidiéndole que nos otorgue la gracia de amarle. Pere esta súplica solo será 
verdadera si es expresión de un deseo profundo de amar a Dios. 

«Es también eficaz para conseguir el amor, un deseo vivo de él y la 
constante petición ante el Señor, como está escrito: Abrí la boca, y tomé 
aliento (Sal 118,131). La boca es el deseo del corazón; la abre al amor el 
hombre cuando desea con extraordinarias ganas, pues a los indiferen-
tes y a los que lo menosprecian, no les da Dios el espíritu de su amor, ni 
echa sus perlas a los cerdos que las pisotean (Mt 7,6).» (214, 12, V, 323).

La tercera disposición es la mortificación o el dominio de las pasiones 
del cuerpo. Obsesionan, acaparan todo el espíritu y no dejan ver a Dios. Son 
como nubarrones que impiden ver el sol. Y si no se ve la acción de Dios no 
se siente el deseo de amarlo. El corazón vivirá en la indiferencia. 

«Existe todavía otra preparación del espíritu para el amor, a saber: 
la mortificación de las pasiones carnales, pues mientras estos apetitos 
de la carne tengan fuerza en el alma, ahogan, como se ha dicho, el 



STO. TOMÁS DE VILLANUEVA. TRATADO SOBRE EL AMOR DE DIOS 397

Espíritu de Dios, y cual si se tratara de tupidas nieblas, y de nubes, y 
de torbellinos, lo oscurecen para que no brille en su serena claridad.» 
(214, 12, V, 323).

La cuarta disposición, y quizás la más importante, es el amor al prójimo. 
San Juan dice: «Si alguno dice: “Amo a Dios”, y aborrece a su hermano, es 
un mentiroso; pues quien no ama a su hermano, a quien ve, no puede amar 
a Dios a quien no ve.» (1 Jn 4, 20). En realidad estamos tan cerca de Dios 
como de las personas con quienes vivimos. Si no sentimos su presencia, no 
sentiremos la presencia de Dios. 

«Ayuda también al amor de Dios, amar antes al prójimo, porque el 
amor al prójimo es como un paso para el amor de Dios, y lo introduce 
en el alma como la seda a un hilo. Estoy hablando del amor de cari-
dad, no del de vanidad, que éste, más que ayuda al hombre, lo aparta 
del amor de Dios. Por tanto, hay que amar a Dios en el prójimo, para 
luego llegar a quererlo en sí mismo; por medio del prójimo tenemos 
que subir hasta Dios.» (314, 12, V, 323).

Pero el amor de Dios no es suficiente el recibirlo o acogerlo en el 
corazón, es preciso igualmente conservarlo, mantenerlo. Y se mantiene 
como se mantiene una lámpara encendida, echándole de cuando en cuando 
aceite. El aceite que mantiene el fuego del amor de Dios es la meditación, 
la oración, los ejercicios espirituales. 

«Así pues, cada uno de nosotros pondrá el máximo cuidado en que, 
escuchando la palabra de Dios, no falte nunca delante de él este fuego 
sagrado en el altar de nuestro corazón, alimentando por la mañana y 
por la noche y a mediodía, sin interrupción y siempre, el mismo fuego 
con meditaciones santas, con lecturas, oraciones, charlas y prácticas, 
no vaya a llegar el Esposo a la hora que menos pensamos y, apagada 
la lámpara por falta de aceite, nos veamos excluidos de su eterna com-
pañía y tengamos que oír aquella terrible palabra: No os conozco (Mt 
25,12). Por lo cual, si alguno cree tener una lámpara, mire que no le 
falte el aceite en la alcuza, pues también el profeta Zacarías, en aquella 
santa revelación, junto con las siete lámparas vio también los siete 
tubos de las mismas, a través de los cuales se les avivaba el fuego para 
que no se apagara (Zac 4,2ss).» (314, 13, V, 325).



JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA398

* * *

El ideal no bloquea el camino hacia el amor, lo excita e incita, le da 
nuevas fuerzas. No es un muro sino un camino que invita a caminar. Cristo 
se ha hecho Camino y no cesa de decir: Ven, sígueme, y otorga su gracia, su 
fuerza para caminar hacia el Padre con él. 

«Me mandas, Señor, que te ame. Es más, Señor: si me mandaras 
lo contrario, que no te amase, no lo podría cumplir; aunque con mil 
infiernos me amenazaras por amarte, yo no renunciaría a tu amor.» 
(207, 10, V, 200).

Jaime García Álvarez, OSA


