
UNA FE QUE AMA, UN AMOR QUE CREE. EL AMOR EN LA PRIMERA... 339

Una fe que ama, un amor que cree. 
El amor en la primera carta de Juan

Resumen

Pocos libros bíblicos hablan del amor de forma tan explícita como la pri-
mera carta de Juan. Entre sus líneas se va intercalando de modo magis-
tral la importancia que tienen para los creyentes la fe y el amor, uniendo 
ambas de modo inseparable. Con todo, las características de este escrito 
neotestamentario hacen que no resulte tan sencillo como cabría esperar 
seguir la pista de su discurso sobre el amor. Este artículo pretende trazar 
un recorrido que facilite al lector transitar la senda que esta carta propo-
ne en torno al amor. 

Palabras clave: Amor, Fe, literatura joánica, 1Jn, Primera carta de Juan

Abstract

Few biblical books speak as explicitly of love as the first letter of John. 
Masterfully intertwined among its lines is the importance of faith and 
love for believers, both being inseparable. Nevertheless, the characte-
ristics of this New Testament writing suggest that keeping track of this 
discourse about love is not as simple as might be expected. This paper 
aims to trace an itinerary of faith that will make it easier for the reader to 
walk the path of love proposed by this letter.

Key words: Love, Faith, Johannine Literature, 1Jo, First Letter of John.

CiuD-Ra 233-2 (2020) 339-364



IANIRE ANGULO ORDORIKA340

I.	L a complejidad de una cuestión

La primera retransmisión internacional de televisión tuvo lugar 
el veinticinco de junio de 1967. En este contexto histórico más de 
cuatrocientos millones de personas escucharon por primera vez una 
canción inédita, compuesta por John Lennon por encargo de la BBC, 
con la que se pretendía representar al Reino Unido. Se trata del estre-
no mundial de “All you need is love”. De haber sido contemporáneo 
nuestro, no sería extraño que este fuera el himno que hubiera asumido 
como propio el autor de la primera carta de Juan (1Jn), como lo ha sido 
para cientos de personas durante de décadas. Si existe una temática 
esencial que atraviesa este escrito neotestamentario es, precisamente, 
el amor 1. Esta centralidad innegable tendría que convertir en sencilla 
nuestra pretensión de rastrear cómo se hace presente el amor en 1Jn, 
pero sus peculiaridades hacen que no resulte así.

Son muchos los interrogantes en torno a este escrito del Nuevo 
Testamento. Aunque podamos intuir que algunas cuestiones dogmá-
ticas habían generado escisiones en el seno de la comunidad a la que 
se dirige, desconocemos quiénes son los destinatarios y quién es el 
emisor de 1Jn 2. Al cotejar su vocabulario y su teología con el cuarto 
evangelio, resulta notoria la estrecha relación entre ambos escritos 3. 
Con todo, de esta comparación solo se deduciría que ambos autores 

1  La relevancia de esta temática se hace evidente en la repetición de términos 
relacionados con esta cuestión. En los cinco capítulos de 1Jn, se recurre dieciocho 
veces al sustantivo ἀγἀπη y en veintiocho ocasiones al verbo ἀγαπάω.

2  De hecho, resulta llamativo cómo se conjuga el “nosotros”, que han visto, 
han dado testimonio y anuncian (cf. 1Jn 1,1-4), y la persona singular que escribe: 
«Hijos míos, os escribo esto para que no pequéis» (1Jn 2,1a). Lieu estudia este 
uso de pronombres en 1Jn, proponiendo una intención retórica en el modo en 
que recurre a la segunda y a la primera persona en, Lieu, J. M., «Us or You? 
Persuasion and Identity in 1 John», Journal of Biblical Literature 127 (2008) 805-819. 

3  Para una comparativa entre el evangelio según Juan y 1Jn, Lieu, J. M., 
La teología delle lettere di Giovanni, Paideia, Brescia 1993, 31-36; Tuñí, J. O., «Las 
cartas de Juan», en Tuñí, J. O., y Alegre, X., Escritos joánicos y cartas católicas (IEB 
8), Verbo Divino, Estella 1995, 176-178; L ópez Barrio, M., El tema del agape en 
la primera carta de san Juan. Estudio de 1Jn 4,7-21: Una perspectiva antropológico-social 
(TGST 114), Pontificia Università Gregoriana, Roma 2004, 33-36; Muñoz, D., 
Cartas de Juan (CNBJ 3b), Desclée De Brouwer, Bilbao 2010, 16.



UNA FE QUE AMA, UN AMOR QUE CREE. EL AMOR EN LA PRIMERA... 341

compartían ámbito y reflexión creyente, pero no se puede afirmar que 
resulten ser la misma persona 4. 

Además de esta dificultad para reconocer a su autor y a sus desti-
natarios, 1Jn tiene características que hacen muy problemático poder 
denominarla “carta” en el más estricto sentido de la palabra 5. La au-
sencia de indicaciones temporales o de un saludo inicial la aleja tanto 
de la segunda como de la tercera carta de Juan 6, mientras se acerca a 
escritos de difícil clasificación, como Hebreos. 

El empeño que albergamos los estudiosos de encontrar una es-
tructura para los libros bíblicos no es una manía sin más. El modo 
concreto en que se organiza un texto es la puerta de acceso al senti-
do que el autor quiso imprimir en él y ofrece, además, información 
valiosa sobre su mensaje. Pues bien, entre las particularidades de 1Jn 
se encuentra también la imposibilidad de hallar una estructura que 
convenza a todos o, al menos, a la mayoría los autores 7. 

La ausencia de un esquema claro que nos acompañe al recorrer 
1Jn se alía con el característico lenguaje joánico. Este resulta engaño-
so, pues si bien da la sensación de simplicidad, por emplear un voca-
bulario escaso y sencillo, no lo es en absoluto. Por más que parezca un 
escrito repetitivo, este avanza de forma espiral. Vuelve una y otra vez 
a los mismos argumentos, pero añadiendo diversos tonos y matices 

4  Raymond E. Brown hace una amplia presentación de los problemas en 
torno a la autoría joánica de las tres cartas católicas en, Brown, R. E., The Epistles 
of John. A New Translation with Introduction and Commentary (AB 30), Doubleday, 
New York 1982, 14-35. 

5  Sobre esta cuestión, Brown, R. E., The Epistles, 86-92; Lieu, J. M., La 
teología, 13-21; López Barrio, M., El tema del agape, 30-33. 

6  Ambos textos, que apenas tienen trece y quince versículos respectivamente, 
comienzan y terminan con un saludo, además de mantener un tono que nos permite 
considerarlas cartas (2Jn 1-3.12-13; 3Jn 1-2.13-15).

7  Para una mirada panorámica a esta espinosa cuestión, así como a diversas 
opciones de los estudiosos, Marshall, I. H., The Epistles of John, Eerdmans Publishing 
Co., Michigan 1978, 22-27; Brown, R. E., The Epistles, 116-129; Thomas, J. C., 
“The Literary Structure of 1 John”, Novum Testamentum 40 (1998) 369-381; López 
Barrio, M., El tema del agape, 25-29; Muñoz, D., Cartas de Juan, 37-46.56-61; Rhea 
Jones, P., “A Structural Analysis of 1 John”, Review and Expositor 114 (2017) 531-541.



IANIRE ANGULO ORDORIKA342

en cada una de sus idas y venidas. Las ideas parecen repetirse, pero 
nunca lo hacen exactamente igual. 

Tal y como anunciábamos al comienzo, por más que el amor sea 
una temática esencial en 1Jn, no son pocas las trabas que convierten 
en tortuosa la senda que hemos de recorrer tras él. No saber exacta-
mente ante qué tipo de escrito nos encontramos, desconocer los des-
tinatarios y el autor, no poder reconocer una estructura clara que nos 
guíe y enfrentarnos a un lenguaje que, aparentando sencillez, resulta 
envolvente y lioso, son los mayores tropiezos que nos vamos a encon-
trar por el camino. Aún así, no cesamos en nuestro empeño por pre-
sentar las claves esenciales con las que 1Jn habla del amor. 

La importancia que una cultura da a algo se refleja también en el 
lenguaje, pues aumenta el número de términos empleados, pues así 
se diferencian matices y variantes de esa realidad. Esto explica, por 
ejemplo, que en los dialectos esquimales existan tres raíces lingüís-
ticas distintas para hacer referencia a la nieve. En griego sucede lo 
mismo en relación al amor, pues se diferencia aquel que es pasional y 
sexual (ἔρως), del que une a los amigos (φιλία) o del que se siente en el 
seno de la propia familia (στοργή). 

Existe un cuarto término (ἀγάπη) 8, que es el que nos interesa en 
este trabajo. Con él se denominaba al amor privilegiado y de gratitud, 
aunque acabó utilizándose de modo generalizado 9. El ἁγάπη del que 
hablaremos en este artículo no se identifica con un sentimiento natu-
ral o espontáneo, sino que se caracteriza por salir de sí con el único 
interés de buscar el bien del otro. 

Nos encontramos ante el texto bíblico que, posiblemente, sea el 
que más y mejor desarrolla la estrecha relación entre la fe y el amor, 

8  Stauffer presenta estos verbos en el griego prebíblico en, Stauffer, E., 
“ἀγαπάω”, en Kittel, G. y Griedrich, G. (dirs.), Grande Lessico del Nuovo Testamento, 
vol. i, Paideia, Brescia 1965, 92-101.

9  Sobre el amor en el NT y en el judaísmo antiguo, Klassen, W., «NT and 
Early Jewish Literature», en Freedman, D. N. (dir.), The Anchor Bible Dictionary, 
vol. 4, Doubleday, New York 1992, 381-396. Más centrado en 1Jn, López Barrio, 
M., El tema del agape, 80-92.



UNA FE QUE AMA, UN AMOR QUE CREE. EL AMOR EN LA PRIMERA... 343

entre la ortodoxia y la ortopraxis 10. Alrededor de estos dos ejes, que 
permanecen interconectados de modo inseparable, gira la existencia 
cristiana. Eso explica que vayamos a vertebrar nuestro estudio en tor-
no a ambos elementos, mostrando cómo según este libro el amor ha 
de creer y la fe está impulsada a amar. Avanzaremos dando tres pasos. 
En el primero de ellos atenderemos a cómo el objeto y contenido de 
la fe es el amor, que es Dios mismo. En un segundo apartado presta-
remos atención al amor como respuesta agradecida a la revelación 
divina para, en un tercer momento, recoger y sintetizar lo expuesto, 
fijándonos en el movimiento y la dinámica del amor en este escrito. 

II.	C reer en y al Amor

No podemos negar el peso que la cultura griega ha tenido en 
los orígenes y el desarrollo del cristianismo. La tendencia a acentuar 
la dimensión intelectual al hablar de creer tiene su origen en esta in-
fluencia. Esto ha supuesto el frecuente primado del contenido de la fe 
frente al acto de creer. La cultura semita, en cambio, no comprende 
del mismo modo esta acción. El verbo hebreo confiar (!ma) permanece 
como transfondo cuando 1Jn emplea el griego πιστεύω, usado en nue-
ve ocasiones 11. La percepción semita de esta acción está muy vincula-
da con la estabilidad, con el hecho de afianzarse existencialmente en 
una realidad sólida y permanente, siendo YHWH la Roca firme sobre 
Quien asentar nuestra vida (cf. Sal 18,2-3). 

10  De hecho, esta conexión es lo que, para Domingo Muñoz, condensa 
la esencia del cristianismo según este escrito joánico. Cf. Muñoz, D., Cartas de 
Juan, 71-72. 

11  Como suele ser frecuente, el verbo hebreo recoge un amplio abanico de 
sentidos que van desde ser sostenidos o sustentados hasta ser firme, resistente, veraz 
o de fiar. Sobre es término hebreo y su traducción griega, Bultmann, R. y Weiser, 
A., “πιστεύω κτλ.”, en Kittel, G. y Griedrich, G. (dirs.), Grande Lessico del Nuovo 
Testamento, vol. x, Paideia, Brescia 1975, 337-487 (esp. 471-488); Wildberger, H., 
«!ma  ’mn, Firme, seguro», en Jenni, E. y Westermann, C. (eds.), Diccionario teológico 
manual del Antiguo Testamento, vol. i, Ediciones Cristiandad, Madrid 1978, 276-319; 
Jepsen, A., “’āman, ’ĕmûnâ, ’āmēn, ’ĕmet”, en Botterweck, G. J. y Ringgren, H. 
(dirs.), Grande Lessico dell’ Antico Testamento, vol. i, Paideia, Brescia 1988, 625-696; 
Alonso Schökel, L., Diccionario bíblico hebreo-español, Trotta, Madrid 2008, 72-73.



IANIRE ANGULO ORDORIKA344

Desde esta mentalidad bíblica, creer en 1Jn no es una cuestión 
meramente intelectual, pues supone la certeza creyente de que Dios 
es digno de confianza. Como veremos a continuación, el papel prota-
gonista que ostenta el amor en este escrito incapacita al cristiano para 
entender la fe como una cuestión únicamente intelectual, sin que por 
ello se prescinda de su contenido. 

2.1.	Un don de Dios que es Dios mismo

En 1963 un gran teólogo, Hans Urs Von Balthasar, publicó un 
pequeño libro que, en opinión de muchos estudiosos, resultó ser una 
síntesis de toda su teología. En el título de esta obra, “Solo el amor 
es digno de fe”, resuena una de las afirmaciones más rotundas y co-
nocidas del escrito neotestamentario que nos ocupa: “Dios es amor” 
(1Jn 4,8b). Esta lacónica frase actualiza, en realidad, la autodefinición 
de YHWH en el Antiguo Testamento, que aparece por primera vez 
en el libro del Éxodo:

“YHWH pasó por delante de él y exclamó: «YHWH, YHWH, 
Dios misericordioso y clemente, tardo a la cólera y rico en amor y 
fidelidad, que mantiene su amor por mil generaciones y perdona la 
iniquidad, la rebeldía y el pecado, pero no los deja impunes; que cas-
tiga la culpa de los padres en los hijos y en los nietos hasta la tercera y 
cuarta generación»” (Ex 34,6-7).

Esta descripción divina, que se repite en diversos pasajes a lo lar-
go de la Escritura 12, concentra en pocas líneas un variado vocabula-
rio hebreo en torno al amor 13. Cada uno de los términos empleados 
tiene sus matices y acentos propios, pero todos confluyen en el afecto, 
que resulta ser la característica principal de YHWH. 1Jn será el encar-
gado de sintetizar esta percepción de Dios en el Nuevo Testamento. El 
despliegue de términos hebreos queda condensado en tres palabras: 

12  Solo a modo de ejemplo, aparece también en: Sal 86,15; 103,8; Jon 4,2; 
Jl 2,13.

13  Laney hace un útil recorrido por los términos empleados en este pasaje 
en, Laney, J. C., «God’s Self-Revelation in Exodus 34:6-8», Bibliotheca Sacra 158 
(2001) 42-51. 



UNA FE QUE AMA, UN AMOR QUE CREE. EL AMOR EN LA PRIMERA... 345

“Dios es amor” (1Jn 4,8b). Así, los matices del pasaje veterotestamen-
tario se pierden en favor de subrayar la esencia que define al Padre, 
llegando así a su máxima y más clara expresión. 

Al identificar a Dios con el amor, este deja de ser una virtud para 
convertirse también en objeto de nuestra fe. Aquel que se hace digno 
de confianza y en Quien se puede sustentar la existencia, porque es 
firme y fiel, queda definido como ἀγάπη. La invitación creyente es, por 
tanto, a creer en el amor que es Dios mismo. 

Es probable que haya pocas realidades tan maltratadas como el 
amor, pues podemos emplear la misma palabra para referirnos a cues-
tiones muy distintas. La pluralidad de términos griegos que hemos 
constatado confirma la necesidad de matizar cómo es ese amor que, 
según 1Jn, define a Dios. Hay dos versículos en los que se retrata de 
modo diáfano:

“En esto consiste el amor: no en que nosotros hayamos amado a 
Dios, sino en que él nos amó y nos envió a su Hijo como propiciación 
por nuestros pecados […] Nosotros amemos, porque él nos amó pri-
mero” (1Jn 4,10.19). 

La característica más evidente de la esencia divina es tomar la 
iniciativa y salir al encuentro de la humanidad. Dar el primer paso 
implica gratuidad, pues no se trata de una acción que responda a un 
comportamiento previo. Dios ama sin condiciones ni méritos que 
conviertan en “razonable” su iniciativa. Este adelantarse divino es el 
motor que impulsa la dinámica amorosa que se describe a lo largo del 
libro bíblico. 

Aunque el interés del autor de 1Jn no esté en realizar disertacio-
nes teológicas, no solo define a Dios como amor. También afirma que 
“Dios es Luz, en él no hay tiniebla alguna” (1Jn 1,5b). De este modo, 
vincula de forma estrecha el amor y la luz, pues ambas describen la 
identidad divina y, como veremos más adelante, las dos están interre-
lacionadas y tienen consecuencias prácticas para los cristianos. Casi 
como un efecto de ser amor y luz, se deriva también que “él es justo” 
(1Jn 3,7b), otro rasgo divino que ha de afectar al comportamiento de 
los creyentes.



IANIRE ANGULO ORDORIKA346

La incondicionalidad y gratuidad de Dios, amor y luz, que sale 
de sí y nos ama a través del Hijo, es un regalo inmerecido que solo 
podemos acoger y agradecer. Se nos entrega en Quien nos da a cono-
cer ese amor primordial y en su Espíritu, que actúa en la comunidad 
creyente. 

“Y en cuanto a vosotros, la unción que de Él habéis recibido (τὸ 
χρῖσμα ὃ ἐλάβετε ἀπ’ αὐτοῦ) permanece en vosotros y no necesitáis que 
nadie os enseñe. Pero como su unción (τὸ αὐτοῦ χρῖσμα) os enseña acer-
ca de todas las cosas –y es verdadera y no mentirosa– según os enseñó, 
permaneced en él” (1Jn 2,27). 

Los estudiosos plantean diversas hipótesis a la hora de interpretar 
la “unción” de la que habla este texto. Algunos consideran que se trata 
de un giro semita para remitir al Espíritu Santo, otros proponen que 
el autor está exhortando a la fidelidad a los sacramentos iniciáticos, 
mientras hay quienes plantean que se está hablando del don de la 
fe 14. Sea como fuere, el versículo remite a una presencia divina capaz 
de aleccionar desde dentro a los cristianos, de modo que no se dejen 
engañar por quienes predican una doctrina diversa a la transmitida 
desde el principio (cf. 1Jn 2,24-28). 

El amor, por tanto, constituye la esencia de un Dios Trinidad y 
se nos da como don en el Hijo y en esa unción-Espíritu que, como 
Maestro interior, adoctrina a los cristianos (cf. Jn 14,26). Como si del 
“motor inmóvil” de Aristóteles se tratara, toma la iniciativa amando 
gratuitamente a la humanidad e iniciando una dinámica transforma-
dora en quienes han conocido el amor. Pero, antes de entrar en esta 
respuesta generada en el ser humano, vamos a fijarnos ahora en cómo 
llegamos a conocer ese amor que es Dios mismo. 

2.2.	“Conocer” por Jesucristo

Ya hemos comentado que existe una estrecha relación entre 1Jn y 
el cuarto evangelio, tanto en su teología como en su vocabulario. En-

14  Sobre este versículo, Barclay, W., The Letters of John and Jude. Revised 
Edition, Westminster Press, Philadelphia 1976, 69-71; Marshall, I. H., The Epistles, 
162-164; Brown, R. E., The Epistles, 374-376; Muñoz, D., Cartas de Juan, 136-137.



UNA FE QUE AMA, UN AMOR QUE CREE. EL AMOR EN LA PRIMERA... 347

tre los términos que ambos escritos repiten con insistencia y que tie-
nen profundas resonancias teológicas está el verbo conocer (γινώσκω) 15. 
El trasfondo veterotestamentario que tiene este término nos permite 
comprenderlo, no como un conocimiento intelectual sino experien-
cial. Se trata de un saber que brota de la relación y tiene un fuerte 
componente afectivo 16. Nadie que no haya experimentado el amor 
puede captar lo que significa a través de reflexiones o discursos sobre 
él. Del mismo modo, el acceso a esta identidad profunda de Dios nos 
alcanza solo a través de este conocer vivencial que nos afecta de modo 
entrañable. 

“Queridos, amémonos unos a otros, ya que el amor es de Dios, y 
todo el que ama ha nacido de Dios y conoce a Dios. Quien no ama 
no ha conocido a Dios, porque Dios es Amor. En esto se manifestó el 
amor que Dios nos tiene: en que Dios envió al mundo a su Hijo único 
para que vivamos por medio de él” (1Jn 4,7-9). 

Amar es haber saboreado Quién es Dios, de ahí que el conoci-
miento desde esta clave afectiva sea la condición de posibilidad de la 
fe y la raíz de la ética cristiana. Jesucristo es la mediación primordial 
para este necesario conocimiento. Su encarnación, su vida, su muerte 
y resurrección nos han revelado que la esencia divina es amor. 

“En esto hemos conocido lo que es amor: en que él dio su vida por 
nosotros” (1Jn 3,16a). 

15  Este verbo aparece en veinticinco ocasiones a lo largo de 1Jn, y cincuenta 
y siete en el cuarto evangelio. Sobre este verbo, Bultmann, R., “γινώσκω κτλ.”, en 
Kittel, G. y Griedrich, G. (dirs.), Grande Lessico del Nuovo Testamento, vol. ii, Paideia, 
Brescia 1966, 461-542. Sobre este verbo en el vocabulario joánico, Mateos, J. y 
Barreto, J., Vocabulario Teológico del evangelio de Juan, Ediciones Cristiandad, Madrid 
1980, 43-46; Lieu, J. M., La teología, 48-50; Fernández Ramos, F., “Conocer”, en 
Fernández Ramos, F. (dir.), Diccionario del mundo joánico. Evangelio-Cartas-Apocalipsis, 
Monte Carmelo, Burgos 2004, 144-145; Muñoz, D., Cartas de Juan, 114-116.

16  Estas características hacen que el Antiguo Testamento lo utilice con 
frecuencia como eufemismo para hablar de las relaciones sexuales. A modo de 
ejemplo, se emplea este verbo al referirse a la concepción y nacimiento de Caín 
(cf. Gn 4,1). 



IANIRE ANGULO ORDORIKA348

La intimidad y la unión que implica este conocimiento se expresa 
también en términos de visión 17. Haber visto y ser testigos de Jesu-
cristo es lo que nos hace captar que Dios es amor digno de confianza. 

“Y nosotros hemos visto y damos testimonio de que el Padre envió 
a su Hijo, como Salvador del mundo. Quien confiese que Jesús es el 
Hijo de Dios, Dios permanece en él y él en Dios. Y nosotros hemos co-
nocido el amor que Dios nos tiene, y hemos creído en él” (1Jn 4,14-16a). 

La profunda conexión entre la visión y el conocimiento apunta 
hacia uno de los núcleos de este escrito neotestamentario, que es la 
cuestión cristológica. Jesucristo revela al Padre, pero lo ha hecho en la 
historia, de ahí la importancia que adquiere el inicio de la carta y su 
insistencia en la experiencia sensible de los primeros testigos.

“Lo que existía desde el principio, lo que hemos oído, lo que hemos 
visto con nuestros ojos, lo que contemplamos y tocaron nuestras ma-
nos acerca de la Palabra de vida –pues la Vida se manifestó, y nosotros 
la hemos visto y damos testimonio y os anunciamos la Vida eterna, 
que estaba vuelta hacia el Padre y que se nos manifestó– lo que hemos 
visto y oído, os lo anunciamos, para que también vosotros estéis en 
comunión con nosotros. Y nosotros estamos en comunión con el Padre 
y con su Hijo, Jesucristo” (1Jn 1,1-3). 

La insistencia en los sentidos, como vía de acceso a cuanto se 
predica y fuente del testimonio, es un modo de darle centralidad a la 
encarnación de la Palabra en la historia, como hará también en versí-
culos como este:

“Podréis conocer en esto el espíritu de Dios: todo espíritu que con-
fiesa a Jesucristo, venido en carne, es de Dios” (1Jn 4,2). 

17  En la literatura joánica los verbos de visión suelen emplearse de forma 
simbólica, remitiendo a ese conocimiento experiencial que lleva a la fe. Sirva solo 
de ejemplo la afirmación del evangelista cuando el discípulo amado entra en el 
sepulcro vacío: “vio y creyó” ( Jn 20,8b). Sobre la visión en los escritos joánicos, 
Mateos, J. y Barreto, J., Vocabulario Teológico, 303-308; Fernández Ramos, F., 
«Ver y oír», en Fernández Ramos, F. (dir.), Diccionario, 993-994.



UNA FE QUE AMA, UN AMOR QUE CREE. EL AMOR EN LA PRIMERA... 349

La revelación del Padre en el Hijo a través de su encarnación es 
nuestra vía de conocimiento experiencial y afectivo del Dios amor. De 
este modo, creer en Jesucristo es también creer en el amor que revela 
y que nos es conocido por Él. Tras la resurrección, los destinatarios de 
este escrito, que no vieron, ni oyeron ni tocaron a Jesucristo 18, han de 
volver al testimonio de quienes sí lo hiceron y que está en el origen de 
la comunidad. Este retorno a la fe primordial será el revulsivo contra 
las distorsiones que amenazan la vida creyente de sus miembros, ne-
gando la encarnación (cf. 1Jn 2,22; 4,3). 

Recogiendo lo dicho hasta ahora, Jesucristo nos ha dado a cono-
cer que el Dios en Quien creemos es amor incondicional y gratuito. 
Esta experiencia nos llega en la historia a través de la encarnación. El 
amor, no solo define la esencia divina, sino que expresa su gratuidad e 
incondicional en la iniciativa de acercarse. Se trata de un don que nos 
alcanza en Cristo y en su Espíritu, que sigue actuante en los creyentes. 
La invitación a creer en el amor, que es Dios, y al amor que se nos ha 
manifestado en Jesucristo no es una mera cuestión intelectual, pues 
afecta a los cristianos hasta reflejarse en su modo de manejarse por la 
existencia. De esta última cuestión nos ocuparemos a continuación. 

III.  Responder al Amor con amor

La propia esencia del don es su gratuidad. Este se recibe como re-
galo y no responde a los méritos de aquellos a quienes se ofrece, pero 
su acogida implica siempre una respuesta agradecida que comprome-
te la totalidad de la persona. El don se convierte siempre en una tarea 
ineludible que se verifica en lo cotidiano. 

En este apartado vamos a prestar atención a lo que, según 1Jn, 
genera la experiencia del amor divino en los creyentes. Al Amor se 
responde con amor, y creer en un Dios que es justo, luz y ἀγάπη genera 
una forma concreta de situarse ante la realidad. Abandonar las tinie-
blas, actuar con justicia y amar a los demás son las consecuencias ne-

18  Parece sugerirlo el modo en que se emplea la primera y la segunda 
persona del plural en los cuatro versículos que inician la carta. 



IANIRE ANGULO ORDORIKA350

cesarias de haber conocido al Padre a través del Hijo. Con todo, la con-
dición sine qua non para que se mantenga esta dinámica es permanecer 
en Dios, a pesar de las dificultades y riesgos que amenazan la unión 
con Él. Este es el recorrido que traza el apartado, pues comenzaremos 
por qué supone permanecer para este escrito, cuáles son sus amenazas 
y, finalmente, qué implicaciones prácticas tiene. 

3.1	 “Permanecer” como respuesta amorosa

Como hemos comprobado, el vocabulario joánico tiene fuertes 
resonancias teológicas que desbordan el significado literal de los tér-
minos. Es lo que sucede con el verbo permanecer (μένω) 19, que se em-
plea en esta carta en veinticuatro ocasiones. El sentido que la litera-
tura joánica imprime a este vocablo se aleja del uso sinóptico, donde 
adquiere cierto matiz de soportar o perseverar (cf. Mt 11,23; Mc 14,34). 
En cambio, en 1Jn se pretende expresar la relación íntima y personal 
que mantiene el cristiano con la Trinidad y esta con él. 

“En cuanto a vosotros, lo que oísteis desde el principio permanezca 
en vosotros. Si permanece en vosotros lo que oísteis desde el principio, 
también vosotros permaneceréis en el Hijo y en el Padre” (1Jn 2,24). 

La respuesta de quienes han acogido el anuncio (cf. 1Jn 1,1-4) no 
puede ser otra que permanecer. Esto implica mantenerse en comunión 
íntima con el Padre, el Hijo y el Espíritu Santo. Esta última Persona 
adquiere un papel relevante en el vínculo al que nos referimos. Al 
rastrear el uso de este verbo en 1Jn nos percatamos de que conserva 
un sentido pasivo y activo a la vez. Por una parte, el creyente es sujeto 
pasivo de una pertenencia que se genera en él a través del don recibi-
do. Por otra parte, el cristiano se ve impelido a actuar en una doble 
dirección. Debe cuidar ese regalo divino que ha acogido y que actua 
en su vida, pero también tiene que evidenciar los frutos que surgen 

19  En el cuarto evangelio se emplea este verbo cuarenta veces, de modo que 
el 55% del uso neotestamentario de μένω se realiza en escritos joánicos. Sobre el uso 
bíblico y joánico de este vocablo griego, Hauck, F., «μένω κτλ.», en Kittel, G. y 
Griedrich, G. (dirs.), Grande Lessico del Nuovo Testamento, vol. vii, Paideia, Brescia 
1971, 25-66; Brown, R. E., The Epistles, 259-261; Lieu, J. M., La teología, 58-67.



UNA FE QUE AMA, UN AMOR QUE CREE. EL AMOR EN LA PRIMERA... 351

de esa relación de pertenencia. Este paradójico juego de pasividad y 
actividad subraya el carácter recíproco de la relación entre Dios y el 
cristiano. 

Pero ¿cuál es ese “agente transformador” que cada cristiano ha 
albergado y tiene la responsabilidad de proteger para permanecer? 
Como si se tratara de las dos caras de una misma moneda, este don 
activo tiene, según el escrito joánico, dos aspectos: el núcleo de la 
predicación recibida y el Espíritu Santo. 

Por un lado, 1Jn insiste en permanecer en la Palabra de Dios (1Jn 2,4) 
y en aquello que han escuchado desde el comienzo (1Jn 2,24). Se su-
giere así que el vínculo con la Trinidad se genera y se mantiene en la 
medida en que se conserva la tradición recibida, especialmente en lo 
referente a la fe en Jesucristo. Desde esta clave, la relación recíproca 
entre Dios y el cristiano, que se expresa con μένω, es creadora de 
lazos fraternos, pues los disidentes que niegan que Jesús sea el Cristo 
tampoco permanecen con la comunidad (1Jn 2,19). La comunión Trini-
dad-cristiano se abre a los demás y construye fraternidad. 

Por otro lado, se emplean diversos giros que remiten al Es-
píritu para exhortar a permanecer en él. Se habla de “unción” 
(1Jn  2,27-28), de “semilla” de Dios (1Jn 3,9) y directamente del 
Espíritu Santo (1Jn 3,24). De hecho, el don del Espíritu es quien 
verifica este vínculo recíproco entre Dios y los creyentes: 

“En esto reconocemos que permanecemos en él y él en nosotros: en 
que nos ha dado de su Espíritu” (1Jn 4,13). 

Así, el Espíritu se convierte en motor generador de comunión y, a 
la vez, en la prueba de esta. Actuar en sintonía con Él confirma la sin-
ceridad del permanecer en Dios, pero ¿en qué se concreta? La carta nos 
va ofreciendo pistas para comprobarlo. Quienes se mantienen en esta 
relación viven como lo hizo Jesucristo (1Jn 2,6), no tropiezan (1Jn 2,10) 
ni pecan (1Jn 3,6), confiesan que Jesús es Hijo de Dios (1Jn 4,15) y, lo 
que más nos interesa en este artículo, aman. Aunque está implícita en 
lo anterior, esta última actitud vital se expresa de diversos modos. Se 
dirá que cumplen la voluntad de Dios (1Jn 2,17), que guardan los man-



IANIRE ANGULO ORDORIKA352

damientos (1Jn 3,24), que tienen compasión con el prójimo (1Jn 3,17) 
y, sobre todo, que aman a los demás (1Jn 2,10; 3,14-15). 

Este despliegue de actitudes que constatan el permanecer cristiano 
queda resumido en este versículo:

“Y nosotros hemos conocido el amor que Dios nos tiene, y hemos 
creído en él. Dios es Amor y quien permanece en el amor permanece 
en Dios y Dios en él” (1Jn 4,16). 

La fe responde al hecho de experimentar afectivamente no solo 
que la esencia divina es amor, sino también su manifestación histórica 
y concreta en Jesucristo. Mantener una estrecha relación recíproca 
con Dios implica necesariamente mantenerse y situarse vitalmente 
desde el amor. Permanecer, por tanto, no es una respuesta puntual sino 
una actitud existencial que se expresa en claves de afecto, tanto entre 
la Trinidad y el creyente como entre este último y los demás. 

A modo de resumen, permanecer, en esa doble dimensión activa 
y pasiva, es la réplica creyente a la iniciativa de un Dios que es amor 
y que hemos conocido por Jesucristo. Este vínculo recíproco no es 
puntual aunque, como toda relación, resulte dinámico. Además, no 
supone intimismo cerrado, pues nos abre a la comunidad y se verifica 
en cómo nos comportarnos con los demás. Con todo, esta respuesta 
amorosa del cristiano está expuesta a riesgos. 

3.2	 Un amor expuesto a peligros 

No descubrimos ningún secreto al afirmar que la vida cristiana se 
encuentra amenazada por diversos peligros. En esta carta se apuntan 
a algunos de ellos que complican la respuesta al Dios que es amor. 
Con la pretensión de ganar en claridad, vamos a presentar estos ries-
gos avanzando desde los más concretos y cercanos al creyente hasta 
los más amplios y genéricos. Estos últimos, de algún modo, engloban 
los anteriores.

Hay pocas realidades tan paralizantes como el miedo. Este blo-
quea y hace muy difícil avanzar. 1Jn se enfrenta a la raíz del temor, 
afirmando lo siguiente:



UNA FE QUE AMA, UN AMOR QUE CREE. EL AMOR EN LA PRIMERA... 353

“No hay temor en el amor; sino que el amor perfecto expulsa el 
temor, porque el temor mira el castigo; quien teme no ha llegado a la 
plenitud del amor” (1Jn 4,18). 

Este versículo no se refiere al respeto reverencial que, a lo largo 
de la Escritura, se denomina temor de Dios 20. Se trata, más bien, del 
miedo al juicio (cf. 1Jn 4,17) que albergan quienes no han captado 
la esencia amorosa del Padre. Haber conocido el amor divino, en su 
cantidad y calidad, no es compatible con asustarse ante el encuentro 
con Él. Al revés, verle será un motivo de profunda alegría, porque 
seremos semejantes a Aquel del que somos hijos (cf. 1Jn 3,2).

Otro peligro al que está expuesto el cristiano es el pecado. En el 
lenguaje joánico este no se limita a las acciones concretas, pues se tra-
ta de una opción más profunda que frustra el sueño divino para el ser 
humano 21. Para 1Jn afirmar que no tenemos pecado nos hace menti-
rosos, pues no es así (1Jn 1,8-10). Aunque se exhorta con vehemencia 
a no pecar, en caso de hacerlo, Jesucristo es el abogado defensor que 
se entregó por los pecados de toda la humanidad (1Jn 2,1-2). Conocer 
al Hijo y permanecer en Él conlleva cierta actitud ante esta cuestión:

“Y sabéis que él se manifestó para quitar los pecados y en él no 
hay pecado. Todo el que permanece en él, no peca. Todo el que peca, 
ni le ha visto ni conocido […] Quien comete el pecado es del Diablo, 
pues el Diablo peca desde el principio. El Hijo de Dios se manifestó 
para deshacer las obras del Diablo. Todo el que ha nacido de Dios no 
comete pecado porque su germen permanece en él; y no puede pecar 
porque ha nacido de Dios” (1Jn 3,5-6.8-9). 

Como hemos visto antes, pecar es reflejo de no permanecer en el 
Señor. Quien peca, además de no haber hecho experiencia del amor 
por no ver a Jesucristo ni conocerle, también demuestra que no ha 
nacido de Dios. La “semilla” divina, que nos hace hijos y mantiene 

20  Esta es una temática habitual especialmente en la literatura sapiencial. El 
Sirácida presenta un paralelismo entre los que temen y los que aman en Eclo 2,15-17 
que se estudia con hondura en, Calduch-Benages, N., En el crisol de la prueba. 
Estudio exegético de Sir 2,1-18, Verbo Divino, Estella 1997, 192-208. 

21  Sobre esta cuestión, Mateos, J. y Barreto, J. Vocabulario Teológico, 246-251.



IANIRE ANGULO ORDORIKA354

al cristiano vinculado amorosamente con el Padre y el Hijo, no nos 
permite actuar en su contra, porque pecar y amar son realidades con-
tradictorias. 

Una concreción grupal del pecado, que desmiente en la práctica 
haber conocido la manifestación del Padre en el Hijo, son los disiden-
tes que han surgido en la comunidad a la que se dirige este escrito. El 
autor los llama “anticristos”, porque niegan tanto al Padre y al Hijo 
como que Jesús sea el Cristo (1Jn 2,18-23). Ellos engrosan el número 
de falsos profetas que han poblado la historia de salvación, negando 
la encarnación del Hijo (1Jn 4,1-3). Por más que sus doctrinas intenten 
desviar a los creyentes, el autor de 1Jn apela al anuncio primero y 
a la unción recibida. Esta última enseña la verdad, desenmascara la 
mentira y permite a los cristianos permanecer en Dios (1Jn 2,24-28). 

Frente a quienes no aceptan al Hijo encarnado, están los miem-
bros de la comunidad que sí han conocido a Dios. Ellos han vencido 
a los falsos profetas, discerniendo entre el espíritu del error y el de la 
verdad.

“Vosotros, hijos míos, sois de Dios y los habéis vencido. Pues el 
que está en vosotros es más que el que está en el mundo. Ellos son del 
mundo; por eso hablan según el mundo y el mundo los escucha. Noso-
tros somos de Dios. El que conoce a Dios nos escucha, el que no es de 
Dios no nos escucha. En esto reconocemos el espíritu de la verdad y el 
espíritu del error” (1Jn 4,4-6). 

La pertenencia a Dios o al mundo depende de a quién se preste 
oído. El mundo acoge las palabras de quienes defienden errores doc-
trinales, porque emplean sus mismos parámetros. Hablar del mundo 
(κόσμος) es habitual en el lenguaje joánico como metáfora de un orden 
social y religioso en abierta oposición a Dios y a su proyecto 22. Se 
trata, por tanto, de la representación simbólica del enemigo divino, 
que no reconoce a los cristianos y los odia (1Jn 3,1.13). El riesgo del 

22  No es este el único sentido en el que se habla de mundo en el cuarto 
evangelio, pero sí el más frecuente en esta carta. Con todo, también aparece el 
término como universo (cf. 1Jn 3,17; 4,1) y como conjunto de humanidad (cf. 
1Jn  2,2; 4,14). Sobre los otros significados joánicos en los que se emplea este 
término, Mateos, J. y Barreto, J., Vocabulario Teológico, 211-215.



UNA FE QUE AMA, UN AMOR QUE CREE. EL AMOR EN LA PRIMERA... 355

creyente es que su vinculación afectiva sea con esta realidad opuesta 
al Padre. 

“No améis al mundo ni lo que hay en el mundo. Si alguien ama al 
mundo, el amor del Padre no está en él. Puesto que todo lo que hay en 
el mundo –la concupiscencia de la carne, la concupiscencia de los ojos 
y la jactancia de las riquezas– no viene del Padre sino del mundo. El 
mundo y sus concupiscencias pasan; pero quien cumple la voluntad de 
Dios permanece para siempre” (1Jn 2,15-17). 

El amor al Padre y al mundo son dos realidades incompatibles, 
pues ambas exigen exclusividad y tienen carácter totalizante. Esta in-
capacidad para compartir el afecto dirigido a Dios está arraigada en 
las entrañas de la tradición bíblica y de su monoteísmo. Tras esta con-
traposición de amores contradictorios, en este pasaje se afirma el ori-
gen mundano de las concupiscencias 23, así como su caducidad frente 
a la estabilidad del querer divino. 

En este enfrentamiento entre Dios el mundo, lo que decanta la 
balanza hacia un ganador es el amor del creyente. Con todo, la batalla 
está ganada en Jesucristo, como ya se planteaba en el cuarto evangelio 
( Jn 16,28.33). Una vez más, amor y fe se entrelazan implicándose una 
a la otra, por más que ambas no se mencionen de modo explícito. Así, 
podemos intuirlo en este texto: 

“Todo lo que ha nacido de Dios vence al mundo. Y lo que ha con-
seguido la victoria sobre el mundo es nuestra fe. Pues, ¿quién es el que 
vence al mundo sino el que cree que Jesús es el Hijo de Dios?” (1Jn 5,4-5). 

Según 1Jn, el miedo, quienes niegan la encarnación del Hijo y 
rendirse ante el mundo y el pecado que genera este son los tropiezos 
más peligrosos para el creyente. En estos riesgos la cuestión de la fe y 
el amor se entremezclan. Conocer la revelación del Padre en Jesucris-
to y conservar el Espíritu nos permiten mantenernos en una estrecha 

23  La historia de cómo se han interpretado la concupiscencia de la carne, 
de los ojos y la jactancia de las riquezas es larga y compleja. Para una visión 
panorámica de esta cuestión en la que no entramos, Brown, R. E., The Epistles, 
307-315.



IANIRE ANGULO ORDORIKA356

relación afectiva con Dios que resulta vital para el cristiano. Haber 
conocido el amor y permanecer en él, superando estos peligros que nos 
amenazan, se comprueba en la relación con los demás. Cumplir el 
mandamiento del amor es la “prueba del nueve” que verifica la fe. 

3.3	 Un amor que se verifica en el hermano

Ya hemos planteado que el hecho de permanecer se comprueba 
en el comportamiento del creyente, especialmente en actitudes que 
expresan diversos rasgos del amor, como no pecar, tener compasión o 
cumplir los mandamientos 24. En 1Jn se emplea en catorce ocasiones 
la palabra mandamiento (ἐντολή) 25. La repetición del término muestra 
la relevancia que tiene a lo largo del escrito. Por más que esta insisten-
cia nos pueda dar cierta sensación de legalismo, la misma carta nos 
revela cuál es ese mandato:

“Nosotros amamos porque él nos amó primero. Si alguno dice «Yo 
amo a Dios», y odia a su hermano, es un mentiroso; pues quien no 
ama a su hermano, a quien ve, no puede amar a Dios a quien no ve. 
Y nosotros hemos recibido de él este mandamiento: quien ama a Dios 
ame también a su hermano” (1Jn 4,19-21). 

Nuestro amor tiene su fuente en Otro que se ha conocido prime-
ro. Experimentar el amor divino, gratuito e incondicional, provoca 
una respuesta amorosa hacia el Invisible, pero esta resulta estar me-
diada por el amor al hermano concreto, a quien se ve. La concreción 
del amor en los cercanos ha de entenderse desde las mismas claves 
de incondicionalidad y gratuidad que caracterizan al divino. Estos 

24  No está claro el significado teológico del uso en plural de mandamientos 
en 1Jn 2,3-4; 3,22.24; 5,2-3. Parece que podría emplearse mandamientos como un 
término intercambiable con palabras, en coherencia con llamar al decálogo las 
“diez palabras”. Desde esta clave, el uso plural del vocablo ἐντολή se acercaría al 
sentido con el que el cuarto evangelio habla de “conservar las palabras” de Jesús 
(cf. Jn 14,21-24). Sobre esta cuestión, Brown, R. E., The Epistles, 250-252.

25  Para este tema, Mateos, J. y Barreto, J., Vocabulario Teológico, 188-193; 
Contreras Molina, F., «El que ama ha pasado de la muerte a la vida (1 Jn 3,14)», 
en Rodríguez Carmona, A. (ed.), “Como yo os he amado” ( Jn 13,34). Miscelánea 
sobre los escritos joánicos. Homenaje a Francisco Contreras Molina CMF, Verbo Divino, 
Estella 2011, 291-305.



UNA FE QUE AMA, UN AMOR QUE CREE. EL AMOR EN LA PRIMERA... 357

versículos, además, nos dan la pista fundamental para conectar las 
referencias al mandamiento en 1Jn con aquel que ocupa el núcleo del 
llamado “discurso de despedida” del cuarto evangelio 26. 

“Os doy un mandamiento nuevo (ἐντολὴν καινὴν): que os améis los 
unos a los otros. Que, como yo os he amado, así os améis también vo-
sotros los unos a los otros” ( Jn 13,34). 

Más que un yugo o un peso, Juan presenta el mandamiento del 
amor como un don que se ofrece a todos a través de Jesús y cuya fuen-
te es el Padre (cf. Jn 15,9). En los sinópticos se presenta al Maestro 
planteando el amor a Dios y a los demás como el culmen de los man-
damientos judíos (Mt 22,37-40; Mc 12,29-31; Lc 10,26-28). El cuarto 
evangelio, por su parte, da una vuelta de tuerca a esta afirmación, 
poniendo en Jesús la medida del amor mutuo 27, pues “amó hasta el 
extremo” ( Jn 13,1). El autor de 1Jn parece remitir a esta tradición joá-
nica cuando afirma lo siguiente:

“Quien dice que permanece en él, debe vivir como vivió él. Queri-
dos no os escribo un mandamiento nuevo (ἐντολὴν καινὴν), sino el man-
damiento antiguo, que tenéis desde el principio. Este mandamiento 
antiguo es la palabra que habéis escuchado. Y sin embargo, os escribo 
un mandamiento nuevo (ἐντολὴν καινὴν) –que es verdadero en él y en 
vosotros– pues las tinieblas pasan y la luz verdadera brilla ya. Quien 
dice que está en la luz y aborrece a su hermano, está aún en las tinie-
blas. Quien ama a su hermano permanece en la luz y no tropieza” 
(1Jn 2,6-10). 

Una vez más, el don se convierte en responsabilidad que dina-
miza todas las energías del cristiano. El “como yo os he amado” del 
evangelio (cf. Jn 13,34) se traduce en 1Jn en la exigencia de “vivir 
como vivió él” (1Jn 2,6). Un modo de manejarse en la existencia seme-

26  Sobre este mandamiento en Juan, Brown, R. E., The Gospel according to 
John XIII-XXI (AB 29a), Doubleday, New York 1970, 612-614.

27  También tiene un punto de novedad en la concreción del amor mutuo, 
pues la formulación no parece remitir de modo espontáneo a la exigencia de 
amor al prójimo de Lv 19,18, hacia el que apuntan los sinópticos y que resulta 
más amplio e impreciso que amarse “unos a otros”. 



IANIRE ANGULO ORDORIKA358

jante al de Jesucristo es la prueba más fehaciente de permanecer en esa 
relación de intimidad a la que estamos llamados. La mención al “man-
damiento nuevo” (ἐντολὴν καινὴν) remite con claridad a la exigencia de 
amar al modo de Jesús propuesto en Juan, donde también se emplea 
esta misma expresión 28. 

Resulta llamativa la aparente contradicción con la que se afirma 
y se niega a la vez el carácter novedoso del mandamiento. Este, como 
el autor recuerda, está preñado de novedad, al invitarnos a amar al 
modo de Jesús, pero es antiguo, porque forma parte de la tradición 
originaria que la comunidad ha recibido desde el comienzo de su an-
dadura. Amar al hermano y estar en las tinieblas son dos cuestiones 
incompatibles, pues, si se ha afirmado de Dios que es justo, luz y amor 
(cf. 1Jn 1,5; 2,29; 4,8), quienes se relacionan con Él han de desenvol-
verse con los demás desde estas tres claves. De esta triada, es el amor 
lo primordial, pues caminar en la luz y obrar la justicia son sus expre-
siones prácticas, como ilustra este pasaje 29:

“Quien dice que está en la luz y aborrece a su hermano, está aún en 
las tinieblas. Quien ama a su hermano permanece en la luz y no tro-
pieza. Pero quien aborrece a su hermano está en las tinieblas, no sabe 
a dónde va, porque las tinieblas han cegado sus ojos” (1Jn 2,9-11) 30. 

Aunque no se explicite en 1Jn, el escrito también presenta a Dios 
como vida. De modo inverso a como sucede con ser luz, justicia y 
amor, en este caso no se explicita como definición divina, sino en re-

28  Para Domingo Muñoz, se podría afirmar que 1Jn en su conjunto es un 
comentario a este “mandamiento nuevo”, pues en la estructura que él defiende ocupa 
la parte central de las tres secciones propuestas. Muñoz, D., Cartas de Juan, 46.120.

29  Román habla del discernimiento cristiano en 1Jn al hilo de estas referencias 
a la luz en, Román Martínez, C., «“Caminar en la luz”. Criterio de discernimiento 
en la 1ª carta de Juan», en Rodríguez Carmona, A. (ed.), “Como yo os he amado” 
( Jn 13,34). Miscelánea sobre los escritos joánicos. Homenaje a Francisco Contreras Molina 
CMF, Verbo Divino, Estella 2011, 267-289.

30  Aunque este pasaje parece relacionar solo la luz con el amor, no resulta 
anodino que de la afirmación de “que todo el que obra la justicia a nacido de 
él” (1Jn 2,29) se pase directamente a la confesión del amor de Dios que nos hace 
hijos suyos (cf. 1Jn 3,1). Actuar de modo justo es una forma concreta de amar. 



UNA FE QUE AMA, UN AMOR QUE CREE. EL AMOR EN LA PRIMERA... 359

lación con los demás. El autor emplea para ello el imaginario bíblico 
de Caín y Abel:

“Pues este es el mensaje que oísteis desde el principio: que nos ame-
mos unos a otros. No como Caín, que, al ser del Maligno, mató a su 
hermano […] Nosotros sabemos que hemos pasado de la muerte a la 
vida, porque amamos a los hermanos. Quien no ama permanece en 
la muerte. Todo el que odia a su hermano es un asesino y sabéis que 
ningún asesino posee vida eterna en sí mismo” (1Jn 3,11-12a.14-15). 

Como se observa en estos versículos, de modo indirecto se está 
identificando a Dios con Quien da vida, y vida eterna. Amar es per-
manecer en Él, mientras odiar es asesinar al hermano. El paso de la 
muerte a la vida no puede ser fruto del esfuerzo personal, sino de la 
acción divina en nuestra existencia. No buscar el bien otro, que es lo 
que implica amar, no solo es una forma de matarle, sino también cons-
tata que seguimos en la muerte, por mucho que tengamos apariencia 
de vivos. 

No hay nada más efectivo que aquello que moviliza nuestros afec-
tos, de ahí la inseparable relación entre el amor y la fe. Esta última, 
que brota de un conocimiento experiencial y mantiene una relación 
íntima con la Trinidad, se expresa en las distintas manifestaciones 
del amor hacia los demás. Cuestionar que Jesús sea el Cristo golpea 
la línea de flotación del comportamiento cristiano, pues, por una par-
te, supondría negar que la entrega de Jesucristo nos revele la esencia 
amorosa de Dios. Por otra parte, implica renunciar a que el amor 
hasta el extremo del Hijo sea nuestro criterio ético en la relación con 
quienes nos rodean. Negar la encarnación supone también renunciar 
a encarnar ese amor, y la vida creyente no es sino amar como él nos 
amó (cf. 1Jn 4,11). 

El amor a los demás comprueba la veracidad de nuestra experien-
cia creyente, pues solo quienes han experimentado la luz, la justicia, 
el amor y la vida, que es Dios, pueden situarse antre otros lejos de las 
tinieblas, actuando con justicia, amando y dando vida. 



IANIRE ANGULO ORDORIKA360

IV. E l Amor: una “dinámica de fluidos”

Una de las asignaturas más correosa en los grados universitarios 
de ciencias suele ser la “dinámica de fluidos” 31. Se denomina así a una 
parte de la física que estudia tanto el movimiento de los líquidos y ga-
ses como las fuezas que lo provocan. Espero que ningún físico se lleve 
las manos a la cabeza al afirmar que el nombre de esta disciplina re-
sulta muy apropiado para recoger cómo 1Jn trata la cuestión del amor. 
Este escrito aborda una realidad, la del amor, que es fluida y poco 
rígida, que se caracteriza por el movimiento. A pesar de la sensación 
que podría generar este dinamismo, existen una serie de “fuerzas” a 
estudiar para preveer su comportamiento. A lo largo de este apartado 
vamos a emplear esta imagen, por muy limitada que sea, para recoger 
lo planteado y esbozar, a modo de conclusión, cómo este libro neotes-
tamentario comprende el amor. 

4.1.	 El amor como “fluido” en movimiento

La física denomina “fluidos” a aquellas realidades cuyas partícu-
las tienen una fuerza de atracción leve entre sí que les permite no ser 
rígidas y adaptar su forma al contexto, como los líquidos y los gases. 
Más que la débil unión de sus partículas, de esta imagen nos interesa 
rescatar el movimiento que posibilita y la fluidez que caracteriza a 
estos elementos, pues para 1Jn el amor fluye de modo constante en 
un “circuito” que está en estrecha interrelación. Desde Dios, que es el 
mismo ἀγάπη y la fuente de toda expresión de amor, nos llega a noso-
tros por Jesucristo. Por definición, no puede quedarse de modo estáti-
co en el creyente, sino que ha de seguir transmitiéndose y circulando 
a través de los demás y volviendo también a Aquel que es su origen. 

El amor discurre a través de un circuito formado por la Trinidad, 
los creyentes y los demás. Estas constantes idas y venidas sirven tam-
bién para expresar el juego de 1Jn entre la actividad del cristiano y su 
recepción pasiva, entre el recibir y el entregar, entre del don inmere-
cido y la tarea responsable. No es un movimiento de única dirección 

31  La imagen nos surgió a partir de un capítulo de la tesis de López Barrio 
titulado: “dinámica del amor”, López Barrio, M., El tema del agape, 167-222.



UNA FE QUE AMA, UN AMOR QUE CREE. EL AMOR EN LA PRIMERA... 361

que vaya desde Dios, que nos ama, hasta los demás, que han de ser 
amados. Se trata, más bien, de una corriente de doble sentido, pues 
dejar que el amor recibido fluya hacia los hermanos es también res-
ponder amorosamente a Quien está en el origen de ese amor. 

El amor genera relaciones. Estas son de filiación con Dios y de 
fraternidad con los demás, pero se trata de vínculos en constante mo-
vimiento y no logros ya alcanzados. Al revés, percibirlos de modo 
estático implica minarlos por dentro. 

“Mirad qué amor nos ha tenido el Padre para llamarnos hijos de 
Dios, pues ¡lo somos! El mundo no nos conoce porque no le conoció a 
él. Queridos, ahora somos hijos de Dios y aún no se ha manifestado lo 
que seremos. Sabemos que, cuando se manifieste, seremos semejantes 
a él, porque le veremos tal cual es” (1Jn 3,1-2). 

La condición de hijos de Dios brota de su iniciativa amorosa, pero 
la filiación es percibida como un proceso de asemejarse al Padre. Este 
apenas se ha iniciado y culminará en el encuentro definitivo con Él. 
Si Dios es amor, ser semejantes a Él pasa por aprender a conjugar el 
verbo amar en todos sus tiempos, modos y personas. En esto parece 
consistir aquello que “aún no se ha manifestado”, pero que estamos 
llamados a ser. 

Del mismo modo que la filiación no es una realidad estática, tam-
poco lo es la fraternidad. El verbo τελειόω tiene el sentido de acabar, 
completar o perfeccionar. Se emplea cuatro veces en la carta y siem-
pre referido al amor que ha de llegar “a plenitud” 32. Sirva este versí-
culo como ejemplo:

“A Dios nadie le ha visto nunca. Si nos amamos unos a otros, Dios 
permanece en nosotros y su amor ha llegado en nosotros a su plenitud 
(ἡ ἀγάπη αὐτοῦ ἐν ἡμῖν τετελειωμένη ἐστίν)” (1Jn 4,12). 

32  Para ahondar en el sentido bíblico del verbo, Delling, G., “τελειόω”, 
en Kittel, G. y Griedrich, G. (dirs.), Grande Lessico del Nuovo Testamento, vol. 
xiii, Paideia, Brescia 1981, 1036-1049; Hübner, H., “τελειόω”, en Balz, H. y 
Schneider, G. (eds.), Diccionario exegético del Nuevo Testamento (BEB 91), vol. ii, 
Sígueme, Salamanca 1998, 1712-1716.



IANIRE ANGULO ORDORIKA362

Como expresa el texto, hay una estrecha relación entre amar a 
los demás y llevar a culminación el amor de Dios en nosotros. En la 
medida en que amamos a los demás, se “completa” y llega a perfección 
ese amor que fluye. El uso del verbo τελειόω alude a un progreso cuya 
culminación tiene que ver con el amor fraterno. Movimiento y progre-
so que se expresa también con la imagen del “caminar” (cf. 1Jn 1,6-7). 

El amor es, por tanto, una realidad que fluye pero ¿qué fuerzas 
afectan a su movimiento? Para 1Jn es la dinámica de la encarnación 
la que lo impulsa. 

4.2.	La dinámica del amor: Encarnación

A lo largo de estas páginas ya hemos insistido en la importancia 
que tiene para este escrito neotestamentario la encarnación del Hijo. 
Que Jesús sea el Cristo y que haya venido “en carne” no es una mera 
afirmación dogmática, sino que tiene repercusiones muy concretas 
en el modo de relacionarnos con los demás, pues así conocemos que 
Dios es amor. La historicidad del acontecimiento Jesucristo se en-
cuentra a la raíz de la comunidad a la que se dirige 1Jn. La concentra-
ción de verbos sensoriales para remitir a cuanto se les ha transmitido 
desde el comienzo confirma la importancia de la dinámica encarna-
toria (cf. 1Jn 1,1-3). 

Pero esta dinámica del amor no se agota en el Verbo encarna-
do. Todo amor, también el nuestro, tiende a hacerse carne, cercano y 
palpable, para los demás. El interés del autor por concretar el amor 
recibido en las relaciones con quienes vemos responde a esta fuerza 
que impulsa a aterrizar el afecto en lo cotidiano. Del mismo modo que 
se ha palpado a Jesucristo (cf. 1Jn 1,1), el amor a otros también se ha 
de hacer tangible:

“Hijos míos, no amemos de palabra ni de boca, sino con obras y 
según la verdad” (1Jn 3,18). 

Afirma la sabiduría popular que “obras son amores y no buenas 
razones”. La fuerza que anima a ese amor, que fluye entre Dios, noso-
tros y los hermanos, es una tendencia a la encarnación. Una vez más, 
la aparente recepción pasiva se convierte en impulso para la acción 



UNA FE QUE AMA, UN AMOR QUE CREE. EL AMOR EN LA PRIMERA... 363

concreta, porque el amor recibido no puede quedarse en discursos ni 
en ideas bonitas. 

Como sucede en física, las fuerzas ejercidas sobre la materia pro-
vocan movimientos. La fuerza de la encarnación mantiene la dinámi-
ca por la que el amor fluye y lleva a la comunión. 

“Lo que hemos visto y oído, os lo anunciamos, para que también 
vosotros estéis en comunión con nosotros. Y nosotros estamos en co-
munión con el Padre y con su Hijo, Jesucristo” (1Jn 1,3). 

La Buena Noticia de Jesús, desde la que se cimienta la comunidad 
a la que se dirige este escrito, lleva a la comunión. Por eso, quienes 
negando al Hijo rompen la fraternidad están dejándose mover por 
una fuerza muy distinta a la que impulsa el amor. Esta unión estrecha 
no se realiza solo con la Trinidad y entre los hermanos, como afirma 
este versículo, sino que también se realiza en el interior del creyente. 
La profunda interrelación entre el amor y la fe, que hemos ido des-
granando a lo largo de estas páginas y que atraviesa el libro neotesta-
mentario, supone una percepción unificada del cristiano, en la que no 
hay separación entre la ortodoxia y la ortopraxis. Creer y amar son 
el núcleo del mensaje de esta carta, tal y como refleja este versículo:

“Y este es su mandamiento: que creamos en el nombre de su Hijo, 
Jesucristo, y que nos amemos unos a otros tal y como nos lo mandó” 
(1Jn 3,23). 

El amor, en constante movimiento y evolución, no puede ser re-
tenido. La dinámica de encarnación lo mantiene en un constante fluir 
en todos los sentidos y nos empuja a vivir en la más profunda comu-
nión con Dios, con quienes nos rodean y con nosotros mismos. Y es 
que, como mucho más tarde cantarán los Beatles, 1Jn también podría 
haber afirmado que “todo lo que necesitamos es amor”.

Ianire Angulo Ordorika



IANIRE ANGULO ORDORIKA364


