
Actualidad bibliográfica





RECENSIONES 973

Recensiones

San Agustín

San Agustín, Las Confesiones, en Obras completas de san Agustín, vol. II, 
BAC, Madrid 2019, 631 pp.

Antes de comenzar la recensión a esta edición de Las Confesiones 
(3ª edición, año 2019) expongo brevemente la trayectoria histórica del 
tomo II de las Obras Completas de san Agustín publicado por la BAC 
con la finalidad de valorar la importancia de esta nueva publicación. 
Con esta recensión se podrá comprender mejor las primeras páginas 
introductorias que me parecen un tanto obscuras. El P. Ángel Custodio 
Vega (1894-1972), agustino con habitual residencia en el Monasterio de 
El Escorial, se dedicó seria y profundamente a la investigación con un 
total de unas 200 publicaciones entre libros y artículos, que incluyen 
temas de gran interés, especialmente para la Patrística. Durante las déca-
das de los años veinte y treinta del siglo pasado realizó un concienzudo 
estudio sobre el pensamiento de san Agustín y el texto crítico de Las 
Confesiones que publicó en las Revistas agustinianas La Ciudad de Dios y 
Religión y Cultura, y en ediciones especiales en fechas anteriores al inicio 
de la guerra civil española. Conviene tener esto presente para entender 
que, cuando bajo la dirección del P. Félix García, OSA, la Biblioteca de 
Autores Cristianos decidió publicar las obras de san Agustín en versión 
bilingüe, el primer tomo estuvo a cargo del agustino recoleto P. Victo-
rino Capánaga y el tomo segundo a cargo del P. Ángel Custodio Vega, 
OSA. Este tomo segundo (identificado a lo largo de esta recensión como 
BAC 1964) contiene la edición crítica perfeccionada y el texto español 
de Las Confesiones de san Agustín, a la que el autor en la fecha de esa 

CiuD-Ra 233-3 (2020) 973-1046



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 233-3 (2020)974

publicación había dedicado más de 12 años de investigación. El P. Vega, 
superviviente milagroso de la trágica experiencia escurialense de la gue-
rra civil española, fue un modelo de humilde sabio y constante investi-
gador. Su obra y figura puede consultarse en la conocida publicación del 
P. Modesto González, Autores Agustinos de El Escorial, San Lorenzo de El 
Escorial, 1996, pag. 1138-1162.

La edición de Las Confesiones, me refiero a BAC 1964, con una ti-
rada de ocho mil ejemplares, tuvo una aceptación singular no obstante 
su carácter netamente erudito. Es la única edición latina de carácter 
crítico de las obras de san Agustín efectuada en España, cuyas lecturas 
variantes, según los códices consultados, se señalan a pie de página. 
Las páginas del texto original se alternan con las páginas de la traduc-
ción española. Se incluyó también un extenso estudio sobre la filosofía 
de san Agustín con amplia bibliografía (BAC 1946, pag. 11-245) que 
en las últimas ediciones se ha suprimido. Al final de cada uno de los 
trece libros de los que se compone Las Confesiones se añaden notas acla-
ratorias de diferente importancia. La exigencia de la demanda impulsó 
a realizar diez impresiones -o reimpresiones- en los años 1951, 1956, 
1963, 1968, 1974, 1980, 1991, 1999, 2002 y 2005 que hacen un total de 
once, contando la primera edición de 1946. En la impresión segunda 
(BAC 1951) el mismo P. Ángel Custodio Vega valoró su texto latino 
como uno de los mejores de los que se habían publicado y calificó su 
fiel versión española de “una cierta fluidez literaria”. Al mismo tiempo, 
mostraba su agradecimiento a la buena acogida que tuvo su teoría del 
ritmo en difíciles pasajes y la conjunción triangular del texto latino 
en los códices Sessoriano, Maurinos y los de Eugipio. Me excuso de 
aclarar esto último, pues no es el lugar para especificarlo ni comentar-
lo. Fallecido el P. Ángel Custodio Vega en 1972 se hizo cargo de las 
siguientes reimpresiones, desde la sexta (BAC 1974) hasta la undécima 
(BAC 2005), el P. José Rodríguez, quien con pleno derecho y humilde 
sabiduría se comprometió a hacer una renovada edición de Las Confe-
siones respetando lo fundamental de la publicada por el P. Vega. Esto se 
hizo realidad en la edición segunda (BAC 2013). Sugiero al lector preste 
una especial atención a la Advertencia del Editor en la nota que lleva el 
epígrafe A la segunda edición (BAC 2019, pag. XIII-XV) para valorar la in-
tervención novedosa que llevó a cabo el P. José Rodríguez. Hasta aquí, 
pues, un breve apunte de la trayectoria histórica de las ediciones de Las 
Confesiones del P. Ángel Custodio Vega, que estará unida al meticuloso 
trabajo, serio estudio y renovada presentación del P. José Rodríguez, 
quien merece una cordial alabanza. El P. José Rodríguez se presenta 



RECENSIONES 975

él mismo, en relación con el P. Vega, como “conmunícipe de nacimiento, 
mi primer mentor guiándome por caminos agustinianos hasta y en El Escorial” 
(BAC 2019, pag. XIII). 

Hecha la anterior presentación, comienzo, pues, a recensionar di-
rectamente esta edición, edición tercera, que señalaremos como BAC 2019. 
Para valorar esta edición me baso en mi ejemplar de la edición BAC 
1946, que me ha acompañado durante 70 años, y se defiende con su ele-
gante encuadernación de piel de las numerosísimas anotaciones que han 
invadido sus páginas. Empezando por la página que normalmente se 
denomina página legal (BAC 2019, pag. VIII), ésta tiene la extraña virtud 
de ofrecer datos para aclarar la confusa presentación de esta publicación. 
Después del inicio que contiene el Índice General, de inmediato en la pá-
gina siguiente consta el epígrafe “Advertencia del Editor” (BAC 2019, pag. 
XI), y sin explicación alguna se incluyen en esa “advertencia” cuatro notas 
cada una con su propio epígrafe. La primera lleva el título “A la segunda 
impresión” que está firmada por el P. Vega en fecha 24 de abril de 1951 
(BAC 2019, pag. XI-XIII). En esta nota para aclarar un tema planteado 
se cita la página CVII que corresponde a su “Segunda impresión”, que en 
la paginación de la actual se encuentra en la página CIX. La segunda 
con el título “A la quinta impresión” es una breve nota del P. Vega sin 
fecha, pero se supone corresponde al año 1968 (BAC 2019, pag. XIII). 
La tercera con el título “A la segunda edición” es una nota firmada por el 
P. José Rodríguez, sin fecha, pero se supone del año 2013 (BAC 2019, 
pag. XIII-XV) que tiene gran importancia para ambas ediciones (BAC 
2013 y BAC 2019). La nota “A la tercera edición” con fecha 25 de abril de 
2019 (BAC 2019, pag. XV-XVI) está firmada por el P. José Rodríguez y 
es la única advertencia que corresponde a esta edición. A mi entender 
hubiera sido muy conveniente poner al principio alguna aclaración del 
porqué de las diversas notas o, sencillamente, eliminar las notas de otras 
ediciones y resaltar que la nota titulada “A la segunda edición” contiene los 
motivos que han influido para perfeccionar una obra que cuenta en la 
BAC, desde 1946, nada menos que con trece entre “ediciones” e “impre-
siones”. Hubiera bastado una breve frase presentando las dos importantes 
notas del actual editor de Las Confesiones, P. José Rodríguez, y unas frases 
de obligada cortesía en memoria del P. Vega.

Si bien el P. José Rodríguez en esta edición tercera (2019) corrige y 
actualiza la edición segunda (2013), en la presente recensión se indican las 
erratas y deficiencias que se vienen arrastrando desde la primera edición 
(BAC 1946).



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 233-3 (2020)976

Introducción: en la edición (BAC 2019, pag. XIX-XCVII) se reproduce el 
mismo prólogo que el P. Vega escribió para la primera edición (BAC 1946, 
pag. 249-317).

Bibliografía: en esta edición la bibliografía (BAC 2019, pag. IC-CVIII) 
es labor personal del P. José Rodríguez, que, lógicamente, al actualizarla, 
supera a la de la primera edición (BAC 1946, pag. 319-320).

Aparato crítico: el P. José Rodríguez en esta edición (BAC 2019, pag. 
CXII-CXIII) ha añadido tres aclaraciones importantes al Aparato Crítico del 
Texto latino del P. Vega (BAC 1964 pag. 321-322). Introduce novedades al 
citar las lecturas variantes y, además, se tiene en cuenta la edición crítica 
del Corpus Christianorum Latinorum.

Variantes latinas: pie de página se reproducen las variantes del aparato 
crítico del texto latino, de tal forma que se ha acomodado certeramen-
te, pensando que en ediciones futuras no sufra distorsión ninguna página 
ante futuros cambios, pues la palabra dudosa lleva su oportuna llamada 
en letra diminuta, siguiendo el orden alfabético, y se dilucida a pie de pá-
gina. Como ya hemos indicado se incluyen las variantes procedentes de 
la edición del Corpus Christianorum Latinorum del año 1981 que realizó el 
agustino Lucas Verheijen. Este método presentado por el P. Rodríguez me 
parece muy útil. En la BAC 1946 las variantes a pie de página se refieren 
a la palabra que se identifica por la numeración lineal en el texto latino. 
De todas formas, estimo personalmente más bella y elegante una edición 
crítica con líneas numeradas en el margen izquierdo de cada página.

Disposición del texto: señalamos que la disposición del texto bilingüe se 
ha innovado de tal forma que el original y la traducción española coinci-
den en una misma página, en letra menor el texto latino.

Citas: las citas se colocan detrás del texto citado en ambas versiones.

Notas aclaratorias: anteriormente figuraban al final de cada uno de los 
trece libros, mientras que ahora se han resumido en pie de página, conser-
vando, no obstante, algunas de ellas al final de cada libro, tituladas “Notas 
Complementarias”. La nota última de cada libro presenta una bibliografía 
referida expresamente a su contenido.

Texto español: en cuanto a la versión española, respetando lo funda-
mental de la elaborada por el P. Vega, el P. José Rodríguez decide interve-
nir en variados pasajes para mejorarla y hacerla más fluida. Se ha añadido 
en el inicio de todos los capítulos un epígrafe que presenta su contenido.



RECENSIONES 977

Erratas y supuestos defectos: si bien considero que no es éste un lugar 
para conseguir la unificación de opiniones, menos aún desentonos, este 
censor considera interesante la apertura de nuevos caminos que nos acer-
quen más y mejor al pensamiento de san Agustín. Es algo desacertado, 
en mi opinión, el silencio que se mantiene ante algunas frases que siguen 
construidas con palabras inalterables según la tradición y algunas otras 
importantes modificadas sin mencionar la fuente de información, aunque 
para mí suficientemente conocida.

Señalo, siguiendo el orden de los treces libros, los que entiendo son 
defectos a corregir.

Libro I de Confesiones: me voy a fijar en algunas frases conocidas y 
populares tal como se encuentran en esta edición, por ejemplo “fecisti nos 
ad Te” (Conf. I,1,1, BAC 2019, pag. 6). Entiendo que es difícil desviarse de 
la tradicional versión “… nos has hecho para ti”, pero habrá que ponderar si 
“ad te” (hacia ti) contiene un dinamismo intrínseco que concuerda mejor 
con la frase complementaria “et inquietum est cor nostrum donec requiescat in 
te”. Téngase en cuenta, sin embargo, que “ad te” en la frase “sequatur me ad 
te” en Conf. X,30,42 (BAC 2019, pag. 389) está traducida como “me siga a mi 
hacia ti”. Y no es la única frase de Las Confesiones en la que se traduce “ad 
te” por “hacia ti”. (Permítaseme señalar que en la bibliografía (BAC 2019, 
pag. 46) consta mi publicación que defiende este matiz). Algo parecido se 
puede decir de la manida traducción “el amor es mi peso” cuya frase trataré 
más adelante, cuando –no obstante ser una oración sustantiva, lo correcto 
es decir “mi peso es el amor”. Y dejo para investigación aclaratoria la palabra 
española que represente correctamente el “pondus” latino.

“Muliercularum” (Conf. I,6,10, BAC 2019, pag. 332) traducido por 
“mujercillas” (BAC 1946, pag. 333) se cambia en BAC 2019, pag, 12 por 
“mujerzuelas”. No obstante que el Diccionario de la R.A.E da el mismo 
significado a ambas palabras españolas, yo comparto con aquellos que les 
suena mucho peor la palabra mujerzuela a mujercilla. Ambas palabras de-
bieran desterrarse ya que esa misma palabra latina se traduce en Confesio-
nes VI,14,24 (BAC 1946, pag. 546, y BAC 2019, pag. 207) por “mujercillas” 
o simplemente “mujeres”.

Confesiones I,13,21-22. Hay un error en la primera edición (BAC 1946, 
pag. 347) que consiste en que la última frase española del n. 21 (“No obstan-
te, semejante demencia…leer y escribir.”) traduce la primera frase latina del n. 
22. Pues bien, en BAC 2019, pag. 29 se conserva en el mismo lugar la tra-



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 233-3 (2020)978

ducción española, pero, además, la frase latina aparece al final del número 
21 y repetida al inicio del n. 22.

En la nota bibliográfica al libro I (BAC 2019, p. 46) me honra el P. 
José Rodríguez citando mi estudio analítico publicado en el año 2014 en 
San Lorenzo de El Escorial, aunque él persista en su tradicional versión 
que antes hemos señalado. Además, cita confusamente otro estudio mio 
dedicado al libro X publicado en el año 2020 del que haremos mención 
en su lugar.

Libro III de Confesiones: El pasaje de Confesiones III,11,19 (BAC 1946, 
pag. 418-419 y BAC 2019, pag. 93) contiene la narración de san Agustín so-
bre el sueño de santa Mónica de pie en una regla de madera. Las palabras 
latinas “regula lignea” se suele traducir al español simplemente por “regla de 
madera”. Pienso que sería mejor emplear la palabra “viga”, que es más real 
para la narración y confiere mayor estabilidad a quien está de pie sobre 
ella. En un sentido alegórico la frase “regula lignea” en el vocabulario agus-
tiniano puede referirse a la cruz de Cristo. Lo cual no deja de ser también 
un importante tema a tener en cuenta.

Libro V de Confesiones: Conf. V,9,17 (BAC 1946, pag. 490-491 y BAC 
2019, pag. 156), la frase latina “Nusquam nisi ad te? no se tradujo en la 
Ed.1946, ni tampoco en la actual de 2019.

Libro VI de Confesiones: en Conf. VI,10,16 la frase latina “Romae adside-
bat comiti largitionum italicianarum” se traduce “Hacía en Roma de asesor del 
Conde del Erario de las tropas italianas” (BAC 1946, pag. 537 y en BAC 2019, 
pag. 197) que no parece muy correcto. ¿Pudiera traducirse como “En Roma 
asistió a un administrador del Tesoro de Italia”?

Libro VIII de Confesiones: En ambas ediciones (BAC 1946, pag. 614 y 
BAC 2019, pag. 263) la lectura de Conf. VIII,2,3 “…spirabat popilios iam…” 
permanece inalterable sin fundamento. Pienso que habrá que optar por 
otra lectura (que se cita en ambas ediciones) y que ha sido valorada en la 
edición del P. Verheijen.

Libro X de Confesiones: Conf. X,1,1. Me congratulo al comprobar que 
la palabra “Cognoscam te” se ha traducido en esta edición de 2019 por 
“Yo te conoceré”. Y con toda razón. En mi opinión tiene gran importancia 
para todo el resto de Las Confesiones, y así pretendo haberlo demostrado. 
Pues resulta que antes que yo terminara un artículo sobre el significado 
de la palabra “Cognoscam” de Confesiones X,1,1, artículo que se publicó en 
la revista del Real Centro Universitario Escorial-María Cristina, (Anuario 



RECENSIONES 979

Jurídico y Económico Escurialense LIII, 2020 pp. 445-472 ) me encontré por 
los claustros menores del Monasterio con el P. José Rodríguez y le indiqué, 
respetando su mayor conocimiento en la lengua latina, que, por favor, no 
se repitiera la errónea traducción de “Conózcate” que constaba desde el 
edición de 1946 (BAC 1946, pag. 208). En un segundo encuentro con el 
P. Rodríguez, me aseguró que aceptaba la corrección que, además, había 
consultado con otro agustino. Por cierto, es al final de las notas de este 
libro X (BAC 2019, pag. 424) donde debe constar la cita de este mi artículo 
que se “insinúa” incorrectamente al final de las notas complementarias del 
libro I (BAC 2019, pag. 46).

Conf. X,27,38. En ambas ediciones se mantiene la palabra latina “fra-
glasti” (BAC 1946, pag. 750, y BAC 2019, pag. 385) que por sí misma y en 
razón de las variantes no debiera mantenerse.

Libro XI de Confesiones: Conf. XI,2,3 (BAC 2019, pag. 427 y BAC 1946, 
pag. 799). Admito traducir “corazón” por la latina “orationi” pero me pa-
rece un evidente lapsus calami del P.Vega al transcribirlo para la imprenta.

Libro XII de Confesiones: Conf, XII,10,10 la cita del salmo 118,176 que se 
mantienen en ambas ediciones no es correcta (BAC 1946, pag. 856-857, y 
BAC 2019, pag. 481), pues únicamente la palabra “erravi” se refiere al sal-
mo 118,176, pero el resto de la frase son alusiones posibles al libro de Jonás 
2,8 y al libro de Ezequiel 3,12.

Libro XIII de Confesiones: en Conf. XIII,4,5. (BAC 1946, pag.906-907 
y BAC 2019, pag.528 y en otros lugares de este mismo libro) es de alabar 
la decisión del P. Rodríguez de traducir la latina “superferebatur”, como él 
muy bien explica en nota a pie de página, por “se cernía” en lugar de “so-
brellevado”. Esta decisión auguro que la mantenga en otras ocasiones para 
hacer una necesaria o conveniente lectura española más adecuada de la 
magnífica edición que nos legó el P. Vega.

Conf, XIII,9,10. La palabra latina “pondus” casi siempre se traduce por 
“peso”. Esta palabra española tiene un primer significado muy interesante, 
pero desconocido para la mayoría de la gente de habla hispana. Porque 
ya me resulta “pesado” tener que insistir que no se diga ya nunca más “mi 
amor es mi peso” sino, al menos se diga “mi peso es el amor” (“pondus meum 
amor meus”), que ambas frases tienen sus muy notables diferencias. La-
mento que en el epígrafe al capítulo IX del libro XIII el editor haya escrito 
“Mi amor es mi peso” (BAC 2019, pag. 533).



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 233-3 (2020)980

Puedo dar la impresión de que insisto en lo negativo. Por otra parte, 
la amistad que me une con el sabio editor P. Rodríguez me indujo a buscar 
lo que es o puede ser verdadero. Pues, por ejemplo, en Conf.X,6,9 aparece 
el pasaje en donde se lee la famosa respuesta de las cosas con las palabras 
“species eorum” y que fue traducida por “su apariencia” (BAC 1946, pag. 716-
717), y en esta edición (BAC 2019, pag. 352) lo ha clarificado con la palabra 
“su belleza”.

Y en Conf. X,7,11 al plasmar san Agustín el “unus ego animus” traducido 
por “yo un alma única” en BAC 1946, pag. 718-719, se mejora la traducción 
con la frase “yo que soy único espíritu” (BAC 2019, pag. 355). En esto se ha 
tenido en cuenta la diferenciada terminología agustiniana entre “anima” y 
“animus”. Estimo, no obstante, que puede mejorarse las frases españolas 
en relación con la terminología agustiniana. Por lo que merece sopesar 
qué palabra en español se ha de elegir cuando aparece en latín “animus” 
para no incurrir en un posible error al traducirlo siempre por “alma”. Por 
ejemplo, en Confesiones X, 12-20, 21-18 (BAC 2019, pag. 363-375) hay pa-
sajes cuya traducción ha de pensarse para no distorsionar la mente de san 
Agustín.

Advertencia final (BAC 2019 pag. 587 y BAC 1946, pag. 970) contiene 
dos notas. La primera nota es del P. Ángel Custodio Vega del año 1945 
en la que hace referencia a su edición de Las Confesiones del año 1930, de 
la que prescindimos, y pienso que se debiera haber omitido ya, o introdu-
cirla con la connotación de una cortés alabanza. La segunda es del P. José 
Rodríguez, publicada ya en la segunda edición (BAC 2013) para indicar 
que la versión latina se ha cotejado incluso con la del agustino P. L. Ver-
heijen (Corpus Christianorum Latinorum XXVII).

Y quiero resaltar la importancia de los índices bíblico, onomástico-to-
ponímico y analítico (BAC 2019 pag. 589-631) trabajo meticuloso debido a 
la dedicación y perseverancia del P. José Rodríguez, que publicados en la 
edición BAC 2013, han sido reproducidos y mejorados. El índice onomás-
tico tiene el acierto de que los personajes son encuadrados en su tiempo. 
El índice analítico es una herramienta útil. Y aprovecho a compartir con 
el P. Rodríguez, con admiración anecdótica y jocosa, su afable carácter de-
mostrado, aún en esta edición erudita, por sus característicos neologismos 
y explicaciones. Curiosos los neologismos: uno adaptado a él como commu-
nícipe del P. Vega, otros aplicados en el Índice Onomástico a Alipio y Evo-
dio como compoblano o compueblano, respectivamente, de Agustín. E incluso 
reconozco que no le falta razón ni afabilidad para presentar a Jesucristo, 
como el personaje central de la Biblia. Es una evidencia de su carácter afable.



RECENSIONES 981

Los mínimos errores detectados no impiden proclamar esta nueva 
edición de la BAC como brillante y ejemplar, digna del magnífico conte-
nido de Las Confesiones de san Agustín. 

Manuel Villegas Rodríguez

Biblia

Angulo Ordorika, I., “¿No habéis leido esta Escritura?” (Mt 12,10). El tras-
fondo véterotestamentario como clave hermenéutica del Mc 12, 1-12. (Col. 
“Analecta Biblica. Dissertationes”, 226), Ed. GBP, Roma 2019, 389 pp.

Esta obra, indica su autora, reproduce la disertación que defendió en 
la Universidad Pontifica de Comillas (Madrid), en abril de 2018. Para su 
publicación, ha introducido algunas modificaciones e introducido otras, 
de acuerdo con las indicaciones que recibió de los censores de su tesis. Y, 
todo ello, después de muchas horas de trabajo, desalientos, meses de con-
sultas, que implica un trabajo serio de doctorado bíblico. Ante un estudio 
de estas características y empecinado, es normal que la autora comience, 
en el prólogo, agradeciendo a todas aquellas personas que le han ayuda-
do a llevar a buen puerto su esfuerzo y trabajo, desde diversos ángulos y 
caminos. Y, la autora, un tanto sorprendida, afirma la alegría de que su di-
sertación aparezca publicada “en una colección tan prestigiosa como es la 
Analecta Biblica, que publica la Editorial de la PU Gregoriana y el Bíblico 
de Roma”, en donde aparecen trabajos de gran calidad bíblica. Después 
de todo, para la autora es un premio al esfuerzo y tiempo empleados en la 
elaboración del trabajo, que ha de agradecerse.

La disertación estudia la perícopa marcana, Mc 12,1-12, ad intra y 
su trasfondo véterotestamentario, en particular tres vocablos: “la canción 
de la viña, la piedra angular y el hijo amado”, sin olvidar algunos otros 
detalles de Marcos en relación con los paralelismos de los otros dos Sinóp-
ticos: Mt 21, 33-46 y Lc 20,9-19, resaltando que los tres Sinópticos, citan el 
Ps 118,22-23, y que recuerda también el conocido pasaje de Is 5,1-7, y su 
canto a la viña. I. Angulo refiere, en el título de su trabajo la importancia 
del Ps 118,22-23: “¿no habéis leído esta Escritura”?, subrayando la impor-
tancia que ahora, en la Nueva alianza, tiene Escritura, como su valor para 
el NT y en la predicación de Jesús. Y Marcos, citando ese pasaje del Ps 
118 y otros, modifica el sentido primitivo del texto sagrado en base a los 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 233-3 (2020)982

fines de su obra. Así, en la parábola de “un hombre plantó una viña…”, 
Mc 12,1-12, Jesús no critica, mediante la figura alegórica de la viña, al pue-
blo, como sucedía con el relato isaiano, y desde la misma Escritura, sino 
a los líderes espirituales de ese pueblo elegido, dentro de la marcha de la 
historia de la salvación, porque han rechazado, anulado, al enviado e hijo 
amado del Padre, al Hijo único. En definitiva, la perícopa marcana, e in-
vestigada minuciosamente por la autora, adquiere tal dimensión doctrinal, 
desde el trasfondo del AT, que con la imagen de Isaías: “un hombre plantó 
una viña” se reprocha a aquellos que se consideraban piedras eternas, 
como las del Templo de Jerusalén, pero, que para el Dios de la creación, 
nada hay imposible. 

Y, exponiendo brevemente el iter de la disertación, encontramos estas 
divisiones y contenidos. Así, en la introducción (pp. 7-21), el lector lee un 
breve esbozo del estudio, su camino de investigación, el método emplea-
do, los resultados logrados y que la autora ofrece en esbozo al lector. Co-
mienza I. Angulo, su introducción, de una forma muy poética, apasiona-
da: estudiar un pasaje bíblico es como iniciar un nexo personal con otro, 
en este caso, con un texto, que te modifica tu propia vida, hasta hacerte 
uno con el pasaje. Así, lo constata la autora, al analizar Mc 12,1-12, que 
tantas horas ha empleado hasta doblegarlo, aclararlo, y que dio con ese 
pasaje tangencialmente. Es más, y cuanto más estudias un texto sagrado, 
más preguntas te suscita. Sin olvidar, y conviene recordarlo, “que la Pala-
bra de Dios es viva y eficaz, e incisiva… y penetrante hasta dividir alma 
y espíritu… y no hay criatura que escape a su vista…” (Heb 4,12-13). Con 
todo, es un comienzo vital, inquietante y buscador de nuevas vías de acer-
camiento al pasaje marcano, lo que te ha alentado, animado, su trabajo, a 
seguir leyendo y leyendo. 

El trabajo de la Dra. Angulo subraya, desde sus inicios, la importancia 
y presencia del Salmo 118, 22-23 en el NT, su referencia al Hijo amado de 
Dios y a una confesión cristológica, y que debemos conocer el porqué 
de esa cita sálmica. Otro detalle, que sorprende y que hemos de señalar 
de la cita, es su aparición en los tres Evangelios sinópticos, como ofrece 
también el Evangelio copto de Tomás. En este trabajo de la Dra. Angulo, 
esta cita sálmica ocupa un espacio preferente y hemos de admitir que 
justo. La introducción contiene además un conciso Status Quaestionis, “una 
visión panorámica de los enfoques más sobresalientes, exegéticos, dados 
a Mc 12,1-12”, en los últimos cincuenta años, que agrupa en dos grupos: 
los primeros, son aquellos autores que ven en este texto marcano, una 
alegoría de la primera comunidad cristiana. Fue una interpretación que 



RECENSIONES 983

tuvo su auge hace unos años y tocó demasiadas cuestiones que, como era 
de esperar, determinan sus opciones interpretativas con sus discursos e 
interrogantes. La otra línea de interpretación de la parábola marcana es 
aquella que supone una ficción realista que refleja prácticas agrarias de 
aquel tiempo, y que rechaza la anterior, en el sentido de que la parábola 
marcana no puede ser leída solo de modo alegórico, y que busca una base 
histórica. Se ofrecen más breves interpretaciones de la parábola marcana, 
que no exponemos, ya llevaría lejos estas líneas. Este recorrido histórico 
e interpretativo de la parábola le permite a la autora comprobar qué me-
todología se ha seguido y sus enfoques, cuáles han sido sus resultados y 
la conexión de la cita sálmica con la parábola, en sí misma. Para Angulo, 
aquí radica la base, clave, de su investigación, es decir, el por qué la cita 
del Ps 118,22-23 es el que interpreta la parábola y cómo esta cita es el 
gozne interpretativo, es decir, su punto de partida. 

En otro punto de la introducción ofrece el itinerario que seguirá en su 
estudio, su metodología, que es el método sincrónico, pero sin marginar el 
diacrónico; en una palabra, emplea en toda su amplitud, el método exe-
gético histórico-crítico, pero sin sujetar sólo a él. Para I. Angulo, un punto 
importante y decisivo a dominar y aclarar en su trabajo, ha sido la cita 
del Ps 118,22-23 en Marcos 12,10, viendo que estamos ante una parábola 
claramente agrícola y que recuerda la viña del cántico de Isaías (5,1-7). 
Por eso, el análisis tan minucioso de este y otros textos, cree que pueden 
ayudarla a comprender, esta cuestión. 

El capítulo primero, “análisis de Mc 12,1-12 y comparación con los 
Sinópticos” (pp. 23-85) contiene un análisis sereno del texto marcano tal 
como ha llegado hasta nosotros, y la autora contrasta los resultados del 
análisis de Marcos con los otros dos Sinópticos, y cuál es la peculiaridad 
de Marcos. Son tres unidades, las que tenemos en los tres Sinópticos, so-
bre los viñadores homicidas que se han transmitido textualmente bien, 
con algunas variantes de escasa importancia, y cómo las tres versiones de 
la parábola tienen los mismos objetivos ante sí, como su circunstancia vi-
tal: la polémica contra los jefes religiosos del pueblo elegido. Es, además, 
una parábola que se emplea no para enseñar, sino para acusar a los adver-
sarios de Jesús, que se oponían a sus enseñanzas ante el pueblo. Las notas 
técnicas del capítulo, como acontece en los siguientes, son numerosas y 
extensas, lo que nos muestra el conocimiento de la autora del tema. 

Como la parábola marcana inicia su relato remitiendo a Isaías, 5,1-7, 
y que cita expresamente un texto del Salmo 118, es lógico que la autora 
comience este segundo capítulo examinando el lugar que el AT ocupa 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 233-3 (2020)984

en Marcos, como punto o clave esenciales para establecer las bases de su 
metodología. El título del capítulo II puede darnos una idea de por dónde 
irá la exposición: “Entretejiendo Marcos con hilos véterotestamentarios” 
(87-164). Aquí encontramos un amplio desarrollo, con excelentes análisis 
literarios, de aquellas citas del AT que Marcos que emplea en su obra. 
Marcos reutiliza el AT asiduamente, pero no se queda en una mera refe-
rencia superficial, sino que se recrea en esa cita de acuerdo con el mensaje 
que expone a sus oyentes. La cita véterotestamentaria, en este caso, le 
sirve a nuestro evangelista para apoyar particularmente su doctrina, y para 
ello, nunca mejor que acudir a la Escritura. Y, no debemos olvidar que 
Marcos cita bastante el AT, como constata nuestra autora. 

Este capítulo segundo, señala Angulo, le servirá para emplear dicha 
metodología en los capítulos III-IV y V, y profundizar la dimensión doc-
trinal y literaria de las imágenes que pivotan en la viña, la piedra e hijo, y así 
comprender la cita del Ps 118,22-23, y cómo se convierten en fundamento 
hermenéutico de la parábola que le precede. Así, el capítulo tercero, “un 
hombre plantó una viña” (Mc 12,1)” (pp. 165-203), en donde hallamos 
unas explicaciones fundadas y documentadas sobre el papel que desem-
peña el cultivo de esta planta en el Oriente Medio, y el alcance de su 
simbología o imaginario interpretativo; y hace un recorrido bíblico de la 
presencia de la viña en libros del AT y qué alcance semántico, religioso, 
doctrinal, tiene en ellos (a veces, acude también a otras culturas, literatu-
ras, del Oriente Medio). En el mundo de la vinicultura se trata no solo de 
la planta de la viña, sino también de las acciones de “de plantar, cuidar, 
y usurpar”.

Desde otra dimensión o perspectiva, el AT emplea a menudo la ima-
gen, alegoría, de la viña para indicar las relaciones de Yahvéh con su pue-
blo, aunque nuestra autora este filón a penas lo trata, porque no entra en 
el objetivo de su estudio. No obstante, y desde la aplicación del método 
diacrónico, aprovecha la aportación que determinados textos no significa-
tivos la proporcionan al tema central de la cita sálmica en Mc 12,10. Esta 
metodología la emplea nuestra autora en el análisis de un conjunto de tex-
tos de Qumrán y los Targumes: ejemplos de pasajes que traten de la viña, 
su función y cuidado, su heredero, el hijo del propietario, como fenómeno 
natural, pero la actitud contraria de sus arrendatarios. El capítulo es rico 
en matices y alcances semánticos que los relatos de la viña ofrecen a nues-
tra autora, que termina el capítulo, afirmando que el evangelista Marcos 
está inmerso en esta corriente cultural e interpretativa, sin ser ajeno a estas 
resonancias cuando al comienzo de su parábola, alude al cántico de la viña, 



RECENSIONES 985

o referir el contraste entre las acciones divinas y las de los viñadores, sien-
do una tensión que no está ausente también de la historia de Israel (p203). 

El capítulo cuarto, “todavía tenía un hijo amado” (Mc12, 6) (pp. 205-
242), desarrolla un punto significativo de la parábola marcana. Así, la cita 
sálmica del Marcos se encuentra en mitad de la parábola; es más, marca el 
desarrollo del desenlace de la misma, es decir, la trama y lo peculiar de la 
misma: los viñadores, arrendatarios, pretender aniquilar al hijo del propie-
tario, otorgando una dimensión cristológica al relato Marcano. 

Angulo señala, al comienzo de la exposición del presente capítulo, 
que Mc 12,1-12 está acotado, cerrado, claramente el final por dos claras 
referencias a la Escritura, que enmarcan a la perícopa en su inicio y su 
final. Así, el inicio se abre con la alusión implícita al cántico de la viña de 
Isaías 5,1-7; y el final, con la cita explícita del Ps 118, 22-23. Pero entre 
un confín y otro, tenemos otras varias referencias a otros temas, como la 
mención del hijo, que también es un alusión, un poco más velada, pero 
igualmente importante, al antiguo Testamento, y que ahora pretende de-
sarrollar, resaltar, detenidamente. No menos significativo, y bien matizado 
por la autora, que la presencia del hijo en la escena aclara el tema de la 
narración e imprime un carácter cristológico a la parábola. Junto a este 
aspecto, tenemos otro importante también: el hilo es enviado y rechazado, 
y esto sirve a la autora a desentrañar el trasfondo de ambos conceptos y, 
en un segundo lugar, la dimensión teológica, “el cliché teológico”, como 
señala la misma autora, en el que la misma estructura de la parábola intro-
duce dicha temática teológica.

El capítulo ofrece un buen análisis diacrónico de aquellos pasajes del 
AT que le sirven a nuestra autora para “sacar” aquellos textos que le acla-
ren el papel y significado del trasfondo de hijo de la perícopa. El capítulo 
está, además, bien desarrollado y con una cantidad importante de pasajes 
al respecto. Sólo indico los dos apartados principales del capítulo: la iden-
tidad del hijo: amado y heredero, que el primero vocablo, hijo amado alude 
a ecos del AT en la tradición de la ´Aqedah, cuando a Isaac se le denomina 
hijo amado, en repetidas ocasiones (Gn LXX 22,2.12.16), y sigue luego un 
estudio sobre el papel activo de Isaac, su vinculación con el culto de Je-
rusalén y con otras dimensiones que aporta la misma Áqedah al tema. En 
cuanto al tema del heredero y su rechazo, con destacada resonancias teoló-
gicas, los dos conceptos: heredero y herencia, Además, la expresión “hijo 
amado”, remite a José, el hijo amado de José, que sufre, es rechazado por 
sus hermanos y triunfa, es el mediador de la salvación de sus hermanos, fi-
nalmente. El segundo punto del capítulo está centrado en el análisis del es-



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 233-3 (2020)986

quema teológico repetido: envío y rechazo, una etapa marcada de profetas 
enviados por Dios y rechazados, perseguidos. Sin más, decimos que este 
recorrido diacrónico enriquece enormemente la parábola marcana y la 
entronca claramente con la antigua tradición judía del profeta perseguido. 

Otro extenso capítulo, y último, es el quinto, y titulado “en piedra 
angular se ha convertido” (Mc 12,10) (pp. 243-304), y la autora emplea 
el método diacrónico, parecido al anterior. La piedra, en la Escritura, tie-
ne un sentido simbólico muy importante. La tradición hebrea, cuando 
se habla de “piedra” le recuerda, normalmente, a las piedras eternas del 
Templo de Jerusalén. Es decir, el sentido material y duradero de una casa 
edificada sobre “piedra” firme e imposible de ser llevada por las lluvias, 
remite a las piedras del Templo y su permanencia en el tiempo. Pero, ese 
mismo sentido de duración, firmeza de la piedra, se emplea en sentido 
religioso, teológico, en cuanto que el fiel judío y cumplir de los preceptos 
divinos, no sucumbe fácilmente ante los enemigos de su fe. Es decir, la 
piedra tiene una gran riqueza semántica, ya que nuestra autora estudia 
diacrónicamente esa piedra angular en numerosos textos bíblicos y que 
enriquece vivamente el pasaje marcano. Brevemente, el capítulo consta 
de tres apartados. En el primero, se investiga la identificación entre la 
piedra y el hijo, que aparece en Marcos, y el hijo es el Templo. Después 
de un recorrido bíblico, relacionado con la función de la piedra, vemos la 
riqueza semántica y las aplicaciones, referencias, a que da lugar esta me-
táfora de la piedra en la historia sagrada: construir y engendrar, el hijo es 
el Templo es cuanto que es la casa religiosa del pueblo hebreo. Hallamos 
aquí desarrollada una riqueza teológica en cuanto a la conjunción piedra 
e hijo, e hijo Templo, como la etapa definitiva del cristiano en su Templo, 
pero con vistas al definitivo con su Dios. Esto es una gran novedad que 
nuestra autora ha sabido descubrir en la perícopa marcana, rastreando los 
textos de la antigua tradición hebrea. 

El segundo apartado del capítulo analiza la cuestión del hijo que es 
desechado por los constructores, que son los líderes judíos. En la cita sál-
mica de Mateos, tenemos dos acciones contrapuestas, sobre la piedra: des-
echada por los constructores, pero convertida en angular por Dios mismo. 
Aquí tenemos numerosas subdivisiones en las que se alude a la piedra 
como fundamento del Templo de la Ley, como piedra de tropiezo. En 
definitiva, el Templo era un lugar que significaba confianza para el devoto 
hebreo, cunado eso decaía o desapareció, el lugar se convierte en una pie-
dra de tropiezo. Y, la última subdivisión, piedra convertida en angular, se 
refiere a que esa piedra, identifica con el hijo amado, aparece unida a dos 



RECENSIONES 987

verbos: es desechada, pero convertida después en piedra angular, como 
acción propia de Dios. Nuestra autora, como veíamos en los anteriores dos 
capítulos, explora aquellas alusiones del AT en torno a la piedra angular, y 
para después recorrer “las tradiciones interpretativas que han identificado 
l piedra del Salmo con algún personaje de la historia de Israel” (p. 290), 
y, sin entrar en detalles, observamos que el resultado del rastreo es ilumi-
nador, riquísimo, para captar mejor el contenido de la perícopa marcana. 
En su conclusión del capítulo, Angulo destaca el papel del Templo en el 
marco en donde Marcos coloca la perícopa de los viñadores homicidas y 
su alusión a las piedras del Santuario (Mc 13,1-2), como algo grandioso. 
En palabras de Angulo: “la relevancia del templo en el contexto donde 
Marcos sitúa nuestra perícopa y la referencia a las piedras del Santuario 
(Mc 13,1-2) permiten percibir la armonía implícita que supone interpretar 
la parábola desde el Sal 118” (p. 304). 

Y, hasta aquí, el contenido de la tesis de I. Angulo. Un trabajo nove-
doso, bien desarrollado, coherente y manteniendo siempre una línea, o 
método, lógico y documentado. Un trabajo, en definitiva, que demuestra 
la madurez investigadora de la autora, con dominio de una extensa biblio-
grafía. La disertación contiene un capítulo, el sexto: “conclusiones finales” 
(pp. 305-313), en donde reúne los principales logros de su investigación, 
desde “la pretensión de buscar una respuesta satisfactoria a las cuestiones 
que suscitaba la cita del Ps 118,22-23 en nuestra perícopa” (p. 305). Al 
respecto, sobre su trabajo, creo que no podemos decir más, porque sería 
imprudente, atrevido, por nuestra parte. 

Las páginas 315-389 señalan aquellos clásicos elementos técnicos y 
literarios que se emplean en este tipo de estudios: las siglas y abreviaturas 
usuales de revistas y colecciones, una amplísima bibliografía (p. 325-361), 
más los índices de autores, de las citas bíblicas, de la literatura intertes-
tamentaria y Qumrán, terminando con el índice general detallado de la 
disertación. Uno se pregunta: ¿Qué podemos añadir ante una disertación 
de estas dimensiones, que refleja una gran madurez investigadora, con 
una mente clara y coherente en sus reflexiones? Sinceramente, creo que 
nada, porque sus casi mil notas técnicas, algunas extensas y llenas de in-
formación, y que reflejan su conocimiento y dominio de la literatura que 
emplea en su desarrollo, sorprende positivamente. Creo sinceramente que 
San Marcos, 12,1-12, habrá quedado muy satisfecho con este estudio, que 
perdurará y será consultado con agrado en años venideros. Descendiendo 
a detalles, diré que los capítulos II –IV y V de la disertación los encuentro 
muy elaborados con método y claridad, con notable novedad a lo que 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 233-3 (2020)988

conocía hasta la fecha de esa perícopa marcana. A esto, hemos de añadir 
que la autora ha sabido armonizar nítidamente el rigor frío y académico 
en esta clase de estudios técnicos con un lenguaje fluido, alegre, fluido, 
claro y elegante, que se lee con agrado y anima a seguir, además las nu-
merosas conclusiones que contiene el trabajo, te recuerda lo anterior y te 
prepara para lo que va a llegar. En definitiva, que hemos disfrutado con 
su lectura, y mucho, de interés bíblico y teológico, con sus referencias a 
los textos del AT para iluminar y comprender mejor el contenido de Mc 
12,1-12. Como un breve “pero”, diría que me hubiera gustado disponer 
de un breve diccionario, con el significado que la autora entiende de al-
gunos términos cervantinos que emplea en su disertación. Así, el alcance 
del vocablo “imaginario”, que tantas veces emplea en sus reflexiones, “el 
imaginario del Templo, el imaginario colectivo que aparece en la litera-
tura judía del cambio de era”, y otros. En definitiva, la disertación está 
bien editada y presentada, sus textos y párrafos internos están claramente 
editados, y se maneja bien, lo cual hemos de agradecer a la Editorial de la 
U.P. Gregoriana y P. I. Bíblico de Roma, que dominan bien este arte. Todo 
ello, servirá para un buen uso del estudio. 

J. Gutiérrez

Aguirre, R., La memoria de Jesús y los cristianos de los orígenes. (Col. “Ágora”, 
36), Editorial Verbo Divino, Estella (Navarra) 2015, 190 pp.

El autor de esta monografía enseñó durante muchos decenios exége-
sis del Nuevo Testamento en la Facultad de Teología de la Universidad de 
Deusto (Bilbao) y ahora disfruta de su merecida jubilación, pero sin de-
jar de seguir investigando. Ha estudiado intrépidamente los orígenes del 
cristianismo y el posible influjo de las ciencias sociales y antropológicas 
en la formación de los escritos neotestamentarios y su metodología para 
su mejor conocimiento, y lograr así sacar conclusiones lo más fundadas 
y posibles. Sus muchos artículos y libros le acreditan como uno de los 
reconocidos conocedores de esta metodología en el mundo hispánico y, 
ahora, ese interés de nuestro autor por el trasfondo socio-histórico del NT, 
se refleja claramente en el presente estudio, que lamentamos su tardanza 
en dar cuenta del mismo en nuestra revista. 

Esta nueva monografía de Aguirre investiga qué métodos científicos 
empleamos para conocer más del Jesús, desde los mismos escritos neotes-
tamentarios: su memoria, y cómo la vida de Jesús, su recuerdo, fue conser-
vado, desarrollado, y transmitido por los distintos grupos o comunidades 



RECENSIONES 989

cristianas, seguidoras inmediatas del Jesús de la historia, y su enseñanza. 
Por eso, el estudio de los Evangelios sinópticos es esencial, según nuestro 
autor, para el mejor conocimiento de los orígenes del cristianismo. Y aquí 
aparece la predilección de R. Aguirre por realizar un estudio no desde 
un enfoque unilateral, sino que se ha de buscar una dimensión más ex-
tensa, es decir, el poder incorporar la posible aportación de las ciencias 
humanas. Una metodología que ha contribuido a aportar interesantes da-
tos para el estudio exegético del NT, desde la sociología y la historia, sin 
marginar la ciencia antropología.

La obra desarrolla tres cuestiones dominantes en la actual investiga-
ción bíblica sobre los orígenes del cristianismo. Así, en el primer bloque 
(pp. 13-69), con cuatro capítulos, nuestro autor investiga históricamente 
“la interpretación de la Biblia hoy”. Desde las orientaciones ofrecidas por 
la Constitución Dogmática Dei Verbum, nº. 12, del Concilio Vaticano II, 
con una mirada retrospectiva a otros documentos de la autoridad eclesiás-
tica, a los actuales métodos exegéticos empleados en los modernos estudios 
bíblicos, se ha recorrido un camino creativo y pluralista, sin predominio 
de un único método exegético dominante. Se trata, señala nuestro autor, 
de compaginar, emplear, los instrumentos legítimos de la crítica literaria 
e histórica, sin renunciar a la naturaleza divino-humana de la Escritura, 
como lógica conclusión de la inspiración bíblica. Nuestro autor ofrece una 
extensa y detallada descripción de la aportación de la exégesis crítica y sus 
pasos en los últimos 30 años, ofreciendo la postura de la Iglesia católica. 
Este aspecto de la investigación crítica de la Biblia es “un complicado y 
conflictivo tema donde los haya” , sin extendernos más, concluye el apar-
tado con las palabras del mismo autor: “la interpretación bíblica hoy debe 
articular su servicio a la Iglesia con el servicio a la humanidad” (p. 69). 

En los dos bloques o apartados restantes, nuestro autor investiga las 
conexiones entre el Jesús histórico y la fe en Cristo. Aguirre admite que 
la investigación histórica desde sus muchos ángulos es importante aprove-
charla para profundizar sus resultados, y así nos ayudará a conocer mejor 
los orígenes del cristianismo. Es cierto que esta temática, Jesús y la historia, 
a menudo estuvo en función o los vaivenes de la teología, especialmente 
en el mundo germánico. Y lo indicado anteriormente no ha de llevarnos 
a minusvalorar el papel de Jesús en su predicación y bienestar del hom-
bre (p. 87), y en donde tenemos un elenco de hechos históricos de Jesús 
incuestionables, en la actualidad. Leemos también en este apartado un 
conjunto de autores, obras, llenas de información y buenos argumentos, 
pero muchas no dejan de ser documentadas hipótesis. 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 233-3 (2020)990

Estos estudios históricos sobre el Jesús histórico, señala nuestro autor, son 
válidos, portadores de valiosas informaciones ad hoc, pero se necesita lograr 
un consenso sobre los datos históricos válidos acerca de Jesús y aquellos que 
aportan los Evangelios canónicos, sin olvidar que el texto evangélico es más 
profesión de fe que relato, y todo ello debe ayudar a fundamentar nuestra 
fe, la fe del cristiano, nuestro dogma, en el interior de la Iglesia. Esto lleva al 
tercer bloque, “la vuelta a los orígenes” y los inicios del cristianismo, en donde 
la crítica literaria e histórica juegan un papel muy destacado. No hemos de 
minusvalorar tampoco a los seguidores de Jesús, que forman un grupo social 
muy peculiar, que en sus celebraciones actualizan, viven, una memoria social 
muy concreta: el Jesús de Nazaret. A continuación, nuestro autor expone el 
origen de tres generaciones de los seguidores de Jesús (años 30-70; 70-110 y 
110-180, que dan origen a la gran Iglesia, con sus particularidades y pluralidad 
de tradiciones, y en donde este proceso, etapa de formación del cristianismo, 
comprende mucha mezcla cultural. El análisis que ofrece nuestro autor en 
este apartado de cada escrito neotestamentario, en línea con lo que venimos 
exponiendo, es digno de leerse, ya que todos ellos originan una unión, y su 
encuentro en una fe unitaria. 

Finalmente, nada más que añadir a este documentado ensayo de R. Agui-
rre sobre un tema de actualidad constante, en los últimos 30 años. El desarrollo 
de los temas viene acompañado de copiosas notas técnicas, con datos variados 
y ricos, especialmente de estudios afines al presente. Por tanto, el estudioso, o 
simple lector de lengua hispánica, hallará aquí una documentación muy bien 
expuesta y clara, escrita con un estilo fluido y claro, vital. A ello, hemos de aña-
dir la presentación tipográfica del estudio por parte de la Editorial Verbo Divi-
no, acertada, moderna y de fácil manejo, y esperar que siga publicando este tipo 
de obras en el futuro. Y, termino con las mismas palabras del autor en donde 
afirma: “que el origen del cristianismo está en Jesús de Nazaret, en el impacto 
que produjo su vida y los acontecimientos pascuales” (p. 188). 

J. Gutiérrez

Biblia Bilingüe. Tomo II. Nuevo Testamento. Texto griego: Novum Testamentum 
Graece, 28ed (.Nestle-Aland). Traducción española: Nuevo Testamento. Versión 
crítica sobre el texto original griego (Manuel Iglesias González, SJ), Edición pre-
parada por Joseluís Albares, Joan Ferrer, Juan Antonio Mayoral y Juan –Pedro 
Monferrer, Editorial Verbo Divino, Estella (Navarra) 2020, XXV + 1579 pp.

Conocíamos esta iniciativa desde hacía años, pero ahora la vemos 
hecha realidad, la cual hemos de agradecer y celebrar con alegría. En 



RECENSIONES 991

efecto, ya podemos usar esta magnífica edición bilingüe y crítica, en 
griego-español, para el estudio del Nuevo Testamento. Por el momen-
to, tenemos sólo el tomo II: Nuevo Testamento; el tomo I: el Antiguo 
Testamento (en dos volúmenes) vendrá un poco más tarde, dada su 
amplitud y complejidad. Esta realización se ha llevado a cabo por la 
Editorial Verbo Divino, en colaboración con la Editorial de la BAC. 
La asamblea de la Asociación Bíblica Española, en su reunión del año 
2018, sugirió llevar a cabo esta edición bilingüe de la Biblia, texto origi-
nal-traducción española en páginas enfrentadas, como algo destacado 
(como hallamos en las otras lenguas modernas de la investigación bí-
blica), un acontecimiento a apreciar en el mundo exegético bíblico de 
lengua hispana, necesita de esta clase de instrumentos de trabajo. La 
fecha elegida por los Editores para la presentación oficial del tomo, no 
podía ser más oportuna: el 30 de la septiembre de 2020, aniversario de 
la muerte de San Jerónimo, 1600 años, Doctor de la Iglesia y Patrón de 
exégetas y traductores. 

Diremos algunos detalles, breves, de esta edición bilingüe grie-
go-española del Nuevo Testamento. Y, así, creemos que el más im-
portante es el empleo del texto griego crítico de la prestigiosa edición 
de Nestle-Aland, en su 28ed.. Lo indicamos ya, el lector encontrará el 
texto griego en una página, con su aparato crítico y sus referencias 
adjuntas, marginales, en un tamaño más grande que el original de la 
edición de Nestle-Aland, lo cual favorece su consulta, lectura; y en la 
página de enfrente la traducción española de M. Iglesias, que publicó 
inicialmente en el año 1975, la conocida edición de la Sagrada Biblia de 
Cantera-Iglesias, que ha revisado en posteriores ediciones, incluida la 
publicada aquí. Es una traducción muy literal, como su mismo autor 
afirma, pero sin renunciar a su elegancia literaria, como han recono-
cidos los exégetas y los filólogos en sus respectivos estudios. Además 
contiene multitud de breves notas filológicas, lexicales, gramaticales, 
complementarias. 

La presente edición bilingüe contiene estos detalles introductorios: 
una práctica hoja suelta, un tríptico, ofrece la traducción de los “Testigos- 
símbolos –abreviaturas” que tenemos en la edición de Nestle-Aland; en 
la edición bilingüe española con una tamaño de letra más grande, claro, 
y bien editado. Las 22 páginas, en numeración romana, contiene la pre-
sentación y los detalles de la historia de la edición española bilingüe, cuyo 
volumen “viene a cumplir una de esas tareas editoriales siempre apla-
zadas, una deuda eternamente pendiente con el mundo de los estudios 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 233-3 (2020)992

bíblicos hispánicos y con la cultura general en lengua española” (p. XI). 
Las Editoriales BAC y Verbo Divino se comprometieron, en la asamblea 
anual de la Asociación Bíblica Española, tenida en Burgos, el año 2018, a 
publicar una Biblia Bilingüe: hebreo-griego y español, como ocurre ente 
las principales lenguas modernas y, así pudiera ayudar a los estudiosos, 
investigadores, filólogos del mundo hispánico. Para el texto griego, ya diji-
mos que los responsables de esta edición emplean, para el texto griego, la 
última edición, la 28ed., de Nestle-Aland, incorporando incluso las nove-
dades que los responsables del prestigioso Instituto para la Investigación 
del Texto neotestamentario de Münster (Alemania) han aprovechado para 
las Cartas Católicas, con un nuevo método de investigación científica, en 
su reciente publicación Editio Critica Maior, del año 2012. La Dra. Carmen 
Bernabé, Directora de la Asociación Bíblica Española, redacta una breve 
introducción a la edición alabando la iniciativa, realidad, de todos los que 
han contribuido con su esfuerzo a que esta publicación sea afortunada-
mente una realidad, y ella nombre explícitamente al Prof. J. Ferrer Costa, 
de quien partió la idea de este tipo de edición, en español, y ha colabo-
rado activamente en su elaboración. El P. Manuel Iglesias (p. XV-XVI) 
informa al lector de unas consideraciones históricas de cuando comenzó 
su “aventura humana” de traducir la Biblia, y sus posteriores cambios y 
sorpresas: su traducción de 1975, sus revisiones del 2017 y la actual, 2020, 
para esta edición especial del Nuevo Testamento. También aparecen los 
nombres de los “participantes” en el proyecto (p. XVII), sus editores y los 
coordinadores del proyecto, uno por cada Editorial: BAC y Verbo Divino, 
y los que han preparado la edición técnica, cinco personas: dos Profesores 
de Universidad y tres técnicos de las dos Editoriales.

Otra singularidad de esta edición bilingüe son, como leemos en las 
páginas XIX-XXI, las abreviaturas de los libros bíblicos y parabíblicos. 
Así: los libros bíblicos tienen una doble abreviatura: una alemana, la uti-
lizada en NA 28, y otra española, la de NT-Iglesias. El nombre completo 
del libro bíblico solo se da en español. Los libros parabíblicos tienen una 
única abreviatura, en español, como su nombre completo. El sistema em-
pleado para las abreviaturas de la literatura patrística es triple: la abrevia-
tura, su nombre completo y su fecha de defunción o circa; un ejemplo, la 
abreviatura Aug = Agustín = 430. La lista de los Padres o de obras anóni-
mas transcurre del siglo II al VIII, termina en Beda el Venerable. 

Lo indica sirve únicamente para destacar la importancia de este edi-
ción, en la lengua de Cervantes y para el mundo hispánico, sus lectores, 
filólogos e investigadores. Esto es un punto a destacar, como el trabajo de 



RECENSIONES 993

todos aquellos que han trabajo, y están trabajando aún para el Tomo I del 
Antiguo Testamento, en esta edición y, no por último, la buena edición 
que ha preparado la Editorial Verbo Divino, que no ha ahorrados medios 
materiales para conseguir un ropaje externo de calidad y bien cuidado. 
Como posibles añadidos, desiderata, para posteriores reimpresiones, si no 
se publican traducidas separadamente, sería bueno colocar, las introduc-
ciones y los apéndices de la edición que trae la de NA 28; y siguiendo 
con las notas filológicas de Iglesias, agradaría, ya que hay mucho papel 
en blanco en la traducción española, incluir algunas variantes textuales 
importantes, su traducción, como tenemos en NA28. Como algún mapa 
de la Biblia, en las contracubiertas, aunque el precio subiría un mucho, 
¿utilizando los mapas el de NA28? En fin, estas y otras preguntas no son 
óbice para augurar un buen recorrido a este tomo del NT, bilingüe: grie-
go-español. 

J. Gutiérrez

Bons, E.; Scialabba, D., y Candido, D., La Septuaginta. ¿Por qué resulta 
actual la Biblia griega? (Col. “Estudios Bíblicos”, 65), Editorial Verbo Di-
vino, Estella (Navarra) 2017, 129 pp.

Continúan editándose estudios científicos sobre la versión griega del 
Antiguo Testamento. Ello indica la buena salud de que goza la Septuaginta 
o LXX, después de muchos años en el Limbo del olvido. Es tan evidente, 
que las modernas lenguas, occidentales como orientales, han traducido 
esta antigua versión a sus propias lenguas, haciéndola accesible a sus in-
vestigadores y filólogos del griego, como aconteció hace unos años a la 
lengua de Cervantes, con cuatro espléndidos volúmenes y con amplias 
introducciones a los distintos grupos de libros del AT. Además, hemos 
presentado numerosos estudios, monografías, al respecto en estas pági-
nas de la revista. Su importancia, y respondemos al subtitulo del presente 
escrito, radica en su importancia para establecer críticamente un estudio 
más fiable del texto del AT, en hebreo, y la versión griega del mismo nos 
ofrece muchas vías novedosas al tema de la crítica textual. 

El libro que ahora tenemos entre manos tuvo su origen en un Con-
greso Internacional, que con el título “La Lexicografía de los Setenta y los 
papiros” fue organizado por el Instituto de Ciencias Religiosas San Meto-
dio de Siracusa y por la Facultad de Teología Católica de la Universidad 
de Estrasburgo, del 29 de junio al 3 de julio del año 2015. El Congreso se 
desarrolló en la Sede de San Metodio de Siracusa (Italia). La obra consta 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 233-3 (2020)994

de cinco artículos y sus editores afirman que se trata de una breve intro-
ducción a la Septuaginta, y para aquellos estudiantes que buscan unos 
datos documentados sobre determinados aspectos de esta antigua versión, 
y su público es el que frecuenta los Institutos de ciencias Religiosos o las 
Facultades de Teología, pero válido también para otros ambientes cultura-
les por su alto nivel científico. Por eso, encuentro acertada la decisión de 
la Editorial Verbo Divino de traducir este libro a la lengua de Cervantes 
y con su elegancia y esmero de siempre, con una buena traducción de J. 
Pérez Escobar, un experto en esta clase de estudios y en traducciones. Los 
autores de los cinco artículos son Profesores de Facultades de Teología o 
de Institutos Superiores de Ciencias Religiosas. El libro abre con el índice 
general, bien detallado, seguido de un prólogo, en donde se detalla el 
origen del Congreso y su organización. Y la mayoría de los participantes 
en el Congreso, un detalle a señalar, trabajan en el proyecto Historical and 
Theological Lexicon of the Septuagint, que publica la Editorial Mohr Siebeck 
de Tubinga (Alemana). De hecho, el primer volumen ya ha aparecido: 
Alpha-Gamma, 2020, CLXII+990 pp., y su editor es Eberhard Bons, que 
colabora en este libro que presentamos. 

El Congreso estuvo abierto a otros especialistas, como varios exége-
tas de diversas procedencias y Universidades, y otros especialistas de la 
Septuaginta. Aquí se publican “solo cinco estudios, las otras aportaciones 
se publicarán en el volumen de las Actas y en lengua inglesa. Los cinco 
estudios se publicaron en italiano y el año 2017 apareció una segunda 
edición, de donde se ha traducido al español. Y, la obra tiene como obje-
tivo, no solo presentar unos resultados dedicados a ser compartidos con 
los demás especialistas en la materia, sino también “como instrumento 
de introducción al conocimiento de los LXX por parte de los estudiantes 
de Teología, de Ciencias Religiosas y de las Facultades Universitarias de 
Humanidades” (p. 12). 

Me limito a citar los artículos, comentar algo sería demasiado atrevi-
do, sabiendo su procedencia y autores. Así, E. Bons, estudia “la traducción 
griega de la Biblia en la actualidad” (15-33), con tres apartados en donde 
hallamos una breve introducción a la historia de los LXX, la teología de 
la traducción y sus peculiaridades y las perspectivas teológico-bíblicas que 
contiene la Septuaginta. La investigadora D. Candido examina “la crítica 
textual del Antiguo Testamento: identidad, ediciones, casos” (pp. 35-59); 
es un breve y documentado estudio sobre la ciencia de la crítica textual, 
con un examen de tres pasajes emblemáticos del AT: Est 6,1; Ex 34,29 y 
Gn 3,15. A. Passoni Dell´Acqua profundiza en la importancia de los papi-



RECENSIONES 995

ros para el estudio de la Septuaginta: “la primera traducción escrita de la 
‘enseñanza’ de Moisés desde Egipto a las gentes. Un destino vinculado a 
los papiros” (pp. 61-91), y ofrece un estudio de la situación social de los ju-
díos en Egipto, La Septuaginta, y sus trasfondo como herencia cultural de 
la Alejandría ptolemaica y la importancia de la papirología en los estudios 
de filología. Los otros dos artículos examinan casos concretos de pasajes 
bíblicos a la luz de la papirología: D. Scialabba: “las palabras del ´buen 
ladrón´ en Lc 23,41 a la luz de su trasfondo papirológico” (pp. 93-103) y 
A. Bellantuono; “la filantrôpia ptolemaica: investigación a la luz de la lite-
ratura griega clásica y de los papiros” (pp. 105-129). 

La traducción de este tipo de obras al español, por parte de la Edi-
torial Verbo Divino, es una forma de fomentar el estudio e interés de los 
LXX, en los Centros Universitarios o Facultades de Teología del mundo 
hispano. La obra contiene multitud de referencias bibliográficas en las 
notas, que abre vías a otros estudios más amplios y detallados. Este tipo de 
estudios ayuda a comprender un poco más el NT. 

J. Gutiérrez

Pikaza, X. et alii, Ciudad Biblia. Una guía para adentrarse, perderse y en-
contrarse en los libros bíblicos. Editorial Verbo Divino, Estella (Navarra) 
2019, 298 pp.

Este libro, pedagógicamente es novedoso, en contenido y fotografías 
bien logradas, se presenta como “edición especial, 20 aniversario: Grupo 
Editorial Verbo divino”, que se ha ido estableciendo y ampliando en otros 
muchos países de América. Un dato a resaltar, y alabar, es que es una de 
las principales Editoriales del mundo hispánico en temas religiosos y Bi-
blia, y su entorno, obras propias y de traducciones, pero todas de calidad 
científica. Su catálogo de materias bíblicas, teológicas, catequéticas y otras 
varias es impresionante y libros magníficamente editados. Un ejemplo, de 
los miles que podríamos citar, como obras bien editadas y presentadas, lo 
tenemos aquí, que presentamos ahora. El objetivo de esta obra es ofrecer 
una introducción general a la Biblia, para un público o lectores no selectos, 
sino de cultura general, y que no busca teorías interminables de cuestiones 
textuales o doctrinales, sino una presentación del libro revelado más gene-
ral. Y un grupo de expertos de la Editorial Verbo Divino ha programado 
y trabajado en la elaboración de la obra, siendo el redactor del texto, X. 
Pikaza, que con un estilo alegre, cordial, vital y técnico, dirige al lector, a 
través de los muchos laberintos del mundo bíblico, a admirar las bellezas 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 233-3 (2020)996

literarias, doctrinales y paisajistas de la Biblia. Las ilustraciones, obra de 
J. Aguado, “para los 32 grandes temas”, son originales y únicas, como el 
trabajo de los otros colaboradores, como ya señalé anteriormente. 

La obra ofrece este contenido o estructura: los mapas, las ilustracio-
nes, las fotos, de la portada y contraportada, como de las portadas interio-
res, y remitiendo a paisajes y restos de huellas bíblicas, ayudarán al lector 
a seguir su lectura o contemplar nuevas ilustraciones. En la misma obra, 
leemos que 220 ilustraciones, fotografías y mapas acompañan a lector en 
su lectura. Y el libro, en su solapa anterior, traza el objetivo de la obra: 
“una guía para recorrer y conocer la Biblia y su mensaje”, con una serie de 
etapas y peldaños para no perderse en su recorrido por la “Ciudad Biblia”, 
donde los mapas y las ilustraciones acompañarán al lector hasta el final. El 
índice general, al principio de la obra, ofrece al lector los bloques en que 
se divida el recorrido de la “ciudad Biblia” y así no pueda perderse. Las 
páginas 11-45 contienen unos oportunos y sabios datos generales de cómo 
leer la Guía y una introducción general a la lectura de la Biblia. El bloque 
central (pp. 46-119), con un conjunto de divisiones clásicas y metodológi-
cas, introduce al lector en el contenido del AT, breve, pero sustancioso. 
Así, en cada bloque, X. Pikaza, que divide el conjunto de los libros del AT, 
es decir, la división clásica, ofrece al lector unas informaciones doctrinales 
e interpretativas bien documentadas e interpretadas para el lector de esta 
obra. La literatura parabíblica o “paratestamentaria”, como leemos en la 
obra, también recibe una breve presentación, resaltando su importancia 
en los actuales estudios bíblicos. Las páginas dedicadas al NT (pp. 121-
187), divididas en cinco bloques, constituyen el centro de la obra y su 
exposición, desarrollo, aparecen magistralmente desarrolladas y X. Pikaza 
sabe hacerlo con ese estilo tan fluido, claro y alegre que le acompañan 
en sus obras. Por último, el cuarto apartado o bloque de la Ciudad Biblia 
engloba 32 grandes temas de la Biblia (pp. 185-253), en donde el lector 
encontrará un desarrollo de cada tema analizada con seriedad, documen-
tación y conocimiento, que le ayudará a comprender un poco la riqueza 
inabarcable del texto revelado. El quinto bloque diseña una peculiar me-
todología de cómo leer la Biblia en la ciudad, cómo numerosos pasajes, 
a lo largo y ancho de sus calles (pp. 255-285), contribuyen a nombrar sus 
calles y unir unos pasajes con otros. La idea y su planificación son únicas y 
ayudarán a los usuarios del libro, particularmente a los catequistas y maes-
tros de religión a presentar la Biblia como una gran ciudad, en donde sus 
temas principales sirven para rotular las calles plazas de la ciudad. La Guía 
de la Ciudad Biblia (pp. 287-298) se cierra con tres índices, útiles en esta 
clase de obras: uno amplio índice contiene aquellas obras fundamentales 



RECENSIONES 997

o de consulta posterior a la lectura de esta Guía para el lector que busque 
posteriores aclaraciones, más extensas, a lo leído; otro apartado contiene 
el índice de cada uno de los 32 grandes temas; y, por último, un breve 
índice onomástico, toponímico y temático, que siempre se agrace en esta 
clase de estudios, porque facilitan mucho su consulta.

El texto, lo indicamos al comienzo de estas líneas, lo escribe X. Pi-
kaza, un teólogo y buen conocedor de la Biblia y su entorno, señalando 
el objetivo del libro: “es una lectura organizada e ilustrada de la Sagrada 
Escritura”. Es más, la Biblia no es un texto de consumo rápido: se lee y 
se tira, o arrincona en los anaqueles. No. La Biblia es un libro de lectura 
reposada, meditada, es un libro Ciudad Biblia para toda la vida: es una 
patria para estudiosos y creyentes. Una imagen de la Biblia como Ciu-
dad que aparece ya empleada por el autor del Eclesiástico; 24,11: “en la 
ciudad amada encontré descanso, y en Jerusalén reside mi poder” y sus 
estamentos. Y, Pikaza anima al lector a buscar, explorar, la Biblia, como 
el turista recorre la ciudad para descubrir sus tesoros, riquezas antiguas y 
modernas, así tendrá que hacer el lector con la Biblia, no quedarse en la 
superficie, sino que explore “la ciudad” y camine en ella… hasta llegar a 
Dios. Para ello, necesitamos tiempo, ilusión y constancia, y que Jesús, “Lo-
gos de Dios”, “ayude a escribir su Palabra en nuestros corazones”. 

Por ello, y ante un libro de introducción a la Biblia tan singular, bien 
ideado y desarrollado, sólo queda alabar el trabajo de todos sus colabora-
dores, que ha sido magnífico, y perdonen que no haya citado sus nombres. 
El trabajo de los colaboradores se completa con una edición moderna y 
original, magnífica, fruto de la Editorial Verbo Divino, a la que agradece-
mos sinceramente su esfuerzo y los modernos medios materiales puestos 
a disposición de la impresión para que el conjunto del libro sea un acierto 
completo. 

J. Gutiérrez

Portier-Young, A. E., Apocalipsis contra Imperio. Teologías de resistencia 
en el judaísmo antiguo (Col. “Ágora”, 39), Editorial Verbo Divino, Estella 
(Navarra) 2016, 701 pp.

Otro interesante estudio sobre la influencia de la doctrina judía en 
su resistencia contra los invasores extranjeros y sus prácticas de opresión, 
publicado por la Editorial Verbo Divino, y en su colección Ágora. La fi-
nalidad de esta colección es editar obras que puedan ofrecer posibles ele-



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 233-3 (2020)998

mentos histórico-religiosos sobre el trasfondo. Y el título de la obra es un 
tanto impactante, y nos preguntamos de qué Apocalipsis se trata y contra 
qué Imperio. El subtítulo lo matiza acertadamente: las teologías de la apo-
calíptica judía. Cuyo título, creo, hubiese sido más lógico, pero, ¿menos 
comercial?: “La apocalíptica judía contra el Imperio. Las teologías de resistencia 
en el judaísmo antiguo”. Poner “Apocalipsis”, sin más, lleva a pensar en el Apo-
calipsis de Juan, por lo menos para muchos lectores de lengua española. 
Veo que es una traducción literal del inglés y eso ha de cuidarse. En fin, son 
decisiones de las Editoriales y sus asesores de publicidad que respetamos. 

Esta monografía fue presentada por A. E. Portier-Young, una joven Pro-
fesora adjunta de Antiguo Testamento en la Universidad de Duke (Carolina 
del Norte. USA), en dicha Universidad, el año 2004. Y conviene indicar que 
el estudio se centra en el judaísmo del Segundo Templo y la literatura apo-
calíptica primitiva, con temas de esa época. Y, desde el punto de vista his-
tórico, hemos de indicar que la conquista del Oriente Medio, especialmente 
en Judea, por Alejandro Magno significó todo un revulsivo para aquellas 
culturas de ese marco geográfico, por el enorme influjo sufrido por su cultu-
ra helenística. No obstante, esta invasión griega del Oriente Medio, especial-
mente en Judea, dio origen también a una abundante literatura en la lengua 
de los invasores. De época helenística (333-63 a.C.) son los dos libros de los 
Macabeos, entre otros, y otros muchos libros Apócrifos, todos ellos, escritos 
en griego. Y, cuando los Generales (diadocos) de Alejandro Magno, muerte 
el líder, se disputaron su Imperio (319-287 a. C.). Judea quedó en manos 
de los Lagidas (hasta el año 197 a. C.), aunque duró poco, porque luego 
llegaron los Seléucidas (197-142), y helenizaron la vida hebrea fuertemente, 
particularmente bajo el reinado de Antíoco IV Epífanes (175-164 a.C.). Este 
breve bosquejo sirve solamente para situar tres libros apocalípticos judíos, o 
dos partes de un mismo libro apócrifo, y conocer el influjo religioso de esos 
escritos en la resistencia judía contra los gobernantes de Judea. 

Así, la autora centra su trabajo, como indica el subtítulo del libro, en 
el alcance de “Las teologías de la resistencia en el judaísmo antiguo”. Co-
mienza nuestra autora analizando el concepto-significado de “Imperio” y 
en el análisis de los métodos represivos, empleados por sus gobernantes, 
para someter a los pueblos conquistados. Los pueblos sometidos, alenta-
dos a menudo por sus escritos religiosos, reaccionan contra esa ocupación 
del invasor, por medio de una resistencia constante y silenciosa. La autora 
de la monografía, una vez conocido el alcance de opresión del Imperio 
al pueblo sometido, y las formas de rechazo, resistencia, tiranía, generan, 
por parte de los sometidos, da un paso más y estudia contextos históricos 



RECENSIONES 999

concretos. Es la época en la que surgen los primeros Apocalipsis judíos y lo 
que sus textos sugieren o afirman al respecto. En esta propuesta, la autora 
se centra en el libro de Daniel, afirmando que los estudios sobre este libro, 
en los últimos años, como literatura de resistencia, se han multiplicado, y 
ofrece numerosos pasajes en los que se encuentran textos de resistencia, 
por medio de una lengua metafórico, como sucederá en los dos Apocalipsis 
siguientes. El libro de Henoc (del cual ofrece la autora al lector una docu-
mentada y rica introducción): en su Apocalipsis de las semanas (1Hen 93,1-
10+ 91, 11-17), donde hallamos igualmente una buena introducción a estos 
dos bloques de dicho apócrifo. En efecto, en la semana séptima es donde 
se trata de extirpar la violencia y establecer la justicia, con extensos análisis 
literarios y doctrinales de sus textos, que resultan de una riqueza impresio-
nante. El Libro de los sueños (1Hen 83-90), afirma nuestra autora, se opone 
a la hegemonía imperial llamando al pueblo de Judea a abrir sus ojos y 
oídos (p. 505). La autora, después de unos análisis minuciosos y documen-
tados de estos pasajes literarios de los tres Apocalipsis (incluyendo en esta 
denominación, numerosos textos del libro de Daniel), concluye que estos 
Apocalipsis, bajo una capa religiosa, se esconden textos políticos, de lucha, 
resistencia, del pueblo judío, claramente y que el lenguaje apocalíptico de 
los mismos, ocultó su verdadera intención. Es el centro y desarrollo de la 
monografía y la autora ofrece argumentos convincentes, a partir de sus aná-
lisis literarios, para llegar a su objetivo final: Estos libros de teologías judías 
defiende una resistencia continua y lucha contra el invasor extranjero. 

La obra ofrece esta estructura: John J. Collins, un investigador reco-
nocido y estimado de la apocalíptica escribe el prólogo, en el que alaba el 
nuevo enfoque de Portier-Young sobre la dimensión político-social de la 
apocalíptica judía primitiva. Siguen los agradecimientos de la autora a sus 
colaboradores y maestros, que la han llevado desinteresadamente a buen 
puerto este trabajo tan complejo. A lo anterior, siguen las clásicas abrevia-
turas de las fuentes primarias, secundarias, de las revistas, más la propia 
introducción al estudio de la autora (pp 23-26). El bloque central o princi-
pal del estudio contiene diez capítulos, agrupados en tres bloques o partes. 
El primer bloque, con un solo capítulo (pp. 29-88), contiene un detallado 
estudio sobre la teorización de la resistencia, sus objetivos, dominación y 
hegemonía, para poder entender después el género apocalíptico, como lite-
ratura de oposición y resistencia. La novedad y aportación de esta parte es 
evidente y bien analizada. La segunda parte, titulada “la dominación seléu-
cida en Judea” (pp. 91-324), comprende cinco capítulos y cito lo que afirma 
Collins del estudio de este tema: “Portier-Young se ha sumergido en el estu-
dio del Imperio seléucida de un modo poco habitual entre los especialistas 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 233-3 (2020)1000

y la Biblia… desde sus estrategias de dominación” (p. 10). Una opinión que 
comparto plenamente y después de lectura interesantísima de la misma. 

La tercera parte (pp. 327-554) abarca cuatro capítulos y sus autora 
desarrolla el tema de “las teologías apocalípticas de resistencia, que de-
dica a analizar minuciosamente el contenido de los tres Apocalipsis, su 
contexto social, como ya indicamos en el párrafo anterior. Aunque sí es 
necesario destacar que esta literatura está inmersa en la realidad política 
de su tiempo y no se entiende si conocer ese telón de fondo del gobierno 
imperial helenístico, en el caso que estudia nuestra autora. Es más, esta 
monografía nos muestra oportunamente que la literatura apocalíptica no 
está desconectada de las realidades de este mundo, como a menudo se la 
ha considerado. Repito, esta parte de la monografía ofrece al especialista 
de esta literatura apocalíptica, o simple aficionado o lector de la misma, 
unas conclusiones a considerar en futuros estudios al respecto. Lo dice me-
jor nuestra autora: “lo más novedoso de nuestra investigación es cómo de 
cada discurso apocalíptico emerge un programa de resistencia radical ac-
tiva, con base en la teología del pacto, en consonancia con los paradigmas 
de las escrituras de Israel, y siempre con arreglos a los nuevos modelos 
reveladores… con estos textos apocalípticos judíos del tiempo de Antíoco 
IV Epífanes, se produce una relación creativa entre teología, hermenéuti-
ca y ética o la acción de resistencia (p. 86). 

El estudio está bien documentado, con infinidad de notas, casi qui-
nientas, y algunas muy extensas, p. 69, nota 116, lo que nos da una idea 
del trabajo empleado para la elaboración del trabajo y el dominio de su 
literatura. El trabajo termina con una conclusión (pp. 555-566), más un 
epílogo (pp. 567-582), en donde nuestra autora “deja” en el aire algunas 
otras cuestiones que deberán completar sus propias investigaciones y que 
futuros estudiosos analizarán, con la esperanza de que algunos de sus lec-
tores se ocupen de esa tareas “pendientes”. Tenemos también una extensa 
literatura al respecto (pp. 583-649), más unos índices de autores moder-
nos, otro de materias, el índice de fuentes antiguas, dividido en varios 
apartados, más el índice general detallado de la obra, todo ello concluye 
el esfuerzo de la autora por brindarnos un estudio bien desarrollado y, por 
parte de la Editorial Verbo Divino, bien editado y presentado. A todos 
ellos, nuestra enhorabuena y que la Editorial siga editando libros de esta 
calidad y altura científica, que ofrece claves para interpretar la actualidad 
y de aquellos que se oponen al dominio externo. 

J. Gutiérrez



RECENSIONES 1001

Filosofía

Bellamy, F. X., Los desheredados. Por qué es urgente transmitir la cultura. Edi-
ciones Encuentro, Madrid 2018, 172 pp

Esta obra del profesor F. -X. Bellamy es uno de los libros más im-
portantes sobre el tema de la educación hoy que se han escrito en estos 
últimos años. Fue publicado en Francia en el año 2014 causando en aquel 
momento una gran conmoción en los ambientes culturales. La edición 
se agotó a los pocos días. Esta traducción fue publicada en España en 
2018 y desde entonces no ha cesado de provocar igualmente reuniones 
de estudio, seminarios ya que esta obra sobrepasa los límites nacionales 
de Francia. Los problemas por los que pasa la enseñanza actualmente son 
semejantes. En cierto modo nos encontramos reflejados en esta obra. Su 
punto de partida es la experiencia personal del autor en cuanto profesor. 
Analiza brevemente, pero con suma claridad, la situación actual de la en-
señanza en Francia. A partir de los informes de PISA constata su estado 
de decadencia. Al analizar estos resultados concluye : “Sirvan estos ele-
mentos para, si todavía fuera necesario, manifestar la gravedad del fracaso 
colectivo que atravesamos” (p. 18) Y busca sus causas. El sistema educa-
tivo basado en las diferentes pedagogías modernas ha desheredado a los 
alumnos de la tradición cultural. Frente a la educación nos encontramos 
hoy día ante dos opciones opuestas : educar desde una cierta tradición cul-
tural y, por lo mismo, acentuando la transmisión de contenidos o, por el 
contrario, educar otorgando un mayor protagonismo al alumno formando 
habilidades y competencias. Desde no ha mucho se ha optado por esta 
segunda opción. El autor mismo, en cuanto joven profesor, se encontró 
con esta experiencia: “Ustedes no tienen nada que transmitir. Esas pala-
bras pronunciadas en varias ocasiones por un inspector general que nos 
acogía en la profesión el día de nuestro inicio escolar, tenían algo tan des-
concertante que se quedaron marcadas profundamente en mi memoria. 
“Ustedes no tienen nada que transmitir” (p. 18). Nos encontramos hoy con 
una generación que desiste transmitir a la siguiente lo que debería decirle, 
es decir, el conjunto del saber, los puntos de referencia, la experiencia 
humana que constituye su herencia y le otorga una identidad. Ante esta si-
tuación F. X. Bellamy busca y expone los orígenes de esta situación, cómo 
hemos llegado a ella. A esto dedica la primera parte de la obra : “Tres 
sacudidas en un seísmo”. Estudia el pensamiento pedagógico de Descar-
tes, Rousseau y Pierre Bourdieu cuyas ideas han contribuido al rechazo 
actual de la cultura. El análisis de estos autores es sumamente esclarecedor 
sobre el tema. Es significativo, por ejemplo, el caso de Pierre Bourdieu. 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 233-3 (2020)1002

En unión con Jean Claude Passeron publicó en 1964 “Les héritiers : les 
étudiants et la culture ». En esta obra afirma que la cultura es semejante al 
capital en economía, sirve para perpetuar las divisiones de clase; la cultura 
y la educación son malas en sí mismas; se encuentran en el origen de la 
injusticia. La cultura discrimina. Es preciso terminar con ella. Quien tiene 
convicciones firmes y las transmite a sus hijos, es un opresor, porque les 
impone sus valores. Es preciso liberar a los hijos de sus padres. “Al dar cla-
se reproduciríamos la falsa legitimidad de las relaciones de dominación” 
(p. 87). En la segunda parte de la obra : “Refundar las transmisión” indica 
con claridad que la crisis de transmisión no es un problema de medios ni 
de organización, sino de finalidades. No pocas fórmulas pedagógicas ac-
tuales suenan a vacías. Es preciso transmitir una cultura con su lengua, su 
historia, sus figuras y referencias. Esto otorga identidad y equilibrio en la 
vida. En realidad no hay choque de culturas sino más bien choque de in-
culturas. La obra finaliza con una conclusión sumamente sugerente sobre 
el reconocimiento o el agradecimiento. Hoy hemos perdido el sentido del 
agradecimiento. “Lo que más llama la atención es que esta ingratitud cons-
tituye un ideal; como en Rousseau, este es el caso de nuestra sociedad, que 
ha hecho del self-made man su modelo. El hombre que se hace a sí mismo 
totalmente solo : esto es lo que querríamos ser, este es el título honorífico 
que garantiza, finalmente, el orgullo de la soledad indiferente que fascina 
hoy a nuestro mundo” (p. 156). Esta actitud nos remite a San Agustín al 
hablar de pensamiento de los platónicos. “Pero aquellos que, elevándose 
sobre el coturno de una doctrina, digamos más sublime, no oyen al que 
les dice: Aprended de mí, que soy manso y humilde de corazón, y hallaréis descanso 
para vuestras almas, aunque conozcan a Dios no le glorifican como a Dios ni le 
dan gracias” (Conf VII, 9, 14). Los desheredados es una obra realmente seria 
que analiza en profundidad el problema actual de la enseñanza y, a la vez, 
de una lectura sumamente agradable. 

Jaime García Álvarez

Bellamy, F. X., Permanecer. Para escapar de la era del movimiento perpetuo. 
Ediciones Encuentro, Madrid 2020, 208 pp.

Françoi-Xavier Bellamy, filósofo y eurodiputado en el Parlamento eu-
ropeo, nos ofrece en esta obra un hermoso y sumamente sugerente ensayo 
sobre la mentalidad actual. Se habla y no se cesa de hablar de progreso, de 
proyectos y de soluciones progresistas. Pero ¿qué se quiere decir o expresar 
con estas palabras? ¿Qué se entiende por progreso?. El profesor Bellamy 



RECENSIONES 1003

analiza, desde Galileo hasta hoy, el desarrollo del pensamiento filosófico, 
la evolución de la ciencia, de la política y de la economía, constatando a 
través de dicho análisis una constante evolución hacia un más allá. Se bus-
ca salir de lo que es o se tiene buscando otra cosa, algo diferente, pero sin 
saber a ciencia cierta lo que se busca ni a dónde se va. El problema para el 
pensamiento moderno y actual se encuentra en saber buscar, en investigar, 
pero no en encontrar. La búsqueda se ha convertido en un absoluto, en la 
verdad. Se toma a la búsqueda como fin en sí misma. Se camina pero sin 
ir a parte alguna. “Estar saliendo” se ha convertido en un absoluto. “Per-
manece”, amar lo que es, la propia identidad es sinónimo de morir. Quien 
no viaja no vive. Y el hombre actual se agota en un movimiento o en un 
cambio incesante. La moda, el estar al día, el cambiar sin cesar de ideas, 
de ropa, de casa, de instrumentos de trabajo es signo de valor, de valía. La 
movilidad es la regla de hoy. Vivimos la desaparición de la llamada “civili-
zación de lo permanente y de la fidelidad”. Vivimos situados en el interior 
de un permanente vagabundeo. No existen valores seguros ni estables. No 
existen certezas. Todas son hipótesis de trabajo. Todo es provisional. Todo 
cambia y cambia con rapidez: casa, instrumentos de trabajo, informaciones 
de la prensa. Todo envejece a una rapidez loca. La fidelidad es una virtud 
ausente. La fidelidad dice continuidad, permanencia. Y la continuidad y 
la permanencia carecen de valor. La vida es movimiento. “Vita in motu” 
decían los clásicos. Pero ¿a dónde se va ?, ¿a dónde se dirigen los pasos?. 
Es el fin quien da sentido al movimiento. Si el fin o la finalidad desaparecen 
el vivir llega a ser un absurdo, un “sin-sentido”. Y el “sin-sentido” provoca 
angustia, zozobra, desequilibrio. La vida es ciertamente un caminar, pero 
la vida tiene unas raíces fijas que otorgan identidad. Si estas raíces llegan a 
desaparecer se pierde la identidad y sin identidad se cae en la locura, en la 
enfermedad del Alzheimer. No es extraño que en nuestra sociedad se hable 
cada vez con más intensidad de la vulnerabilidad de las personas. Podría-
mos afirmar que cada época tiene su enfermedad propia. Lo mismo que el 
sida fue la enfermedad paradigmática de la segunda mitad del siglo XX, la 
enfermedad de Alzheimer se ha convertido en la enfermedad paradigmáti-
ca del siglo XXI. Esta enfermedad nos permite comprender no pocos de los 
comportamientos de nuestra sociedad. Esta enfermedad destruye progresi-
vamente la capacidad de memorizar los acontecimientos. Nuestra sociedad 
encuentra dificultades de memoria colectiva. Se olvidan las enseñanzas de 
un pasado aún reciente. Es una sociedad amnésica. Pero la memoria es la 
conciencia y el fundamento de la identidad. Si la memoria desaparece no 
sabemos quienes somos. Perdemos la conciencia de nuestra identidad. Hoy 
más que nunca necesitamos recuperar, recobrar nuestras raíces, nuestra 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 233-3 (2020)1004

identidad. Necesitamos retornar al hogar. “Para nuestra conciencia echar 
raíces no significa inmovilidad, sino que representa simplemente el esfuer-
zo por construir un lugar singular que nunca será simplemente un lugar 
de paso. El hogar se distingue porque la persona que lo ha construido ha 
hecho algo más de lo que exigía el imperativo de la utilidad : en el cora-
zón del hogar está el fuego, es decir la condición de la vida, el amor que 
calienta y reúne”(P. 130). La obra es toda ella una invitación a fundamentar 
nuestra vida en sus verdaderas raíces. En ella resuena con intensidad el eco 
de San Agustín: “¡Tarde te amé, Hermosura tan antigua y tan nueva, tarde 
te amé! Y tú estabas dentro de mí y yo afuera, y así por fuera te buscaba; y, 
deforme como era, me lanzaba sobre estas cosas hermosas que tú creaste. 
Tú estabas conmigo, mas yo no estaba contigo” (Conf X, 27, 38). Esta obra 
es un ensayo filosófico sumamente actual, escrito de una forma clara y en 
un estilo literario de gran belleza. Invita a sus lectores a reflexionar para 
dar fundamento y calidad a la vida. Una obra sumamente sugerente y que 
ciertamente da que pensar. 

Jaime García Álvarez

Bergson, H., Las dos fuentes de la moral y de la religión, Trotta, Madrid 2020, 
266 pp.

Esta nueva edición de la obra de madurez de Henri Bergson (1859-
1941) mantiene con pequeñas correcciones el texto de la publicada en 
1996. La edición es de José Atencia y de Jaime de Salas, autor también del 
estudio introductorio. 

La obra aborda la contraposición de la moral y de la sociedad abier-
tas frente a la moral y la sociedad cerradas. Según el autor, la sociedad 
cerrada está atenta a su propia supervivencia y establece su propia lógica 
comunitaria que sus miembros acatan sin más. Por el contrario, en la so-
ciedad abierta el hombre muestra la capacidad de reinventarse y de darse 
nuevas formas de cultura y de convivencia. Para Bergson, sociedad abierta 
o cerrada están relacionadas respectivamente con un tipo de religión está-
tica o dinámica. El escritor francés considera la religión como un producto 
social que surgió de la necesidad de contar con un cuerpo de creencias que 
garantizaran la cohesión, el orden y la estabilidad social. La clasificación 
de religión estática y dinámica estaría determinada por la función que la 
religión desempeña en la sociedad. En la sociedad primitiva la religión ha-
bría surgido como prevención al temor a lo desconocido y su función sería 
la de controlar el egoísmo del individuo que ocasionaría la desintegración 



RECENSIONES 1005

social. Sin embargo, la religión dinámica abre el horizonte espiritual del 
hombre al encarnarse en la religión cristiana el amor por la humanidad, 
lo que habría producido el aumento progresivo de los niveles de libertad 
e indeterminación de la especie. La tesis central de Bergson es que existe 
un salto en la historia humana a partir de un ímpetu vital que supuso una 
nueva dimensión ética marcada por el cristianismo. La mística cristiana 
sería la representación de la actividad humana de mayor rango. 

Bergson cuestiona las tesis que defienden que la moralidad es un puro 
producto de la propia razón humana o un producto histórico de una épo-
ca. El imperativo moral es el elemento irreductible y siempre presente de 
nuestra naturaleza moral y, tanto el místico con su moral abierta, como el 
que se conduce según las exigencias de una moral cerrada, obedecen a un 
mismo impulso vital cuyo objetivo último es la superación de la individua-
lidad y la promoción de la vida.

El libro de Bergson es una de las grandes obras de filosofía política y 
social del siglo XX. Fue publicada (1932) en un contexto histórico previo 
a la Segunda Guerra Mundial que se ve reflejado en otras obras críticas 
de la sociedad del momento como pueden ser autores de la Escuela de 
Fráncfort o el mismo Ortega y Gasset, que irán tomando conciencia de 
los peligros y dificultades sociales y políticos que la modernidad ha traído 
consigo. Las dos fuentes de la moral y de la religión deja abierta la posibilidad 
de que la vida triunfe sobre la materia y se llegue a un nuevo orden cos-
mopolita que requeriría una transformación espiritual del ser humano. 
Más allá de una religiosidad institucional, Bergson defiende una religiosi-
dad carismática y mística como revulsivo para salir de la crisis a los que 
aboca una racionalidad puramente instrumental. Es evidente que no todos 
estarán de acuerdo con el diagnóstico de Bergson, pero su obra continúa 
mostrando caminos de salida a una civilización nihilista que anhela nue-
vos horizontes de vida plenamente humana. 

Valentín Lorenzana 

Castañares, W., Escrito sobre C. S. Peirce, EUNSA, Pamplona 2019, 312 pp.

Esta obra es un homenaje póstumo a Wenceslao Castañares, profesor 
de Ciencias de la Información de la Universidad Complutense de Madrid 
y colaborador del Grupo de Estudios Peirceanos de la Universidad de 
Navarra, fallecido en octubre del 2018. Fue el primero en realizar una tesis 
doctoral en España sobre Charles S. Peirce, aunque su aproximación al 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 233-3 (2020)1006

pensador norteamericano fue a través de la semiótica. El presente volu-
men recoge quince trabajos sobre Peirce escritos por el autor entre 1986 y 
2008, publicados en diferentes revistas especializadas. La edición ha esta-
do a cargo de Sara Barrena y Jaime Nubiola.

Charles Sanders Peirce (1839-1914) es considerado el fundador del 
pragmatismo junto con W. James, aunque también se le puede considerar 
uno de los padres de la semiótica contemporánea junto con Ferdinand de 
Saussure. Si este se atuvo al campo más lingüístico, la semiótica de Peirce 
estará más ligada a la lógica, que es entendida por él como “la ciencia de 
las condiciones necesarias para la consecución de la verdad”. 

La mayoría de los trabajos de Castañares en este volumen tratarán de 
hacer comprensible la semiótica peirceana, lo que solo puede hacerse ade-
cuadamente desde la perspectiva filosófica. A la cuestión sobre lo que la 
filosofía puede aportar a la semiótica, Castañares defiende que Peirce ofre-
ce un posible modelo de interpretación de la relaciones filosofía-semiótica 
que no corre el peligro de convertir la semiótica en lingüística, ni tampoco 
en parte de una posible translingüística. Muchos temas considerados hoy 
como semióticos fueron motivo de preocupación para los filósofos desde 
muy antiguo. A pesar del ocultamiento que pudo sufrir la semiótica du-
rante siglos, Peirce siguió la tradición aristotélica en la que es evidente la 
vinculación entre lógica, retórica y semiótica. Dado que el pensamiento 
solo es posible por medio de signos, lógica y semiótica son dos aspectos de 
la misma realidad. Y ello supone una ampliación de la lógica, del ámbito 
de la demostración estricta, al de la argumentación, lo que exige que la re-
tórica pase a formar parte también de la lógica. El estudio de la silogística 
le llevó a la distinción de tres clases de inferencia: deducción, inducción 
y abducción.

La semiótica constituye el aspecto de Peirce que mayor atención ha 
suscitado en los últimos tiempos. La semiótica de Peirce es un elemento de 
un sistema conceptual complejo que está basada en una sólida teoría del 
signo, concebida como una relación triádica entre un signo o representamen, 
el objeto representado y el interpretante o efecto producido por el signo. 
Es imposible comprender los escritos semióticos de Peirce si se desconoce 
su filosofía. Para él, la semiótica es una manifestación de la lógica, que ha 
de estar basada en la metafísica y esta, a su vez, en la fenomenologia. En 
su pensamiento, queda eliminada la noción de “cosa-em-sí” kantiana. La 
Fenomenología, o Faneroscopia como él prefiere, es la ciencia que estu-
dia el fenómeno. Y llega a la conclusión de que solo son necesarias tres 
categorías para describir los fenómenos: la Primeridad, que concibe el ser 



RECENSIONES 1007

sin relación alguna con otra cosa; la Secundidad, en relación con otro; y 
Terceridad, la mediación entre dos cosas relacionadas. Un fenómeno pue-
de ser, desde un punto de vista, un primero; pero desde otro, un segundo 
o un tercero. Los problemas del ser, el conocer y el decir no son más que 
tres aspectos de una misma tarea: la explicación de la realidad. 

Los artículos de este volumen dan noticia también de las publicacio-
nes de la obra Peirce en lengua inglesa, como también sus traducciones 
al castellano. La extensa y variada obra de Peirce permaneció olvidada 
durante décadas, aunque ha suscitado gran interés en la actualidad, en 
campos tan diversos como la filosofía, la lógica, la semiótica o las matemá-
ticas. Es conocido que la mayor parte de los escritos de Pierce quedaron 
inéditos a su muerte, hasta que la Universidad de Harvard inició en 1931 
la publicación de trabajos del autor en Collected Papers of Charles Sandes 
Peirce. Aún continúa la publicación de la obra de Pierce, particularmente 
en Peirce Edition Projet que viene publicando la Universidad de Indiana 
desde hace años. La poca atención que ha recibido Peirce en España en 
parte obedece a la escasa bibliografía disponible en castellano. Desde los 
años ochenta han ido apareciendo algunas traducciones con desigual for-
tuna a juicio del autor.

Esta recopilación de artículos y colaboraciones nos parece de gran 
utilidad para dar a conocer el pensamiento peirceano en nuestro país. Es 
de agradecer la pasión con la que Wenceslao Castañares se dedicó al es-
tudio y divulgación de una de las figuras más relevantes del pensamiento 
norteamericano, pues el conocimiento en profundidad de su obra podrá 
contribuir a superar muchas de las limitaciones del enfoque lingüístico y 
estructuralista. 

Valentín Lorenzana

De Rus, É., La parole ardente. Pour une poétique de la présence, Saint-Léger 
Éditions, Chouzé-sur-Loire 2018, 118 pp.

Éric de Rus nos ofrece en este libro, pequeño en volumen, pero suma-
mente rico en contenido, una reflexión filosófica ciertamente profunda so-
bre cómo surge y de dónde nace la palabra poética. Tema ciertamente de 
gran importancia dentro de la filosofía del lenguaje. Al analizar el lenguaje 
nos encontramos ciertamente con la dimensión sintáctica. Esta dimensión 
ha sido estudiada en profundidad por la “Lógica Formal”. Otra dimensión 
del lenguaje, y de gran importancia para la filosofía, es la semántica. Esta 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 233-3 (2020)1008

dimensión ha sido un tanto abandonada dentro de la filosofía. El lenguaje 
dice algo, expresa algo sobre la realidad. ¿Cómo y en qué medida “el 
decir” del lenguaje expresa la verdad de la realidad? Y es aquí en donde 
el análisis de la poesía es de un gran valor filosófico. El lenguaje poético 
no es un instrumento más para dominar o controlar la realidad. Es una 
“palabra hablante”’, es decir, resucita en nuestro espíritu la relación vital 
y concreta que mantenemos con cuanto nos rodea. Aquello con lo que 
nos encontramos en la vida lo “sentimos’”, lo experimentamos como algo 
que nos “adviene”, que nos nace en el espíritu. Y esta experiencia primera 
es precisamente la que trata de comunicar el poeta. Es una experiencia 
primera, primordial. Es un “sentir puro” que nos revela o manifiesta una 
“presencia”, algo que está ahí. Este “sentir puro”, cuando estamos atentos 
a él nos sorprende, nos maravilla, nos deslumbra ya que nos descubre el 
misterio mismo de la realidad. Podríamos afirmar que eleva la vida ordi-
naria rutinaria, mediocre, a un nivel de luminosidad que nos deslumbra 
e incluso nos deja sin palabras para decir lo que sentimos. Y el poeta en-
cuentra, en medio de balbuceos y como un niño que comienza a hablar, 
una cierta forma de decir esa experiencia primera. Eric de Rus con un 
lenguaje claro y a la vez profundo nos introduce con paso seguro en ese 
primer contacto del hombre con la realidad. Sus análisis fenomenológicos 
son llevados con gran rigor y pulcritud. Esta obra nos hace revivir, en 
cierto modo, la “transfiguración” de la vida ordinaria introduciéndonos 
en su misterio.

Jaime García Álvarez

Garay, I., El Argumento Ontológico en el Racionalismo Alemán. Leibniz, Wolff, 
Baumgarten, Crusius y el Kant precrítico, EUNSA, Pamplona 2019, 293 pp. 

El presente libro recoge la tesis doctoral de Ignacio Garay acerca del 
Argumento Ontológico en el periodo del racionalismo alemán. Desde la 
formulación en el Proslogion de San Anselmo de Canterbury, el argumen-
to ha generado gran fascinación, ocasionando posturas muy encontradas 
entre multitud de filósofos. Su originalidad consiste en establecer la exis-
tencia de Dios como un componente inseparable de su esencia. Las di-
versas formulaciones del argumento ontológico así como las objeciones 
que se dirigen contra él tienen una gran influencia de las formulaciones y 
objeciones acuñadas en el racionalismo alemán. La principal objeción de 
Kant ha sido que la existencia no es un predicado real de la esencia. Esta 
ha sido considerada la de más fuerte impacto en la historia de la prueba, 



RECENSIONES 1009

puesto que para la mayoría de los autores habría echado definitivamente 
por tierra esa demostración. Sin embargo Garay centra su trabajo en una 
cuestión previa: descubrir a qué versión de la prueba anselmiana dirige 
Kant su objeción. Y esa cuestión solo puede ser establecida mediante el 
estudio de las formulaciones inmediatamente anteriores a Kant a través de 
la cuales habría tenido conocimiento de la prueba que critica. A través del 
estudio de autores representativos del Racionalismo Alemán, irá profun-
dizando en la cuestión epistemológica de si es posible conocer a priori la 
posibilidad real del ente perfectísimo. 

Comienza por Leibniz, quien elaborará un complemento para el ar-
gumento ontológico de Descartes. Leibniz reemplaza el criterio cartesiano 
de claridad y distinción de las ideas por la noción de posibilidad. Si el 
ente necesario no fuera posible, entonces no habría ningún ente posible. 
Y dado que hay entes posibles, Dios es posible. 

A continuación I. Garay se ocupa del argumento ontológico de Wolff, 
quien recibe una gran influencia del argumento modal de Leibniz. En su 
Ontología, Wolff prueba la posibilidad del ente perfectísimo a partir de la 
ausencia de negaciones. Y así deja establecida la posibilidad real de Dios 
al probar que es un ente al que puede convenirle la existencia y no solo 
un ente ficticio. 

El argumento ontológico de Baumgarten recibe la influencia de los 
dos autores anteriores. Baumgarten prueba la existencia del ente perfec-
tísimo al considerar la existencia una de las perfecciones de su esencia. 
Al dar por supuesto y no demostrar que la existencia es una perfección, 
pondrá su argumento en el punto de mira de las críticas de Crusius y Kant. 
El argumento solo probaría que en la noción del ente perfectísimo está in-
cluida la nota de la existencia, pero no que haya un ente perfectísimo que 
realmente exista. Así pues, se comete un paso ilegítimo del plano lógico 
al plano real. 

Crusius se opone a toda demostración de la existencia de Dios partir 
de conceptos, basada solo en el principio de no contradicción. Este autor 
acepta que en el concepto de ente perfectísimo está incluida su existencia, 
pero únicamente en el plano lógico, nunca en el de la existencia real. 
Sostiene que el argumento comete una falacia de equívoco al entender el 
término existencia como ‘existencia mental’ en las premisas, y como ‘exis-
tencia real’ en la conclusión. Habría que admitir que esta objeción serviría 
para el argumento de Baumgarten, pero no para los de Leibniz y Wolf que 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 233-3 (2020)1010

sí aportaban un criterio claro para probar a priori la posibilidad real,y no 
meramente lógica, del concepto divino. 

En el capítulo quinto, se presentan las objeciones de Kant al argumen-
to ontológico durante su etapa precrítica. El regiomontano muestra una 
gran distancia respecto a Leibniz y Wolff. Kant deja entrever el agnosti-
cismo teórico que desarrollará en su Crítica de la razón pura y desaprueba 
todas las demostraciones clásicas de la existencia de Dios por carecer de 
rigor demostrativo, aunque al mismo tiempo salvaría como única prueba 
válida el “argumento modal de los posibles” por exhibir el rigor lógico ne-
cesario. Según Kant, ha sido un error común en el racionalismo entender 
a la existencia como un predicado real de la esencia. Sin embargo, nunca 
es posible obtener una conclusión que establezca la existencia de un ente 
real fuera del entendimiento. La existencia solo puede conocerse por la 
experiencia. Tanto el argumento ontológico como los argumentos cosmo-
lógicos son tipos de razonamiento que tienen en su centro la noción del 
ente que encierra en su esencia la existencia.

La obra de I. Garay es un estudio riguroso y de alto valor académico 
que, a través de las formulaciones del argumento ontológico y las obje-
ciones contra él, muestra un interesante recorrido en el que salen a flote 
las cuestiones más importantes de la filosofía primera. Evidentemente, se 
trata de un estudio recomendado para ya iniciados en el pensamiento fi-
losófico y, particularmente, para quienes deseen profundizar en la disputa 
suscitada por algunos de los representantes de la filosofía analítica en tor-
no a esta cuestión. 

Valentín Lorenzana

García Morente, M., La Filosofía de Kant. Una introducción a la filosofía. 
Ediciones Cristiandad, Madrid 2018, 254 pp.

Esta obra vio la luz por primera vez en 1917, y es una exposición siste-
mática de la solución de la filosofía kantiana al problema de la objetividad 
del conocimiento humano. Nadie más autorizado que el profesor Manuel 
García Morente cuya formación estuvo marcada por la influencia de la 
escuela kantiana de Marburgo. 

La filosofía del siglo XIX se vio amenazada tanto por el positivismo 
como por el subjetivismo. Ante la desorientación epistemológica reinante 
aparecieron voces que clamaban por la vuelta a las grandes tradiciones 
de pensamiento como la de Kant. Desde el Renacimiento, lo primero que 



RECENSIONES 1011

se propone la filosofía es una cuestión eminentemente lógica. La solución 
a los problemas lógicos planteados vendrá de dos tendencias enfrenta-
das: racionalismo y empirismo. Ambas posturas serán consideradas por 
Kant como dogmáticas, proponiendo como alternativa el criticismo: ni 
la razón ni la sensación por sí solas nos proporcionan el conocimiento. El 
conocimiento es una actividad sintética de la razón sobre los datos de las 
intuiciones.

El problema de la crítica consistirá en mostrar cómo es posible el 
conocimiento científico, y cuál es la garantía de su validez objetiva. La 
objetividad del conocimiento científico, su universalidad y necesidad, la 
encontrará Kant en la unidad sintética a priori. Kant va a intentar descu-
brir los principios sintéticos a priori en los que se fundan las matemáticas 
y la física. A continuación intentará mostrar que son ellos las condiciones 
de posibilidad del conocimiento. A explicar esta cuestión dedicará el pro-
fesor García Morente los tres primeros capítulos de este ensayo. Kant va a 
mostrar el carácter sintético de la matemática que se apoya también en la 
percepción, en la intuición. Esta ciencia es posible porque se funda en el 
espacio y el tiempo que tienen un carácter intuitivo y a priori a la vez, lo 
que da legitimidad a los juicios universales y necesarios. Espacio y tiempo 
no so definidos, sino intuidos; son intuiciones puras a priori. Estas dos 
intuiciones puras a priori no solo hacen posible la matemática, sino que la 
matemática se aplique a las cosas y se pueda crear la ciencia exacta de la 
naturaleza, la física.

Espacio y tiempo pertenecen al mismo tiempo a las cosas mismas, y al 
conocimiento que tenemos de las cosas. El término trascendental es el que 
en Kant expresa la identidad entre el conocimiento y el objeto. En la mala 
comprensión de este término kantiano tienen origen muchas de las criticas 
a Kant, las cuales consideran que su apriorismo es un resto escolástico de 
psicología metafísica. Ahora bien, Kant no está tratando de psicología, 
sino de lógica. No se propone averiguar cómo los conocimientos se origi-
nan en nuestro espíritu, sino cómo se originan lógicamente unos por otros. 

El carácter modélico de las ciencias exactas llevó a que en la primera 
etapa de la filosofía moderna se buscase construir la metafísica como una 
ciencia deductiva, pura, de lo absoluto. La metafísica se proponía conocer 
cosas en sí mismas. Pero para Kant eso no es posible porque el conoci-
miento solo lo es de los objetos de la experiencia, de los fenómenos,es 
decir, de algo perceptible. No hay posibilidad de conocer la cosa en sí, 
más allá del fenómeno. En la Dialéctica trascendental muestra Kant que la 
metafísica no es ciencia legítima. Sin embargo, la cosa en sí, al negarse 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 233-3 (2020)1012

como cosa, se manifiesta como idea. El alma, Dios, la libertad, son ideas. 
Los objetos de la metafísica han dejado de ser entes para convertirse en 
ideas. Mientras los conceptos expresan las realidades de la experiencia, 
las ideas manifiestan algo que no tiene realidad empírica, pero que sirve 
de norte y guía para nuestro conocimiento de la realidad. Ellas no consti-
tuyen un saber real, una ciencia, pero son un andamiaje y una disposición 
natural de la razón.

Los dos últimos capítulos los dedica García Morente a la ética y a la 
estética kantianas, en las que las ideas hallan su verdadero campo de apli-
cación. En cuanto a los juicios estéticos que a primera vista serían irreduc-
tibles a leyes generales, sin embargo,encierran para Kant una aspiración 
a la universalidad. 

El ideal moral vendría a ser el sistema de ideas al que han de ajustarse 
nuestros actos. La ética no tiene por objeto determinar el ideal moral, pues 
este yace impreso en la conciencia moral. Lo que determina propiamente 
el calificativo de moral está en la voluntad, en el sujeto, y no en la acción 
misma u objeto. Los ideales morales varían en el curso de la historia, pero 
todos ellos han de satisfacer la condición de ser imperativos categóricos. 

Nos encontramos ante una estudio introductorio de perenne actuali-
dad, especialmente indicado para quienes desean iniciarse en comprender 
las claves del pensamiento filosófico de Kant. La sociedad actual parece 
haber perdido tensión filosófica en beneficio de saberes más pragmáticos, 
y el esfuerzo del autor de este ensayo puede arrojar luz en la comprensión 
de algunos problemas que debe afrontar el pensamiento contemporáneo.

Valentín Lorenzana

Grassi, E., La preeminencia de la palabra metafórica. Heidegger, Maestro Ec-
khart, Novalis, Editorial Anthropos, Barcelona 2019, 185 pp.

El libro corresponde al primero de los cuatro ensayos que dedicó E. 
Grassi los últimos años de su vida a la metáfora y su función poético-filosó-
fica. La traducción y notas aclaratorias se deben a la profesora Jéssica Sán-
chez Espillaque, al igual que su excelente Estudio introductorio. Discípulo 
de Heidegger, pero en discrepancia con él en el tema que aborda, Grassi 
reivindica la poesía como lenguaje en el que se manifiesta el Ser. 

La presente edición recoge algunas lecciones impartidas por Grassi 
en distintos foros. La obra se compone de dos grandes partes, ademas de 



RECENSIONES 1013

los dos anexos finales en los que aborda aspectos importantes del pensa-
miento metafórico, así como la abismalidad del lenguaje a partir de textos 
de Hamann. La primera parte trata la cuestión fundamental: ¿Lengua-
je racional o metafórico? Hace una crítica del pensamiento tradicional 
que considera que solo el concepto es capaz de captar la esencia de los 
seres abstrayéndolos del tiempo y del lugar. Para Grassi, la negación de 
la preeminencia del lenguaje racional tiene su base en la crítica que hizo 
Heidegger a la metafísica tradicional, por su incapacidad para abordar el 
problema del Ser por los cauces puramente racionales. La referencia de 
Grassi a textos humanistas será clave para descubrir en nuestra tradición 
occidental una metafísica no platonizante, en contra de la interpretación 
de su maestro. La tesis de la preminencia de la palabra metafórica y poé-
tica constituyen la particularidad del pensamiento humanista no platoni-
zante. El problema filosófico fundamental ya no es el de los entes, sino 
el de la palabra, en el cual el Ser aparece en su significado cambiante, es 
decir, en su historicidad.

La segunda parte aborda la metaforicidad de lo real. Siguiendo al 
Maestro Eckhart en su renuncia a la metafísica tradicional, cuestiona la tesis 
antihumanista de Heidegger y su crítica a todo el pensamiento occidental 
por haber ignorado la diferencia ontológica. Su maestro Heidegger ignoró 
una tradición especulativa que en occidente no parte del problema de los 
entes, sino del de la palabra metafórica. La influencia de Novalis también 
será decisiva por cuanto la palabra ya no es adecuación con la cosa, sino 
manifestación originaria, desvelamiento del Ser en y por la historia. 

Grassi reivindica la palabra poética, no por su valor estético, sino 
como ontología originaria que precede a la racional y posibilita la aper-
tura al Ser. Hasta la publicación de este estudio, Grassi se había centrado 
en la defensa del poder de la retórica. Dando un paso más, ahora va a 
defender la función filosófica del lenguaje poético. “La poesía es una parte 
de la técnica filosófica”, afirmaba Novalis. Por ser imaginativo y metafóri-
co, es el lenguaje más apropiado para abrir el camino al Ser. Para Grassi, 
el lenguaje abstracto y el saber apriorístico reduce el conocimiento a la 
definición racional de los entes y es incapaz de comprender integralmente 
al hombre. 

Defender la importancia especulativa de la poesía en la esfera filosó-
fica podría parecer osado por su parte, pero el estudio de Jéssica Sánchez 
se encargará de presentar el itinerario filosófico recorrido por Grassi. Las 
fuentes que le servirán de inspiración son los humanistas retóricos del Re-
nacimiento, el Romanticismo alemán y autores como Nietzsche, Ungaretti 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 233-3 (2020)1014

y otros, partidarios de la función filosófica de la palabra poética. No duda-
rá en confrontarse con su maestro, marcado por una exégesis reduccionis-
ta del Humanismo renacentista, y al que considera un renovado intento 
de pensar el platonismo. Sin embargo, Grassi considera que esa tradición 
humanista ha sido la mejor manera de expresar la naturaleza histórica y 
mutable del hombre mediante metáforas capaces de revelar lo más espe-
cíficamente humano y el carácter abismal del Ser. No duda en reivindicar 
la verosimilitud, en lugar de la verdad, como estatuto epistemológico de 
lo humano porque solo ella es capaz de adaptarse situaciones en las que 
el Ser se manifiesta.

Estamos ante una obra que explora de forma creativa nuevos cami-
nos que permitan ir más allá de una racionalidad abstracta y en muchos 
casos antihumanista del pensamiento occidental, que ha dado sobradas 
muestras de su incapacidad para profundizar en el misterio de hombre. 
Es una obra muy sugerente y aconsejable para todo tipo de personas que 
tienen inquietud por redescubrir autores que han pasado desapercibidos, 
pero que pueden ser referencia obligada, como lo han sido para Grassi, 
en el intento de mostrar el carácter abismal del Ser mediante la palabra 
metafórica y poética. 

Valentín Lorenzana

Malègue, J., Augustin o el maestro está ahí. Traducción y notas de José An-
tonio Millán Alba, BAC, Madrid 2020, 829 pp. 

Nuestra querida editorial BAC nos ofrece esta gran novela de J. Malè-
gue, calificado por algunos como “novelista católico”, del nivel de Mau-
riac o Bernanos, o como el “Proust católico”, pero con menos insistencia 
en el pecado que estos y mucho más en el amor divino y humano. Se suele 
decir que Pablo VI fue un gran lector de Malègue, pero ha sido el Papa 
Francisco, en los números 6 al 9, de su exhortación apostólica Gaudete et 
Exultate, 2018, el que lo ha vuelto a la actualidad al hablar de “los santos de 
la puerta de al lado” y de “la clases medias de la santidad” en referencia a 
la obra póstuma de Malègue: Pierres noires. Les clases moyennes du Salut, París 
1958. En la Novela aparece en las páginas 673-674: “Su antigua idea de 
que el único ámbito correcto de exploración del fenómeno religioso es el 
alma de los santos le pareció insuficiente. También contaban las almas más 
modestas, las clases medias de santidad”. También el Papa actual había 
citado una frase, del personaje jesuita de la Novela, Largilier que dice, en 
las pp. 796-797: “Lejos de que Cristo me sea inteligible si es Dios, es Dios 



RECENSIONES 1015

quien me es extraño si no es Cristo”. También Benedicto XVI, sin citarlo, 
ha insistido en esta santidad de la gente sencilla, en su visita a su pueblo 
natal, y en otros escritos donde suele decir que: cuando todos los horizon-
tes nos parecen cerrados los santos nos indican el camino.

Pero, fue el sacerdote belga Ch. Moeller, luego Subsecretario de la 
Congregación de la Fe, el que, a mediados del s. XX, puso en valor los 
escritos de Malègue en su famosa obra, en varios tomos: Literatura del si-
glo XX y Cristianismo, Madrid 1961, donde recogió los valores humanos y 
cristianos de los grandes escritores contemporáneos. El caso de Malègue 
lo estudia en el tomo IIº. Entre nosotros fue nuestro antiguo compañero y 
amigo, el periodista Agustín Remesal, corresponsal de Televisión Española 
en ciudades como Roma, París y otras, el que escribió sobre: Joseph Malè-
gue, el hombre hacia Dios, en Casiciaco 1968, 88-93, revista de los Estudiantes 
de Teología de los Agustinos de Valladolid, acercando el personaje central 
de la Novela, Augustin Méridier, a S. Agustín. Es cierto que Malègue no 
hace directamente esta comparación. De hecho solamente, de paso, en la 
página 323-324, cita el silencio de su madre, ante sus crisis de fe, pero que: 
“Rezaría, haría penitencias e invocaciones por ‘el hijo de tantas lágrimas’, dirigidas 
al otro Augustin, el grande, su ‘santo patrono’… ¡También aquel terrible nombre de 
pila sobre los hombros…!”. 

Con todo, no cabe duda de que los personajes se parecen en ser gran-
des intelectuales y grandes amantes, si bien el antiguo en un ambiente 
pagano, hasta su conversión, y el actual en un ambiente católico que re-
cuerda constantemente el Cantar de los Cantares como se ve en el texto y 
epígrafes de la Novela. Los textos del Papa y el artículo de A. Remesal 
los cité en D. Natal, “La nueva llamada a la santidad del Papa Francisco”, 
Estudio Agustiniano 54 (2019) 221-228, que fue un homenaje al Profesor 
Luis Resines.

Por lo que hace a “las clases medias de salvación”, Malègue no tuvo 
suerte en la vida Académica francesa, probablemente por su mala salud, 
que también le impidió luchar en el frente de guerra. Pero, en Inglaterra 
hizo un gran estudio sobre esas clases medias que siempre tienen algún 
trabajo, pero poco y malo, mientras que hay una clase alta pequeña y una 
clase baja muy numerosa y empobrecida. Hoy se suele decir que para que 
una sociedad sea válida, y no sea un Estado fallido, debe haber una gran 
mayoría de clase media que pueda vivir bien y una clase alta y otra baja 
menos numerosas. Y, cuando esto es así esa clase se constituye en la clase 
media de salvación para la mayoría. Pero además, atesora abundantes vir-
tudes humanas y cristianas que salvan a toda la humanidad.



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 233-3 (2020)1016

En fin, después de publicar, con dificultades, su novela Malègue se fue 
afianzando hasta el gran nivel que ya hemos visto, aunque tardó mucho 
en ser reconocido a pesar de su gran relación con algunos de los grandes 
escritores y pensador franceses, como Bergson, Claudel y especialmente 
con M. Blondel.

Por lo que hace a la Novela nos describe la vida y los valores de la 
población campesina en Francia y de la pequeña ciudad, en solidaridad, 
justicia y piedad, como en el capítulo de “Maitines” (p.5yss). También se 
nos habla de paso, el comienzo del capitalismo en ese país en “La gran 
propiedad”. Pero en especial se recuerda la vida intelectual y académica 
de la época, comenzando por el capítulo de “El padre y el hijo” (p.45yss) y 
los de “El árbol de la ciencia”(p.91yss,) en el que toma gran protagonismo 
el modernismo, los estudios bíblicos, y luego los problemas del corazón 
y la felicidad(p.219yss), en los que se mueve y define el protagonista de la 
Novela, con el que dejo al lector, como en “Jacob y el ángel” (p.777yss) o 
con los problemas de la tuberculosis, la enfermedad de la época y la muer-
te, y que la vida, Mutatur non tollitur, pues lleva a la nueva vida (p.809yss). 
Malègue es un gran observador de la vida personal y social y un escritor 
con una gran habilidad para poner por escrito esas vidas y sus sentimien-
tos. La edición de la BAC está muy bien cuidada con una traducción muy 
adecuada y bien anotada. 

Ahora, señalo al lector algunos pasajes importantes de la Novela, re-
ferentes a diversos temas de la misma:

1.	 Valores de las clases medias de salvación.- Algunos explican la con-
ducta humana por la economía, pero, las personas de grandes ideales 
escapan al “arrastre del determinismo humano” con gran desprendi-
miento y autonomía: “Solo los santos eran libres y creadores” (p.471). 
También se dice que: “cabría afirmar el sentido común y la modera-
ción de nuestra población rural” (p.420). Y, el mismo Augustin, en 
medio de su agnosticismo, podía rezar todo el Padrenuestro sin pro-
blema y el “extraño encanto de la vida de los Santos le embargaba el 
corazón, ¡de esa manera él rezaba también!”(p.449)

Augustin va por leche y ese “flujo de humildes ocupaciones arro-
jaba su espíritu a reflexiones singulares, sobre el precio de la pobreza, 
las tareas modestas, la almas sencillas, las vidas reducidas” (…) que 
era como una “clase general que comprendía a todos los necesitados 
y a todos los deficientes, todas las categorías de la vida moral”, que, 
sin duda, participaban en “la esencia oculta de los valores” (p.629). 



RECENSIONES 1017

Cuando Augustin va a buscar un sacerdote, para su madre, la 
persona que le atiende le pregunta por la enferma, y: “Se entristeció, 
mostrando esa espontaneidad del alma popular que casi todo lo pone 
en común, los sentimientos, el uso de objetos, hasta la confidencia de 
enfermedades que los burgueses ocultan” (p.643). Y, la mutua ayu-
da como “el comunismo de la pobreza”. Luego, como la muerte se 
demoraba: “Durante la oración, dicha como todas las noches junto a 
su anciana madre, las palabras que hablaban de la muerte fueron las 
palabras de un cántico. Había muchas. Augustin se inquietaba por 
aquella exaltación” (p.664).

2.	 Valoración de los estudios y sus problemas. “-Está usted admirable-
mente instalado aquí para trabajar, dijo Augustin. Es usted alguien 
feliz´”. “Abogado de las virtudes medias, el sacerdote alzó, con ecle-
siástica unción, una mano fuerte y bien lavada: -No pienso –dijo ex-
cusarme por ello!”. Es un medio de progreso “moral” en las Órdenes 
religiosas: benedictinos, dominicos. Los estudios son “un deber de 
su Regla” y un servicio a la Iglesia (p.242). Pero, hoy todo es inter-
disciplinar: “No cabría contentarse con trabajos literarios puros, ni 
filosóficos puros, ni históricos o teológicos puros; todo caso concreto 
los reúne a todos” (p.475).

Por lo demás: No comprendemos del todo a Dios ni en sus tex-
tos. “No es más abarcable en la Biblia que en el universo”. “Todo 
contribuye al bien de los elegidos -dijo al partir-, hasta las oscuridades 
de la Escritura, porque las honran a causa de las claridades divinas” 
(p.487-488).

Así: Víctor Delbos: “Murió sin dar su medida, que era grande”. 
Unió metafísica y religión a sus grandes estudios positivos, los únicos 
con “valor universal” (p.520). Pero, en su interior, unía todo, con “só-
lidas prolongaciones hacia Dios”, y él lo sabía “al ser el hombre más 
honrado que pueda pensarse!” (p.521). 

Ante algunos pasajes bíblicos siempre hay lo que le catecismo 
llama “tentaciones contra la fe”. Eso pasa “al comienzo de las inves-
tigaciones de exégesis; luego perecen, en cuanto los estudios pasan 
de la etapa ‘tentación’ para entrar en la categoría del puro y simple 
trabajo científico” (p.584). 

Por su parte, el abate comienza a experimentar una especie de 
“se-mife” un poco rara en los sacerdotes (p.582). Y, quería ser libre: 
“llevar mi propia vida interior y no admitir en ella a nadie”. Me pa-



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 233-3 (2020)1018

reció lo único que podía a hacer “hasta que hubiese podido ver y 
decidir” (p.586). 	

3.	 Crisis de Augustin.- Su hermana le recuerda el santo de su madre, 
cuando solían comulgar. Pero: “Él, Augustin, ya no comulgaría más, 
no rezaría más”. “Se había terminado” (p.323). Así, habría sufrido en 
“la época de Renán” y parece que “su vida se repetía”. Recordaba el 
silencio de su madre: “Rezaría, haría penitencias e invocaciones por 
“el hijo de tantas lágrimas”, dirigidas al otro Augustin, el grande, su 
“santo patrono” (p.324). Entonces se produce un gran crisis de fe por 
las investigaciones modernistas de los evangelios. Pero “me hace reír 
todo el montón de los Holtzmann, los Bauer, los Harnack, los Loisy”, 
si no hay alguien que me diga: he visto al Cristo y los suyos en el 
sepulcro podridos. Pero, por ahora, seguirá “con la gusanería ‘libre-
pensadora’”, “e irá ‘del brazo’ con esa podredumbre” (p.324-325).

Augustin se ve abandonado, en su noche. Pero, aparece Largilier 
que le recuerda que Santo Tomás dice: “Dios no deja errar hasta el 
final a los que, buscándole en la buena fe de su corazón, no lo han 
encontrado. Enviará a un Ángel…”. –“En tal caso dijo Augustin, con 
una sonrisa de miseria, hasta la llegada de ese ángel puedo estar tran-
quilo…” (p.326). 

4.	 Relación con Anne. En el examen, Anne cita a W. James sobre la 
experiencia religiosa y la presencia de Dios. Y, dice que para el que 
no cree todo son “alucinaciones” como “tampoco hay santidad sino 
a ojos del creyente” (p. 394-395). Anne le dice a Augustin: “¡Qué 
bueno fue usted!”. Y repetía “bueno e instructivo!”(p.409). Por otra 
parte: “Anne permanecía prácticamente intocada en aquel formidable 
medio adinerado. Avanzaba sin compañía, pura y sola, fuera de los 
grandes edificios del capitalismo contemporáneo” (p.449). 

Y, el mismo Augustin sentía, hacia Anne, que: “Has robado mi 
corazón, amada mía”: Cantar de los Cantares (p.451). Augustin apren-
dió en ella una cierta mezcla entre “angustia y el deleite” (p.464). Y, 
con la música de Chopin: “Sacaba su amor de los escondrijos en los 
que se alimentaba sufriendo”, lo purificaba de “lo oscuro e indivi-
dual, se lo devolvía explicado, ennoblecido de universalidad” y con 
una “mezcla de serenidad, de alteración, de felicidad y de desespera-
ción”… “Lloraba de pasión, pero también de gratitud” con “un cora-
zón prodigiosamente comprendido y consolado” (p.525).



RECENSIONES 1019

En el funeral de su madre: -“Ella fue la primera en darle la mano, 
adelantándose a su tía, con una dulzura, y una lentitud que le hicieron 
estallar en sollozos”. “Eran sollozos de felicidad y amargura. Ella esta-
ba allí”. Los dos trozos de su vida podían unirse superando a la muer-
te: “Una gratitud humilde y apasionada, que no tenía la medida de la 
tierra, le pareció subir hasta Dios, visible a través de la felicidad más a 
que a través de la muerte”. De camino al cementerio sufría porque su 
madre no la conoció y como que le decía: “Toma una joven piadosa 
y sencilla”. Lo era, y además con “una profundidad de riqueza moral, 
un esplendor de gracia, el ardor de una pasión infinita y todas las 
muestras de un amor devorador” (p.697).

5.	 Enfermedad de Augustin y muerte de su madre.- Ante un “gran pre-
sentimiento sombrío”, “Augustin no sabe si es más infundado o más 
terrorífico”(p.550). - Es una “meningitis tuberculosa”. El médico de 
Augustin ha visto. “¡Pero él no ha visto! También aquí solo ven los 
que están preparados para ver”(p.552). Por eso: Las multitudes viven, 
comen, gritan, pero, no veían la gran peste negra tras el espejo. “Se 
abalanzaban aquí y allá sobre los comercios. ¡Imbéciles! ¡Su avalan-
cha, sin embargo, se pararía!”: Todos llevaban enfermedades “en el 
interior de sus blusones” (p.555). 

Por lo demás, y ante la situación de su familia Augustin siente 
la ausencia de Mme. Méridier y estaba “roto de angustia, de inco-
modidad, de remordimientos y de pobreza” por dejar a los suyos sin 
cuidados. Debía haberlo pensado antes. Pero: “Había preferido enter-
necerse con sabrosos ebionismos evangélicos. Cuando se puede ver, 
uno no mira. Y cuando mira es demasiado tarde” (p.617).

La madre de Augustin, le pide que llame al cura para recibir 
los sacramentos, y él ve cómo ella abordaba con serenidad y con fe 
la muerte: “Aquella anciana caminaba con un ritmo tan suave por 
el trecho de camino que aún le quedaba, que no corría el riesgo de 
forzar, en aquel paseo de la noche que caía, los latidos de su corazón” 
(p.641). Ante la muerte: “Dios no era para ella (su hermana) como 
para su madre: tan sosegado, tan naturalmente dulce”. Augustin tam-
poco lo vivía así, y necesitaba una mediación “entre la desesperanza 
y la sumisión” (p.673). Y: “Su antigua idea de que el único ámbito co-
rrecto de exploración del fenómeno religioso es el alma de los santos 
le pareció insuficiente. También contaban las almas más modestas, las 
clases medias de santidad” (cursiva mía) (p.674).



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 233-3 (2020)1020

Augustin: “Padecía sin reaccionar el agobiante peso de lo trágico 
y lo eterno”. Y se decía: “Sucede que se tenga necesidad de eternidad 
como se necesita el pan, el agua y el sueño. Solo que, con frecuen-
cia algo menos. No digo que nos sea dada, sino simplemente, que 
tenemos necesidad de ella”. Luego se sentía como en una ciénaga y 
se le venían las palabras de la Misa: “Non sum dignus, non sum dignus” 
(p.679).

Ante la muerte de su madre y la idea de rezar por ella, Augustin 
siente que: “Era él el que estaba lejos de Dios, el privado de luz, el 
verdadero muerto” y gritaba de profundis. “Era para él, no para su 
madre, quien debía pedir a Dios que no mirase muy de cerca las ini-
quidades de los hombres” (691).

En esa situación Augustin ve que: “Si el cara a cara con Dios es 
la relación esencial, sin Dios todo es soledad”, y “todo lo que no es 
Él os deja radicalmente, incurablemente solitario. Lo hubiese estado 
por doquier, entre las multitudes, en las grandes dichas, en todos los 
hervideros de la vida, incluso en la ignorancia de aquella soledad”. La 
muerte lo sacaba a la luz, “pero existía antes. Era consustancial al Ser” 
(p.692). En la misa funeral se acordó “aunque demasiado tarde, de la 
famosa frase del prefacio de difuntos: Vita mutatur, non tollitur”. Luego 
vio a mucha gente. “El formalismo de aquellas muestras de simpatía 
no dejaba de producirle algún vago placer” (p.696). Y: “Apagadas las 
palabras de convento y de buenas mujeres explicando ‘las intenciones 
del buen del Dios que pueden parecer duras, pero son para nuestro 
bien’, o la necesidad de obedecer ‘su Santa voluntad’. Y otros lugares 
comunes de la simpatía piadosa”. Así, su madre “estaba muy bien 
preparada”. Y, el niño “Es un pequeño ladrón del Paraíso” (p.753). 
Así, parecía que la muerte, la lluvia o una bronquitis, eran todas por 
igual “intenciones del buen Dios”. 

6	 Llega el Ángel por Augustin y se lo lleva.- “Primer cuadro: la crítica 
positiva destruye el cristianismo del joven héroe”. “Segundo cuadro: 
la crítica positiva destruye la crítica positiva”. Acto tres. Aparición del 
Ángel. El ángel reconquista al joven héroe” (p.755). Augustin: “Leía 
en letras negras sobre el escayola de la pared: ‘Como un hombre al 
que su madre consuela, así os consolaré yo. Os llevaré en mi seno, 
y os acunaré sobre mis rodillas’”. Antes de dormirse murmuró “que 
aquello era una gloria” (p.760).



RECENSIONES 1021

Llega Largilier y Augustin le recuerda: “-Sí. Tú me dijiste: ‘Dios 
no deja que perezca ningún alma de buena voluntad. Enviaría antes 
un ángel’ ¿Recuerdas?”. Largilier no recordaba exactamente, pero 
“ese era sin duda le pensamiento de santo Tomás”. 

“-¡Pues bien! He sentido la presencia del ángel. No he tenido 
una pasión animal, todo ha sido lirismo y música. Hubo una noche 
de embriaguez religiosa, una noche llena de Dios, una noche de re-
surrección, mi Pascua, la cima de la felicidad terrena, y no un gran 
fuego que proviniera de los demás. Sentía una especie de espanto de 
que Dios se dignase ocuparse de mí individualmente” (p.785). “Corría 
hacia algo desconocido que no sentía que fuese Dios, y diferente tam-
bién del anonadamiento puro y simple” (p.789).

Así, Cristo, le recordaba Largilier a Augustin, sufrió en Getse-
maní y en la cruz: “Sufrió con su alma de hombre la amargura de 
las obras humanas rotas, el peso de las grandes derrotas, la risa de la 
gente, los meneos de cabeza, el ridículo en sus últimas horas, todo lo 
que ya gustaba en las heces del cáliz, a un tiro de piedra de los que 
dormían. Su madre lloraba a sus pies. -Sufrió el abandono de su Pa-
dre, el abandono de Dios, la sequedad y el desierto de los desamparos 
absolutos: esa cruz sobre la Cruz, esa muerte en la muerte” (p.795).
Augustin escuchaba a su amigo, científico y místico: “-He oído –decía 
Largilier-, a un ex ateo esta fórmula: ‘Sin Cristo, odiaría a Dios’. Que 
él me guarde de esta blasfemia, cuyas raíces, sin embargo, adivino. 
Lejos de que Cristo me sea inteligible si es Dios, es Dios quien me es 
extraño si no es Cristo”.

También él, Augustin, había sentido antaño su corazón solicita-
do por la sagrada humanidad de Jesús” (p.796-797). Augustin veía a 
Largilier fundando una Orden, pero éste lo vio superior a sus fuerzas, 
bien aconsejado. -Y, Augustin le pregunta: “-¿Te impuso ser Jesuita? 
(p.798): “-No, un director no es el superior de una orden”, sino “la 
ayuda de una buena cabeza, de una mirada desinteresada y de un 
corazón que ama a Dios”. No fue un tampoco un perinde ac cadáver. Y, 
Augustin le dice que no comprende. “-Entonces, ha sido muy necesa-
rio comprender que era ese despojamiento de atractivos sensibles lo 
que Dios quería de mi” (p.798). 

- Augustin le dice a Christine, que le atiende, sobre la tesis de M. 
Bourret “doctor en Letras” “-Todas las oscuridades de la Escritura y 
todas sus claridades caerán juntas, arrastrándose unas a otras, en una 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 233-3 (2020)1022

vertiente o en otra, según el lado en el que esté el corazón”. “-En el 
sentido pascaliano; en el sentido de intuición. El ‘corazón’: el que 
sabe que hay tres dimensiones en el espacio y también el que ‘siente 
a Dios’” (p.814-5). Y: - “Así, hacia las seis de la tarde, entró en la dulce 
y misericordiosa muerte” (p.828). 

Christine se queda anonadada, pero: “Un día cualquiera de los 
que iban a seguir, volvería a oír el diálogo de todo consuelo: -¿Dónde 
estabas, Señor, durante aquellas amarguras? -Cerca de ti. 

Ella lo sabía, pero con una ciencia inerte. La capa de plomo caía 
con todo su peso sobre los hombros. Se sentía prodigiosamente sola”. 
(Londres 1921- Leysin 1929) (p.829). 

Domingo Natal Álvarez.

Müller-Doohm, S., Jürgen Habermas. Una biografía, Trotta, Madrid 2020, 
642 pp.

Este libro no es solo la biografía individual de Jürgen Habermas, sino 
que lo es también de su obra. El autor es Stefan Müller-Doohm, catedrá-
dico emérito de Sociología en la Universidad de Oldemburgo, que fue 
discículo del propio Habermas y otros destacados autores del Instituto de 
Investigación Social de Fráncfort. Sitúa en el centro de su estudio la inter-
dependencia entre biografía y evolución bibliográfica en el contexto de 
la historia de una época, lo que le lleva a rastrear la impronta dejada por 
Habermas como filósofo y como intelectual, tanto en el mundo académico 
como en la política de su tiempo. 

Aunque los orígenes intelectuales de Habermas se remonten a la Es-
cuela de Fráncfort, en los años setenta comenzó a desarrollar su propio 
paradigma de una razón comunicativa y de una acción orientada al en-
tendimiento mutuo y a la comunicación, abandonando el sendero de la 
Teoría Crítica.

La obra se divide en cuatro partes. La primera está dedicada a la 
infancia y juventud de Jürgen Habermas. Siendo niño se vio sometido a 
diferentes intervenciones médicas debido a una discapacidad lingüística 
causada por una fisura palatina congénita que le provocaba una nasaliza-
ción que nunca consiguió eliminar totalmente. No es cierto que se afiliase 
a las Juventudes Hitlerianas, como se le quiso acusar posteriormente, a 
pesar de la obligación de afiliar a niños y jóvenes a las organizaciones 



RECENSIONES 1023

juveniles nacionalsocialistas. Sin embargo, su padre fue asesor de la Cá-
mara de Industria y Comercio y en el ejército llegó a ser comandante, lo 
que le convirtió en prisionero de guerra de los americanos. El hijo en ese 
momento evitó el confrontamiento con el padre, aunque nunca mantuvo 
en secreto las diferencias políticas con él. La reflexión sobre aquel pasado, 
la pregunta por la culpa de los alemanes como nación y el interés por la 
democracia le llevan a interesarse por la filosofía y el periodismo. Haber-
mas se percata de que los precursores intelectuales del régimen nacio-
nalsocialista en su mayoría salieron indemnes de la desnazificación y no 
vieron la necesidad de hacer autocrítica. Particularmente decepcionado, 
carga las tintas contra Heidegger, el director de su tesis doctoral sobre 
Schelling, por haberse omitido en la función de vigilancia y crítica públi-
ca que corresponde al intelectual y por su negativa a confesar su pasado 
equivocado.

La segunda parte se inicia con la contratación de Habermas como 
ayudante de Adorno en el Instituto de investigación Social, lo que le per-
mitirá ampliar su horizonte académico y familiarizarse con la investiga-
ción social empírica, algo que le ayudará a conectar los asuntos filosóficos 
con los políticos. Queda entusiasmado cuando los principales autores del 
Instituto realizan pronunciamientos críticos sobre cuestiones políticas, so-
ciales y culturales. La difícil relación con Horkheimer le llevan a abando-
nar el Instituto y, tras hacer la tesis de habilitación en Marburgo, consigue 
el nombramiento de profesor asociado en la Universidad de Heidelberg, 
lo que significa una seguridad profesional para el sustento de su familia. 
Comienza a perfilarse como un erudito que domina un abanico amplio de 
temas entre cuyas especialidades se encuentran el marxismo crítico y la 
tradición hermenéutica, o la teoría de las ciencias sociales y del psicoanáli-
sis. En 1964 conseguirá el nombramiento como profesor titular de filosofía 
y sociología en la Universidad Libre de Berlín y, poco después, en la de 
Fráncfort del Meno en la que se convierte en sucesor directo del propio 
Horkheimer, quien entretanto había cambiado su opinión sobre Haber-
mas. Aquí practicará la filosofía y la sociología a partes iguales. Gracias a 
la etiqueta de la Escuela de Fráncfort, su actividad docente va atrayendo 
estudiantes de todo el mundo. La crítica al paradigma de la filosofía de 
la conciencia, propiciará el giro lingüístico en el que la intersubjetividad 
de la comunicación lingüística, el interés cognoscitivo emancipatorio y 
el concepto del mundo de la vida irán ocupando el centro de su teoría 
social. Lejos de considerarse un marxista, agradece al marxismo el estí-
mulo y los medios analíticos para investigar cómo se desarrolla la relación 
entre democracia y capitalismo. Su evolución intelectual le va llevando 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 233-3 (2020)1024

a comprender que al capitalismo solo se lo puede domesticar con una 
democracia garantizada por un Estado de derecho y con un rostro social. 
En esta época, Habermas va acumulando éxitos editoriales cuando aún no 
ha cumplido los cuarenta años. Sin embargo, los tensos conflictos con los 
estudiantes sobre cuestiones de la reforma estudiantil y sobre el papel po-
lítico de la ciencia, así como las permanentes confrontaciones en el círculo 
de sus colegas, producen en él una honda insatisfacción en la Universidad 
J. W. Goethe, lo que favoreció que a comienzos de los años setenta acep-
tase la atractiva propuesta de codirector del Instituto Max Planck afincado 
en Baviera, con el fin de investigar las condiciones de vida del mundo 
científico y técnico, aunque sus expectativas de una investigación interdis-
ciplinaria innovadora en este Instituto se verían también decepcionadas. 

La tercera parte comienza con el regreso de Habermas a la Univer-
sidad de Fráncfort en 1980 para ocupar una cátedra de Filosofía. Al año 
siguiente se publica su obra más importante en dos volúmenes: Teoría de la 
acción comunicativa. En ella defiende la racionalidad comunicativa como el 
modo de defender los logros culturales y políticos de la modernidad desde 
una acción orientada al mutuo entendimiento y a la comunicación. 

La cuarta parte de la obra se inicia con la jubilación de Habermas que 
da lugar a numerosos viajes para dictar conferencias de gran resonancia 
pública o recoger los más diversos premios y reconocimientos. Se hace un 
repaso a cuestiones que fueron sus grandes preocupaciones durante toda 
su trayectoria intelectual. Una de ellas consistió en hacer todo lo posible 
para impedir el desarrollo de cosmovisiones totalitarias. Su gran objetivo 
fue desarrollar una teoría de la democracia que estuviese fundamenta-
da normativamente y que fuese ejercida por la sociedad civil. Habermas 
constata problemas de legitimación del capitalismo tardío. A raíz de la 
crisis económica a finales de la primera década del nuevo milenio, lo que 
más le preocupa es la injusticia social que provoca la globalización. Aprue-
ba el diagnóstico marxista de que el capitalismo amenaza continuamente 
su propia existencia y, por ello, se aferra a su programa de que en la praxis 
política hay que encontrar vías por las que la democracia domestique a la 
economía a través de una red de propagación de un derecho cosmopolita 
cuyo cimiento fundamental sean los derechos humanos.

Defensor del pensar posmetafísico iniciado por Kant, Habermas asu-
me una postura escéptica respecto de las interpretaciones especulativas 
globales a partir de un único principio y defiende que no nos podemos 
salir del horizonte mismo del lenguaje. La argumentación continúa siendo 
el único medio disponible para cerciorarse de la verdad.



RECENSIONES 1025

La validez de las normas morales se basaría en un acuerdo que asume 
una perspectiva del nosotros integradora. Defensor de una ética discursiva 
y deontológica, enlaza con la tradición de la filosofía moral de J. Rawls 
según la cual la justicia solo se puede legitimar discursivamente.

Defiende también una postura tolerante de la modernidad postsecular 
frente a verdades religiosas. La razón secular no debe erigirse en juez de 
las verdades de la fe, aunque de igual modo el lado religioso tiene que 
reconocer la autoridad de la razón natural. En famoso debate con el carde-
nal Ratzinger, este le recordará la importancia de la recíproca disposición 
a aprender entre la moral racional y la ética cristiana. 

Después del epílogo aparecen casi cien páginas de citas bibliográficas 
que dan prueba del excelente trabajo de documentación del autor que se 
completarán con algunos apéndices que también resultan útiles para con-
textualizar la trayectoria vital e intelectual de Jürgen Habermas. 

Valoramos muy positivamente este trabajo de Müller-Doohm para 
hacernos un poco más accesible uno de los grandes pensadores de nues-
tro tiempo desde que durante varias décadas ha estado permanentemente 
en el candelero como escritor político e intelectual crítico. Además de 
sus grandes obras y el gran número de conferencias dictadas en diversos 
foros internacionales, ha desempeñado una especial actividad escribiendo 
artículos para periódicos y se ha inmiscuido en controversias públicas que 
llegaron a provocar animadversiones hacia su persona. El libro da cuenta 
de sus inequívocos posicionamientos sobre cuestiones polémicas, como la 
disputa de los historiadores que pretenden un revisionismo histórico que 
reste importancia al Tercer Reich, el silencio del mundo intelectual ante 
el genocido judío, la controversia sobre el monumento al holocausto, las 
protestas estudiantiles a finales de los años sesenta, la reacción del Estado 
alemán ante el recrudecimiento del terrorismo, la reunificación alemana, 
su pacifismo militante en la guerra del Golfo, o la crítica a la política de 
Estados Unidos. Habermas no se arredra ante la diversidad de opiniones, 
y la mayoría de sus posicionamientos se han convertido en acontecimien-
tos comunicativos de gran resonancia.

Consideramos una obra muy apropiada tanto para un público espe-
cializado en la historia de la filosofía contemporánea, como para aquellos 
que quieran conocer a un pensador que ha marcado la filosofía política de 
nuestro tiempo. 

Valentín Lorenzana



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 233-3 (2020)1026

Nancy, J.L., Banalidad de Heidegger, Trotta, Madrid 2019, 93 pp.

El breve ensayo de Jean-Luc Nancy aborda la cuestión de las po-
siciones antisemitas de M. Heidegger. La publicación de los treinta y 
cuatro Cuadernos Negros del pensador alemán, que abarcan el periodo 
que va desde 1931 hasta aproximadamente 1969, ha puesto de mani-
fiesto que no es esta una cuestión marginal en su obra. J.L. Nancy es 
profesor emérito en la Universidad March Bloch de Estrasburgo, y su 
pensamiento echa sus raíces en la filosofía alemana, particularmente en 
la de M. Heidegger por influencia de su amigo J. Derrida. Lo prime-
ro que hace el autor es advertir del sentido del término banalidad que 
toma prestado de Hannah Arendt. Una mala interpretación del mismo 
podría hacerlo equivaler a indiferencia ante el mal, cuando en realidad 
se trataba de una normalización y banalización de un sistema que en 
el fondo pretendía eliminar toda responsabilidad personal. Si esa ba-
nalidad jurídica se puso de manifiesto en los juicios a los crímenes del 
nazismo, J.L.Nancy defiende que una banalidad semejante se produce 
en el plano del pensamiento, puesto que el antisemitismo de Heidegger 
es la doxa que circulaba por Europa entre los años 1920-1940. El antise-
mitismo de Heidegger no se basa en una cuestión puramente biológica 
o racial, sino más bien metafísica. Para el pensador alemán, el pueblo 
judío juega un papel primordial en el “desarraigo del ser”. Era necesaria 
una ‘modalidad de existencia humana’, un tipo de humanidad entrega-
da al desarraigo fuera del ser. Al igual que todo comienzo necesita un 
pueblo, cada final también. Mientras los griegos se identifican como el 
pueblo del comienzo, el pueblo judío es identificado como el agente 
de la decadencia de Occidente a través de una racionalidad dedicada a 
indiferenciar el mundo por la mezcolanza de los pueblos, a desfondarlo, 
a quitarle toda clase de suelo. Nancy defiende que esa manera de pensar 
es deudora de una mentalidad que circulaba por Europa desde tiempo 
atrás y que se habría reforzado desde la publicación hacía unos treinta 
años de los Protocolos de los sabios de Sión. Así pues, Heidegger se dejó 
arrastrar por esa odiosa banalidad, una mentalidad extendida según la 
cual los judíos serían responsables de la pérdida del espíritu de los pue-
blos. La consecuencia será la de destruir la destrucción para liberar otro 
comienzo que sea auténticamente el suyo. Vemos aquí ya anudados el 
pensamiento y el antisemitismo. 

Así pues, nos encontramos ante un estudio riguroso que pone en evi-
dencia las derivas políticas de un antisemistismo ambiental asumido acrí-
ticamente por un pensador de la talla de M. Heidegger. Es una obra que 



RECENSIONES 1027

ayudará a conocer aspectos del gran pensador alemán que, a pesar de su 
aparente coherencia con las grandes líneas maestras de su pensamiento, 
resulta desconcertante incluso en el plano metafísico.

Valentín Lorenzana

Espiritualidad

Claudel, P., La anunciación a María. Ediciones Encuentro, Madrid 2020, 
2019 pp.

Los entendidos en la poesía y en los dramas del insigne poeta y dra-
maturgo francés, Paul Claudel, dicen que esta obra es probablemente la 
más emblemática de toda su trayectoria literaria. Algo increíble: dicen 
que trabajó en ella más de 20 años, precisando cada escena, cada expre-
sión, cada postura, cada palabra de los protagonistas de la obra. Y, a decir 
verdad, así se percibe al leerla. Suscita el deseo de verla representada de 
verdad. El mismo autor puso en esta obra tal interés que, tras de su conclu-
sión, la llegó a definir como “un drama que contiene todas las pasiones hu-
manas integradas en el plano católico”. Este gran converso al Catolicismo 
nos ha dejado significativas obras literarias; pero quizá la de más madurez, 
la más preferida del autor, y en la que más y mejor va desgranado su in-
quietud personal, sea ésta, escrita en 1912 y con gran acierto ahora puesta 
en actualidad divulgativa. Es un drama de amor, con vivencias amorosas 
que expresa formas inquietantes de amar, que nos llevan a entender que 
necesitamos sumergirnos en el misterio de amor que María acogió en la 
Anunciación: y amar así toda la vida.

Jesús Domínguez Sanabria

Velasco, J. M. de, y Torre, J. de la, Solidaridad y misericordia. La bioética 
social del Papa Francisco, PPC, Boadilla del Monte 2019, 153 pp.

El presente libro contiene dos ponencias, impertidas por cada uno 
de los autores que figuran en la portada, que fueron presentadas en las I 
Jornadas de Bioética de las Universidades de Jesuitas en España, celebra-
das en la Facultad de Teología de Granada, en Abril de 2019. Partiendo 
de la convicción de los dos autores de que en el Papa Francisco, dentro 
de su modo sencillo y pastoral de actuar, hay un hombre y un Jesuita de 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 233-3 (2020)1028

sólidos conocimientos, con una teología social y política muy bien defi-
nida, en ambas conferencias abordan cuanto entienden sus autores que 
el Papa actual nos quiere decir con su mensaje reiterado de solidaridad 
y misericordia como respuesta a los vitales interrogantes que tiene nues-
tra sociedad actual, y a los que la Iglesia pretende responder, aportando 
orientaciones oportunas. Lógicamente, tratándose de dos expertos Pro-
fesores avezados en la materia, necesariamente nos encontramos en sus 
ponencias -en las páginas del presente librito- unos escogidos, profundos 
y apropiados razonamientos sobre el tema. Además de exposiciones que 
demuestran la categoría intelectual de sus autores, revelan la inquietud y 
el acierto del Papa Francisco en sus mensajes y orientaciones en torno a 
estas urgentes necesidades de nuestra sociedad. Los títulos de ambas con-
ferencias lo dicen todo: “Solidaridad y misericordia en la vulnerabilidad y en el 
final de la vida” y “El principio misericordia en la bioética del Papa. Una lectura 
desde ‘Amoris laetitia’, ‘Evangelii gaudium’ y ‘Misericordiae vultus’ ”. Son cier-
tamente cuestiones de enorme relevancia, centradas en el magisterio del 
Papa Francisco, que ayudan a conocer mejor el mensaje que hoy necesita 
estimular la Iglesia Católica, y que nos interpelan a cuantos pretendamos 
ser católicos coherentes.

Jesús Domínguez Sanabria

Giussani, L., La verdad nace de la carne. Ejercicios Espirituales de Comunión y 
Liberación (1988-1990), Ediciones Encuentro, Madrid 2020, 222 pp.

Interesantes predicaciones del Fundador de la Fraternidad de Co-
munión y Liberación. Fueron grabadas mientras él las fue impartiendo 
en diversas ocasiones durante esos años que se citan en el subtítulo de 
la presente obra; y, después, han sido trascritas con rigurosa fidelidad y 
ahora publicadas. Y si todos las publicaciones de “Don Giussani”, -ese 
santo varón (cuya causa de beatificación ya está introducida) de cualidades 
excepcionales para impartir un estilo de educación cristiana interpelante 
y atractiva- siempre resultan agradables y atractivas, los presentes escri-
tos reflejan aun mejor su ideario de vida cristiana como respuesta a las 
inquietudes más interpelantes a que hoy la Iglesia debe dar orientación. 
Son reflexiones espirituales en un contexto vivo, familiar, motivado por 
reuniones de retiro espiritual o de diálogos dentro de los miembros de la 
Fraternidad. Todos ellos revelan la sugerente espiritualidad, y al mismo 
tiempo naturalidad del autor, más atractiva por la convicción con que 
habla que incluso los mismas expresiones que reproduce. Narraciones 



RECENSIONES 1029

sencillas, precisas, manifestación de una fe profunda junto con una cultura 
teológica y espiritual penetrante, atrayente. Y además de la variedad de 
temas o actitudes vitales, referentes como él indica a situaciones “concre-
tas” de quien “está llamado a vivir en cada instante” (p. 88) que podemos 
encontrar, destaca a través del conjunto de la presente publicación la idea 
-ya insinuada en el título- de tratar de asimilar cuanto el Dios encarnado 
en Jesucristo, el Dios hecho carne, sigue queriendo vivir o hacer realidad 
hoy en la “carne” de todos sus seguidores, todos los cristianos auténticos, 
“encarnados” con fe y amor en la realidad viviente de cada día. Su Ver-
dad hecha carne hoy. Y resulta interesante, la facilidad con que el autor 
va penetrando, con exquisita espiritualidad, reiteradas frases que a diario 
hacemos en el rezo de Laudes; y que él -tras de dicho rezo en común- 
usa como pretexto u oportunidad para verter su experiencia espiritual, 
sus convicciones íntimas y compromisos apostólicos cristianos, de los que 
quiere hacer partícipes a los miembros de su Fraternidad; y que, además, 
vienen a resultar enormemente útiles hoy para cualquiera de los lectores 
de la presente obra, que ciertamente -como él dice- “tenemos la necesidad de 
sostenernos en la memoria de Cristo” (p. 208). Ciertamente se trata de un men-
saje de doctrina espiritual que merece la pena conocer, asimilar, meditar.

Jesús Domínguez Sanabria

Gómez Acebo, I., Invisibles. Las mujeres del Concilio. Editorial San Pablo, 
Madrid 2019, 125 pp.

Magnífico “cuento” que refleja una honda e interesante realidad. Se 
lee con sumo agrado y de un tirón, por la curiosidad e interés que suscita. 
Y, además por el modo dialogante y de fácil literatura con que está redac-
tado. La autora ha sabido diseñar, o mejor, describir, una realidad que 
ha supuesto un hito en la historia en la Iglesia: la intervención silenciosa, 
oculta, “invisible”, de las primeras mujeres que intervinieron en un Conci-
lio, en el Concilio Vaticano II. Las diatribas que suscitaron; la sorpresa de 
algunos Cardenales; el apoyo de pocos y la negativa de muchos; la reve-
lación de una inquietud que estaba latente y que empezada a revelarse en 
las más altas esferas de la Iglesia. Y todo ello narrado en forma dialogada, 
a manera de “cuento”; pero revelando una interesante y constructiva rea-
lidad que va abriéndose camino en la Iglesia, y que -tarde o temprano- 
será un escenario vivo, necesario, imprescindible, y casi urgente, que ya 
está dando los primeros frutos; que -como dice la abuela- ya hay “alguna 
simiente sembrada que germinará” (p. 124). En ese sentido el actual Papa 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 233-3 (2020)1030

Francisco ya va abriendo algunas puertas, dando pasos muy significativos, 
y algunas mujeres estén comenzando a dejar de ser “invisibles” en la di-
rección de las estructuras de la Iglesia; felizmente ya comienzan a ser tan 
protagonistas como lo son en su calidad de hijas de Dios y seguidores de 
Jesucristo en su Iglesia. Esta esperanzadora tesis queda diseñada de forma 
muy atractiva en la presente descripción de cuanto fue y se realizó, en 
este aspecto, en el ser y quehacer de las sesiones del Concilio Vaticano II. 
Pediría a la conocida y brillante autora de esta obra, que nos brinde una 
segunda parte del inquietante relato aquí diseñado, en la que nos podamos 
encontrar con la realidad en la que ya aquí se ofrece como esperanza, a 
pesar del velado pesimismo que al final expresa la nieta de la abuela del 
interesante “cuento” que sirve de marco a la presente obra.

Jesús Domínguez Sanabria

Ibáñez Langlois, J. M., El amor que hizo el sol y las estrellas. Fundamentos de 
doctrina cristiana, Ediciones Rialp, Madrid 2019, 329 pp.

Es de alabar la buena intención del autor al ofrecernos la presente 
obra, fruto de una experiencia pastoral y de la necesidad de atender a múl-
tiples interrogantes de gente sencilla, que anhela un conocimiento certero 
de la verdad y la moral cristiana. Se trata de dar a conocer “con una versión 
divulgativa y sintética del Magisterio de la Iglesia, los principales capítulos de su 
doctrina dogmática, moral y espiritual” (p. 16). Y, desenvolviéndose dentro 
de la misma distribución y temática del actual Catecismo de la Iglesia 
Católica, el autor va describiendo su contenido en 14 capítulos -con los nu-
merosos apartados de cada uno-, que resumen toda la doctrina que ahí nos 
sintetiza el Magisterio de la Iglesia. Sin embargo, entiendo que en muchos 
de los capítulos tal vez resulte más sencillo, clarificador y expresivo, leer 
directamente el contenido del propio Catecismo. En cambio cuando se 
trata de aplicaciones o aclaraciones prácticas que respondan a inquietudes 
que surgen a propósitos de algunos temas doctrinales, es donde el autor 
aporta su claridad y su contribución constructiva, orientativa y de eficaz 
ayuda para sus lectores. Las referencias bíblicas a las que acude, así como 
las citas de autores actuales que aduce, resultan ser un acierto que ayuda y 
clarifica. Pero también sería quizá más conveniente hacer algunos puntos, 
algunas narraciones, de forma más sencilla, más breve, menos académica; 
de tal manera que, sin dejar de ser pulidas y expresivas, hiciesen su lectura 
más fácil, a la vez que clarificadora. Al margen de estas opinables aprecia-
ciones, el libro resulta una recomendable vademecum, que para cualquier 



RECENSIONES 1031

cristiano que se precie, e incluso para los orientadores de la fe y la vida de 
los católicos, será muy práctico tenerlo siempre a mano, y utilizarlo con 
acertado provecho.

Jesús Domínguez Sanabria

Villar Cabello, J. I. [Vily], De AMOR y amores. Ideas y pensamientos en 
línea con lo que creo, siento y amo. Editorial Edelvives, Zaragoza 2019, 205 pp.

Un libro desconcertante que hace pensar. Original en su modo de 
redactar y en la presentación de todo su contenido. Cada página encierra 
la sorpresa de respuestas vitales a preguntas inquietantes. Unos primeros 
capítulos que intentan ayudar a vivir con autenticidad cristiana cada una 
de las Fiestas más significativas del Año Litúrgico; y después -donde más 
páginas dedica- considerando otros muchos y principales aspectos de la 
vida cristiana y del desarrollo de la vocación de los Religiosos (el autor es 
Religioso Pasionistas), que ciertamente no solo interpelan, sino que hacen 
pensar, y sugieren soluciones vitales muy interesantes. Es un libro tan des-
acostumbrado, que cada página, cada apartado, a veces incluso cada frase, 
desconciertan, inquietan, o hacen pensar despacio las propias vivencias. 
Ciertamente el subtítulo lo dice todo: lo que el autor cree, siente y pien-
sa...; pero que, si se lee despacio, parándose de verdad en cada expresión, 
necesariamente se puede llegar a lo que el título pretende decir: derivar 
del AMOR de Dios la mejor vivencia de todos los amores que implica 
nuestra vida humana y cristiana. Por la curiosidad de repasar su impresio-
nante contenido y por buscar unas respuestas interpelantes y sugerentes a 
todos los interrogantes de la vida, merece la pena leer y releer cuanto el 
autor aquí dice que “cree, siente y piensa”.

Jesús Domínguez Sanabria

Pastoral

Andrés Suárez, E., y Esteban Garcés, C. (coords.), Hacia una teología de 
la interioridad, PPC, Boadilla del Monte 2019, 238 pp. 

Elena Andrés Suarez, después de una larga experiencia de trabajo 
pastoral, asesora colegios en toda España para la implantación de proyec-
tos de Educación de la Interioridad. Carlos Esteban Garcés, dirige el Área 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 233-3 (2020)1032

de Ciencias de la Religión en el Centro Universitario La Salle y coordina 
la formación permanente del profesorado de Religión en la Delegación 
Episcopal de enseñanza de Madrid. Juntos han coordinado diferentes li-
bros sobre el sugerente tema de la interioridad. Uno de ellos es el titulado 
Hacia una teología de la interioridad, publicado en 2019. 

Es una obra pretenciosa que acusa la falta de un eje vertebral. El resul-
tado es un mosaico de colaboraciones que admiten valoraciones diversas. 
Merecería un encuadre más completo que las breves páginas introducto-
rias de Pablo D’Ors. Sólida la aportación del biblista Pedro Ignacio Fraile 
Yécora. Centrados los capítulos Caminos vitales de interioridad en la Biblia 
(67–88) y Jesús, un maestro interior (89–93) y La interioridad del corazón como 
propuesta (pp. 93–94), aunque se agradecería que su desarrollo hubiera 
sido más amplio.

La aportación de Josep Otón Catalán –Cuando la interioridad alumbra 
la espiritualidad. Una perspectiva sociológica (141–170)– también se aproxima 
al ambicioso título del libro. Algo que no sucede con la colaboración de 
José María Toro, Una pedagogía de la interioridad. La educación desde la mi-
rada del corazón (171–218), que encajaría mejor en un contexto educativo. 

El texto se vería enriquecido con una referencia a la riqueza de los 
grandes maestros de la mística y de la interioridad, y una mirada a la in-
terioridad trascendida. La visión teológica de la interioridad no se completa 
hasta que se da el paso a la trascendencia. O sea, cuando el soliloquio se 
transforma en diálogo con Dios. 

 Santiago M. Insunza Seco

Burón Orejas, J., Apariencias, miedos disfrazados y autenticidad. Análisis psi-
cológico, Sal Terrae, Bilbao 2019, 325 pp. 

Cuatro apartados configuran el libro de Javier Burón Orejas, doctor 
en psicología y profesor en la Universidad de Deusto. El primero se titula 
“El teatro de la vida”, el segundo “Glorificación y protección del yo”, 
“Restauración de la fachada moral” el tercero y, “Objetivo: la sencilla nor-
malidad”, el cuarto. El orgullo es la máscara más universal que se utiliza 
en el teatro del mundo. Junto al orgullo, manejado como un escudo de au-
toprotección y modo de cubrir nuestras debilidades, existen otros muchos 
disfraces para proteger el yo.



RECENSIONES 1033

Para ser valorados positivamente por los demás, utilizamos la estrate-
gia del engrandecimiento que es una forma sutil de narcisismo y de mo-
verse en un mundo personal idealizado. Las formas de autoprotección son 
múltiples, Uno de los mecanismos de defensa más común son las excusas. 

Cada uno –dicen los psicólogos– tiene tres vidas: la privada, la públi-
ca y la oculta. La vida pública es la que más se cuida porque es la fachada 
visible de nuestra personalidad. “Manifestar una imagen positiva, ser bien 
visto y considerado, es uno de los deseos más poderosos del ser humano” 
(p. 235). Para lograr esa imagen, se cuidan el maquillaje social, la cortesía 
el refinamiento.

La sencilla normalidad es un objetivo psicológicamente esencial. Ex-
presado de otro modo, la aceptación de sí mismo, la sencilla autenticidad. 
“Sin autenticidad no hay salud psíquica (según prueba reiteradamente la 
investigación) y sin autenticidad se corroe la confianza en las relaciones en-
tre las personas y los grupos, pues no podríamos confiar en nadie” (p. 271).

Concluye el libro con treinta y seis páginas dedicadas a la aceptación 
que, según Maslow, es una de las características más destacadas en las 
personas psicológicamente maduras y autorrealizadas. Obstáculos de la 
autoaceptación son el fariseísmo y el perfeccionismo

Una obra densa, propia de un profesor erudito, quizá demasiado am-
biciosa en cuanto a su contenido. Se extraña un esquema interno más 
sistemático y que la amplia bibliografía que ofrece –salvo algunas excep-
ciones– esté en lengua inglesa.

Santiago M. Insunza Seco

Curró, S., Para que la palabra resuene. Consideraciones inactuales de catequéti-
ca, PPC, Boadilla del Monte 2019, 231 pp.

La catequesis –tanto en su etapa primera o fundamental como, en 
sentido extensivo, como formación permanente– es tarea básica de la Igle-
sia. Ya lo recordaba Juan Pablo II en la Exhortación apostólica Catechesi 
tradendae, publicada en 1979: “Cuanto más capaz sea, a escala local o uni-
versal, de dar la prioridad a la catequesis –por encima de otras obras e 
iniciativas cuyos resultados podrían ser más espectaculares–, tanto más la 
Iglesia encontrará en la catequesis una consolidación de su vida interna 
como comunidad de creyentes y de su actividad externa como misionera” 
(n. 15).



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 233-3 (2020)1034

Salvatore Curró –que fue presidente de la Asociación Italiana de Ca-
tequetas y es miembro de la Comisión teológica de la Unión de Superiores 
Generales (USG)– divide su libro en tres partes. En la primera –Habitar lo 
humano–, ensaya una antropología de la fe; la segunda –Descubrir la Pala-
bra– se centra en el tema de la Palabra y el lenguaje religioso y, la tercera –
Situar la comprensión– propone algunas vías educativas importantes para 
la reflexión catequética y la educación religiosa.

Su insinuación se enmarca en lo que el autor llama horizonte exodal o, 
en terminología del papa Francisco “Iglesia en salida” (Evangelii gaudium 
20). Iglesia hogar abierto a todos, rostro samaritano de Dios, fermento 
transformador en el mundo. Para que la luz del Evangelio suponga un 
acontecimiento personal, tenga un radio de amplio alcance y carácter de-
cididamente misionero, la catequesis tiene que contribuir al crecimiento 
de la persona, ir de la mano del kerigma y de la iniciación mistagógica, 
desarrollar el arte del acompañamiento y mantener un vínculo estrecho con 
la Palabra y la Sagrada Escritura. 

¿Por qué el subtítulo de Consideraciones inactuales de catequética? Quizá 
por la novedad de planteamientos, la invitación a repensar la mediación 
catequética, los desafíos de una evangelización entendida como camino 
hacia el encuentro con la Palabra hecha carne en Jesucristo.

El libro, publicado en Italia en 2014, llega con un poco de retraso a 
los lectores de habla española, pero es recomendable, aunque exige una 
lectura pausada. La Palabra, el don, la acogida, la alteridad, la belleza, la 
sorpresa, los valores intrínsecos de los procesos, el contacto litúrgico con 
la Pascua de Cristo o la importancia de mantener vivo el vínculo con el 
pasado, son categorías privilegiadas del autor que nos invitan a repensar 
la realidad de la fe cristiana en el mundo. 

Santiago M. Insunza Seco

Equipo de Diálogos sobre Pastoral con Jóvenes, Proyectar en el Espí-
ritu. El discernimiento en la Pastoral juvenil, Ediciones KHAF, Madrid 2019, 
226 pp.

En la Exhortación apostólica Christus vivit (año 2019), el papa Fran-
cisco dedica el capítulo noveno al discernimiento, del número 283 al 298. 
Ya en el número 166 de la Gaudete et exultate (año 2018), escribe el papa: 
“¿Cómo saber si algo viene del Espíritu Santo o si su origen está en el 
espíritu del mundo o en el espíritu del diablo? La única forma es el dis-



RECENSIONES 1035

cernimiento, que no supone solamente una buena capacidad de razonar 
o un sentido común, es también un don que hay que pedir. Si lo pedimos 
confiadamente al Espíritu Santo, y al mismo tiempo nos esforzamos por 
desarrollarlo con la oración, la reflexión, la lectura y el buen consejo, se-
guramente podremos crecer en esta capacidad espiritual”.

El libro de la Editorial KHAF habla del discernimiento como “verda-
dera salida de nosotros mismos hacia el misterio de Dios, que nos ayuda a 
vivir la misión a la cual nos ha llamado para el bien de los hermanos” (p. 
7). Es un tema importante, urgente y necesario hoy en el trabajo pastoral, 
desde el convencimiento interior de que Dios actúa, de forma permanen-
te, en las personas y en los acontecimientos. El Espíritu viene en nuestra 
ayuda para interpretar tanto nuestra historia personal como la colectiva.

Es importante y oportuno señalar algunas pistas para el discernimien-
to, como la lectura meditativa de la Palabra de Dios, el silencio orante, la 
actitud sincera de búsqueda, la escucha, el diálogo, la contemplación de la 
realidad con los ojos de la fe. 

Una Iglesia sinodal en clave de pastoral juvenil supone crecer con los 
jóvenes en la comprensión del Evangelio y en fijar formas para vivirlo y tes-
timoniarlo. Este ejercicio de discernimiento en común es, al mismo tiempo, 
optar por un modelo de Iglesia en el que caben las diferentes sensibilidades 
y culturas. “Dios dota a la totalidad de los fieles de un instinto de la fe –el sen-
sus fidei– que los ayuda a discernir lo que viene realmente de Dios” (EG 119). 

En este contexto, el discernimiento vocacional ocupa un lugar prefe-
rente, así como la crítica serena acerca de la pastoral de los grandes even-
tos o la integración en grupos eclesiales de dudosa fisonomía.

El “Equipo de Diálogos sobre Pastoral con Jóvenes” nos ofrece un 
texto insinuante, abierto en distintas direcciones, que indica un camino 
pedagógico que, actualmente, es imprescindible en la Iglesia. 

Santiago M. Insunza Seco

Havard, A., Corazón libre. Sobre la educación de los sentimientos, EUNSA, 
Pamplona 2019, 96 pp.

Escribe Alexandre Havard que “el corazón, al ser una potencia a la 
vez espiritual y corporal, es la parte más compleja, pero también la más 
rica de la personalidad humana” (p. 11). Por eso es tan importante el capí-
tulo de la educación de los sentimientos. 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 233-3 (2020)1036

Cada persona tiene que educar y administrar su capital afectivo, ma-
nejar sus emociones. El mapa de las emociones y de los sentimientos es 
amplio –el amor, la misericordia, el sufrimiento, la libertad, la belleza…–, 
son educables, exigen la atención a uno mismo. El librito de Alexandre 
Havard nos recuerda que este es el gran desafío de nuestra existencia. 

Santiago M. Insunza Seco

Martín, L., La felicidad: Qué ayuda y qué no. Psicología para entendernos, Des-
clée De Brouwer, Bilbao 2019, 206 pp.

La felicidad ha sido objeto de atención apasionada y de animada po-
lémica en todas las sociedades de nuestra historia. De manera particular, 
la literatura, la filosofía y las religiones se han aproximado al estudio de un 
tema que despierta fascinación.

El autor explora en catorce capítulos el territorio, frecuentemente ig-
norado, de la propia psicología. Lo hace de forma sencilla y didáctica y 
consigue su empeño de poner a disposición del lector una caja de herra-
mientas psicológicas para ayudar a la autocomprensión y a entender el 
mundo que nos rodea. 

Hay estados permanentes de disconformidad por el desconocimiento 
de las propias emociones o ignorar las fortalezas y debilidades que lleva-
mos en nuestra mochila. Tampoco podemos pensar que somos una foto-
grafía fija, una personalidad predeterminada que nunca podremos cam-
biar. “Cambiar es posible porque es lo natural y lo más saludable para 
nuestro bienestar” (pp. 66–67). Un viaje que nunca termina porque “el 
viaje del cambio es el viaje de la vida” (p. 73), y que tiene tres espacios vi-
tales: el familiar, el laboral y el de ocio. Dos de estos escenarios reclaman 
atención: el familiar y el de ocio. La familia es determinante como lugar 
de acogida, escucha y refuerzo afectivo. El tiempo de ocio – mal llamado 
“tiempo libre” según el autor – y “nuestras actividades de entretenimiento 
incrementan nuestra felicidad y sensación de bienestar subjetivo” (p. 98).

Uno de los enemigos de la felicidad es el resentimiento, por eso im-
porta desactivarlo expresando las emociones, comunicando los sentimien-
tos y, sobre todo, practicando el perdón (pp. 158–159). La clave de la 
felicidad está en construir y reconstruir de forma continua nuestra vida. 
Una tarea que siempre será el resultado de una mente crítica.



RECENSIONES 1037

Un libro recomendable de autoayuda que destaca por su lenguaje y 
su carácter práctico.

Santiago M. Insunza Seco

Torrero Esteban, F., Educando el corazón. Encuentros de un cuarto de hora 
con Jesús, PPC, Boadilla del Monte 2020, 79 pp.

Fabiola Torrero Esteban es una maestra y cantautora que en ochenta 
páginas pone en manos de los educadores unos valiosos materiales para 
la acción pastoral. Los destinatarios son los mismos educadores, invitán-
doles a descubrir el valor de la interioridad, a través de los instrumentos 
facilitadores de la música, el arte, la relajación, el silencio y la oración. Se 
trata de aprender para enseñar, de “educar a educar”, de “acompañar a 
acompañar”, educar la mente y también el corazón.

El texto tiene un claro trasfondo teresiano con la invitación recurrente 
a entrar en el castillo interior y tratar de amistad con Jesús amigo. La me-
todología es sencilla: Para cada sesión se ofrece un “Cuarto de hora de 
oración” que se compone de un breve texto de lectura, una canción –el 
libro ofrece un CD con quince canciones–, un cuestionario y unos puntos 
de reflexión. 

Subsidio práctico para educadores, catequistas y agentes de pastoral 
de todas las edades. 

Santiago M. Insunza Seco

Tur Palau, V., Teología y Creatividad, Facultad de Teología San Vicente 
Ferrer, Valencia 2018, 461 pp. 

La tesis doctoral del profesor Vicente Tur Palau, presentada en la 
Pontificia Universidad Gregoriana de Roma, plantea una pregunta poco 
frecuente, pero importante: ¿Puede la creatividad ser una categoría útil en 
teología? El hecho de que ni siquiera los dogmas se sustraigan al devenir 
y al cambio, puede resultar escandaloso para unos y liberador para otros. 
El margen para el cambio y la reforma en la Iglesia es mayor de lo que 
solemos pensar, sin necesidad de tocar la revelación ni mover los cimien-
tos de la fe. 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 233-3 (2020)1038

Si la teología no se pone en contacto con otras disciplinas del pensa-
miento y el teólogo no se siente increpado por la realidad como para decir 
una palabra ante las situaciones concretas de la vida, nos alejamos del 
necesario diálogo con el mundo de las culturas y de las ciencias. El papa 
Francisco convoca a los teólogos, en la Evangelii gaudium, “a cumplir este 
servicio como parte de la misión salvífica de la Iglesia” (EG, 133).

La primera parte de la obra se titula “La categoría de creatividad” y 
busca describir y reflexionar acerca de la categoría misma de creatividad. 
Comprende dos capítulos: Psicología de la creatividad: la creatividad como 
hecho diferencial y Filosofía de la creatividad: la creatividad como hecho universal. 
La segunda parte, bajo el epígrafe “Creatividad y trascendencia”, integra 
tres capítulos: Espiritualidad de la creatividad: la creatividad como raíz de la 
distinción entre espiritualidad del más acá y espiritualidad del más allá; Teología 
fundamental de la creatividad: consecuencias, desafíos y propuestas de una visión 
constructivista y Creatividad y antropología teológica: un inicio de aplicación de la 
categoría a un tratado particular de la teología sistemática. Este segundo apar-
tado traslada lo expuesto anteriormente a la experiencia religiosa y a la 
teología.

Reflexiones densas, documentadas y novedosas sobre temas poco 
estudiados en el ámbito de la teología. Vicente Tur Palau opta por un 
pensamiento propositivo abierto a la discusión, pretendiendo un servicio 
inestimable a la inteligencia de la fe desde una visión racional y espiri-
tual. “Tanto la creación como la economía salvífica pueden ser observadas 
como un proceso de juego creativo, por el que dios lleva al universo a un 
único fin sobrenatural: suscitar mediante el amor que personaliza, seres 
capaces de responder personalmente a ese amor” (p. 385).

El libro, enriquecido con una amplia bibliografía complementaria dis-
tribuida en cinco grupos y un apartado de índices, abre vías en distintas 
direcciones y suscita el espíritu de búsqueda sugerido por san Agustín: 
“Busquemos como si hubiéramos de encontrar, y encontremos con el afán 
de buscar” (La Trinidad IX, 1).

Bienvenida esta obra –publicada por la Facultad de Teología San Vi-
cente Ferrer de Valencia– que es todo un esfuerzo de aproximación por 
parte de la teología a los desafíos que la categoría de creatividad plantea. 
Un camino muy poco explorado que rebasa el mero diálogo entre la crea-
tividad y la teología. 

Santiago M. Insunza Seco



RECENSIONES 1039

Historia

Blanco, P., Benedicto XVI. La biografía. Editorial San Pablo, Madrid 2019, 
979 pp.

Asusta emprender la lectura de un tomo de casi mil páginas. Y ade-
más el autor indica que “en las páginas que ahora ofrecemos no esta todo (que 
reservo tal vez para otra ocasión), pero sí espero que esté lo más importante”. Y 
así es, o así parece. Y más aun teniendo en cuenta que esta es la tercera 
biografía que el autor escribe sobre el Papa Benedicto XVI. Y ésta, cier-
tamente, aun cuando parece muy amplia, dada la vida y la categoría inte-
lectual del biografiado, aun se queda corta. Porque no se trata de narrar el 
decurso de una vida, lo más grato de cuanto se va leyendo en la presente 
obra es el trascendental mensaje que el lector encuentra sobre la vida y 
obra del Papa biografiado. Y esto, en un personaje como Benedicto XVI, 
es ciertamente un mensaje interesante, impresionante, estimulante, y que 
responde a muchas de las inquietudes actuales del se humano, particular-
mente en respuesta a las circunstancias en que ahora discurre el devenir y 
la misión de la Iglesia. En este aspecto, tras de la lectura de esta magnífica 
obra, uno no puede por menos de asumir el valor incalculable que Dios 
dio a la Iglesia de Jesucristo con el Papado del Papa emérito, Benedicto 
XVI. Ya su biografía y su aportación intelectual antes de asumir la ardua 
y complicado misión de Sumo Pontífice de la Iglesia, su trayectoria y su 
aportación cultural, teológica y eclesial, es significativa e importante; y 
el autor de la presente obra aquí la destaca. Pero aún resulta más grato y 
revelador, ir leyendo cuanto se dice de las etapas de su Pontificado: una 
vida tan inmersa en el ser y quehacer de la Iglesia, que se comprende 
mejor la difícil encrucijada en que se vio envuelto este Sumo Pontífice, y 
se percibe mejor la doctrina y mensaje de su importante Magisterio. Cier-
tamente hemos de agradecer al autor cuanto aquí nos ofrece, no sólo de 
los detalles de la vida de Joseph Ratzinger, con tanta precisión redactados, 
sino más aun por cuanto nos ofrece de las circunstancias personales y la 
aportación doctrinal del Papa Benedicto XVI. Una obra muy enriquecida 
por las abundantes citas de personajes cualificados hablando del Papa, 
y valorando los escritos que nos brindó durante su Pontificado. Y es un 
acierto ir narrando los hecho por orden cronológico, dejando patente, al 
mismo tiempo, los mensajes que como persona, como teólogo, “como hom-
bre de la razón y pensador original” (p. 954) y como Sumo pontífice, que actúa 
bajo la influencia ineludible del Espíritu, va legando a la Iglesia Tal vez 
nos agradaría al final encontrarnos con un detallado índice de temas o ma-
terias, para que de alguna manera tan amplio volumen pudiese ser usado 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 233-3 (2020)1040

también como fácil material para acoger, explicar, redactar o citar, la obra 
trascendental de tan significativo Pontífice. Pero este deseo no disminuye 
en nada la valoración positiva y recomendable que hemos de hacer de tan 
acertada y bien detallada obra.

Jesús Domínguez Sanabria

Lazcano, R., Itinerario fundacional de la Orden de San Agustín. Fuentes, histo-
riografía e historia, Rafael A. Lazcano González Editor, Pról. Pedro Langa 
Aguilar, Pozuelo de Alarcón (Madrid) 2020, 165 pp.

El prestigioso historiador, bibliógrafo, biógrafo, polígrafo y editor de 
libros, Rafael Lazcano, autor, entre otras muchas obras, de la nueva edición 
de España Sagrada, 57 vol. y Episcopologio agustiniano, 3 vol., repite con lige-
ras variantes lo ya tratado en González Marcos, I., ed., La Vida Consagrada: 
Epifanía de amor de Dios en el mundo [XVII Jornadas Agustinianas], Madrid 
2015, 32-132. Entre las novedades que presenta, además de la modifica-
ción del título, el conocido patrólogo y ecumenista agustino, Pedro Langa 
Aguilar, con pluma dorada, subraya en el prólogo la sencillez, brevedad, 
claridad, objetividad, fidelidad al dato contrastado, evitar fantasías y prego-
neros, cuidado en el fondo y limpieza en las formas, entre otras cualidades 
y méritos, que comparto, una vez leído el escrito con atención. Añádase un 
exordio en el que Lazcano apuesta por la verdad y rigor histórico con el 
adagio moderno “in dubio, studio” y en la Bibliografía el añadido de la tesis 
de Fernández Santos, V., La “Ordo Eremitarum Sancti Augustini” y sus orígenes 
en la Península ibérica, 1256-1400, Madrid 2018, 150 pp., (aún sin publicar) y 
el trabajo del autor citado más arriba en las XVII Jornadas y su monumental 
Tesauro Agustiniano (hasta hoy 6 vol. editados). El trabajo de lo tratado en 
las Jornadas y ahora es claro y pertinente. Se desarrolla en siete capítulos: 
1) Leyenda y realidad en la historiografía agustiniana; 2) Etapas preforma-
tivas de la Orden; 3) El eremitismo italiano de la Plena Edad Media (siglos 
XII-XIII); 4) La Unión de 1244: Fundación de la Orden de Ermitaños de 
San Agustín; 5) La Gran Unión Agustiniana de 1256; 6) Enfatización de 
la dimensión “agustiniana”; 7) Autores y obras notables sobre el origen 
de la Orden de San Agustín, y un colofón titulado La Iglesia, San Agustín 
y la Orden Agustiniana. Se parte de que la leyenda iniciada en el siglo XIV 
propone una continuación histórica de los monjes fundados por San Agus-
tín hasta la fundación realizada a mitad del siglo XIII por la Iglesia, con 
la bula de Inocencio IV Incumbit nobis, de 16 de diciembre de 1243, carta 
fundacional de la Orden de los Ermitaños de San Agustín (OESA), que 



RECENSIONES 1041

confirmó lo pedido por los ermitaños de Toscana, a saber, unión, una Regla 
y un general, después de que el IV Concilio de Letrán (1215) pusiera freno 
a las nuevas fundaciones de órdenes, en un ambiente donde abundaban 
los eremitas italianos (siglos XII-XIII). El primer Capítulo general (Roma, 
marzo de 1244) fue presidido por el cardenal Ricardo degli Annibaldi, y la 
nueva Orden recibió numerosos privilegios y favores (al menos 38 bulas). 
Entre los rasgos identitarios sobresalen el haber sido fundada por la Iglesia, 
seguir la Regla de S. Agustín, vivir en comunidad, hacer apostolado en las 
villas, ciudades o lugares próximos; un gobierno centralizado (prior gene-
ral), los cargos serán temporales; y el capítulo (local, provincial, general) es 
la máxima autoridad. En la gran unión agustiniana de 1256 las órdenes de 
Ermitaños de S. Agustín, Guillermitas, Juambonitas, Brétinos y Ermitaños 
de San Benito de Monte Favale, reunidos en el convento de Santa María 
del Popolo de Roma (marzo de 1256), deciden que solamente existirá una 
única observancia, una única forma de vivir, una sola Orden, una sola pro-
fesión religiosa y un solo prior general, Lanfranco de Milán. Con la bula 
Licet Ecclesiae Catholicae (9 de abril de 1256) el papa Alejandro IV confirmó 
dicha asamblea. Y, aunque los guillermitas, de tradición cisterciense, pron-
to se separaron (22 agosto 1256), hubo también nuevas incorporaciones: 
los “pobres católicos” y el Orden del Saco de la Penitencia de Jesucristo, 
fundada por Raimundo Ahténoux. Lazcano no olvida los 16 reclusorios o 
beaterios que pasan a ser de monjas, con la Regla de S. Agustín, en Foligno, 
Montefalco y Spello; varias comunidades femeninas que aceptan la Re-
gla agustiniana como forma de vivir, como la Inmaculada Concepción de 
Cabrai, y varias hospitalarias: Harelbeke, de Bruselas, de Meaux, de Lier, 
etc., si bien el primer monasterio femenino de la Orden es el de Oberndorf 
(Constanza) en 1264. Poco a poco se va formando una auténtica “escuela 
agustiniana” (Egidio Romano, Santiago de Viterbo…), y algunos autores 
quieren apropiarse la espiritualidad y la historia de San Agustín (Alejandro 
de San Elpidio, Agustín Triunfo de Ancona), hasta llegar a ser los agustinos 
los guardianes de los restos del Hiponense (1331) y celebrar fiesta en su 
honor (28 de agosto) o las fiestas en recuerdo de las diversas traslaciones 
de su cuerpo. El II Concilio de Lyon (1274) suprimía las órdenes apareci-
das después de 1215 que no estuvieran aprobadas por la Iglesia, dejando 
la del Carmen y los Ermitaños de San Agustín como estaban, mientras no 
se dictara otra cosa. Surge así una necesidad de remontarse no a 1244, ni 
a 1256, sino al mismo San Agustín como fundador. La lista de autores y 
obras es larga: la obra anónima Initium sive processus Ordinis Heremitarum 
Sancti Augustini, 1322-1330, Nicolás de Alessandria (+1338) y su Tractatus de 
Origine Ordinis Eremitarum; Santiago de Viterbo; Alberto de Padua, Agustín 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 233-3 (2020)1042

de Ancona, Bernardo de Oliver, Enrique de Friemar, Miguel de Massa, 
Gerardo Carrara de Bérgamo, Hermán de Schildesche, Jordán de Sajonia, 
autor de Vitasfratrum; Gofredo Hardeby y su De vita evangélica; Ambrosio 
Massari de Cori, autor de Chronica Sacratissima Ordinis Fratrum Heremitarum 
Sancti Augustini, 1481; San Alonso de Orozco y su Crónica de San Agustín, 
1551; Jerónimo Román, Crónica de la Orden de san Agustín, 1569; José Pan-
filo, Chronica Ordinis, 1581; Juan Márquez, Origen de los frayles ermitaños de 
la Orden de San Agustín, 1618; Tomás de Herrera, Alphabetum Augustinianum, 
1644, e Historia del convento de San Agustín de Salamanca, 1652. Las impre-
cisiones cometidas por estos y otros autores describiendo el origen de la 
Orden las seguirán Nicolás Crusenio, Sebastián Portillo y Aguilar, Luigi 
Torelli, Jaime Jordán, José Lanteri y otros. Cuatro historiadores modernos 
Lutwig Hertling (1892-1980), Kaspar Elm (1929-2019), Benigno van Luijk 
(1922-1974) y Balbino Rano (1933-2005) son quienes proponen y muestran 
el origen de la Orden en el papa Inocencio IV y no en San Agustín, teoría 
seguida por la inmensa mayoría: David Gutiérrez Morán, Rafael Kuiters, 
Pío de Luis Vizcaíno, Luis Marín de San Martín, Jesús Álvarez Gómez, 
Juan José Vallejo Penedo, Pietro Bellini, Franco dal Pino, Cristiana An-
denna, Carlos Alonso Vañes, Miguel Ángel Orcasitas, Mario Mattei, Tullio 
Zazzeri, Fernando Campo del Pozo, R. Lazcano, etc. El agustino Teófilo 
Viñas, defiende en tres escritos que San Agustín es el auténtico padre y 
verdadero fundador de la Orden, postura ampliamente superada desde 
hace décadas (p. 147). Como colofón señala Lazcano que este escrito puede 
dar pie a críticas y comentarios, estudios e interpretaciones nuevas, que se-
rán bienvenidas siempre que contribuyan a esclarecer la historia y finaliza 
con un resumen preciso del origen de la Orden agustiniana. Felicitamos al 
autor por esta presentación en forma de libro. De fácil lectura, a pesar de 
varios textos en latín y bibliografía frecuente en italiano, francés, alemán e 
inglés. Imprescindible para quienes deseen aproximarse a los orígenes de 
la Orden de San Agustín. Brevedad, rigor histórico y fuentes contrastadas 
son las credenciales que el autor maneja con perfección y a la que nos tiene 
acostumbrados en toda su larga y fructífera producción literaria e histórica. 

P. Isaac González Marcos, OSA

Martín de la Hoz, José Carlos, Inquisición sin complejos, Editorial Sekotia, 
Madrid 2020, 156 pp. 

El autor se inscribe en esta serie de historiadores o estudiosos, hispa-
nistas extranjeros y luego también de españoles, que después del Concilio 



RECENSIONES 1043

Vaticano II, una vez abiertos los archivos inquisitoriales, se lanzaron a 
trabajar obras de conjunto, o sectoriales, sobre una materia, por una parte, 
tan manejada y manipulada; por otra, tan poco seriamente investigada, 
como es la Inquisición. 

Avisa que, ya en el siglo XVI al tratar de la Inquisición, se obvió por 
muchos la Inquisición medieval, que centró sus procesos en Francia y Ale-
mania, o la de los ingleses, que persiguió a todo sacerdote que celebrara 
la Misa católica porque estaba prohibida por ley. Se redujo la atención al 
tribunal que comenzó en el siglo XV en Castilla. Afirma que él no quiere 
hacer una leyenda rosa de la Inquisición; pero sí reconocer que la leyenda 
negra se inició en territorios protestantes y en los Países Bajos, como un 
sistema de oposición a España, vista como adalid de la Iglesia católica, a 
quien había que desprestigiar. Propone purificar las noticias de los hechos 
y rectificar los que lo necesiten. Desde el principio la Iglesia afirma que 
nadie puede ser forzado a convertirse al cristianismo. El problema se lo 
ponían entonces, si quien ha aceptado la fe y la profesa debe ser obligado 
a mantener su promesa, o escandalizaría a su prójimo con la herejía. Se 
pueden formular juicios anacrónicos o injustos, al no tener en cuenta las 
coordenadas espacio temporales y culturales. El autor examina los argu-
mentos de san Agustín y Santo Tomás a propósito de la pena de muerte de 
los impenitentes y en qué adjuntos se apoyaban. 

Desde otro punto de vista, tras la confesión de Augsburgo (1555), 
además, se puso el principio del estado confesional moderno en la frase 
“cuius regio, eius religió”, que aceptaron todos en la paz de Westfalia, 
como manera de acabar con las guerras de religión.

La tesis del autor es que la Inquisición es el paso de un modelo de 
confianza a uno de desconfianza y un error teológico del que la Iglesia 
ha pedido perdón y ha aprendido que no se puede usar la violencia para 
defender la fe. Ve el inicio de desconfianza en el desarrollo de la herejía de 
Arrio en el s. IV. Estudia el origen y la finalidad de la Inquisición, en par-
ticular de la española, la establecida por los Reyes Católicos al restablecer 
los tribunales de la Inquisición (que en el medioevo solo se habían tenido 
en el reino de Aragón, al mismo tiempo que en centroeuropa contra la he-
rejía cátara) al mismo tiempo que se activaron también en Castilla y León.

El autor estudia cómo se formaba el tribunal, las reglas del proceso, 
las garantías y defensa que se daban a los acusados, el número de senten-
cias absolutorias, las penas medicinales, el trato que se daba a los conde-
nados a prisión, y las ayudas que se les ofrecían, y el modo de ejecutar la 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 233-3 (2020)1044

sentencia a los “relajados al brazo secular”, en los abundantes documentos 
que han quedado en los archivos de la Inquisición. Afirma que el 90% de 
los acusados nunca fueron torturados.

Sigue el estudio de los diversos movimientos o personas, objeto de la 
Inquisición: judaizantes (primero), alumbrados, moriscos, y luego las he-
rejías, las diversas expulsiones en Europa, el índice de libros prohibidos. 
Examina además los diversos criterios empleados. Observa el cambio de 
posición y actuación en Suiza, por ejemplo, al limitarse a identificar al reo 
y aplicar la pena capital. La evolución se dio también con los diversos ac-
tores al funcionar la censura con el absolutismo real y la influencia en Eu-
ropa de las diversas corrientes culturales, que acaban por negar la verdad 
misma o interesarse por la ilustración sin otro fondo más metafísico. Se 
detiene algo a observar la debilidad y la notable diferencia de calidad en 
las colaboraciones con que se hizo la Enciclopedia. No dejará de atender a 
la caza de brujas en Alemania, y a la falta de rigor con que se llevaban los 
procesos, a veces improvisados, hasta disparar las cifras a 800.000 muertos 
por brujería en los primeros siglos del luteranismo. 

La extensión de la ilustración en Europa con la presencia de los bor-
bones reinantes en Francia y España realizaron una presión cada vez más 
fuerte sobre las Instituciones tradicionales y la Inquisición española que 
vivía una vida lánguida en ese tiempo; pero permitía la tranquilidad de 
conciencia a los españoles y una autocensura, sabiendo que había quien 
velara por la pureza de la fe. Las ideas regalistas y el poder reformador 
de la corona que se inmuscuiría en los asuntos religiosos de la Iglesia, 
rodeado de ministros enciclopedistas son presentados como creadores del 
ambiente cultural que llevó a la supresión de la Compañía de Jesús en 
Francia, Portugal y España. 

La primera abolición jurídica de la Inquisición la hicieron las Cortes 
de Cádiz en 1813; pero al año siguiente Fernando VII, al restaurar la mo-
narquía, regresa al régimen previo a la Constitución liberal y restituye el 
tribunal de la Inquisición, centrando su atención en la francmasonería y la 
censura de libros, actuando suavemente. Un lustro después será re-aboli-
do ese tribunal por el gobierno del trienio liberal. Hasta que con la muerte 
de Fernando VII quedó abolida definitivamente en España la Inquisición. 
Según el pensamiento liberal, la defensa de la fe la harán los obispos dio-
cesanos solo para teología y religión. La revisión de libros se reservaba al 
rey, oído el obispo, con aprobación del Consejo y de las Cortes. 



RECENSIONES 1045

Concluye afirmando que la Inquisición española procedió con rigor 
jurídico, evitó males mayores, procesos discriminatorios sin armas legales, 
y que los números de condenados son mucho mayores en otras inquisi-
ciones que en la española; pero hay que pedir perdón por ese error, por 
lo que implica de desconfianza en la conversión del reo, y porque si se 
fuerza la conversión, se entra en la libertad de las conciencias. Solo desde 
la libertad se alcanzan frutos genuinos. Defiende el decreto “Dignitatis hu-
manae” del Concilio Vaticano II y las palabras de Juan Pablo II pidiendo 
perdón en su carta apostólica “Novo milenio ineunte”. Libro serio aunque 
de tamaño manual, cuya lectura puede ser útil para muchas personas.

M. Ruiz Jurado S.I.



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 233-3 (2020)1046



ACTUALIDAD BIBLIOGRÁFICA 1047

Libros Recibidos

La Ciudad de Dios-Revista Agustiniana anuncia en este apartado todos los 
libros recibidos de editoriales y autores. Se recensionarán además, aquellas obras 
que la Redacción considere de interés para sus lectores. Envíense dos ejemplares a 
LA CIUDAD DE DIOS – REVISTA AGUSTINIANA Paseo de la Alameda, 
39 - 28440 Guadarrama. Madrid. España.

* * *

BIBLIOTECA DE AUTORES CRISTIANOS 
Añastro, 1. 28033 Madrid

Arana, J., Teología para incrédulos (Bac Popular 247), 2020, 188 pp.

CARLOS ARRANZ SANTOS 
Gallegos, 30. 47430 Pedrajas de San Esteban (Valladolid)

Arranz Santos, C., Santa María del Pino. Un monasterio agustino en Mata de 
Cuellar, 2020, 478 pp.

DESCLÉE DE BROUWER, SA 
Henao, 6 -3º dcha. 48009 Bilbao 

González Alba, C., Busco tu rostro. Recursos espirituales para orar (Col. Ca-
minos 151), 2020, 136 pp.

Zarco, J., Encuentros con el silencio (Col. a los Cuatro Vientos, 95), 2020, 
125 pp.

CiuD-Ra 233-3 (2020) 1047-1050



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 233-3 (2020)1048

EDICIONES ENCUENTRO, SA 
Conde de Aranda, 20, bajo B. 28001 Madrid 

Dawson, C., Hacia la comprensión de Europa (Col. Nuevo Ensayo 66), 2020, 
281 pp.

Hildebrand, D. von, Ética (Col. Nuevo Ensayo 68), 2020, 548 pp.

EDICIONES RIALP, SA 
Manuel Uribe, 13. 28033 Madrid

Dolz, M., Retiro espiritual. El silencio. Escucha y diálogo con Jesús (Col. Pat-
mos), 2020, 243 pp.

Higueras, J., El regreso de Emaús, 2020, 166 pp.

Ingrao, C. W., La Monarquía de los Habsburgo (1618-1815), 2020, 407 pp.

EDICIONES UNIVERSIDAD DE NAVARRA, SA 
Campus universitario. Universidad de Navarra. 31009 Navarra

Flamarique, L., Filósofos del siglo XX (Col. Apuntes), 2020, 313 pp.

García Sánchez, R., Belleza sapiente. El agrado de la mente (Col. Astrolabio. 
Serie Arte), 2020, 307 pp.

EDITORIAL CIUDAD NUEVA 
José Picón, 25. 28028 Madrid

Francisco, Papa, La ley de Dios (Col. Raíces de la fe), 2020, 171 pp.

Sanz Montes, J., María y su itinerario cristiano (Col. Raíces de la fe), 2020, 
393 pp.

EDITORIAL TROTTA, SA 
Ferraz, 55. 28008 Madrid

Husserl, E., Introducción a la ética. Lecciones de los semestres de verano de 1920 
y 1924 (Col. Torre del Aire), 2020, 364 pp.

Spinoza, B., Ética demostrada según el orden geométrico (Col. Torre del Aire), 
2020, 445 pp.



ACTUALIDAD BIBLIOGRÁFICA 1049

EDITORIAL UNIAGUSTINIANA 
Campus Tagaste. Avda. Ciudad de Cali, Nº 11B-95. 

Ciudad de Bogotá, DC (Colombia)

AA.VV., Agustín de Hipona como Doctor Pacis. Estudios sobre la paz en el mundo 
contemporáneo. 2 vols. (Col. Estudios Agustinianos. Libros de Investiga-
ción), 2018, vol. 1: 361 pp., y vol. 2: 383 pp.

PPC, EDITORIAL Y DISTRIBUIDORA, SA 
Impresores, 2. 28660 Boadilla del Monte (Madrid)

Bermúdez, F., El grito del silencio, 2020, 240 pp.
Bourg, D., Una nueva tierra (Col. GS), 2020, 165 pp.

PRESSES UNIVERTISTAIRES DE RENNES 
Campus de la Harpe. 2 rue du Doyen Denis Leroy. 

35044 Rennes Cedex 

Comte, B. – Roullière, Y. (eds.), Entretiens, 1926-1944. Emmanuel Mounier, 
2017, 979 pp.

PUBLICACIONES CLARETIANAS 
Juan Álvarez Mendizábal, 65 dpdo. 3º. 28008 Madrid 

DCIVCSVA, El don de la fidelidad. La alegría de la perseverancia, 2020, 171 pp.

SAN ESTEBAN EDITORIAL 
Juan de Urbieta, 51. 28007 Madrid 

Beuchot, M., Filósofos dominicos medievales (Col. Aletheia 64), 2020, 255 pp.
Valado Domíngez. O., Manuel García Morente. Una vida a la luz de la corres-

pondencia inédita con José Ortega y Gasset (Col. Ariadna 25), 2020, 149 pp.

SAN PABLO 
Protasio Gómez, 15. 28027 Madrid

García Ruiz, V., San John Henry Newman. Ensayo biográfico, 2020, 471 pp.



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 233-3 (2020)1050

Pikaza, J., Los caminos adversos de Dios. Lectura de Job (Col. Fuente), 2020, 
343 pp.

Pronzato, A., La mujeres que encontraron a Jesús t (Col. Fuente), 2020, 167 pp.

UNIVERSIDAD PONTIFICIA DE COMILLAS 
Universidad de Comillas, 3. 28049 Madrid

Rocca, E., Kierkegaard. Secreto y testimonio (Col. de Filosofía Acena. Serie 
Acena Perspectivas 5), 2020, 314 pp.



Jaime García Álvarez 
–	 Santo Tomás de Villanueva: La Misericordia hecha vida y pensamiento, 

Madrid 2016, 286 pp.

José Palomares  
–	 Fortuna de Fray Luís de León en la literatura española (ss. XVI-XVIII). 

Colección Augustiniana Historica, 1, Madrid 2016, 526 pp. 

Jaime García Álvarez
–	 San Agustín. Aproximaciones a su vida, obras y acción pastoral. Tomo I. 

Colección Delectat Audire, 1. Madrid 2017, 266 pp.
–	 San Agustín. Aproximaciones a su pensamiento teológico y espiritual. Tomo II. 

Colección Delectat Audire, 2. Madrid 2017, 286 pp.

Pío de Luis Vizcaíno
–	 La Eucaristía según san Agustín. Ver, creer, entender. Colección Caritas 

Veritatis, 1. Madrid 2017, 318 pp.

Modesto González Velasco
–	 Btos. José Agustín Fariña y Pedro de la Varga, de Valladolid. Agustinos. Mártires 

de Paracuellos. Colección Testigos de Cristo, 19. Madrid 2017, 175 pp.

Nello Cipriani
–	 Los Dialogi de San Agustín. Guía para su lectura. Colección Delectat Audire, 

3. Madrid 2017, 335 pp.

Modesto González Velasco
–	 Tres Agustinos de Asturias y de Santander. Mártires en Paracuellos, Colección 

Testigos de Cristo, 20. Madrid 2018, 159 pp.

Pío de Luis Vizcaíno
–	 El monacato de San Agustín. Comunión, comunidad, ministerio, Colección 

Caritas Veritatis 2. Madrid 2018, 379 pp.

Josep Ferre Domínguez
–	 El monasterio de agustinas de Bocairent, Historia de una fundación fa miliar 

(1556-2004). Colección Augustiniana Historica, 2, Madrid 2018, 444 pp.

Ismael Arevalillo García O.S.A.
–	 Exclaustración y desamortización eclesiástica en la España del siglo xix. 

Colección Augustiniana Historica, 3, Madrid 2019, 550 pp.
–	  Beato Anselmo Polanco, O.S.A ( 1881-1939). La vida sustenta las palabras. 

Colección Augustiniana Historica, 4, Madrid 2020, 317 pp.

NOVEDADES
EDITORIAL AGUSTINIANA








