
LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTÍN, PASO A PASO (III) 777

Las Confesiones de San Agustín, 
paso a paso (III)

Resumen

En los cuatro últimos libros, Agustín se presenta a sus lectores cual es 
«en la actualidad, en esta época de mis confesiones» (X 3,4) (a. 397-403).

En el libro X, Agustín propone el camino que él ha seguido y que conti-
núa practicando, de ascensión hacia Dios por la vía de la interioridad. En 
el XI, lleva a cabo una reflexión antológica sobre la naturaleza del tiem-
po, que considera incomparable con la eternidad. El XII ofrece una in-
terpretación filosófico-teológica de la obra de la creación, y el XIII sigue 
el relato detallado de la creación del mundo, reflejo de la Santa Trinidad, 
y lo aplica espiritualmente a la vida de la Iglesia, cuerpo de Cristo, de la 
que Él es cabeza y a la que introduce en el descanso de Dios.

Palabras clave: Memoria, felicidad, tiempo, eternidad, materia infor-
me, forma, mutabilidad, Trinidad, ángeles, reposo.

Abstract

In the fourth last books, Augustine reveals himself before his readers as 
he is «at present, at this time of mine confessions» (X 3,4) (years 397-403).

In the book X, Augustine puts forward the way he has followed and 
continues practicing it, of the ascension towards God through the via 
of interiority. In the XI, he carries out an anthological reflexion on time 
nature, which he considers incomparable to the eternity. The XII offers a 
philosophical and theological interpretation about the work of creation, 
and the XIII follows the detailed tale above the creation of the world, as 
a reflection of the Holy Trinity, and applies it spiritually to the life of the 
Church, body of Christ, of which He is its head and whom He takes into 
God’s repose.

Key words: Memory, happiness, time, eternity, formless matter, form, 
mutability, Trinity, angels, repose.

CiuD-Ra 233-3 (2020) 777-832



MODESTO GARCÍA GRIMALDOS, OSA778

Presentación 1

Durante varios años, la “Fraternidad agustiniana laical San Ali-
pio” de San Lorenzo de El Escorial, vinculada a la comunidad del Mo-
nasterio, ha realizado la lectura (por segunda vez) de las Confesiones de 
san Agustín, lo que, como consiliario, me ha dado la oportunidad de 
ir resumiendo cada número de la obra del santo obispo de Hipona a 
fin de ir facilitando, en la medida de lo posible, su comprensión.

El trabajo que presento sigue la traducción de José Cosgaya publi-
cada por la BAC en 2013, y no tiene otra pretensión que la de servir de 
ayuda al lector que se acerca por primera vez a esta célebre obra del 
santo doctor de la Iglesia para un sencillo entendimiento del relato.

Este resumen puede leerse antes o después de abordar el texto de 
las Confesiones, o bien de forma continua, a modo de síntesis de la obra.

Espero que la oportunidad que la revista La Ciudad de Dios me ha 
brindado de publicarlo en tres números sirva de provecho a alguno.

Confesiones X 1,1

Agustín comienza el libro décimo de sus Confesiones en una especie 
de arrebato místico en el que se siente traspasado por la mirada de 
Dios, al que ofrece su alma como morada, preparada a gusto de Dios. 
¡Cómo le agradaría a Agustín conocer a Dios como es conocido por Él!

Dios ama la verdad y conoce bien la verdad de Agustín; ésta es 
precisamente la que el propio Agustín se propone comunicar a sus 
lectores.

Confesiones X 2,2

La conciencia humana está patente a la mirada de Dios, para 
quien no hay secretos; tratar de ocultar algo a Dios sólo tiene como 
consecuencia que es Dios quien queda escondido al hombre.

1   En atención al lector que no conoce las dos partes anteriores de este resumen, 
repetimos aquí la presentación del trabajo, para que le ayude a ponerse en 
situación.



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTÍN, PASO A PASO (III) 779

Agustín confiesa a Dios con palabras del alma y gritos del cora-
zón, expresando disgusto por sus pecados y agradeciéndole sus dones. 
Lo que comunica a los hombres en sus Confesiones no se desvía un 
ápice de lo que el mismo Dios sabe de él.

Confesiones X 3,3

Se pregunta qué interés pueden tener los hombres en conocer sus 
intimidades. Piensa que el diálogo que él sostiene con Dios puede dar 
pie a que sus lectores entren también en un diálogo personal con Dios 
que les ayude a conocerse a sí mismos. Ciertamente tendrán que creer 
su propio relato (pues sólo el espíritu del hombre conoce lo que hay 
en el hombre) con una fe que brota de la caridad, la cual unifica a los 
que se aman.

Confesiones X 3,4

Pregunta a Dios qué fruto pueden sacar los lectores de sus Confe-
siones. Entiende que la confesión de sus pecados ya perdonados puede 
servir a los pecadores de «despertador del corazón» para que no se 
hundan en la impotencia, sino que confíen en la misericordia de Dios. 
Y a los buenos les servirá de consuelo recordar los males de que han 
sido librados por la misericordia de Dios, cuando vean lo que la gracia 
de Dios ha obrado en Agustín para ser lo que es al presente. Insiste en 
la sinceridad de su confesión, que los buenos admitirán en virtud de 
la caridad «por la cual son buenos».

Confesiones X 4,5

Agustín dirige sus Confesiones a quienes lo aman –unos que lo co-
nocieron y otros que no lo han conocido personalmente. Todos ellos 
se congratularán de la obra realizada por Dios en él y deplorarán su 
demora en el camino hacia Dios por culpa de su pesantez, rogando 
por él. Quede claro que «lo bueno que hay en mí es obra y don tuyo. 
Mis males son culpas mías y castigos tuyos». Ruega a Dios que corrija 
lo que hay en él de imperfecto.



MODESTO GARCÍA GRIMALDOS, OSA780

Confesiones X 4,6

Hace sus confesiones antes Dios y ante los hombres creyentes, 
partícipes de su alegría y compañeros de peregrinación y de vida, a 
cuyo servicio lo ha puesto el Señor.

Consciente de su flaqueza, se siente como un parvulito, pero tu-
telado y defendido por un padre todopoderoso, que está con Agustín 
incluso antes de que Agustín esté con Él.

Confesiones X 5,7

Confesará lo que conoce de sí y también lo que desconoce, pues 
ni aun el espíritu del hombre se conoce plenamente a sí mismo. Tan 
sólo Dios conoce enteramente todas las cosas porque las ha creado. 
Incluso estando más cerca de sí que de Dios, Agustín conoce una cosa 
de Dios que desconoce de sí: sabe a ciencia cierta que Dios es absolu-
tamente inviolable, pero desconoce qué tipo de tentaciones puede él 
superar y cuáles no puede, aunque está seguro de que Dios es fiel y no 
permite que seamos tentados por encima de nuestras fuerzas.

Confesiones X 6,8

Profesa con total rotundidad su amor a Dios, que ha herido su 
corazón con su palabra. Pero también el cielo y la tierra le dicen a él 
y a todos los hombres que amen a Dios.

Ahora bien, ¿qué es lo que ama Agustín cuando ama a Dios? No 
una belleza corporal, o una armonía temporal, ni cualquier otra sen-
sación que se puede captar por los sentidos, aunque no les es del todo 
ajeno, pues Dios es cierta luz, voz, fragancia, comida y abrazo del 
hombre interior, en el que resplandece una luz no espacial, resuena 
un sonido intemporal, perfuma un olor imperecedero, se saborea una 
comida que no se consume y la unión puede durar sin hastío. «Esto es 
lo que amo cuando amo a mi Dios».

Confesiones X 6,9

Esto no es la tierra ni el mar ni el aire ni el cielo de los astros ni 
nada de lo que está fuera del hombre. Agustín fue preguntando a cada 



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTÍN, PASO A PASO (III) 781

cosa que le dijeran algo de Dios, y todas le fueron gritando con fuerza 
que ellas no eran su Dios. «Mi pregunta era mi mirada; su respuesta 
era su belleza».

Entonces se preguntó a sí mismo: «“¿Y tú quién eres?” Yo contes-
té: “Un hombre”», equipado de un cuerpo exterior y un alma interior. 
De los dos, «el elemento interior es el más selecto», pues a él presentan 
sus informes los sentidos, que coinciden en una respuesta unánime de 
todo el universo acerca de Dios: «“Yo no lo soy. Él ha sido quien me 
ha hecho”».

Confesiones X 6,10

Si tan claramente habla el mundo de Dios, ¿por qué no todos lo 
entienden? Porque no todos comprenden su lenguaje. Los animales, 
por ejemplo, ven la belleza del universo pero carecen de la razón para 
hacerse preguntas y juzgar. En cuanto a los hombres, aquellos que se 
dejan esclavizar por el amor a las criaturas experimentan que se apa-
ga en ellos la inteligencia que permite ver a Dios a través de las cria-
turas. «Estas realidades creadas no contestan a quienes preguntan, si 
éstos no saben juzgar». Es preciso confrontar el mensaje exterior que 
transmiten los sentidos, con la verdad que reside en el interior. Y la 
verdad enseña que no puede ser Dios algo que puede crecer o men-
guar y que está compuesto de partes. De ahí que el alma espiritual y 
simple sea mejor que el cuerpo al que vivifica; pero es inferior a Dios, 
«la vida de tu vida».

Confesiones X 7,11

Agustín reitera la pregunta del número 6,8: «¿Qué es lo que amo 
cuando amo a mi Dios?», el cual está por encima del alma. Para llegar 
a Él habrá de trascender su potencia vital (su alma animal), que le es 
común con los animales irracionales, con los que también comparte 
la capacidad de sentir, diversificada en los sentidos. Un solo espíritu 
es capaz de realizar acciones diversas por medio de los sentidos. Pero 
tampoco por las sensaciones puede remontarse a Dios. Habrá, pues, 
de seguir escalando.



MODESTO GARCÍA GRIMALDOS, OSA782

Confesiones X 8,12

Llega así a los amplios salones de la memoria donde se han ido 
almacenando las incontables imágenes acarreadas por los sentidos, 
imágenes reelaboradas por el pensamiento, ampliadas, reducidas, 
transformadas.

Están depositadas como en compartimientos secretos, de donde 
salen y se presentan al evocarlas, unas de manera atropellada o con-
fusa, otras con facilidad y orden.

Confesiones X 8,13

Todas las cosas que se introdujeron en la memoria se conservan 
clasificadas por especies, según su puerta de acceso: los ojos, los oídos, 
etc., para recordarlas en caso de necesidad.

Ahora bien, no son las cosas mismas las que se introducen en la 
memoria, sino las imágenes de las cosas. Nadie sabe cómo se han 
formado estas imágenes, aunque es evidente el conducto por donde 
han entrado. Se encuentran a disposición del pensamiento, que las 
recuerda como y cuando le place, de forma discriminada (los colores, 
los sonidos…) y no confusa, de modo que –simplemente en el recuer-
do- prefiero lo suave a lo áspero.

Confesiones X 8,14

En la memoria, cobran vida las sensaciones que hemos experi-
mentado del cielo, la tierra y el mar. En ella, me acuerdo de mí mis-
mo, de mis acciones y de las circunstancias del tiempo y lugar donde 
las hice y de los sentimientos que tuve al realizarlas.

A los recuerdos del pasado se yuxtaponen las experiencias re-
cientes, que después de cotejarlas con las pasadas, permiten proyectar 
para el futuro. Todo ello, gracias a las imágenes guardadas en la me-
moria.

Confesiones X 8,15

Se asombra Agustín de la increíble potencia de la memoria y se 
admira con estupor ante su naturaleza que, siendo una potencia del 



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTÍN, PASO A PASO (III) 783

espíritu del hombre, sin embargo no abarca cuanto se contiene en el 
propio espíritu.

Hace una bella reflexión acerca de las maravillas que hay en el hom-
bre interior, que nada tienen que envidiar a las maravillas de la naturale-
za. Es más, todas las maravillas de la naturaleza se encuentran en imagen 
en la memoria del ser humano, pues de no ser así no las podría nombrar.

Confesiones X 9,16

En la memoria, se encuentran también las nociones de las artes 
liberales: «¿qué es literatura?, ¿qué es dialéctica?» Son nociones espi-
rituales, que no ocupan lugar. En su caso, no son sus imágenes las que 
se encuentran en la memoria, sino «las cosas mismas».

Confesiones X 10,17

Existe un consenso en que hay tres clases de cuestiones: existen-
cia, esencia y cualidad de una cosa. Estas nociones se encuentran en la 
memoria, pues podemos recordarlas y pensarlas. Ahora bien, no han 
podido entrar por los sentidos pues no tienen aspecto material.

A lo sumo, pueden haber sido despertadas por las palabras de los 
maestros de forma que las hayamos reconocido como verdaderas por 
nuestra inteligencia y luego las hayamos encomendado a la memoria. 
Estaban ya dentro de nosotros, pero ¿dónde?

Confesiones X 11,18

Muchas son las nociones inmateriales que almacena la memoria, 
no por medio de imágenes, sino en sí mismas. Se encuentran en ella 
de una manera dispersa y desordenada. Una adecuada instrucción 
nos ayuda a descubrirlas y aprenderlas. Es una operación como de 
recolección, reagrupamiento y ordenación, por donde se ha venido a 
designar la operación de pensar con el verbo «cogitare».

Confesiones X 12,19

También se contienen en la memoria las nociones espirituales de 
la aritmética y la geometría, que, aunque puedan expresarse con pala-



MODESTO GARCÍA GRIMALDOS, OSA784

bras o representarse con imágenes, sin embargo son distintas e inde-
pendientes de ellas pues no están vinculadas a una lengua concreta o 
a un signo determinado, sino que son de una calidad superior.

Confesiones X 13,20

Reconoce Agustín que no sólo almacena en la memoria las nocio-
nes espirituales que viene refiriendo sino los falsos argumentos de los 
contradictores, que también son recuerdos verdaderos. Como son ver-
daderos los recuerdos de las distinciones que ha hecho cada vez que 
ha pensado en este asunto, al igual que hace al presente. También la 
reflexión actual la encomienda a la memoria para que esté disponible 
para el futuro. «Por tanto, me acuerdo de haberme acordado».

Confesiones X 14,21

La memoria almacena también los sentimientos del espíritu, aun-
que conforme a la naturaleza de la memoria, que consiste en guardar 
unos datos objetivos sin verse afectada en la forma en que lo fue el es-
píritu al experimentar el sentimiento. Eso explica que pueda recordar 
un estado pasado de alegría estando triste actualmente.

Esta distinción se comprende fácilmente en relación con el cuer-
po, pues éste es distinto del espíritu, por lo que «no tiene nada de ex-
traño que me haya acordado con alegría de un dolor corporal». Pero 
no es tan claro que, siendo la memoria espíritu, pueda compaginarse 
un recordatorio alegre de una tristeza del espíritu. Lo explica com-
parando a la memoria con el vientre, que recibe el bolo alimentario, 
dulce o amargo en la boca, pero insípido en el estómago.

Confesiones X 14,22

En la memoria, se encuentran las cuatro pasiones básicas del espí-
ritu: deseo, alegría, temor y tristeza. De allí las toma el pensamiento 
para analizarlas y definirlas. De estas pasiones, no sólo se encuentran 
en la memoria los sonidos de las palabras o las imágenes impresas en 
ella por los sentidos del cuerpo, sino las nociones de las cosas mismas 
(las pasiones), que, siendo espirituales, no entraron en la memoria por 
los sentidos, aunque Agustín parece admitir una doble fuente de las 



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTÍN, PASO A PASO (III) 785

nociones de las pasiones que hay en la memoria: la experiencia y la 
presencia innata.

Confesiones X 15,23

Por ejemplo, de la piedra o del sol, lo que hay en la memoria son 
las imágenes, no las cosas mismas. Lo mismo del dolor físico o de la 
salud corporal, pues no podría recordarlas si su imagen no estuviese 
en mi memoria. Sin embargo, los números que empleamos en el cál-
culo no están en mi memoria en imagen sino en su misma realidad. 
También la noción de memoria está presente en mi memoria pues, de 
otro modo, no la reconocería al nombrarla. Pero ¿cómo está presen-
te?, ¿en su imagen o por su misma realidad?

Confesiones X 16,24

Más enigmático resulta explicar cómo el olvido se encuentra en 
la memoria. Pues olvido significa privación de memoria. Cuando el 
olvido hace presencia, se anula la memoria; sin embargo, de alguna 
forma está presente en el recuerdo para que lo reconozca al nombrar-
lo. Luego se ha de distinguir el olvido en sí y la noción de olvido.

Confesiones X 16,25

El mismo Agustín declara que le fatiga un asunto tan intrincado 
como es la presencia del olvido en la memoria. Pues ciertamente se 
encuentra en ella, ya que puede pensarlo; pero, a la vez, su presencia 
en acto conlleva el borrado del recuerdo. Quizá la experiencia de 
haber perdido de la memoria algo que sabe que tenía es lo que ha 
formado en ella la imagen del olvido.

Siendo la memoria una potencia de su espíritu, sin embargo se 
siente incapaz de comprender la fuerza de su memoria, sin la cual no 
sería capaz ni de reconocerse a sí mismo.

Confesiones X 17,26

San Agustín se asombra de la infinita complejidad de la memo-
ria, potencia del espíritu, al que identifica con el hombre mismo. Y 



MODESTO GARCÍA GRIMALDOS, OSA786

se hace una pregunta antropológica importante: «¿Qué soy yo, pues, 
Dios mío? ¿Cuál es mi naturaleza?» A la que responde: «Una vida 
cambiante, multiforme e inmensa hasta no más».

Repasa los recuerdos que guarda la memoria, unos, en imagen, 
como los cuerpos; otros, presentes en sí mismos, como las artes; otros, 
bajo la forma de ciertas nociones o improntas mentales, como los sen-
timientos.

Entiende Agustín que, para llegar hasta Dios (que es lo que viene 
intentando), ha de trascender su memoria, no sólo en lo que tiene en 
común con los irracionales, sino también en lo específico del espíritu 
humano. Si bien, eso no significa que Dios no se encuentre en la me-
moria del hombre, pues si no ¿cómo podría reconocerlo?

Confesiones X 18,27

En efecto, sólo podemos encontrar un objeto que hemos perdido 
si guardamos su recuerdo en la memoria para contrastarlo con las 
cosas que se nos presentan para su reconocimiento.

Confesiones X 19,28

Si lo que se nos ha perdido es un recuerdo que guardábamos en 
la memoria (como, por ejemplo, el nombre de una persona), y si el 
borrado no ha sido total, lo podemos recuperar, a partir de la huella 
(aunque débil) que de ese recuerdo ha quedado en la memoria.

Confesiones X 20,29

El propósito de Agustín es el de llegar a Dios. Da por supuesto 
que buscar a Dios es buscar la felicidad (al menos éste es su caso). 
(Se podría invertir la frase diciendo que buscar la felicidad es buscar 
a Dios). Ahora bien, la felicidad sólo la experimenta el hombre feliz. 
Aunque, incluso el que no es plenamente feliz busca la felicidad, pues 
todo el mundo la busca. Luego se puede buscar la felicidad sin haberla 
experimentado plenamente, aunque no sin tener alguna noción de 
ella, pues no la desearíamos si no la conociésemos.



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTÍN, PASO A PASO (III) 787

Confesiones X 21,30

Va discurriendo acerca de la naturaleza del conocimiento que tie-
nen de la felicidad quienes la desean sin poseerla plenamente y des-
carta que sea como el recuerdo que tienen de Cartago quienes han 
visitado la ciudad, pues Cartago es corpórea mientras que la felicidad 
es una experiencia espiritual. Tampoco se parece al recuerdo que te-
nemos de los números, cuyo conocimiento no conlleva el deseo de 
poseerlos. Ni se asemeja al recuerdo que tenemos de la elocuencia, 
que, quienes desean ser elocuentes la conocen de haber apreciado, por 
los sentidos corporales, la elocuencia ajena. Sin embargo, la felicidad 
no la conocemos mediante los sentidos corporales.

Concluye Agustín que el recuerdo que tenemos de la felicidad se 
parece al recuerdo que tenemos del gozo: ambos se pueden evocar en 
medio de la tristeza, ambos son de carácter espiritual. La experiencia 
del gozo ha formado su noción en la memoria.

Confesiones X 21,31

No hay ni un solo hombre que no desee ser feliz. Ahora bien, eso 
requiere tener una idea clara de lo que eso significa, noción que sólo 
se logra por la experiencia. Pues bien, esta noción la tenemos todos 
en la memoria.

Confesiones X 22,32

Todos concebimos la felicidad como una especie de gozo, pero no 
cualquier gozo da la felicidad. «La felicidad consiste en el gozo que 
viene de ti, que va a ti y que se motiva en ti».

Confesiones X 23,33

Esto explica que, queriendo todos gozar, no todos quieran la ver-
dadera felicidad, que es gozarse de Dios. Todos desean el goce; todos 
aman la verdad: esto es la felicidad, el goce de la verdad. ¿Por qué, 
pues, no todos los hombres son felices? «Porque predominan en ellos 
las preocupaciones de otras cosas que les hacen más infelices que lo 
que les hace felices aquello que tan tenuemente recuerdan».



MODESTO GARCÍA GRIMALDOS, OSA788

Confesiones X 23,34

Se da la paradoja de que todos los hombres aman la felicidad, 
que es el goce de la verdad. Pero no siempre coincide la Verdad con 
mayúscula con lo que algunos consideran su verdad. Mas, como no 
admiten que se les diga que se engañan, se empeñan en ahormar la 
Verdad a su verdad y odian a la Verdad, que denuncia su conducta. 
Esto es debido a la enfermedad del espíritu humano, que sólo podrá 
ser feliz gozando «de la única Verdad que hace que sean verdaderas 
todas las cosas».

Confesiones X 24,35

Vuelve la vista al recorrido que ha hecho por su memoria buscan-
do en ella a Dios. Y concluye que Dios reside en su memoria desde el 
día en que lo conoció, es decir, desde que descubrió la Verdad, que es 
el mismo Dios. «En ella te encuentro cuando me acuerdo de ti y me 
deleito en ti».

Confesiones X 25,36

Se pregunta en qué lugar de su memoria se encuentra Dios, si es 
que se puede hablar de lugares en la memoria. Resume el recorrido 
que ha hecho por su memoria constatando que no encontró a Dios 
entre las imágenes de las cosas corpóreas, ni en la zona de los senti-
mientos del espíritu, pues Dios no es el espíritu del hombre, sino el 
Señor del espíritu; éste, mudable; Dios, en cambio, inmutable.

Confesiones X 26,37

Si antes de conocer a Dios, no se encontraba en su memoria, 
¿dónde lo encontró para conocerlo? «En ti sobre mí»; en «un puesto 
de preferencia en todas partes para responder a los que te consultan». 
Dios responde siempre con claridad a los que lo consultan aunque 
no todos lo oyen con claridad. Quien lo consulta ha de hacerlo con 
honestidad y traducir con fidelidad, en su vida, la respuesta de Dios.



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTÍN, PASO A PASO (III) 789

Confesiones X 27,38

Bella oración en que Agustín lamenta su tardanza en amar la her-
mosura de Dios. Es verdad que lo buscó a lo largo de su vida, pero lo 
buscó en las criaturas, por fuera de sí, mientras que lo tenía dentro. 
Finalmente Dios se le ha manifestado con voz poderosa, como luz res-
plandeciente, como perfume seductor, como alimento sabroso y como 
tacto ardoroso, quedando enteramente hechizado por Dios.

Confesiones X 28,39

En el momento de escribir sus Confesiones, Agustín se reconoce 
en proceso de lograr la unión con Dios, pero siente que avanza aún 
pesadamente, dificultado por los recuerdos de las antiguas alegrías y 
por las molestias que ha de soportar. Y es que la vida humana sobre 
la tierra es una prueba, hecha de dificultades que sobrellevar. En los 
momentos prósperos, somos probados por el temor a la adversidad y 
la contaminación de la alegría; en los momentos adversos, por las an-
sias de bienestar, por la dureza de la misma adversidad y por el riesgo 
de que se quiebre su resistencia.

Confesiones X 29,40

En el fragor de la lucha, toda la esperanza de Agustín está depo-
sitada en la misericordia de Dios, que da lo que manda, a quien se 
lo pide. Manda la contenencia –que había de devolver al espíritu la 
unidad desde la que se dispersó en los amores a las criaturas-, pues «te 
ama menos aquel que ama contigo alguna cosa que no ama por ti»; y 
comoquiera que nadie puede ser continente si Dios no se lo concede, 
obrará sabiamente pidiéndosela a Dios.

Confesiones X 30,41

Tres tipos de tentaciones debe resistir el cristiano: las apetencias 
de la carne, los deseos de los ojos y la ambición del mundo. Con la 
gracia de Dios, logró abstenerse de la convivencia carnal, pero aún 
están vivas en su memoria las imágenes de los antiguos placeres, que 
se le insinúan lánguidos en el estado de vigilia, pero vigorosos, a ve-
ces, en el sueño.



MODESTO GARCÍA GRIMALDOS, OSA790

Dada la gran diferencia entre ambos estados, se pregunta Agustín 
si es que no es él mismo en vigilia y dormido. Y no le falta motivo para 
preguntarse, pues, en el estado de sueño, no actúa la voluntad.

Confesiones X 30,42

Confía en que la gracia de Dios irá moldeando progresivamente 
su sensibilidad de tal forma que aun en sueños obre castamente.

Confesiones X 31,43

Otra prueba ha de afrontar el cristiano, la de la comida y la be-
bida. Ambas acciones son necesarias para restaurar las fuerzas y 
mantener la vida. Hasta ahí está clara la bondad de ambas acciones 
posibilitada por los dones de Dios. Pero desde el momento en que la 
satisfacción de la necesidad se hace placentera, Agustín desconfía de 
la suavidad o gusto por la comida y la bebida, que podrían pasar de 
ser un medio a convertirse en un fin, adulterando la misma religión, 
convertida en idolatría.

Confesiones X 31,44

Agustín ha llegado a la conclusión de que la comida y la bebida 
han de tomarse como la medicina para la salud. Como es difícil dis-
tinguir la satisfacción estricta de la necesidad, del mero placer de co-
mer y beber, él se entrena mediante el ayuno para no perder el control 
de sus apetitos corporales.

Confesiones X 31,45

El Señor nos exhorta a estar en vela frente al desenfreno y la 
embriaguez; a controlar los apetitos y refrenar los deseos; a vivir con 
austeridad contentándonos con lo que tenemos: todo ello es gracia de 
Dios, que hay que pedir confiadamente.

Confesiones X 31,46

Todos los alimentos son puros pues son don de Dios, que hay que 
tomar con acción de gracias. «Personalmente –dice Agustín- no temo 
la impureza de los alimentos, sino la impureza de mis apetitos».



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTÍN, PASO A PASO (III) 791

Confesiones X 31,47

En efecto, es muy difícil diferenciar la satisfacción de la necesi-
dad, de la búsqueda de placer en la comida y la bebida, por lo que «las 
riendas del apetito han de manejarse con equilibrio y moderación».

Confesiones X 32,48

Prosigue por los orígenes de los diferentes placeres sensoriales, 
que pueden distraer y dispersar al alma, del superior y único Bien 
necesario, que es Dios.

Confiesa que los perfumes no le causan ningún problema, aunque 
no por eso se siente seguro, dado lo cambiante que es el hombre. La 
única promesa firme que tiene es la misericordia de Dios.

Confesiones X 33,49

Más complacencia que los perfumes suscita en Agustín el canto, 
aunque no hasta el punto de apegarse a él. Le reconoce la funcionali-
dad de estimular el fervor y la piedad, aplicado a los textos sagrados. 
Pero se ha de estar vigilante para que la melodía no prevalezca sobre 
el texto oracional, sino que permanezca a su servicio.

Confesiones X 33,50

A veces, se siente tentado a eliminar el canto en la liturgia o redu-
cirlo a un simple recitado, pero entiende que, cuando se canta con una 
voz nítida y una modulación pertinente, el canto es útil para estimular 
la piedad de los espíritus lánguidos.

Confesiones X 34,51

Aborda la última de las concupiscencias carnales, la del placer 
de la vista. «Los ojos aman las formas bellas y variadas, los colores 
nítidos y frescos». Estas realidades son muy buenas. El peligro está en 
que el alma quede cautivada por estos objetos, en vez de que sea Dios 
quien la cautive, el Bien sobre todo bien. La luz, reina de los colores, 
todo lo baña y lo acaricia, y sostiene el espíritu del hombre.



MODESTO GARCÍA GRIMALDOS, OSA792

Confesiones X 34,52

Más preciosa que la luz corporal es la luz espiritual con que To-
bías enseñaba a su hijo el camino de la vida; con la que Isaac bendijo 
clarividentemente a sus hijos; y con la que Jacob pronunció una ben-
dición profética sobre las generaciones del pueblo futuro.

En cambio, la luz corporal difunde una dulzura atrayente y peli-
grosa sobre la vida de este mundo. Los que, a través de ella, aprenden 
a alabar al Creador la acogen como un himno a Dios. Esto es lo que 
pretende Agustín para no tropezar en el camino del Señor.

Confesiones X 34,53

Sobrepasando el mero uso práctico de los objetos, los artistas han 
derrochado su arte creando objetos de gran belleza para solaz de los 
ojos. Agustín levanta su mirada a la fuente de toda belleza de la que 
bebe el alma de los artistas y la transmite a sus creaciones.

El mismo Agustín reconoce que no siempre procede con esta al-
tura de miras quedándose atrapado en las cosas bellas.

Confesiones X 35,54

Trata ahora de una tentación más peligrosa que la concupiscen-
cia de la carne; la llamada concupiscencia de los ojos. Ésta pretende 
alcanzar conocimiento experiencial de la realidad, movida por la cu-
riosidad. Aunque se la llame concupiscencia de los ojos, se aplica, 
por analogía, a los demás sentidos cuando exploran alguna cosa para 
conocerla.

Confesiones X 35,55

Los sentidos son fuente de conocimiento del mundo, gracias a los 
cuales nos sentimos adaptados a él. Por medio de los sentidos perci-
bimos la belleza y armonía del mundo, y en ello nos gozamos. Pero 
también se da otra búsqueda curiosa de sensaciones extrañas, como 
es la contemplación de un cadáver despedazado. De esta perversión 
morbosa de la curiosidad dimana la exhibición de todo tipo de mons-
truos en los espectáculos, el deseo de descubrir los secretos de la na-



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTÍN, PASO A PASO (III) 793

turaleza por el mero hecho de conocerlos, la indagación por medio de 
las artes mágicas, o la actitud de tentar a Dios pidiéndole prodigios, 
por el simple hecho de experimentarlos.

Confesiones X 35,56

Confiesa que ninguna concupiscencia de los ojos referida absorbe 
su atención ni su vana curiosidad, y le pide al Señor que siempre sea 
así.

Confesiones X 35,57

Sin embargo, hay otro montón de cosas menudas que tientan a 
diario su curiosidad y, con frecuencia, se deja llevar de ella, como es el 
caso del galgo persiguiendo a la liebre, o la araña cazando moscas… 
Atraen su atención y lo desvían de pensamientos elevados o incluso 
lo distraen en la oración. Bien es verdad que procura elevarse de las 
criaturas al Creador, pero «una cosa es levantarse y otra no caer».

Confesiones X 36,58

Ante tantas ocasiones de pecado, se siente un tanto descorazo-
nado, aunque sostenido por la esperanza en la misericordia de Dios, 
que ha iniciado en él la obra de la conversión concediéndole el reco-
nocimiento de su pecado; perdonando sus maldades y curando sus 
achaques, y satisfaciendo su deseo de los bienes de Dios. Tras una 
orgullosa resistencia, lleva humilde el yugo suave de Dios.

Confesiones X 36,59

Considera ahora un tercer grupo de tentaciones que tienen su 
raíz en el orgullo alimentado por las alabanzas de los hombres. A esta 
tentación están especialmente expuestos los que ostentan cargos en la 
sociedad humana.

Los que desempeñan estos cargos (como es el caso del obispo 
Agustín) precisan hacerse amar y temer por los hombres. Los súbdi-
tos halagan continuamente los oídos de sus superiores con palabras 
lisonjeras. El peligro que corren los constituidos en autoridad es el de 



MODESTO GARCÍA GRIMALDOS, OSA794

apropiarse las alabanzas atribuyéndose el mérito y complaciéndose 
en ellas al margen de Dios. El remedio es reconocer el don de Dios y 
recibirlo con acción de gracias.

Confesiones X 37,60

Repara en lo difícil que resulta calibrar hasta qué punto uno está 
libre de la autocomplacencia, pues, para comprobarlo, habría de des-
pojarse de los motivos de la alabanza (las obras buenas), lo que no es 
aceptable.

Confesiones X 37,61

San Agustín declara que le encanta ser alabado, no tanto por la 
alabanza en sí cuanto por la verdad de la alabanza (es decir, las bon-
dades que son objeto de alabanza). En este sentido, no le gustaría que 
la aprobación o desaprobación de otro alterara la intensidad de su 
satisfacción personal.

(Sigue discurriendo por tan sutiles matices del sentimiento que 
aun él mismo reconoce que no se siente seguro).

Confesiones X 37,62

Entiende que, en los elogios que le tributan, debería tener más en 
cuenta el provecho del prójimo que sabe apreciar las buenas obras y 
las buenas cualidades, que su satisfacción personal. En cambio, obser-
va que se siente menos afectado cuando se critica injustamente a otro 
que cuando se le censura a él; o que le molesta más el ultraje que se 
dirige contra su persona que el mismo ultraje que, en su presencia, se 
infiere a otro. Y pide a Dios que le ayude a confesar ante los hermanos 
todas las llagas que descubra en sí.

Confesiones X 38,63

San Agustín se siente más cómodo reconociéndose pecador que 
implora la misericordia de Dios que siendo objeto de alabanza por 
sus palabras y obras. Esto pone a prueba su modestia sometiéndolo a 
la tentación del amor a la alabanza. Él la desecha, pero la tentación 



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTÍN, PASO A PASO (III) 795

se camufla entonces bajo la forma de ostentación del desprecio de la 
vanagloria.

Confesiones X 39,64

Detecta otro mal, que consiste en la autocomplacencia, aun sin 
contar con la aprobación de los demás. Los que se complacen en sí 
mismos desagradan al Señor al apropiarse de sus dones, y más aún 
si envidian los favores que Dios hace a los demás. «En todos estos 
peligros y trabajos y en otros parecidos puedes ver cómo tiembla mi 
corazón», le dice al Señor.

Confesiones X 40,65

Resume su peregrinación en busca de Dios guiado por la Verdad: 
por el mundo exterior, por su cuerpo, por su memoria, descubriendo 
que ninguna de estas cosas es Dios; tampoco, su persona se puede 
identificar con Dios, «porque Tú eres la luz permanente a quien yo 
acudía para consultar sobre la existencia, naturaleza y valor de todas 
las cosas». En este punto, comunica a los lectores una confidencia que 
revela el camino agustiniano de la interioridad: «Sigo haciendo esto 
con frecuencia. Me llena de gozo. Por eso, tan pronto como tengo 
posibilidad de liberarme de los quehaceres forzosos, me refugio en 
este placer». Sólo en Dios encuentra, Agustín, un lugar seguro para su 
alma, donde recogerse de las disipaciones.

Confesiones X 41,66

Dios es la verdad, que lo preside todo. Cuando aún la estaba bus-
cando, percibió su resplandor y quiso poseerla pero sin cambiar su 
modo de vivir; de manera que se sintió como rechazado, pues la ver-
dad no acepta que la posean a medias con la mentira.

Confesiones X 42,67

Siendo incapaz de acercarse a Dios por sí mismo, necesitaba la 
mediación de uno que tuviera algo en común con Dios y con los hom-
bres. Algunos, buscando un mediador, se echaron en manos de las 



MODESTO GARCÍA GRIMALDOS, OSA796

potencias del aire (los demonios), alardeando de ciencia y visiones 
extravagantes.

Confesiones X 43,68

Pero el único Mediador entre Dios y los hombres es el hombre 
Cristo Jesús, verdadero hombre e igual a Dios, que destruyó la muer-
te, introducida por el pecado, y se convirtió en causa de salvación por 
la fe.

Confesiones X 43,69

Llegando al final del libro décimo, Agustín prorrumpe en ex-
clamaciones de amor y gratitud a Dios: «¡Cómo nos amaste, Padre 
bueno!»; ¡cómo nos amó tu Hijo único, que, por nosotros, se hizo 
vencedor y víctima, sacerdote y sacrificio! En Él, pone la esperanza 
de ser sanado de todas sus debilidades. De no ser así, sólo le quedaría 
la desesperación.

Confesiones X 43,70

Pensó en huir a la soledad, pero el Señor lo requirió para conti-
nuar su obra redentora. En Él deposita sus preocupaciones y espera 
ser instruido y sanado por Él, y saciarse de Él en compañía de quie-
nes, con él, lo comen y se sacian.

Confesiones XI 1,1

Una vez más, Agustín declara el propósito de sus Confesiones, que 
no es el de informar a Dios, sino el de estimularse a sí mismo y a sus 
lectores a corresponder al amor de Dios. Al confesar nuestras miserias 
y las misericordias de Dios, manifestamos nuestros sentimientos hacia 
el Señor para que complete en nosotros su obra de salvación.

Confesiones XI 2,2

Quisiera exponer a sus lectores todos los recursos de que se ha va-
lido el Señor hasta convertirlo en pastor de su pueblo; pero se lamenta 



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTÍN, PASO A PASO (III) 797

de escasez de un tiempo precioso, que quiere dedicar a la meditación 
de la ley de Dios.

Confesiones XI 2,3

El Señor conoce la sinceridad con que desea ser útil a los her-
manos, y le pide insistentemente que le revele el secreto que ha de-
positado en las Escrituras, las cuales se propone considerar desde la 
creación del cielo y la tierra hasta el reino eterno de la ciudad santa.

Confesiones XI 2,4

Suplica a Dios, por su Hijo Jesucristo, que atienda su deseo since-
ro de penetrar en las intimidades de sus palabras, en los tesoros de la 
sabiduría y de la ciencia que ha guardado en los libros sagrados.

Confesiones XI 3,5

En concreto, desea comprender cómo Dios hizo el cielo y la tierra 
en el principio. Para ello, atenderá al relato de Moisés, que lo ha de-
jado escrito, y lo contrastará con la verdad, que habita en su interior: 
ésta le dará seguridad de haberlo entendido correctamente.

Confesiones XI 4,6

Es evidente que existen el cielo y la tierra, que, con su mutabili-
dad, proclaman que han sido creados. Y como no han podido crearse 
a sí mismos, apuntan al Creador, y refieren a Él su ser, su bondad y 
su hermosura.

Confesiones XI 5,7

Pero ¿cómo hizo Dios el cielo y la tierra? No como realiza sus 
creaciones el artista humano, que parte de una materia prima, en la 
que plasma su idea valiéndose de instrumentos. Pero incluso el cuerpo 
con que obra y el espíritu del que brota la inspiración le son dados al 
artista. En cambio, Dios lo hizo todo de la nada, pues, antes de crear 
el cielo y la tierra, ni había material que modelar ni instrumento con 



MODESTO GARCÍA GRIMALDOS, OSA798

que manipularlo ni siquiera espacio donde colocar el universo. Lo 
creó todo con el poder de su palabra.

Confesiones XI 6,8

Se pregunta por la naturaleza de las palabras con que Dios creó el 
mundo y responde que no fueron palabras físicas, compuestas de síla-
bas y con una duración temporal, y, por tanto, pertenecientes al orden 
de lo creado; sino una Palabra divina y eterna, incomparablemente 
mayor que cualquier criatura.

Confesiones XI 7,9

La Palabra con que Dios se expresa plenamente es divina y eter-
na, y contiene eternamente cuanto está llamado a ser. En la Palabra 
de Dios está simultáneamente presente todo cuanto puede llegar a ser, 
pues de lo contrario la Palabra sería mudable y no sería Dios. Eso no 
implica que todas las cosas vengan a la existencia simultáneamente 
desde la eternidad.

Confesiones XI 8,10

Que todo está contenido en la Palabra de Dios o razón eterna, 
significa que hasta los tiempos en que cada criatura ha de comenzar a 
ser o dejar de ser están consignados en la Palabra, que es también el 
Principio, es decir, la fuente u origen de toda realidad.

La Palabra se hizo carne y nos instruyó con palabras humanas 
para llevarnos al conocimiento de la Verdad eterna, que el Maestro 
bueno nos enseña dentro de nosotros.

Confesiones XI 9,11

Dios lo creó todo en su Palabra, Principio de cuanto es, Verdad de 
toda la realidad y Sabiduría de Dios, que instruye en su interior a los 
espíritus transparentes. Por eso, Agustín pide al Señor que lo limpie 
de todas sus maldades.



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTÍN, PASO A PASO (III) 799

Confesiones XI 10,12

Algunos se preguntan que, si Dios creó el cielo y la tierra en un 
momento dado, ¿eso no significa que hasta entonces se encontraba 
ocioso? Lo cual –dice san Agustín- supone que se produjo una no-
vedad, un cambio en Dios –de inactivo a creador-, y cuestionaría su 
eternidad inmutable. «Pero si la voluntad de Dios de que existiese la 
criatura era una voluntad eterna, ¿por qué no va a ser eterna también 
la criatura?»

Confesiones XI 11,13

Esta consideración mezcla y confunde el tiempo y la eternidad, 
que son incomparables, de calidades totalmente distintas. Pues «mien-
tras que, en la eternidad, nada es pasajero», la naturaleza del tiempo 
es pasar, sucediendo el futuro al pasado, siendo ambos «creación y 
derivación del eterno presente».

Confesiones XI 12,14

¿Qué hacía, pues, Dios antes de crear el cielo y la tierra? –pre-
guntan algunos-. Dado que, por cielo y tierra, se entiende la totalidad 
de todo lo creado, es evidente que, antes de crear la primera criatura, 
Dios no realizó ninguna acción creadora. En este sentido, dice san 
Agustín que Dios no hacía nada con respecto a la creación (no habla 
de la vida íntima de Dios).

Confesiones XI 13,15

La pregunta por la inactividad de Dios durante siglos sin fin antes 
de crear el mundo es falsa en su formulación, pues también el tiempo 
es creación de Dios y, por tanto, no se puede hablar de siglos antes de 
la creación del mundo.

Confesiones XI 13,16

Así pues, la precedencia de Dios sobre la creación no es cronoló-
gica, ya que entonces Dios se situaría en la línea infinita de los siglos 
en la que habría algo que lo precedería. La preeminencia de Dios 



MODESTO GARCÍA GRIMALDOS, OSA800

sobre las criaturas es de cualidad: Él es eterno, en quien no hay suce-
sión, sino que todo en Él es presente: «Tus años son un solo día».

Confesiones XI 14,17

La pregunta por lo que hacía Dios antes de crear el mundo es 
improcedente pues supone falsamente que Dios es temporal cuando 
resulta que el tiempo es también criatura de Dios. Dios es estable 
mientras que el tiempo es, por naturaleza, pasajero.

«¿Qué es, pues, el tiempo? Si nadie me lo pregunta, lo sé, pero si 
trato de explicárselo a quien me pregunta, no lo sé». Cuando habla-
mos del tiempo, todos sabemos a qué nos referimos. Es la sucesión de 
los instantes. El instante actual es presente; pero se convierte raudo 
en pasado y, con la misma celeridad lo suple el futuro. Ni existe ya el 
pasado, ni es aún el futuro, ni podemos retener el presente. El tiempo 
es, pues, la continua sucesión de instantes; en definitiva, no es nada 
aprehensible. Así pues, «no podemos hablar propiamente de existen-
cia del tiempo sino en cuanto tiende a no existir».

Confesiones XI 15,18

Cuando decimos que un tiempo es largo o breve, ¿a qué nos re-
ferimos exactamente? Consideramos largo un tiempo de cien años, y 
breve, un periodo de diez días. Pero es incorrecto decir que el siglo 
transcurrido es un tiempo largo, o que los diez días que faltan es un 
periodo breve, pues, en verdad, ni el uno ni los otros existen. En todo 
caso, habría que decir que el siglo transcurrido fue largo cuando era 
presente, es decir, cuando existía.

Confesiones XI 15,19-20

Pero si consideramos con atención que el siglo contiene cien años, 
convendremos que los cien años no existen a la vez, sino que, instante 
a instante, van pasando del futuro por venir al pasado transcurrido, 
con lo que lo único real del siglo es el instante presente, que se nos 
escapa de las manos.



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTÍN, PASO A PASO (III) 801

Confesiones XI 16,21

En la vida real, medimos y comparamos los intervalos de los 
tiempos mientras que pasan; pues una vez que han pasado ya no se 
pueden medir puesto que no existen.

Confesiones XI 17,22

A pesar de que, en teoría, parece que habría que negar la existen-
cia de los tiempos pasado y futuro, sin embargo, Agustín considera 
sensata la apreciación del sentido común de que son tres los tiempos: 
pasado, presente y futuro, pues si no existiera el futuro, no podría ser 
predicho; y si no existiera el pasado, no podría ser contado.

Confesiones XI 18,23

Si el pasado puede ser contado, y el futuro, predicho, es que exis-
ten presentes de alguna forma, no en su realidad, porque, por ejemplo, 
la niñez de Agustín ya no existe, pero ha dejado unas huellas en su 
memoria, que son actuales y que pueden ser expresadas con palabras. 
De modo semejante premeditamos el futuro, y esa premeditación está 
presente aunque la acción sea futura.

Confesiones XI 18,24

Se entiende mejor con un ejemplo. Vemos la aurora como pre-
sente y predecimos la salida del sol, que es futura y, como tal, aún no 
existe. Lo presente es la aurora y las imágenes con que nos figuramos 
la salida del sol: ésta aún no existe, como futura que es, pero de algu-
na forma la anticipamos por sus causas o signos presentes.

Confesiones XI 19,25

Acaso puede ilustrarnos acerca de la relación entre el presente y 
el futuro la forma en que Dios muestra el futuro a los profetas como 
enseñanza para el presente. Pero, por el momento, esta idea la consi-
dera Agustín demasiado ardua.



MODESTO GARCÍA GRIMALDOS, OSA802

Confesiones XI 20,26

Insiste que, en puridad, no existen ni el pasado ni el futuro; sin 
embargo, las personas nos entendemos distinguiendo tres tiempos, 
aunque no sea muy correcto. En realidad, para ser precisos, habría-
mos de decir que los tres tiempos entre los que nos movemos son: 
«presente de lo pretérito, presente de lo presente y presente de lo futu-
ro… El presente del pasado es la memoria, el presente del presente es 
la visión y el presente del futuro es la expectación».

Confesiones XI 21,27

Es un hecho que medimos los tiempos y los comparamos entre 
sí: igual, doble, triple. Ahora bien, sólo los podemos medir mientras 
pasan, es decir, cuando existen, pues ni el pasado ni el futuro existen 
realmente. Así pues, los medimos en el presente. Pero resulta que el 
presente no tiene extensión. Y sin embargo, al medir el tiempo, medi-
mos una cierta extensión.

Confesiones XI 22,28

El espíritu de Agustín, apasionado por el conocimiento, se en-
cuentra ante un enigma muy intrincado para el que pide al Padre in-
sistentemente, por medio de Cristo, que lo ilumine, a fin de entender 
las Escrituras.

Los hombres hablamos del tiempo familiarmente; el tiempo for-
ma parte de nuestra existencia, y sin embargo, nos resulta muy difícil 
de explicar.

Confesiones XI 23,29

No está de acuerdo san Agustín en identificar el tiempo con el 
movimiento de los astros. Le parece que el concepto de tiempo ha 
de ser más amplio, capaz de abarcar también algo tan sencillo como 
el movimiento del torno del alfarero (que puede ir más rápido o más 
lento) y nuestra habla (en la que combinamos sílabas largas o breves). 
Los astros señalan ciertos ciclos temporales; ciertamente las vueltas 



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTÍN, PASO A PASO (III) 803

del torno del alfarero no son equiparables a las evoluciones de los as-
tros, pero no por eso dejan de ser temporales.

Confesiones XI 23,30

¿Qué es, pues, el tiempo? ¿Cuál es su naturaleza? Tomemos una 
medida del tiempo a la que estamos habituados: el día. Entendemos 
que transcurre un día cuando el sol retorna al punto de partida des-
pués de describir su órbita alrededor de la tierra. Indaguemos algo 
más. El tiempo de un día ¿se identifica con el movimiento del sol 
alrededor de la tierra, o más bien consiste en la duración del ciclo 
solar de veinticuatro horas, o es las dos cosas a la vez? Si se identi-
ficara con el movimiento circular del sol, sería independiente de la 
duración (podría durar más o menos de veinticuatro horas, según 
que circulara más rápido o más lento). Si se identificara con el pe-
riodo de veinticuatro horas, en el supuesto de que el sol circulase el 
doble de rápido, un día sería igual a dos giros solares. Si el día fuera 
el movimiento o curso solar más la duración de veinticuatro horas, 
no habría un día si no se cumplieran ambas condiciones, es decir, 
un periodo de veinticuatro horas y el desplazamiento del sol (con lo 
que no se podría considerar como un día una eventual parada del sol 
durante veinticuatro horas).

Pero lo que le interesa dilucidar es la naturaleza del tiempo. De la 
reflexión anterior concluye que no son los astros los que determinan 
el tiempo, sino que es el tiempo el que mide los movimientos de los 
astros. Y apunta que el tiempo le parece «una especie de distensión».

Confesiones XI 24,31

¿Puede identificarse el tiempo con el movimiento de los cuerpos? 
Está convencido de que no es así. Pues «ningún cuerpo se mueve fue-
ra del tiempo. Pero no entiendo que el movimiento mismo del cuerpo 
sea el tiempo… Porque, cuando un cuerpo se mueve, mido con el 
tiempo la duración del movimiento», pero, si el cuerpo se para, no por 
eso se detiene el tiempo, sino que sigue su curso. Luego «el tiempo no 
es el movimiento de los cuerpos».



MODESTO GARCÍA GRIMALDOS, OSA804

Confesiones XI 25,32

Hasta ahora no ha sido capaz de explicar qué es el tiempo, por 
más que le es evidente su transcurso.

Confesiones XI 26,33

Agustín está convencido de que mide el tiempo por comparación 
de periodos más largos y más breves, pero le falta un referente tempo-
ral objetivo, un canon con el que medir el tiempo (y un instrumento, 
el reloj). «Esto me ha llevado a la conclusión de que el tiempo no es 
más que una distensión. Pero ¿distensión de qué? Lo ignoro. Sería 
sorprendente que no fuera una distensión del mismo espíritu». Inci-
diendo en lo ya dicho, repite que no puede medir ni el pasado ni el 
futuro, que no existen. Pero tampoco el presente, que no tiene exten-
sión. Mide tal vez los tiempos mientras pasan.

Confesiones XI 27,34

Que medimos los tiempos es un hecho. Distinguimos un tiempo 
largo y un tiempo breve. El tiempo que medimos no es el pasado ni el 
futuro, que no existen, ni el presente inextenso; medimos el tiempo en 
la medida en que pasa. «El objeto de nuestra medición es el intervalo 
mismo que está entre el comienzo y el final» de una acción.

Confesiones XI 27,35

El verso “Deus creator omnium” contiene cuatro sílabas breves y 
cuatro largas, éstas, con una duración doble que las otras. ¿Cómo las 
comparamos si, cuando pronunciamos la larga, ya no existe la breve, 
y aun la larga no la podemos dimensionar hasta que no hemos aca-
bado de pronunciarla, es decir, cuando ha dejado de existir? (Parece 
que Agustín tiene en cuenta la distinción entre la extensión espacial, 
donde se pueden superponer y comparar dos cuerpos, de la extensión 
temporal, en que no es posible este ejercicio).

Después de largas y reiteradas reflexiones sobre la medida del 
tiempo, san Agustín ha conseguido que mentalmente nos adelante-
mos a concluir lo que él propone al final de este número: «Luego lo 



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTÍN, PASO A PASO (III) 805

que mido no son las sílabas en sí, que han dejado de existir. Lo que 
mido es algo que tengo en mi memoria y que permanece fijo en ella».

Confesiones XI 27,36

Lo repite como un logro conseguido con esfuerzo: «Es en ti, es-
píritu mío, donde yo mido el tiempo». No sólo de los sonidos, sino 
también de los silencios. De tal modo que, en nuestro pensamiento, 
podemos componer un poema, o disponer la ejecución de una can-
ción, estableciendo la distribución y combinación del tiempo que han 
de durar los sonidos y los silencios.

Confesiones XI 28,37

El tiempo fluye como el agua de un río, pero el espíritu humano 
tiene la capacidad de atender al presente, expectar el futuro y recor-
dar el pasado, dando así unidad y cohesión a los tres tiempos, que 
existen realmente en la mente.

Confesiones XI 28,38

La vitalidad de mi mente, que pongo en juego al interpretar una 
canción, va distendiéndose paulatinamente desde la expectación de 
la canción en su conjunto, al principio, pasando por la atención del 
presente hacia la memoria del pasado, receptáculo final de toda la 
canción. «Así acontece en toda la vida del hombre, de la cual forman 
parte todas las acciones humanas. Así ocurre, finalmente, en toda la 
historia de los hijos de los hombres, de la cual forman parte todas las 
vidas humanas».

(Aquí alcanza su cénit la reflexión que nos ha brindado Agustín, 
en el libro undécimo, sobre el tiempo, receptáculo de la vida del indi-
viduo humano y de la historia de los hombres.)

Confesiones XI 29,39

Aún le queda un último empuje para referir el tiempo a la eter-
nidad, la dispersión a la unidad. Vivimos dispersos, solicitados por 
muchas cosas pasajeras. Pero el Mediador entre la unidad de Dios y 



MODESTO GARCÍA GRIMALDOS, OSA806

nuestra multiplicidad nos invita a centrar nuestra atención en el Uno 
y recomponer así nuestros pensamientos hasta llegar a fundirnos con 
Dios y contemplar sus delicias, que ni vienen ni pasan.

Confesiones XI 30,40

Fundido con el Uno, Agustín espera alcanzar la plenitud de su 
ser personal, conforme al plan de Dios. Verá sin esfuerzo mental que 
Dios es incomparable con el tiempo, que Dios existe antes que to-
dos los tiempos, «y que no existe tiempo que sea coeterno contigo, ni 
tampoco criatura alguna, aunque ésta sea superior al tiempo» (velada 
alusión a los ángeles, aunque éstos hubieran sido creados en una di-
mensión situada fuera del tiempo).

Confesiones XI 31,41

Aun en el supuesto de que algún espíritu fuera capaz de conocer 
el curso de los siglos en su totalidad, como Agustín conoce de memo-
ria una canción popular, de principio a fin, incluso este conocer no 
sería comparable al conocer divino. Pues tal espíritu se vería afectado 
por el devenir de los tiempos (como el que interpreta la canción ex-
perimenta mutación de la dimensión de su expectación y de su me-
moria), mientras que Dios, «inmutablemente eterno», conoció en el 
principio el cielo y la tierra sin sufrir variación alguna, y los creó sin 
verse afectado por cambio alguno.

Confesiones XII 1,1

San Agustín sigue deseoso de profundizar en el conocimiento de 
la verdad, confiado en la promesa divina, que habla al hombre por la 
Escritura.

Confesiones XII 2,2

Al decir la Escritura que Dios creó el cielo y la tierra, denota toda 
la realidad que no es Dios. Por cielo se entiende la morada del Señor, 
y por tierra, el mundo de los hombres. Este cielo no lo vemos; el cielo 



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTÍN, PASO A PASO (III) 807

que vemos o firmamento, juntamente con la tierra que pisamos y de la 
que estamos formados, Dios se la ha dado a los hombres.

Confesiones XII 3,3

Antes de que el Creador diera la existencia al mundo de los hom-
bres, dice la Escritura que reinaba la oscuridad. No había luz porque 
no existían aún naturalezas diferenciadas. No existía nada, aunque no 
era la nada absoluta, sino una especie de materia informe.

Confesiones XII 4,4

La Escritura designa esta materia informe como tierra y abismo 
para que los hombres menos instruidos puedan hacerse una idea de 
lo que es la materia informe, comparándola con la tierra invisible y 
desordenada, expresión que resulta más asequible que la de materia 
informe.

Confesiones XII 5,5

La materia informe no es una forma inteligible, como lo son la 
vida o la justicia; ni es una forma sensible, «porque, en las cosas invi-
sibles y caóticas, nada se puede ver ni sentir».

Confesiones XII 6,6

Refiere Agustín el proceso que él mismo siguió hasta ser capaz de 
formarse una idea adecuada de la materia informe. Hubo un tiempo 
en que la concebía como algo deforme, pero, al fin y al cabo, una natu-
raleza definida o formada. Sabía que tenía que «despojarla por entero 
de cualquier residuo de forma», hasta conseguir «representarme una 
cosa intermedia entre la forma y la nada; algo que no fuese forma, 
pero que tampoco fuera nada, sino algo informe y casi nada».

Fijó entonces su atención en los cuerpos, en su inestabilidad y mu-
tabilidad, que los hace pasar de forma en forma, lo cual «se realizaba 
mediante algo informe, no a través de la nada absoluta». Comprendió 
que es «la mutabilidad misma de los seres mudables la que es capaz de 
todas las formas en que se mudan las cosas mudables». Aunque, cuan-



MODESTO GARCÍA GRIMALDOS, OSA808

do quiere concretar en qué consiste la mutabilidad, sólo acierta a bal-
bucir una paradoja: «una “nada existente” o (de) un “ser inexistente”».

Confesiones XII 7,7

Se pregunta de dónde procedía la materia informe. Teniendo en 
cuenta que, fuera de Dios, no hay nada, la materia informe sólo podía 
proceder de Dios, que la sacó de la nada, no de su sustancia, pues en-
tonces sería Dios. De su sustancia sólo engendró a su Unigénito, en el 
cual hizo el cielo y la tierra, es decir, todas las cosas.

Confesiones XII 8,8

Dios hizo el cielo del cielo para sí, y el universo para el hombre. El 
cielo del cielo lo creó antes del tiempo; así como la materia informe, 
de la que formó todas las cosas que llenan de admiración a los hijos 
de los hombres.

La materia informe «era casi nada, porque era totalmente informe 
todavía. Sin embargo ya tenía ser, puesto que era susceptible de re-
cibir forma». Era invisible y desordenada pues aún no había recibido 
forma alguna; era pura mutabilidad, que es la propiedad del universo 
por la que las cosas pasan de forma en forma, experimentando las 
variaciones y sucesiones que nos permiten sentir y contar los tiempos.

Confesiones XII 9,9

El cielo del cielo es una criatura intelectual (los ángeles), no coe-
terna con Dios aunque partícipe de su eternidad. Pues la contempla-
ción de Dios la preserva de la mutabilidad y la sustrae así del tiempo. 
Tampoco la materia informe está zambullida en el tiempo, «porque 
donde no hay forma ni orden nada viene y nada pasa», y, por tanto, 
no hay sucesión temporal.

Confesiones XII 10,10

Agustín hace una pausa en su investigación para manifestar su 
vivo deseo de alcanzar la verdad de Dios, que es luz y vida del hom-
bre, y que se da a conocer en las Escrituras.



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTÍN, PASO A PASO (III) 809

Confesiones XII 11,11

Resume dos logros adquiridos hasta ahora con absoluta certeza: 
que Dios es inmortal e inmutable, así como que todas las naturalezas 
proceden de Dios; sólo la nada y el pecado no tienen su origen en 
Dios.

Confesiones XII 11,12

Otra verdad que posee con seguridad es que ni siquiera la criatura 
celeste cuyo único deleite es Dios es coeterna con Dios. Asida a Dios 
con una mente pura y con todo su afecto, no experimenta mutabilidad 
alguna. Si tal criatura existe, es dichosa sobremanera, al adherirse a la 
dicha de Dios, su eterno morador e iluminador.

Confesiones XII 11,13

La consideración de la dicha de la criatura celestial ha de ser-
virnos para ansiar saciarnos de Dios viviendo en su casa por toda la 
eternidad, alejados de los cambios.

Confesiones XII 11,14

Los cambios de los seres de este mundo los hace posibles cierta 
informidad que los constituye. Esta informidad intrínseca da razón 
de su mutabilidad, mas no la pura informidad, sino la informidad ya 
formada, pues son los cambios de forma en forma los que hacen que 
exista el tiempo.

Confesiones XII 12,15

Hay dos cosas creadas que carecen de tiempo, lo que no significa 
que sean coeternas con Dios, pues han tenido principio. Una es la 
criatura intelectual que, aunque de suyo sea mudable, sin embargo, 
participa de la eternidad e inmutabilidad divinas por la contempla-
ción indeficiente de Dios. La otra es la materia informe, que, por ca-
recer de toda forma, no puede cambiar de una forma en otra, que es 
en lo que consiste el tiempo. Sin embargo, no hubo un lapso temporal 
entre la creación de la materia informe y la aparición del universo 



MODESTO GARCÍA GRIMALDOS, OSA810

formado, pues, en el principio, hizo Dios el cielo y la tierra, es decir, 
el firmamento y la tierra visible y ordenada, sujetos a las vicisitudes 
del tiempo.

Confesiones XII 13,16

Las palabras de la Escritura: En el principio creó Dios el cielo y la tie-
rra (Gén 1,1), sin alusión temporal, se refieren a dos realidades creadas 
por Dios antes del tiempo. La primera es el cielo intelectual, «donde 
la inteligencia lo conoce todo de golpe, no de manera fragmentaria…, 
sin sucesión de tiempos». La segunda es la materia informe, llamada 
tierra invisible y desordenada, pues, «donde no hay forma alguna no 
puede haber nunca diversidad».

Confesiones XII 14,17

San Agustín se asombra de la profundidad de las Escrituras, a las 
que da vértigo asomarse. Anatematiza a los detractores de las mismas 
y se propone responder a quienes las interpretan de formas diferentes.

Confesiones XII 15,18

Tanto Agustín como los que interpretan el Génesis de distinta ma-
nera que él están de acuerdo en admitir la verdadera eternidad del 
Creador, que comporta su absoluta inmutabilidad y la intrínseca uni-
dad de su sustancia y de su voluntad, lo que significa «que quiere lo 
que quiere simultáneamente y de una vez para siempre» sin que quepa 
variación en su voluntad, por ejemplo ejecutando un acto nuevo de 
voluntad para formar la creación. Justo lo contrario que los hombres, 
en quienes «la expectación de las cosas futuras se convierte en visión 
cuando éstas llegan, y a su vez esta visión se transforma en memoria 
cuando han pasado», lo que representa un cambio en su conocer.

Confesiones XII 15,19

También admiten sus interlocutores que tanto las cosas que tienen 
una naturaleza determinada como también la materia formable (que 
no la tiene) proceden únicamente del Ser sumo.



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTÍN, PASO A PASO (III) 811

Agustín da un paso más y les pregunta si niegan la existencia de 
una naturaleza sublime, íntimamente unida a Dios por un conoci-
miento directo y un amor conforme a la voluntad de Dios, y que, por 
consiguiente, no está sujeta a ningún cambio, y aun no siendo coeter-
na con Él -pues es criatura y tuvo principio-, sin embargo participa de 
la eternidad de Dios. Esta criatura –dice Agustín- es la casa de Dios, 
de naturaleza espiritual.

Confesiones XII 15,20

Tal espíritu inteligente fue creado por Dios antes del tiempo, «es 
luz por la contemplación de la Luz» y es apropiado llamarlo sabiduría, 
distinguiéndolo de la Sabiduría increada, coeterna con el Padre. Tal 
naturaleza inteligente es la primera de las criaturas, aunque «antes 
que ella existe la eternidad del Creador mismo».

Confesiones XII 15,21

Así pues, esta naturaleza inteligente es distinta de Dios y procede de 
Él. No está sujeta al tiempo ni le afectan los cambios pues ve siempre el 
rostro de Dios y no se aparta nunca de Él, por el gran amor que la une a 
Dios, aunque, por ser criatura, de suyo podría sufrir cambio o mutación.

San Agustín manifiesta su amor a esta criatura inteligente por ser 
morada de la gloria de Dios, y expresa su deseo de compartir con ella 
la honra de ser morada de Dios.

Confesiones XII 15,22

Los interlocutores de Agustín se muestran de acuerdo con él en 
que esta criatura es morada de Dios, no coeterna con Dios, aunque, 
en cierto modo, eterna en los cielos, libre de «toda duración pasajera 
de tiempo», pues «su bien es estar siempre unida a Dios».

También convienen con él en que la materia informe procede de Dios.

Confesiones XII 16,23

Con los que coinciden con Agustín en todo lo dicho, se propone 
tratar los puntos de disensión, entrando en su «estancia secreta», recin-
to de amor gozoso, de iluminación, de unidad y de deseo de eternidad.



MODESTO GARCÍA GRIMALDOS, OSA812

Confesiones XII 17,24

Algunos opositores de san Agustín creen que Moisés, cuando 
dijo: En el principio creó Dios el cielo y la tierra (Gén 1,1), con la palabra 
«cielo» no se refirió a la criatura espiritual que entiende Agustín, ni 
con la palabra «tierra» aludió a la materia informe; sino que la expre-
sión «cielo y tierra» era una forma genérica de nombrar a toda la rea-
lidad visible del universo, que el autor sagrado detalla a continuación. 
No obstante conceden que la expresión «tierra visible y desordenada» 
podría entenderse como alusiva a la materia informe.

Confesiones XII 17,25

Hay quien entiende que la expresión «cielo y tierra» insinúa la 
materia informe de la que fue formado el mundo visible con todas las 
naturalezas distintas que se engloban en dicha locución.

Otros atribuyen a la expresión «cielo y tierra» el significado de 
la naturaleza visible e invisible, es decir, la totalidad de la creación 
ya formada. Sin embargo, todo lo creado, por proceder de la nada, 
entraña cierta mutabilidad, incluso las naturalezas estables, como la 
morada eterna de Dios (la naturaleza intelectual); a fortiori, las natu-
ralezas mudables, como son el alma y el cuerpo. En todas las cosas 
creadas, hay pues un componente de materia informe. A ello aludirían 
los nombres de «tierra invisible y desordenada y de tinieblas sobre el 
abismo», que se aplicarían: el de «tierra invisible y desordenada» a 
la materia informe corpórea; y el de «tinieblas sobre el abismo», a la 
materia informe espiritual.

Confesiones XII 17,26

Cabe interpretar «cielo y tierra», dice san Agustín, como la incoa-
ción misma de las cosas, «la materia formable y creable» de toda la 
creación espiritual y corpórea.

Confesiones XII 18,27

Al final, en las diversas interpretaciones, dice el santo, pode-
mos estar discutiendo sobre palabras, lo que no conduce a nada. 
Pues lo importante es que la atención a la palabra de Dios fomen-



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTÍN, PASO A PASO (III) 813

te la caridad. Salvando la verdad de la Escritura, no es incompa-
tible con dicha verdad el que se hagan diversas interpretaciones 
veraces según Dios, aunque no coincidan con la intención del 
autor sagrado.

Confesiones XII 19,28

Resume las verdades que son seguras acerca de la creación del 
mundo, como es que Dios creó el cielo y la tierra. Como todo procede 
de la nada, a toda la realidad le es propia una cierta informidad sus-
ceptible de ser formada y de cambiar de forma. Sin embargo, «lo que 
se adhiere (tan) estrechamente a una forma inmutable…, aunque sea 
mudable [por ser criatura], no se muda», como es el caso de la natu-
raleza inteligente, que constituye la morada de Dios, el cielo del cielo 
(los ángeles). La informidad absoluta o materia informe es anterior al 
tiempo por no experimentar cambios ya que no tiene forma alguna. 
La materia informe puede llamarse cielo y tierra, porque éstos fueron 
sacados de ella. De entre todas las naturalezas formadas, la que más 
se asemeja a la materia informe es la tierra y el abismo. Tanto las co-
sas formadas como las que pueden ser formadas son obra de Dios, de 
quien proceden todas las cosas. Todas las cosas formadas (o naturale-
zas definidas) antes fueron informes.

Confesiones XII 20,29

De todas estas verdades, cada uno de los que creen que Moisés 
transmitió por escrito la verdad recibida de Dios resalta un aspecto 
parcial. Uno entiende las palabras de Moisés: En el principio hizo Dios 
el cielo y la tierra en el sentido de que Dios creó, en su Palabra coeterna 
con Él, tanto la realidad espiritual como la corporal. Otro, que, en el 
principio, Dios creó en su Palabra, coeterna con Él, todas las natura-
lezas de este mundo corpóreo. Otro, que, en su Palabra, coeterna con 
Él, hizo Dios la materia informe de la criatura corpórea, de la que 
sería formado el universo. Otro, en fin, refiere el principio al mismísi-
mo origen del hacer y del obrar divinos, en que Dios hizo la materia 
informe en la que ya se encontraban confusamente el cielo y la tierra 
que ahora vemos.



MODESTO GARCÍA GRIMALDOS, OSA814

Confesiones XII 21,30

Asimismo, de las palabras que siguen: La tierra era invisible y des-
ordenada y las tinieblas estaban sobre el abismo (Gén 1,2), hay quien toma, 
de las verdades enunciadas en el número 28, el significado de que, 
en el principio, Dios hizo la materia informe, designada como cielo y 
tierra. Otro deduce que, de la materia informe, designada como cielo 
y tierra, surgirían el cielo y la tierra corpóreos. Otro interpreta que, de 
la materia informe, designada como cielo y tierra, hizo Dios el cielo 
inteligible (es decir, el cielo del cielo, morada de Dios) y la tierra (o sea 
el universo); por tanto, «toda la creación visible e invisible».

Otra interpretación que hacen algunos es que, de la materia in-
forme (no designada como «cielo y tierra» sino como «tierra invisible 
y desordenada y abismo tenebroso»), surgiría «la creación espiritual y 
corpórea» denominada como «cielo y tierra». Por fin, alguno entiende 
que de la materia informe, designada como tierra invisible y desordena-
da, etc., Dios hizo el mundo corpóreo superior e inferior, denominados 
como cielo y tierra.

Confesiones XII 22,31

Los que no admiten que la expresión «el cielo y la tierra» designa 
la materia informe han de aclarar si éstos fueron hechos de una mate-
ria preexistente no creada por Dios, o si es que el texto sagrado da por 
supuesta la existencia de la materia informe creada por Dios, aunque 
no se mencione expresamente. Cualquiera que sea la interpretación 
que se haga del texto sagrado, ha de quedar fuera de duda que todo ha 
sido creado por Dios de la nada y que nada es coeterno con Él.

Confesiones XII 23,32

Agustín se para un momento, en su investigación sobre las pri-
meras palabras del Génesis, para tomar conciencia de la línea que ha 
de seguir: se da por supuesto que Moisés refiere, de parte de Dios, la 
verdad de los hechos; menos evidente resulta lo que ha querido dar a 
entender el hagiógrafo: aquí caben diversas interpretaciones, que ha 
de armonizar la caridad.



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTÍN, PASO A PASO (III) 815

Confesiones XII 24,33

El investigador actual que se acerca al texto de los dos primeros 
versículos del Génesis, basándose en ellos, puede afirmar varias verda-
des sobre la creación del mundo, pero no puede asegurar cuál fue el 
pensamiento de Moisés al escribirlos.

Confesiones XII 25,34

Caben varias interpretaciones verdaderas de un texto sagrado, de 
forma que nadie puede pretender detentar en exclusiva la intención 
íntima del profeta de Dios. La verdad de Dios excede la inteligencia 
de cada hombre, que puede captarla parcialmente. «Tu verdad [Señor] 
no es mía ni del otro ni del de más allá, sino que es de todos nosotros 
a quienes llamas públicamente a participar de ella». El hombre debe 
compartirla con los que aman la verdad, para beneficio de todos; pre-
tender reducir la verdad a nuestro punto de vista lleva a incurrir en 
el error.

Confesiones XII 25,35

Dios es la verdad en persona, la verdad inmutable, en quien 
los hombres percibimos parcialmente la verdad. Compartiendo 
humildemente la verdad con nuestro prójimo, amamos a Dios (que 
es la Verdad) y al prójimo, y cumplimos la ley; mientras que ab-
solutizando nuestra verdad hasta el punto de rechazar la parte de 
verdad de los demás, fomentamos polémicas nocivas y dañamos la 
caridad.

Confesiones XII 26,36

Aclara y argumenta, san Agustín, su tesis de que caben diversas 
interpretaciones verdaderas del texto de la Escritura, con una hipóte-
sis muy personal. Se pone en el caso de que hubiera sido a él mismo a 
quien Dios hubiera encargado que escribiera el libro del Génesis. En-
tonces le hubiera gustado que Dios le hubiera concedido expresarse 
de forma que los indoctos lo entendiesen y los doctos hallasen refleja-
das en sus palabras todas sus opiniones verdaderas.



MODESTO GARCÍA GRIMALDOS, OSA816

Confesiones XII 27,37

Compara las pocas palabras de los versos que está comentando 
con un potente manantial que da origen a ríos de limpia verdad «en 
donde, cada cual a su manera, extrae la verdad que puede». Los sen-
cillos imaginan carnalmente (demasiado groseramente) la obra de la 
creación, pero aun así se va edificando en ellos una fe sana «que sos-
tiene con firmeza que Dios hizo todas las naturalezas que sus sentidos 
perciben en toda su maravillosa variedad».

Confesiones XII 28,38

Los más doctos remontan el curso voluble de los tiempos hasta 
la permanente estabilidad de Dios, en quien resplandece la verdad 
eterna, cuya voluntad inmutable formó «de la nada una desemejanza 
informe, capaz de recibir una forma a través de tu semejanza», for-
mando todas las cosas según su especie.

Confesiones XII 28,39

Entre los más instruidos, hay variedad de interpretaciones sobre 
el significado de las primeras palabras del Génesis. Unos entienden por 
«principio» la Sabiduría de Dios; otros, el comienzo de la existencia 
de las realidades creadas.

Que Dios creó en la Sabiduría el cielo y la tierra, obtiene varias 
explicaciones: una defiende que «cielo y tierra» designan «la materia 
creable del cielo y de la tierra»; otra, que son ya naturalezas formadas 
y distintas.

De los que interpretan «cielo y tierra» como la materia informe 
de que se harían el cielo y la tierra, unos piensan que de esa materia 
serían hechas las criaturas inteligibles y sensibles, mientras que otros 
creen que sólo serían hechas las sensibles y corpóreas.

Entre los que entienden que «cielo y tierra» designan naturalezas 
ya formadas y distintas, unos sostienen que se trata de la creación 
visible e invisible, y otros, solamente de la visible, que engloba el fir-
mamento y la tierra.



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTÍN, PASO A PASO (III) 817

Confesiones XII 29,40

La interpretación que Agustín considera más plausible de: En 
el principio, hizo Dios el cielo y la tierra (Gén 1,1) es la de equiparar 
el cielo y la tierra a la materia informe de la que sería hecho el 
universo inteligente y corpóreo. Así pues, la materia informe fue lo 
primero que Dios creó. La prioridad de la materia informe sobre 
las naturalezas formadas no es temporal (pues la materia no existe 
sin alguna forma) ni de valor (pues cualquier forma es más perfecta 
que la materia informe); la prioridad es lógica, pues la materia es 
el origen de la forma (ya que no proviene la materia de la forma, 
sino al revés).

Confesiones XII 30,41

Muchas –constata san Agustín- son las interpretaciones ver-
daderas que cabe hacer de los dos primeros versículos del Génesis, 
sin que podamos determinar cuál fue el pensamiento concreto de 
Moisés. Si pues todos los que las sustentan aman sinceramente la 
verdad, «amémonos unos a otros y amémoste al mismo tiempo a ti, 
Dios nuestro, fuente de la verdad, si es que realmente tenemos sed 
de ella».

Confesiones XII 31,42

Insiste Agustín en que la variedad de sentidos verdaderos que se 
pueden deducir de las palabras del texto sagrado son una gran rique-
za: Moisés «sintió y pensó en estas palabras -mientras las escribía- 
toda la verdad que en ellas hemos podido encontrar».

Confesiones XII 32,43

Y si Moisés no tuvo presentes todos los significados de sus pala-
bras, éstos no se ocultaron al Espíritu, inspirador del escritor sagra-
do. Pide Agustín al Señor que cualquier interpretación que haga sea 
verdadera. Se propone averiguar el pensamiento del hagiógrafo, o al 
menos una parte de la verdad encerrada en el texto sagrado.



MODESTO GARCÍA GRIMALDOS, OSA818

Confesiones XIII 1,1

Al comienzo del último libro de sus Confesiones, en las que preten-
de reconocer y agradecer la generosidad de Dios para con él, Agustín 
se sitúa ante Dios en la auténtica verdad de su ser, creado para acoger 
en su vida al mismo Dios, cuyo deseo ha inculcado en su corazón, y 
que lo llama, lo perdona y lo prepara para el encuentro feliz con Él.

No es Agustín el que hace un favor a Dios secundando sus pro-
pósitos, pues nada nuevo puede aportarle, sino que, gracias a Dios, 
se reconoce «un sujeto capaz de bienestar»; es sirviendo a Dios como 
puede obtener su dicha.

Confesiones XIII 2,2

Ningún mérito podía alegar la criatura espiritual o corporal para 
pasar de la nada a la existencia, aun cuando se tratara de una exis-
tencia informe; tan sólo se puede atribuir este tránsito a la plenitud 
desbordante de la bondad de Dios.

Confesiones XIII 2,3

No podía invocar ningún mérito para existir la materia corpórea 
no existente. Dígase lo mismo de la criatura espiritual, primero en la 
fase de materia informe y luego constituida como naturaleza formada, 
en la que fue hecha sabia por la iluminación recibida de la Palabra de 
Dios: «para un espíritu creado constituye un bien estar unido siempre 
a ti».

Confesiones XIII 3,4

La orden de Dios, el primer día de la creación, de que se hiciera 
la luz, san Agustín cree que se puede entender de la creación de la 
criatura espiritual, la cual no hizo ningún mérito para venir a la exis-
tencia ni para ser iluminada por Dios y adherirse íntimamente a Él; 
sólo a la gracia de Dios debe su vida feliz, porque sólo Dios encuentra 
en sí mismo su felicidad.



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTÍN, PASO A PASO (III) 819

Confesiones XIII 4,5

En consecuencia, nada aportan las criaturas al ser y a la dicha 
de Dios; no las creó por necesidad, sino llevado de la plenitud de su 
bondad.

Cuando dice la Escritura que el Espíritu de Dios flotaba sobre las 
aguas, no quiere decir que reposaba sobre ellas, sino más bien que 
todo descansaba en su voluntad soberana e inmutable, que es fuente 
de vida y luz que forma todas las cosas y da la felicidad.

Confesiones XIII 5,6

En la obra de la creación, san Agustín atisba un esbozo de la 
Santa Trinidad: el Padre, como creador; el Hijo, Sabiduría en quien 
fueron creados el cielo y la tierra, y el Espíritu, que se cernía sobre las 
aguas.

Confesiones XIII 6,7

Se pregunta por qué la Escritura se demora en mencionar al Espí-
ritu en la obra de la creación y lo cita en relación con las aguas, sobre 
las que se cernía.

Confesiones XIII 7,8

Encuentra una explicación en el pensamiento de san Pablo, que 
expresa que el don del Espíritu Santo ha sido derramado en nuestros 
corazones para enseñarnos la «ciencia excelsa del amor de Cristo». 
Las aguas no aluden a torrentes o mares procelosos, no se trata de 
lugares o volúmenes acuosos, sino de sentimientos y amores: se trata 
de la impureza de nuestro espíritu y de la santidad del Espíritu de 
Dios, que eleva nuestro corazón hacia Dios, en donde encontrará su 
descanso.

Confesiones XIII 8,9

Avala esta interpretación espiritual la caída del ángel y del hom-
bre, que evidenció el abismo tenebroso en que, hasta el mismo cielo 
del cielo hubiera quedado reducido de no haber dicho Dios en el prin-



MODESTO GARCÍA GRIMALDOS, OSA820

cipio: Hágase la luz (Gén 1,3), y todos los habitantes de la ciudad celeste 
se hubieran adherido al Señor y descansado en su Espíritu.

Además, hasta los mismos espíritus miserables que se zambullen 
en las tinieblas nos ayudan a entender «cuán grande hiciste a la cria-
tura racional», a la que nada inferior a Dios le basta para ser feliz.

Termina el número con una declaración de amor divino de Agus-
tín, que pide a Dios un amor tal que lo lleve a fundirse con Él. Y con-
cluye con una confesión: «Sólo sé una cosa: que me va mal lejos de ti, 
y no sólo fuera de mí, sino incluso en mí mismo. Y que toda riqueza 
que no es mi Dios es pobreza».

Confesiones XIII 9,10

Que el Espíritu se cernía sobre las aguas no hay que tomarlo en 
sentido literal, sino espiritual, entendido de «la altura inmutable de 
la divinidad por encima de todo lo que es mudable». En este sentido, 
no sólo el Espíritu, sino también el Padre y el Hijo se cernían sobre 
las aguas, aunque es más apropiado aplicarlo al Espíritu Santo, Don 
de Dios en el que descansamos y nos gozamos (cf. XIII 4,5). «Nuestro 
descanso es nuestro lugar», hacia el que nos levanta el Espíritu de 
Dios por el empuje del amor, pues «mi amor es mi peso, él me lleva 
adonde soy llevado».

Confesiones XIII 10,11

Los ángeles son criaturas de Dios privilegiadas pues, apenas crea-
das, sin intervalo temporal, fueron elevados por el Espíritu de Dios 
que se cernía sobre las aguas a la luz inmutable. Al contrario que los 
hombres, en quienes hay un lapso temporal «entre la época en que 
fuimos tinieblas y la época en que nos hemos convertido en luz», de la 
criatura angélica «se dijo lo que habría llegado a ser de no haber sido 
iluminada», «para poner de relieve la causa que operó su cambio».

Confesiones XIII 11,12

Ya en el número 6, san Agustín había vislumbrado la presencia 
de Dios Trino en la creación; ahora la percibe más claramente en el 
hombre. En el hombre, hay una trinidad: ser, conocer y querer, que 



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTÍN, PASO A PASO (III) 821

tiene una semejanza con la Trinidad excelsa –aunque es aún mayor 
la desemejanza. Pues es propio de la naturaleza del hombre existente 
el conocer y el querer; el sujeto inteligente es consciente de que exis-
te y de que quiere; y el individuo capaz de voluntad quiere existir y 
conocer. Tenemos, pues, una sola vida con tres aspectos diferentes: 
vida, mente y esencia: un individuo, una persona, con tres facultades 
susceptibles de variación, pues, en ellas, la dimensión del ser no se 
corresponde idénticamente con la del conocer y la del querer.

Ahora bien, pensemos un ser inmutable que conoce y quiere de 
forma inmutable. En este sujeto, el Ser es pleno y se identifica con el 
conocer pleno y con el querer pleno, pues sólo así el Ser es infinito. 
Este sujeto es Dios.

Se pregunta san Agustín si precisamente la existencia en Dios de 
estas tres facultades (ser, conocer y querer) en grado infinito es lo que 
constituye al Dios uno, pues, en Él, la dimensión del Ser es igual que 
la del conocer y el querer; y es, a la vez, lo que conforma al Dios Trino, 
por cuanto que cada uno de los tres aspectos se diferencia del otro; o si 
cada una de estas tres facultades existen en grado infinito en cada una 
de las personas divinas, que se abarcan y comprenden mutuamente 
de forma inmutable constituyendo su propio fin.

Confesiones XIII 12,13

Agustín ofrece aquí una interpretación alegórica de los primeros 
versículos del Génesis, siguiendo su opinión de que, de un mismo texto, 
caben varias interpretaciones verdaderas (cf. XII, nº 27.32.34.36.39).

Que Dios hizo el cielo y la tierra en el Principio se puede inter-
pretar en el sentido de que, en Cristo, fundó la Iglesia, constituida 
por miembros espirituales (cielo) y carnales (tierra). Antes de hacerse 
espirituales, los miembros de la Iglesia eran carnales (simbolizados 
por la tierra desordenada), cubiertos por las tinieblas de la ignorancia. 
Pero sobre ellos se cernía el Espíritu, que, por la misericordia de Dios 
-que los convocó a la luz-, fueron conformados a la imagen de Cristo 
por la doctrina y el baño purificador del Bautismo, en virtud de la 
gracia de Jesucristo.



MODESTO GARCÍA GRIMALDOS, OSA822

Confesiones XIII 13,14

Somos, pues, luz en el Señor por la fe, y aguardamos la plenitud 
de la salvación en la esperanza, aunque expuestos aún a ser atraídos 
por el abismo de este siglo.

Pero Dios nos ha enviado su Espíritu por Cristo, el Esposo, para 
que, como miembros de su esposa, la Iglesia, suspiremos por el Espo-
so, guardándole fidelidad hasta el encuentro pleno en la visión, en la 
que lo contemplaremos tal cual es, siendo confirmados como hijos en 
el Hijo.

Confesiones XIII 14,15

Mientras llega el encuentro cara a cara, Agustín siente una mez-
cla de alivio por el gozo compartido con la comunidad creyente, y de 
tristeza por la impresión de que sigue siendo abismo tenebroso.

La fe lo incita a mantener la esperanza de la vivificación de su 
cuerpo mortal por virtud del Espíritu Santo, que habita en nosotros 
como «prenda de ser pronto luz». Mientras vivimos en la fe y «per-
dura la inseguridad del conocimiento humano», Dios distingue a los 
hijos de la luz de los hijos de las tinieblas, como separó la luz de la 
tinieblas; todo con entera gratuidad.

Confesiones XIII 15,16

Dios creó para los hombres un firmamento de autoridad en su 
Escritura, enrollada a la manera como se extienden las pieles de una 
tienda, simbolizada en las pieles con que el Señor vistió a los hom-
bres, cuando éstos se percataron de su desnudez tras el pecado. Las 
palabras del Señor consignadas en la Escritura son palabras llenas de 
coherencia; ésta se yergue con autoridad sobre todas las realidades de 
este mundo.

Confesiones XIII 15,17

Agustín pide al Señor inteligencia para descubrir en la Escritura 
su testimonio, que hace sabios a los pequeños. La Escritura contiene 
palabras puras, persuasivas y al alcance de los humildes.



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTÍN, PASO A PASO (III) 823

Confesiones XIII 15,18

Por encima del firmamento de la Escritura, hay otras aguas in-
mortales, inmunes a toda corrupción. Son los ángeles, que ven conti-
nuamente el rostro de Dios y conocen su voluntad eterna sin necesi-
dad de la mediación de la Escritura.

El Señor se ha valido de la Escritura para manifestar su miseri-
cordia a los que viven en el tiempo; pero cuando el tiempo llegue a su 
fin, también la Escritura dejará de cumplir su cometido. Igualmente 
el Hijo de Dios nos ha amado y «nos ha mirado a través del entrama-
do de la carne, nos ha acariciado, nos ha inflamado de amor»; «pero 
cuando aparezca [en su gloria], seremos semejantes a Él, porque lo 
veremos tal cual es».

Confesiones XIII 16,19

Dice el apóstol Juan (1Jn 3,2) que seremos semejantes, no iguales, 
al Hijo, porque sólo Uno es el Ser infinito, el conocimiento pleno y el 
amor inmutable. Agustín se siente como «tierra reseca» frente a Dios, 
pues no puede saciar por sí mismo su anhelo de infinitud.

Confesiones XIII 17,20

Este sentimiento le da pie para comentar alegóricamente la sepa-
ración del mar y de la tierra seca. El mar reúne las aguas amargas, que 
significan todos los esfuerzos con que el hombre se afana por obtener 
de las cosas temporales una felicidad terrena; aguas agitadas por ma-
los deseos, que, sin embargo, tienen señalado un límite irrebasable, 
más allá del cual permanece seca la tierra árida de las almas sedientas 
de Dios.

Confesiones XIII 17,21

Las almas que anhelan a Dios, simbolizadas por la tierra seca, se 
distinguen de la masa del mar porque tienen un fin bien diferente del 
de una felicidad meramente terrena. El Señor las riega para que den 
frutos de misericordia.



MODESTO GARCÍA GRIMALDOS, OSA824

Confesiones XIII 18,22

El Señor da la alegría y el vigor a la tierra seca para que brote de 
ella la verdad, que produzca frutos de misericordia, de forma que de 
«esta cosecha inferior de la acción lleguemos a las delicias de la con-
templación» de la Palabra de vida, y «aparezcamos como luminarias 
en el mundo, fijos en el firmamento de tu Escritura».

Por medio de la Escritura, el Señor nos instruye para que distin-
gamos las cosas inteligibles de las sensibles, distinción significada por 
la separación del día y la noche; asimismo las criaturas espirituales 
(«las almas dadas a las cosas inteligibles»), iluminadas por la palabra 
de Dios, «brillan sobre toda la tierra y distinguen el día de la noche». 
Pues «la noche va muy avanzada y se acerca ya el día» de nuestra 
salvación, decretada en los designios eternos de Dios y realizada por 
medio de las bendiciones celestes que Dios derrama en los tiempos 
oportunos.

Confesiones XIII 18,23

Dios da a uno, por el Espíritu, el don de sabiduría como luminaria 
mayor, a otro, por el mismo Espíritu, el don de ciencia como lumina-
ria menor, y a otros les reparte diversos dones a modo de estrellas, 
«para común utilidad». Todos estos dones son necesarios, pues unos 
se acomodan mejor a los perfectos y otros a los párvulos en Cristo.

Confesiones XIII 19,24

Los seguidores de Cristo están llamados a ser lumbreras que ayu-
den a distinguir el día de la noche. Pero primeramente ellos mismos 
han de dar frutos de justicia, evitando el pecado para que aflore la tie-
rra seca, y viviendo rectamente, que es tanto como germinar buenos 
frutos. Puede ocurrir, sin embargo, que, aun en ausencia de pecados 
que impidan que aflore la tierra seca y fecunda, sin embargo la tierra 
permanezca estéril debido a la avaricia y a la ambición, que sofoca las 
plantas que llevan los frutos buenos. Es entonces cuando el Maestro 
nos exhorta: Vende todo lo que tienes (Mt 19,21) para que tu tesoro y tu 
corazón estén únicamente en el cielo (cf. Mt 19,21; 6,21).



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTÍN, PASO A PASO (III) 825

Confesiones XIII 19,25

Los que han escuchado la palabra del Maestro y lo han seguido 
dejándolo todo son como luminarias en el firmamento; unos, los sabios, 
con la luz de los perfectos (aunque no son equiparables a los ángeles), 
y otros, los pequeñuelos, con una luz más tenue, en la noche. Unos y 
otros, como «luminarias, en el firmamento del cielo, que tenían la pala-
bra de la vida», comunicada por el Espíritu, para ser «la luz del mundo».

Confesiones XIII 20,26

El quinto día de la creación, Dios hizo surgir de las aguas reptiles 
con almas vivas (no el alma viva, que será producida por la tierra), 
que representan a los sacramentos de Dios; y desplegó obras grandio-
sas (los milagros) semejantes a los cetáceos enormes. Sacó también de 
las aguas aves que vuelan, que significan los mensajeros de Dios que 
vuelan hasta los confines de la tierra junto al firmamento de la Escri-
tura, a la que respetaban como autoridad.

Confesiones XIII 20,27

En uno de los números más oscuros de las Confesiones, Agustín 
dice que se distinguen manifiestamente las nociones de las realidades 
del firmamento y las del mar. Son nociones establecidas con indepen-
dencia de los hombres. Al igual que las aguas produjeron los cetáceos 
y volátiles por la palabra de Dios, así los pueblos gentiles han fructifi-
cado gracias al Evangelio.

Confesiones XIII 20,28

Por causa de la caída de Adán, el género humano (significado 
por el salitre del mar) devino curioso, hinchado e inestable, lo que 
requirió la actuación corpórea y sensible de los dispensadores de la 
palabra de Dios.

Confesiones XIII 21,29

Gracias a la palabra de Dios, la tierra seca –convertida en tierra 
creyente por la fe- produce el alma viva (los hombres regenerados), 



MODESTO GARCÍA GRIMALDOS, OSA826

vivificada por el Bautismo y alimentada con el pan eucarístico. Los 
bautizados, instruidos por el mensaje del Evangelio y ayudados por 
la gracia, se refrenan en el amor de este siglo para vivir para Dios, 
«delicia vivificadora de un corazón puro».

Confesiones XIII 21,30

Los ministros del Señor, cuando se dirigen a los creyentes, no ne-
cesitan exhibir milagros o frases misteriosas, como cuando se dirigían 
a los paganos, sino, sobre todo, proponerse a sí mismos como mode-
los: «evitando aquellas cosas por cuyo deseo muere» el alma. Pues la 
verdadera muerte del alma no consiste tanto en «la carencia total de 
sentimientos», cuanto en alejarse de la fuente de la vida.

Confesiones XIII 21,31

La fuente de la vida eterna es la palabra de Dios, que regando la 
tierra seca por la predicación de los evangelistas, produce en ella el 
alma viva, por imitación de los imitadores de Cristo. Esto lo entien-
de Agustín significado alegóricamente en la expresión según su especie 
(Gén 1,21). «En el alma viva, las fieras [los sentimientos del alma, nº 
30] serán buenas por la apacibilidad de su conducta», puestas «al ser-
vicio de la razón».

Confesiones XIII 22,32

Mas el hombre convertido en alma viva «por medio de una vida 
buena» a imitación de los evangelizadores, ha de crecer haciéndose 
espiritual, reformándose por la renovación de su mente, de manera 
que no sea por la imitación del prójimo como lleve una vida recta, 
sino por haber asumido personalmente que la voluntad de Dios es 
que viva a semejanza de Dios, a cuya imagen fue creado. El hombre 
espiritual juzga todas las cosas juzgables, mientras que a él no lo juzga 
nadie.

Confesiones XIII 23,33

La capacidad del hombre de juzgar todas las cosas la expresa el 
relato de la creación al atribuirle el dominio sobre la tierra y los ani-



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTÍN, PASO A PASO (III) 827

males (Gén 1,26) a través de la inteligencia de su mente, con la que 
capta todo aquello que pertenece al Espíritu de Dios; pero, si no lo 
comprende, entonces se convierte en un jumento insensato.

Sin embargo, la capacidad de juzgar de los hombres espirituales 
no es ilimitada, pues, en la Iglesia, hay espirituales constituidos en au-
toridad y otros situados en puestos de obediencia. Unos y otros juzgan 
espiritualmente, pero no deben juzgar los conocimientos espirituales 
que brillan en el firmamento (entiendo que se refiere a las verdades 
eternas), ni al Libro sagrado (aunque contenga pasajes que no se en-
tiendan), ni a la Ley de Dios. Debe evitar el clasificar a los hombres 
como espirituales o carnales, así como arrogarse el determinar quié-
nes se salvan o se condenan.

Confesiones XIII 23,34

Concretando más, el hombre espiritual es competente para juzgar 
lo que se refiere a los sacramentos de la iniciación y las fórmulas ritua-
les de los mismos. Está capacitado para aprobar lo recto y desaprobar 
las acciones y costumbres viciosas de los creyentes, y está facultado 
para corregir.

Confesiones XIII 24,35

Se pregunta por qué la Escritura consigna la orden del Creador 
de crecer y multiplicarse dirigida sólo a los hombres, a los animales 
acuáticos y a las aves, y no a las plantas y a los animales terrestres.

Confesiones XIII 24,36

Cree que no en vano ha hecho el texto sagrado esta diferencia-
ción, pues, como ya expuso en el libro XII, está convencido de que 
de un solo pasaje de la Escritura caben diversas interpretaciones ver-
daderas.

Confesiones XIII 24,37

En consecuencia, el pasaje creced y multiplicaos (Gén 1,22.28) ad-
mite un sentido propio que «conviene a todas las cosas que tienen 



MODESTO GARCÍA GRIMALDOS, OSA828

generación a base de semillas», y un sentido figurado –que considera 
que es la intención de la Escritura- que amplía su alcance a multitudes 
tanto en las criaturas espirituales como en las corpóreas, en las almas 
justas como en las pecadoras, en los autores sagrados, en la asociación 
de los pueblos gentiles, en el celo de las almas piadosas, en las obras 
de misericordia, en los carismas, en los sentimientos del alma mode-
rados por la templanza.

Confesiones XIII 25,38

Hace una interpretación simbólica del alimento vegetal que Dios 
proporciona a los animales terrestres, a las aves y a los hombres. Este 
alimento significa las obras de misericordia con que Dios premia en 
la tierra a los que explican la doctrina cristiana a los fieles, y les dan 
ejemplo de vida.

Confesiones XIII 26,39

El que hace el bien y da generosamente es el primer beneficiado 
de su buena acción, que revierte en él vivificándolo.

Confesiones XIII 26,40

Pablo no se alegra tanto por el don material con que lo obsequian 
los filipenses cuanto por su buena acción, que les reporta a ellos un 
reverdecimiento de su alma.

Confesiones XIII 26,41

El Apóstol distingue el don material del fruto espiritual, que es «la 
buena y recta voluntad del donante»: sin rechazar lo primero, se ha de 
preferir lo segundo.

Confesiones XIII 27,42

El mero don material, falto de «recta y santa intención», no pro-
duce en el donante un verdadero fruto de auténtica vida. Éste sólo se 
engendra en la tierra separada de las aguas amargas del mar; de ahí 
que no se alimenten de él los peces y los cetáceos.



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTÍN, PASO A PASO (III) 829

Confesiones XIII 28,43

Dios declara buena cada una de sus obras y, de todas en conjunto, 
dice que eran muy buenas. Al igual que un cuerpo es más hermoso in-
tegrado por todos sus miembros, que cada uno de ellos por separado.

Confesiones XIII 29,44

¿A qué se debe que –según la Escritura- Dios reitere ocho veces, 
día por día, que las obras que hizo son buenas, mientras que Agustín 
está convencido de que en Dios no existen tiempos? Y explica que ello 
es debido a que Dios es distinto del hombre. La Escritura va dirigida 
al hombre, que es temporal, mientras que Dios es inmutable en su 
eternidad.

Confesiones XIII 30,45

Recrimina a quienes les desagradan las obras de Dios e idean que 
las hizo, no de la nada, sino de materiales preexistentes, por necesi-
dad, para protegerse de sus enemigos.

Confesiones XIII 31,46

Quienes, por el contrario, contemplan las obras de Dios ilumina-
dos por el Espíritu de Dios, ven, con los ojos de Dios, que son buenas, 
y se complacen en ellas movidos por el mismo Espíritu, ya que nadie 
conoce a Dios sino el Espíritu de Dios, y nadie ama a Dios sino en 
virtud del Espíritu que Dios nos ha dado.

Confesiones XIII 32,47

Agustín da gracias a Dios por toda la creación: por el cielo y la 
tierra, por el firmamento, por el mar y la tierra firme, por los astros, 
por el agua, por los animales y por el hombre, hecho a imagen y se-
mejanza de Dios (Gén 1,26), en virtud de la razón y de la inteligencia.

Confesiones XIII 33,48

La creación entera alaba al Señor y nosotros los hombres, por ella, 
amamos a Dios. Todas las cosas fueron creadas de la nada, de donde 



MODESTO GARCÍA GRIMALDOS, OSA830

Dios sacó la materia informe de la que formaría todas las criaturas. 
Así pues, todo lo creado tiene principio, y todo lo que tiene principio 
tiene final, pues no depende de sí.

Confesiones XIII 34,49

Toda la creación tiene por cabeza al Unigénito, en quien existía 
antes del tiempo. Ya en el tiempo, el Señor llevó a cabo sus designios 
ocultos justificando a los impíos, estableciendo la autoridad de la Es-
critura, fomentando las obras de misericordia de los creyentes; susci-
tó personas santas como faros luminosos, produjo los sacramentos e 
instruyó y educó a los fieles, conformando así el cuerpo de Cristo, que 
es la Iglesia.

Confesiones XIII 35,50

Agustín pide al Señor que complete su obra creadora dándole el 
don de la paz sin ocaso, aun cuando el mundo creado por Dios está 
llamado a tener fin.

Confesiones XIII 36,51

No obstante, en el descanso de Dios de que habla la Escritura, se 
encierra una profecía de nuestro descanso eterno en el Señor, después 
de haber realizado las obras que el Creador mismo nos ha concedido.

Confesiones XIII 37,52

Dios es quien obra en nosotros y quien descansará en nosotros. 
Pero, al contrario que nosotros, Dios no obra en un tiempo y descansa 
en otro, pues, en Él, no hay tiempo: «Tú, Señor, estás siempre obrando 
y siempre descansando».

Confesiones XIII 38,53

La diferencia entre Dios y nosotros reside en que nosotros vemos 
lo que existe en tanto que la realidad existe porque y como Dios la 
ve. Nosotros, movidos por el Espíritu, obramos el bien, pero nuestras 
obras (que son un don de Dios) no son eternas. Dios, en cambio, es el 



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTÍN, PASO A PASO (III) 831

Bien por esencia y «nunca deja de hacer el bien». «Tú, que eres el Bien 
que no tiene necesidad de ningún otro bien, siempre estás en reposo, 
porque Tú mismo eres tu reposo»; y será también nuestro reposo si se 
lo pedimos a Él.

Termina, pues, sus Confesiones como las empezó, vislumbrando en 
Dios su reposo eterno, «porque nos has hecho para ti y nuestro cora-
zón está inquieto hasta que descanse en ti» (I 1,1).

Modesto García Grimaldos, OSA




