CruD-Ra 233-3 (2020) 777-832

Las Confesiones de San Agustin,
paso a paso (I1I)

RESUMEN

En los cuatro tltimos libros, Agustin se presenta a sus lectores cual es
«en la actualidad, en esta época de mis confesiones» (X 3,4) (a. 397-403).

En el libro X, Agustin propone el camino que €l ha seguido y que conti-
nuda practicando, de ascension hacia Dios por la via de la interioridad. En
el XI, lleva a cabo una reflexion antolégica sobre la naturaleza del tiem-
po, que considera incomparable con la eternidad. EI XII ofrece una in-
terpretacion filosofico-teolégica de la obra de la creacién, y el XIII sigue
el relato detallado de la creacion del mundo, reflejo de la Santa Trinidad,
y lo aplica espiritualmente a la vida de la Iglesia, cuerpo de Cristo, de la
que El es cabeza y a la que introduce en el descanso de Dios.

PALABRAS CLAVE: Memoria, felicidad, tiempo, eternidad, materia infor-
me, forma, mutabilidad, Trinidad, angeles, reposo.

ABSTRACT

In the fourth last books, Augustine reveals himself before his readers as
he is «at present, at this time of mine confessions» (X 3,4) (years 397-403).

In the book X, Augustine puts forward the way he has followed and
continues practicing it, of the ascension towards God through the via
of interiority. In the XI, he carries out an anthological reflexion on time
nature, which he considers incomparable to the eternity. The XII offers a
philosophical and theological interpretation about the work of creation,
and the XIII follows the detailed tale above the creation of the world, as
a reflection of the Holy Trinity, and applies it spiritually to the life of the
Church, body of Christ, of which He is its head and whom He takes into
God’s repose.

KEY WORDS: Memory, happiness, time, eternity, formless matter, form,
mutability, Trinity, angels, repose.




778 MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA

PRESENTACION !

Durante varios anos, la “Fraternidad agustiniana laical San Ali-
pio” de San Lorenzo de El Escorial, vinculada a la comunidad del Mo-
nasterio, ha realizado la lectura (por segunda vez) de las Confesiones de
san Agustin, lo que, como consiliario, me ha dado la oportunidad de
ir resumiendo cada nimero de la obra del santo obispo de Hipona a
fin de ir facilitando, en la medida de lo posible, su comprensién.

El trabajo que presento sigue la traducciéon de José Cosgaya publi-
cada por la BAC en 2013, y no tiene otra pretension que la de servir de
ayuda al lector que se acerca por primera vez a esta célebre obra del
santo doctor de la Iglesia para un sencillo entendimiento del relato.

Este resumen puede leerse antes o después de abordar el texto de
las Confesiones, o bien de forma continua, a modo de sintesis de la obra.

Espero que la oportunidad que la revista La Ciudad de Dios me ha
brindado de publicarlo en tres numeros sirva de provecho a alguno.

Confesiones X 1,1

Agustin comienza el libro décimo de sus Confesiones en una especie
de arrebato mistico en el que se siente traspasado por la mirada de
Dios, al que ofrece su alma como morada, preparada a gusto de Dios.
iC6mo le agradaria a Agustin conocer a Dios como es conocido por El!

Dios ama la verdad y conoce bien la verdad de Agustin; ésta es
precisamente la que el propio Agustin se propone comunicar a sus
lectores.

Confesiones X 2,2

La conciencia humana esta patente a la mirada de Dios, para
quien no hay secretos; tratar de ocultar algo a Dios sélo tiene como
consecuencia que es Dios quien queda escondido al hombre.

1 En atencioén al lector que no conoce las dos partes anteriores de este resumen,
repetimos aqui la presentacion del trabajo, para que le ayude a ponerse en
situacion.



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTIN, PASO A PASO (II) 779

Agustin confiesa a Dios con palabras del alma y gritos del cora-
z6n, expresando disgusto por sus pecados y agradeciéndole sus dones.
Lo que comunica a los hombres en sus Confesiones no se desvia un
apice de lo que el mismo Dios sabe de él.

Confesiones X 3,3

Se pregunta qué interés pueden tener los hombres en conocer sus
intimidades. Piensa que el dialogo que él sostiene con Dios puede dar
pie a que sus lectores entren también en un dialogo personal con Dios
que les ayude a conocerse a si mismos. Ciertamente tendran que creer
su propio relato (pues solo el espiritu del hombre conoce lo que hay
en el hombre) con una fe que brota de la caridad, la cual unifica a los
que se aman.

Confesiones X 3,4

Pregunta a Dios qué fruto pueden sacar los lectores de sus Confe-
siones. Entiende que la confesion de sus pecados ya perdonados puede
servir a los pecadores de «despertador del corazén» para que no se
hundan en la impotencia, sino que confien en la misericordia de Dios.
Y a los buenos les servira de consuelo recordar los males de que han
sido librados por la misericordia de Dios, cuando vean lo que la gracia
de Dios ha obrado en Agustin para ser lo que es al presente. Insiste en
la sinceridad de su confesion, que los buenos admitiran en virtud de
la caridad «por la cual son buenos».

Confesiones X 4,5

Agustin dirige sus Confesiones a quienes lo aman —unos que lo co-
nocieron y otros que no lo han conocido personalmente. Todos ellos
se congratularan de la obra realizada por Dios en él y deploraran su
demora en el camino hacia Dios por culpa de su pesantez, rogando
por él. Quede claro que «lo bueno que hay en mi es obra y don tuyo.
Mis males son culpas mias y castigos tuyos». Ruega a Dios que corrija
lo que hay en él de imperfecto.



780 MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA

Confesiones X 4,6

Hace sus confesiones antes Dios y ante los hombres creyentes,
participes de su alegria y companeros de peregrinacion y de vida, a
cuyo servicio lo ha puesto el Senor.

Consciente de su flaqueza, se siente como un parvulito, pero tu-
telado y defendido por un padre todopoderoso, que esta con Agustin
incluso antes de que Agustin esté con EL

Confesiones X 5,7

Confesara lo que conoce de si y también lo que desconoce, pues
ni aun el espiritu del hombre se conoce plenamente a si mismo. Tan
solo Dios conoce enteramente todas las cosas porque las ha creado.
Incluso estando mas cerca de si que de Dios, Agustin conoce una cosa
de Dios que desconoce de si: sabe a ciencia cierta que Dios es absolu-
tamente inviolable, pero desconoce qué tipo de tentaciones puede él
superar y cuales no puede, aunque esta seguro de que Dios es fiel y no
permite que seamos tentados por encima de nuestras fuerzas.

Confesiones X 6,8

Profesa con total rotundidad su amor a Dios, que ha herido su
corazon con su palabra. Pero también el cielo y la tierra le dicen a él
y a todos los hombres que amen a Dios.

Ahora bien, {qué es lo que ama Agustin cuando ama a Dios? No
una belleza corporal, o una armonia temporal, ni cualquier otra sen-
sacion que se puede captar por los sentidos, aunque no les es del todo
ajeno, pues Dios es cierta luz, voz, fragancia, comida y abrazo del
hombre interior, en el que resplandece una luz no espacial, resuena
un sonido intemporal, perfuma un olor imperecedero, se saborea una
comida que no se consume y la unién puede durar sin hastio. «Esto es
lo que amo cuando amo a mi Dios».

Confesiones X 6,9

Esto no es la tierra ni el mar ni el aire ni el cielo de los astros ni
nada de lo que esta fuera del hombre. Agustin fue preguntando a cada



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTIN, PASO A PASO (II) 781

cosa que le dijeran algo de Dios, y todas le fueron gritando con fuerza
que ellas no eran su Dios. «<Mi pregunta era mi mirada; su respuesta
era su belleza».

Entonces se pregunt6 a si mismo: «“¢Y ta quién eres?” Yo contes-
té: “Un hombre”», equipado de un cuerpo exterior y un alma interior.
De los dos, «el elemento interior es el mas selecto», pues a él presentan
sus informes los sentidos, que coinciden en una respuesta unanime de

todo el universo acerca de Dios: «“Yo no lo soy. El ha sido quien me
ha hecho”».

Confesiones X 6,10

Si tan claramente habla el mundo de Dios, épor qué no todos lo
entienden? Porque no todos comprenden su lenguaje. Los animales,
por ejemplo, ven la belleza del universo pero carecen de la razén para
hacerse preguntas y juzgar. En cuanto a los hombres, aquellos que se
dejan esclavizar por el amor a las criaturas experimentan que se apa-
ga en ellos la inteligencia que permite ver a Dios a través de las cria-
turas. «Estas realidades creadas no contestan a quienes preguntan, si
éstos no saben juzgar». Es preciso confrontar el mensaje exterior que
transmiten los sentidos, con la verdad que reside en el interior. Y la
verdad ensena que no puede ser Dios algo que puede crecer o men-
guar y que estd compuesto de partes. De ahi que el alma espiritual y
simple sea mejor que el cuerpo al que vivifica; pero es inferior a Dios,
«la vida de tu vida».

Conffesiones X 7,11

Agustin reitera la pregunta del nimero 6,8: «¢Qué es lo que amo
cuando amo a mi Dios?», el cual esta por encima del alma. Para llegar
a El habra de trascender su potencia vital (su alma animal), que le es
comun con los animales irracionales, con los que también comparte
la capacidad de sentir, diversificada en los sentidos. Un solo espiritu
es capaz de realizar acciones diversas por medio de los sentidos. Pero
tampoco por las sensaciones puede remontarse a Dios. Habra, pues,
de seguir escalando.



782 MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA

Confesiones X 8,12

Llega asi a los amplios salones de la memoria donde se han ido
almacenando las incontables imagenes acarreadas por los sentidos,
imagenes reelaboradas por el pensamiento, ampliadas, reducidas,
transformadas.

Estan depositadas como en compartimientos secretos, de donde
salen y se presentan al evocarlas, unas de manera atropellada o con-
fusa, otras con facilidad y orden.

Confesiones X 8,13

Todas las cosas que se introdujeron en la memoria se conservan
clasificadas por especies, segin su puerta de acceso: los ojos, los oidos,
etc., para recordarlas en caso de necesidad.

Ahora bien, no son las cosas mismas las que se introducen en la
memoria, sino las imagenes de las cosas. Nadie sabe cémo se han
formado estas imagenes, aunque es evidente el conducto por donde
han entrado. Se encuentran a disposicién del pensamiento, que las
recuerda como y cuando le place, de forma discriminada (los colores,
los sonidos...) y no confusa, de modo que —simplemente en el recuer-
do- prefiero lo suave a lo 4spero.

Confesiones X 8,14

En la memoria, cobran vida las sensaciones que hemos experi-
mentado del cielo, la tierra y el mar. En ella, me acuerdo de mi mis-
mo, de mis acciones y de las circunstancias del tiempo y lugar donde
las hice y de los sentimientos que tuve al realizarlas.

A los recuerdos del pasado se yuxtaponen las experiencias re-
cientes, que después de cotejarlas con las pasadas, permiten proyectar
para el futuro. Todo ello, gracias a las imagenes guardadas en la me-
moria.

Confesiones X 8,15

Se asombra Agustin de la increible potencia de la memoria y se
admira con estupor ante su naturaleza que, siendo una potencia del



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTIN, PASO A PASO (II) 783

espiritu del hombre, sin embargo no abarca cuanto se contiene en el
propio espiritu.

Hace una bella reflexion acerca de las maravillas que hay en el hom-
bre interior, que nada tienen que envidiar a las maravillas de la naturale-
za. Es mas, todas las maravillas de la naturaleza se encuentran en imagen
en la memoria del ser humano, pues de no ser asi no las podria nombrar.

Confesiones X 9,16

En la memoria, se encuentran también las nociones de las artes
liberales: «iqué es literatura?, qué es dialéctica?» Son nociones espi-
rituales, que no ocupan lugar. En su caso, no son sus imagenes las que
se encuentran en la memoria, sino «las cosas mismas».

Confesiones X 10,17

Existe un consenso en que hay tres clases de cuestiones: existen-
cia, esencia y cualidad de una cosa. Estas nociones se encuentran en la
memoria, pues podemos recordarlas y pensarlas. Ahora bien, no han
podido entrar por los sentidos pues no tienen aspecto material.

A'lo sumo, pueden haber sido despertadas por las palabras de los
maestros de forma que las hayamos reconocido como verdaderas por
nuestra inteligencia y luego las hayamos encomendado a la memoria.
Estaban ya dentro de nosotros, pero {donde?

Confesiones X 11,18

Muchas son las nociones inmateriales que almacena la memoria,
no por medio de imagenes, sino en si mismas. Se encuentran en ella
de una manera dispersa y desordenada. Una adecuada instruccion
nos ayuda a descubrirlas y aprenderlas. Es una operacién como de
recoleccion, reagrupamiento y ordenacion, por donde se ha venido a
designar la operacion de pensar con el verbo «cogitare».

Confesiones X 12,19

También se contienen en la memoria las nociones espirituales de
la aritmética y la geometria, que, aunque puedan expresarse con pala-



784 MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA

bras o representarse con imagenes, sin embargo son distintas e inde-
pendientes de ellas pues no estan vinculadas a una lengua concreta o
a un signo determinado, sino que son de una calidad superior.

Confesiones X 13,20

Reconoce Agustin que no s6lo almacena en la memoria las nocio-
nes espirituales que viene refiriendo sino los falsos argumentos de los
contradictores, que también son recuerdos verdaderos. Como son ver-
daderos los recuerdos de las distinciones que ha hecho cada vez que
ha pensado en este asunto, al igual que hace al presente. También la
reflexion actual la encomienda a la memoria para que esté disponible
para el futuro. «Por tanto, me acuerdo de haberme acordado».

Confesiones X 14,21

La memoria almacena también los sentimientos del espiritu, aun-
que conforme a la naturaleza de la memoria, que consiste en guardar
unos datos objetivos sin verse afectada en la forma en que lo fue el es-
piritu al experimentar el sentimiento. Eso explica que pueda recordar
un estado pasado de alegria estando triste actualmente.

Esta distincion se comprende facilmente en relacién con el cuer-
po, pues éste es distinto del espiritu, por lo que «no tiene nada de ex-
trafio que me haya acordado con alegria de un dolor corporal». Pero
no es tan claro que, siendo la memoria espiritu, pueda compaginarse
un recordatorio alegre de una tristeza del espiritu. Lo explica com-
parando a la memoria con el vientre, que recibe el bolo alimentario,
dulce o amargo en la boca, pero insipido en el estémago.

Confesiones X 14,22

En la memoria, se encuentran las cuatro pasiones basicas del espi-
ritu: deseo, alegria, temor y tristeza. De alli las toma el pensamiento
para analizarlas y definirlas. De estas pasiones, no s6lo se encuentran
en la memoria los sonidos de las palabras o las imagenes impresas en
ella por los sentidos del cuerpo, sino las nociones de las cosas mismas
(las pasiones), que, siendo espirituales, no entraron en la memoria por
los sentidos, aunque Agustin parece admitir una doble fuente de las



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTIN, PASO A PASO (II) 785

nociones de las pasiones que hay en la memoria: la experiencia y la
presencia innata.

Confesiones X 15,23

Por ejemplo, de la piedra o del sol, lo que hay en la memoria son
las imagenes, no las cosas mismas. Lo mismo del dolor fisico o de la
salud corporal, pues no podria recordarlas si su imagen no estuviese
en mi memoria. Sin embargo, los nimeros que empleamos en el cal-
culo no estan en mi memoria en imagen sino en su misma realidad.
También la nocion de memoria esta presente en mi memoria pues, de
otro modo, no la reconoceria al nombrarla. Pero {cémo esta presen-
te?, {en su imagen o por su misma realidad?

Confesiones X 16,24

Mas enigmatico resulta explicar como el olvido se encuentra en
la memoria. Pues olvido significa privaciéon de memoria. Cuando el
olvido hace presencia, se anula la memoria; sin embargo, de alguna
forma esta presente en el recuerdo para que lo reconozca al nombrar-
lo. Luego se ha de distinguir el olvido en si y la nocién de olvido.

Confesiones X 16,25

El mismo Agustin declara que le fatiga un asunto tan intrincado
como es la presencia del olvido en la memoria. Pues ciertamente se
encuentra en ella, ya que puede pensarlo; pero, a la vez, su presencia
en acto conlleva el borrado del recuerdo. Quiza la experiencia de
haber perdido de la memoria algo que sabe que tenia es lo que ha
formado en ella la imagen del olvido.

Siendo la memoria una potencia de su espiritu, sin embargo se
siente incapaz de comprender la fuerza de su memoria, sin la cual no
seria capaz ni de reconocerse a si mismo.

Confesiones X 17,26

San Agustin se asombra de la infinita complejidad de la memo-
ria, potencia del espiritu, al que identifica con el hombre mismo. Y



786 MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA

se hace una pregunta antropolégica importante: «¢Qué soy yo, pues,
Dios mio? ¢{Cual es mi naturaleza?» A la que responde: «Una vida
cambiante, multiforme e inmensa hasta no mas».

Repasa los recuerdos que guarda la memoria, unos, en imagen,
como los cuerpos; otros, presentes en si mismos, como las artes; otros,
bajo la forma de ciertas nociones o improntas mentales, como los sen-
timientos.

Entiende Agustin que, para llegar hasta Dios (que es lo que viene
intentando), ha de trascender su memoria, no sélo en lo que tiene en
comun con los irracionales, sino también en lo especifico del espiritu
humano. Si bien, eso no significa que Dios no se encuentre en la me-
moria del hombre, pues si no écomo podria reconocerlo?

Confesiones X 18,27

En efecto, s6lo podemos encontrar un objeto que hemos perdido
si guardamos su recuerdo en la memoria para contrastarlo con las
cosas que se nos presentan para su reconocimiento.

Confesiones X 19,28

Si lo que se nos ha perdido es un recuerdo que guardabamos en
la memoria (como, por ejemplo, el nombre de una persona), y si el
borrado no ha sido total, lo podemos recuperar, a partir de la huella
(aunque débil) que de ese recuerdo ha quedado en la memoria.

Confesiones X 20,29

El propésito de Agustin es el de llegar a Dios. Da por supuesto
que buscar a Dios es buscar la felicidad (al menos éste es su caso).
(Se podria invertir la frase diciendo que buscar la felicidad es buscar
a Dios). Ahora bien, la felicidad sélo la experimenta el hombre feliz.
Aunque, incluso el que no es plenamente feliz busca la felicidad, pues
todo el mundo la busca. Luego se puede buscar la felicidad sin haberla
experimentado plenamente, aunque no sin tener alguna nocién de
ella, pues no la deseariamos si no la conociésemos.



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTIN, PASO A PASO (II) 787

Confesiones X 21,30

Va discurriendo acerca de la naturaleza del conocimiento que tie-
nen de la felicidad quienes la desean sin poseerla plenamente y des-
carta que sea como el recuerdo que tienen de Cartago quienes han
visitado la ciudad, pues Cartago es corporea mientras que la felicidad
es una experiencia espiritual. Tampoco se parece al recuerdo que te-
nemos de los nimeros, cuyo conocimiento no conlleva el deseo de
poseerlos. Ni se asemeja al recuerdo que tenemos de la elocuencia,
que, quienes desean ser elocuentes la conocen de haber apreciado, por
los sentidos corporales, la elocuencia ajena. Sin embargo, la felicidad
no la conocemos mediante los sentidos corporales.

Concluye Agustin que el recuerdo que tenemos de la felicidad se
parece al recuerdo que tenemos del gozo: ambos se pueden evocar en
medio de la tristeza, ambos son de caracter espiritual. La experiencia
del gozo ha formado su nocién en la memoria.

Confesiones X 21,31

No hay ni un solo hombre que no desee ser feliz. Ahora bien, eso
requiere tener una idea clara de lo que eso significa, nocién que sélo
se logra por la experiencia. Pues bien, esta nocion la tenemos todos
en la memoria.

Confesiones X 22,32

Todos concebimos la felicidad como una especie de gozo, pero no
cualquier gozo da la felicidad. «La felicidad consiste en el gozo que
viene de ti, que va a ti y que se motiva en ti».

Confesiones X 23,33

Esto explica que, queriendo todos gozar, no todos quieran la ver-
dadera felicidad, que es gozarse de Dios. Todos desean el goce; todos
aman la verdad: esto es la felicidad, el goce de la verdad. {Por qué,
pues, no todos los hombres son felices? «Porque predominan en ellos
las preocupaciones de otras cosas que les hacen mas infelices que lo
que les hace felices aquello que tan tenuemente recuerdan».



788 MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA

Confesiones X 23,34

Se da la paradoja de que todos los hombres aman la felicidad,
que es el goce de la verdad. Pero no siempre coincide la Verdad con
mayuscula con lo que algunos consideran su verdad. Mas, como no
admiten que se les diga que se engafan, se empefian en ahormar la
Verdad a su verdad y odian a la Verdad, que denuncia su conducta.
Esto es debido a la enfermedad del espiritu humano, que sélo podra
ser feliz gozando «de la unica Verdad que hace que sean verdaderas
todas las cosas».

Confesiones X 24,35

Vuelve la vista al recorrido que ha hecho por su memoria buscan-
do en ella a Dios. Y concluye que Dios reside en su memoria desde el
dia en que lo conoci6, es decir, desde que descubri6 la Verdad, que es
el mismo Dios. «En ella te encuentro cuando me acuerdo de ti y me
deleito en ti».

Confesiones X 25,36

Se pregunta en qué lugar de su memoria se encuentra Dios, si es
que se puede hablar de lugares en la memoria. Resume el recorrido
que ha hecho por su memoria constatando que no encontré a Dios
entre las imagenes de las cosas corporeas, ni en la zona de los senti-
mientos del espiritu, pues Dios no es el espiritu del hombre, sino el
Senior del espiritu; éste, mudable; Dios, en cambio, inmutable.

Confesiones X 26,37

Si antes de conocer a Dios, no se encontraba en su memoria,
{doénde lo encontré para conocerlo? «En ti sobre mi»; en «un puesto
de preferencia en todas partes para responder a los que te consultan».
Dios responde siempre con claridad a los que lo consultan aunque
no todos lo oyen con claridad. Quien lo consulta ha de hacerlo con
honestidad y traducir con fidelidad, en su vida, la respuesta de Dios.



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTIN, PASO A PASO (II) 789

Confesiones X 27,38

Bella oracion en que Agustin lamenta su tardanza en amar la her-
mosura de Dios. Es verdad que lo buscé a lo largo de su vida, pero lo
busco en las criaturas, por fuera de si, mientras que lo tenia dentro.
Finalmente Dios se le ha manifestado con voz poderosa, como luz res-
plandeciente, como perfume seductor, como alimento sabroso y como
tacto ardoroso, quedando enteramente hechizado por Dios.

Confesiones X 28,39

En el momento de escribir sus Confesiones, Agustin se reconoce
en proceso de lograr la unién con Dios, pero siente que avanza ain
pesadamente, dificultado por los recuerdos de las antiguas alegrias y
por las molestias que ha de soportar. Y es que la vida humana sobre
la tierra es una prueba, hecha de dificultades que sobrellevar. En los
momentos présperos, somos probados por el temor a la adversidad y
la contaminacién de la alegria; en los momentos adversos, por las an-
sias de bienestar, por la dureza de la misma adversidad y por el riesgo
de que se quiebre su resistencia.

Confesiones X 29,40

En el fragor de la lucha, toda la esperanza de Agustin esta depo-
sitada en la misericordia de Dios, que da lo que manda, a quien se
lo pide. Manda la contenencia —que habia de devolver al espiritu la
unidad desde la que se dispers6 en los amores a las criaturas-, pues «te
ama menos aquel que ama contigo alguna cosa que no ama por ti»; y
comoquiera que nadie puede ser continente si Dios no se lo concede,
obrara sabiamente pidiéndosela a Dios.

Confesiones X 30,41

Tres tipos de tentaciones debe resistir el cristiano: las apetencias
de la carne, los deseos de los ojos y la ambicién del mundo. Con la
gracia de Dios, logré abstenerse de la convivencia carnal, pero ain
estan vivas en su memoria las imagenes de los antiguos placeres, que
se le insindan languidos en el estado de vigilia, pero vigorosos, a ve-
ces, en el suefio.



790 MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA

Dada la gran diferencia entre ambos estados, se pregunta Agustin
si es que no es €l mismo en vigilia y dormido. Y no le falta motivo para
preguntarse, pues, en el estado de sueno, no actia la voluntad.

Confesiones X 30,42

Confia en que la gracia de Dios ird moldeando progresivamente
su sensibilidad de tal forma que aun en suefios obre castamente.

Confesiones X 31,43

Otra prueba ha de afrontar el cristiano, la de la comida y la be-
bida. Ambas acciones son necesarias para restaurar las fuerzas y
mantener la vida. Hasta ahi esta clara la bondad de ambas acciones
posibilitada por los dones de Dios. Pero desde el momento en que la
satisfaccion de la necesidad se hace placentera, Agustin desconfia de
la suavidad o gusto por la comida y la bebida, que podrian pasar de
ser un medio a convertirse en un fin, adulterando la misma religion,
convertida en idolatria.

Confesiones X 31,44

Agustin ha llegado a la conclusién de que la comida y la bebida
han de tomarse como la medicina para la salud. Como es dificil dis-
tinguir la satisfaccion estricta de la necesidad, del mero placer de co-
mer y beber, €l se entrena mediante el ayuno para no perder el control
de sus apetitos corporales.

Confesiones X 31,45

El Sefor nos exhorta a estar en vela frente al desenfreno y la
embriaguez; a controlar los apetitos y refrenar los deseos; a vivir con
austeridad contentandonos con lo que tenemos: todo ello es gracia de
Dios, que hay que pedir confiadamente.

Confesiones X 31,46

Todos los alimentos son puros pues son don de Dios, que hay que
tomar con accién de gracias. «Personalmente —dice Agustin- no temo
la impureza de los alimentos, sino la impureza de mis apetitos».



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTIN, PASO A PASO (II) 791

Confesiones X 31,47

En efecto, es muy dificil diferenciar la satisfaccion de la necesi-
dad, de la busqueda de placer en la comida y la bebida, por lo que «las
riendas del apetito han de manejarse con equilibrio y moderacion».

Confesiones X 32,48

Prosigue por los origenes de los diferentes placeres sensoriales,
que pueden distraer y dispersar al alma, del superior y unico Bien
necesario, que es Dios.

Confiesa que los perfumes no le causan ningtin problema, aunque
no por eso se siente seguro, dado lo cambiante que es el hombre. La
unica promesa firme que tiene es la misericordia de Dios.

Confesiones X 33,49

Mas complacencia que los perfumes suscita en Agustin el canto,
aunque no hasta el punto de apegarse a él. Le reconoce la funcionali-
dad de estimular el fervor y la piedad, aplicado a los textos sagrados.
Pero se ha de estar vigilante para que la melodia no prevalezca sobre
el texto oracional, sino que permanezca a su servicio.

Confesiones X 33,50

A veces, se siente tentado a eliminar el canto en la liturgia o redu-
cirlo a un simple recitado, pero entiende que, cuando se canta con una
voz nitida y una modulacién pertinente, el canto es ttil para estimular
la piedad de los espiritus languidos.

Conffesiones X 34,51

Aborda la tdltima de las concupiscencias carnales, la del placer
de la vista. «Los ojos aman las formas bellas y variadas, los colores
nitidos y frescos». Estas realidades son muy buenas. El peligro esta en
que el alma quede cautivada por estos objetos, en vez de que sea Dios
quien la cautive, el Bien sobre todo bien. La luz, reina de los colores,
todo lo bana y lo acaricia, y sostiene el espiritu del hombre.



792 MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA

Confesiones X 34,52

Mas preciosa que la luz corporal es la luz espiritual con que To-
bias ensefiaba a su hijo el camino de la vida; con la que Isaac bendijo
clarividentemente a sus hijos; y con la que Jacob pronunci6 una ben-
dici6on profética sobre las generaciones del pueblo futuro.

En cambio, la luz corporal difunde una dulzura atrayente y peli-
grosa sobre la vida de este mundo. Los que, a través de ella, aprenden
a alabar al Creador la acogen como un himno a Dios. Esto es lo que
pretende Agustin para no tropezar en el camino del Seor.

Confesiones X 34,53

Sobrepasando el mero uso practico de los objetos, los artistas han
derrochado su arte creando objetos de gran belleza para solaz de los
ojos. Agustin levanta su mirada a la fuente de toda belleza de la que
bebe el alma de los artistas y la transmite a sus creaciones.

El mismo Agustin reconoce que no siempre procede con esta al-
tura de miras quedandose atrapado en las cosas bellas.

Confesiones X 35,54

Trata ahora de una tentacién mas peligrosa que la concupiscen-
cia de la carne; la llamada concupiscencia de los ojos. Esta pretende
alcanzar conocimiento experiencial de la realidad, movida por la cu-
riosidad. Aunque se la llame concupiscencia de los ojos, se aplica,
por analogia, a los demas sentidos cuando exploran alguna cosa para
conocerla.

Confesiones X 35,55

Los sentidos son fuente de conocimiento del mundo, gracias a los
cuales nos sentimos adaptados a él. Por medio de los sentidos perci-
bimos la belleza y armonia del mundo, y en ello nos gozamos. Pero
también se da otra busqueda curiosa de sensaciones extrafas, como
es la contemplacion de un cadaver despedazado. De esta perversion
morbosa de la curiosidad dimana la exhibicion de todo tipo de mons-
truos en los espectaculos, el deseo de descubrir los secretos de la na-



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTIN, PASO A PASO (II) 793

turaleza por el mero hecho de conocerlos, la indagacion por medio de
las artes magicas, o la actitud de tentar a Dios pidiéndole prodigios,
por el simple hecho de experimentarlos.

Confesiones X 35,56

Confiesa que ninguna concupiscencia de los ojos referida absorbe
su atencion ni su vana curiosidad, y le pide al Sefior que siempre sea
asi.

Confesiones X 35,57

Sin embargo, hay otro montén de cosas menudas que tientan a
diario su curiosidad y, con frecuencia, se deja llevar de ella, como es el
caso del galgo persiguiendo a la liebre, o la arana cazando moscas...
Atraen su atencion y lo desvian de pensamientos elevados o incluso
lo distraen en la oracion. Bien es verdad que procura elevarse de las
criaturas al Creador, pero «una cosa es levantarse y otra no caer».

Confesiones X 36,58

Ante tantas ocasiones de pecado, se siente un tanto descorazo-
nado, aunque sostenido por la esperanza en la misericordia de Dios,
que ha iniciado en €l la obra de la conversion concediéndole el reco-
nocimiento de su pecado; perdonando sus maldades y curando sus
achaques, y satisfaciendo su deseo de los bienes de Dios. Tras una
orgullosa resistencia, lleva humilde el yugo suave de Dios.

Confesiones X 36,59

Considera ahora un tercer grupo de tentaciones que tienen su
raiz en el orgullo alimentado por las alabanzas de los hombres. A esta
tentacion estan especialmente expuestos los que ostentan cargos en la
sociedad humana.

Los que desempefian estos cargos (como es el caso del obispo
Agustin) precisan hacerse amar y temer por los hombres. Los stubdi-
tos halagan continuamente los oidos de sus superiores con palabras
lisonjeras. El peligro que corren los constituidos en autoridad es el de



794 MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA

apropiarse las alabanzas atribuyéndose el mérito y complaciéndose
en ellas al margen de Dios. El remedio es reconocer el don de Dios y
recibirlo con accion de gracias.

Confesiones X 37,60

Repara en lo dificil que resulta calibrar hasta qué punto uno esta
libre de la autocomplacencia, pues, para comprobarlo, habria de des-
pojarse de los motivos de la alabanza (las obras buenas), lo que no es
aceptable.

Conffesiones X 37,61

San Agustin declara que le encanta ser alabado, no tanto por la
alabanza en si cuanto por la verdad de la alabanza (es decir, las bon-
dades que son objeto de alabanza). En este sentido, no le gustaria que
la aprobacién o desaprobacion de otro alterara la intensidad de su
satisfaccion personal.

(Sigue discurriendo por tan sutiles matices del sentimiento que
aun €l mismo reconoce que no se siente seguro).

Confesiones X 37,62

Entiende que, en los elogios que le tributan, deberia tener mas en
cuenta el provecho del préjimo que sabe apreciar las buenas obras y
las buenas cualidades, que su satisfaccion personal. En cambio, obser-
va que se siente menos afectado cuando se critica injustamente a otro
que cuando se le censura a €l; o que le molesta mas el ultraje que se
dirige contra su persona que el mismo ultraje que, en su presencia, se
infiere a otro. Y pide a Dios que le ayude a confesar ante los hermanos
todas las llagas que descubra en si.

Confesiones X 38,63

San Agustin se siente mas comodo reconociéndose pecador que
implora la misericordia de Dios que siendo objeto de alabanza por
sus palabras y obras. Esto pone a prueba su modestia sometiéndolo a
la tentacion del amor a la alabanza. El la desecha, pero la tentacién



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTIN, PASO A PASO (II) 795

se camufla entonces bajo la forma de ostentacion del desprecio de la
vanagloria.

Confesiones X 39,64

Detecta otro mal, que consiste en la autocomplacencia, aun sin
contar con la aprobacién de los demas. Los que se complacen en si
mismos desagradan al Senor al apropiarse de sus dones, y mas atn
si envidian los favores que Dios hace a los demas. «En todos estos
peligros y trabajos y en otros parecidos puedes ver como tiembla mi
corazon», le dice al Sefior.

Confesiones X 40,65

Resume su peregrinacion en busca de Dios guiado por la Verdad:
por el mundo exterior, por su cuerpo, por su memoria, descubriendo
que ninguna de estas cosas es Dios; tampoco, su persona se puede
identificar con Dios, «porque Tu eres la luz permanente a quien yo
acudia para consultar sobre la existencia, naturaleza y valor de todas
las cosas». En este punto, comunica a los lectores una confidencia que
revela el camino agustiniano de la interioridad: «Sigo haciendo esto
con frecuencia. Me llena de gozo. Por eso, tan pronto como tengo
posibilidad de liberarme de los quehaceres forzosos, me refugio en
este placer». S6lo en Dios encuentra, Agustin, un lugar seguro para su
alma, donde recogerse de las disipaciones.

Conffesiones X 41,66

Dios es la verdad, que lo preside todo. Cuando aiun la estaba bus-
cando, percibi6 su resplandor y quiso poseerla pero sin cambiar su
modo de vivir; de manera que se sintié como rechazado, pues la ver-
dad no acepta que la posean a medias con la mentira.

Confesiones X 42,67

Siendo incapaz de acercarse a Dios por si mismo, necesitaba la
mediacion de uno que tuviera algo en comin con Dios y con los hom-
bres. Algunos, buscando un mediador, se echaron en manos de las



796 MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA

potencias del aire (los demonios), alardeando de ciencia y visiones
extravagantes.

Confesiones X 43,68

Pero el inico Mediador entre Dios y los hombres es el hombre
Cristo Jesus, verdadero hombre e igual a Dios, que destruy6 la muer-
te, introducida por el pecado, y se convirti6 en causa de salvacion por
la fe.

Confesiones X 43,69

Llegando al final del libro décimo, Agustin prorrumpe en ex-
clamaciones de amor y gratitud a Dios: «iCémo nos amaste, Padre
bueno!»; icomo nos amé tu Hijo unico, que, por nosotros, se hizo
vencedor y victima, sacerdote y sacrificio! En El, pone la esperanza
de ser sanado de todas sus debilidades. De no ser asi, s6lo le quedaria
la desesperacion.

Conffesiones X 43,70

Pens6 en huir a la soledad, pero el Senor lo requirié para conti-
nuar su obra redentora. En El deposita sus preocupaciones y espera
ser instruido y sanado por El, y saciarse de El en compania de quie-
nes, con €él, lo comen y se sacian.

Confesiones XI 1,1

Una vez mas, Agustin declara el proposito de sus Confesiones, que
no es el de informar a Dios, sino el de estimularse a si mismo y a sus
lectores a corresponder al amor de Dios. Al confesar nuestras miserias
y las misericordias de Dios, manifestamos nuestros sentimientos hacia
el Sefior para que complete en nosotros su obra de salvacion.

Conffesiones X1 2,2

Quisiera exponer a sus lectores todos los recursos de que se ha va-
lido el Senior hasta convertirlo en pastor de su pueblo; pero se lamenta



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTIN, PASO A PASO (II) 797

de escasez de un tiempo precioso, que quiere dedicar a la meditacion
de la ley de Dios.

Confesiones X1 2,3

El Sefior conoce la sinceridad con que desea ser ttil a los her-
manos, y le pide insistentemente que le revele el secreto que ha de-
positado en las Escrituras, las cuales se propone considerar desde la
creacion del cielo y la tierra hasta el reino eterno de la ciudad santa.

Confesiones X1 2,4

Suplica a Dios, por su Hijo Jesucristo, que atienda su deseo since-
ro de penetrar en las intimidades de sus palabras, en los tesoros de la
sabiduria y de la ciencia que ha guardado en los libros sagrados.

Confesiones X1 3,5

En concreto, desea comprender como Dios hizo el cielo y la tierra
en el principio. Para ello, atendera al relato de Moisés, que lo ha de-
jado escrito, y lo contrastara con la verdad, que habita en su interior:
ésta le dara seguridad de haberlo entendido correctamente.

Conffesiones X1 4,6

Es evidente que existen el cielo y la tierra, que, con su mutabili-
dad, proclaman que han sido creados. Y como no han podido crearse
a si mismos, apuntan al Creador, y refieren a El su ser, su bondad y
su hermosura.

Confesiones X1 5,7

Pero icomo hizo Dios el cielo y la tierra? No como realiza sus
creaciones el artista humano, que parte de una materia prima, en la
que plasma su idea valiéndose de instrumentos. Pero incluso el cuerpo
con que obra y el espiritu del que brota la inspiracion le son dados al
artista. En cambio, Dios lo hizo todo de la nada, pues, antes de crear
el cielo y la tierra, ni habia material que modelar ni instrumento con



798 MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA

que manipularlo ni siquiera espacio donde colocar el universo. Lo
cre6 todo con el poder de su palabra.

Confesiones X1 6,8

Se pregunta por la naturaleza de las palabras con que Dios creo el
mundo y responde que no fueron palabras fisicas, compuestas de sila-
bas y con una duracién temporal, y, por tanto, pertenecientes al orden
de lo creado; sino una Palabra divina y eterna, incomparablemente
mayor que cualquier criatura.

Confesiones X1 7,9

La Palabra con que Dios se expresa plenamente es divina y eter-
na, y contiene eternamente cuanto esta llamado a ser. En la Palabra
de Dios esta simultaneamente presente todo cuanto puede llegar a ser,
pues de lo contrario la Palabra seria mudable y no seria Dios. Eso no
implica que todas las cosas vengan a la existencia simultaneamente
desde la eternidad.

Confesiones X1 8,10

Que todo esta contenido en la Palabra de Dios o razén eterna,
significa que hasta los tiempos en que cada criatura ha de comenzar a
ser o dejar de ser estan consignados en la Palabra, que es también el
Principio, es decir, la fuente u origen de toda realidad.

La Palabra se hizo carne y nos instruyé con palabras humanas
para llevarnos al conocimiento de la Verdad eterna, que el Maestro
ueno nos ensefia dentro de nosotros.
b dentro d t

Confesiones X1 9,11

Dios lo cre6 todo en su Palabra, Principio de cuanto es, Verdad de
toda la realidad y Sabiduria de Dios, que instruye en su interior a los
espiritus transparentes. Por eso, Agustin pide al Sefor que lo limpie
de todas sus maldades.



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTIN, PASO A PASO (II) 799

Confesiones X1 10,12

Algunos se preguntan que, si Dios creo el cielo y la tierra en un
momento dado, éeso no significa que hasta entonces se encontraba
ocioso? Lo cual —dice san Agustin- supone que se produjo una no-
vedad, un cambio en Dios —de inactivo a creador-, y cuestionaria su
eternidad inmutable. «Pero si la voluntad de Dios de que existiese la
criatura era una voluntad eterna, {por qué no va a ser eterna también
la criatura?»

Conffesiones X1 11,13

Esta consideracion mezcla y confunde el tiempo y la eternidad,
que son incomparables, de calidades totalmente distintas. Pues «mien-
tras que, en la eternidad, nada es pasajero», la naturaleza del tiempo
es pasar, sucediendo el futuro al pasado, siendo ambos «creacion y
derivacion del eterno presente».

Confesiones X1 12,14

¢Qué hacia, pues, Dios antes de crear el cielo y la tierra? —pre-
guntan algunos-. Dado que, por cielo y tierra, se entiende la totalidad
de todo lo creado, es evidente que, antes de crear la primera criatura,
Dios no realizé ninguna accién creadora. En este sentido, dice san
Agustin que Dios no hacia nada con respecto a la creacion (no habla
de la vida intima de Dios).

Confesiones X1 13,15

La pregunta por la inactividad de Dios durante siglos sin fin antes
de crear el mundo es falsa en su formulacion, pues también el tiempo
es creacion de Dios y, por tanto, no se puede hablar de siglos antes de
la creacion del mundo.

Confesiones X1 13,16

Asi pues, la precedencia de Dios sobre la creacién no es cronolo-
gica, ya que entonces Dios se situaria en la linea infinita de los siglos
en la que habria algo que lo precederia. La preeminencia de Dios



800 MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA

sobre las criaturas es de cualidad: El es eterno, en quien no hay suce-
sién, sino que todo en El es presente: «Tus anos son un solo dia».

Confesiones X1 14,17

La pregunta por lo que hacia Dios antes de crear el mundo es
improcedente pues supone falsamente que Dios es temporal cuando
resulta que el tiempo es también criatura de Dios. Dios es estable
mientras que el tiempo es, por naturaleza, pasajero.

«éQué es, pues, el tiempo? Si nadie me lo pregunta, lo sé, pero si
trato de explicarselo a quien me pregunta, no lo sé». Cuando habla-
mos del tiempo, todos sabemos a qué nos referimos. Es la sucesion de
los instantes. El instante actual es presente; pero se convierte raudo
en pasado y, con la misma celeridad lo suple el futuro. Ni existe ya el
pasado, ni es aun el futuro, ni podemos retener el presente. El tiempo
es, pues, la continua sucesion de instantes; en definitiva, no es nada
aprehensible. Asi pues, «no podemos hablar propiamente de existen-
cia del tiempo sino en cuanto tiende a no existir».

Confesiones X1 15,18

Cuando decimos que un tiempo es largo o breve, {a qué nos re-
ferimos exactamente? Consideramos largo un tiempo de cien afios, y
breve, un periodo de diez dias. Pero es incorrecto decir que el siglo
transcurrido es un tiempo largo, o que los diez dias que faltan es un
periodo breve, pues, en verdad, ni el uno ni los otros existen. En todo
caso, habria que decir que el siglo transcurrido fue largo cuando era
presente, es decir, cuando existia.

Confesiones X1 15,19-20

Pero si consideramos con atencion que el siglo contiene cien afos,
convendremos que los cien afios no existen a la vez, sino que, instante
a instante, van pasando del futuro por venir al pasado transcurrido,
con lo que lo unico real del siglo es el instante presente, que se nos
escapa de las manos.



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTIN, PASO A PASO (II) 801

Confesiones X1 16,21

En la vida real, medimos y comparamos los intervalos de los
tiempos mientras que pasan; pues una vez que han pasado ya no se
pueden medir puesto que no existen.

Confesiones X1 17,22

A pesar de que, en teoria, parece que habria que negar la existen-
cia de los tiempos pasado y futuro, sin embargo, Agustin considera
sensata la apreciacion del sentido comun de que son tres los tiempos:
pasado, presente y futuro, pues si no existiera el futuro, no podria ser
predicho; y si no existiera el pasado, no podria ser contado.

Confesiones X1 18,23

Si el pasado puede ser contado, y el futuro, predicho, es que exis-
ten presentes de alguna forma, no en su realidad, porque, por ejemplo,
la nifez de Agustin ya no existe, pero ha dejado unas huellas en su
memoria, que son actuales y que pueden ser expresadas con palabras.
De modo semejante premeditamos el futuro, y esa premeditacion esta
presente aunque la accion sea futura.

Confesiones X1 18,24

Se entiende mejor con un ejemplo. Vemos la aurora como pre-
sente y predecimos la salida del sol, que es futura y, como tal, atin no
existe. Lo presente es la aurora y las imagenes con que nos figuramos
la salida del sol: ésta atin no existe, como futura que es, pero de algu-
na forma la anticipamos por sus causas o signos presentes.

Confesiones X1 19,25

Acaso puede ilustrarnos acerca de la relacion entre el presente y
el futuro la forma en que Dios muestra el futuro a los profetas como
ensefianza para el presente. Pero, por el momento, esta idea la consi-
dera Agustin demasiado ardua.



802 MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA

Confesiones X1 20,26

Insiste que, en puridad, no existen ni el pasado ni el futuro; sin
embargo, las personas nos entendemos distinguiendo tres tiempos,
aunque no sea muy correcto. En realidad, para ser precisos, habria-
mos de decir que los tres tiempos entre los que nos movemos son:
«presente de lo pretérito, presente de lo presente y presente de lo futu-
ro... El presente del pasado es la memoria, el presente del presente es
la vision y el presente del futuro es la expectacion».

Confesiones X1 21,27

Es un hecho que medimos los tiempos y los comparamos entre
si: igual, doble, triple. Ahora bien, s6lo los podemos medir mientras
pasan, es decir, cuando existen, pues ni el pasado ni el futuro existen
realmente. Asi pues, los medimos en el presente. Pero resulta que el
presente no tiene extension. Y sin embargo, al medir el tiempo, medi-
mos una cierta extension.

Conffesiones X1 22,28

El espiritu de Agustin, apasionado por el conocimiento, se en-
cuentra ante un enigma muy intrincado para el que pide al Padre in-
sistentemente, por medio de Cristo, que lo ilumine, a fin de entender
las Escrituras.

Los hombres hablamos del tiempo familiarmente; el tiempo for-
ma parte de nuestra existencia, y sin embargo, nos resulta muy dificil
de explicar.

Confesiones X1 23,29

No esta de acuerdo san Agustin en identificar el tiempo con el
movimiento de los astros. Le parece que el concepto de tiempo ha
de ser mas amplio, capaz de abarcar también algo tan sencillo como
el movimiento del torno del alfarero (que puede ir mas rapido o mas
lento) y nuestra habla (en la que combinamos silabas largas o breves).
Los astros sefialan ciertos ciclos temporales; ciertamente las vueltas



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTIN, PASO A PASO (II) 803

del torno del alfarero no son equiparables a las evoluciones de los as-
tros, pero no por eso dejan de ser temporales.

Conffesiones X1 23,30

{Qué es, pues, el tiempo? {Cual es su naturaleza? Tomemos una
medida del tiempo a la que estamos habituados: el dia. Entendemos
que transcurre un dia cuando el sol retorna al punto de partida des-
pués de describir su orbita alrededor de la tierra. Indaguemos algo
mas. El tiempo de un dia ¢se identifica con el movimiento del sol
alrededor de la tierra, o mas bien consiste en la duracién del ciclo
solar de veinticuatro horas, o es las dos cosas a la vez? Si se identi-
ficara con el movimiento circular del sol, seria independiente de la
duracién (podria durar mas o menos de veinticuatro horas, segin
que circulara mas rapido o mas lento). Si se identificara con el pe-
riodo de veinticuatro horas, en el supuesto de que el sol circulase el
doble de rapido, un dia seria igual a dos giros solares. Si el dia fuera
el movimiento o curso solar mas la duracién de veinticuatro horas,
no habria un dia si no se cumplieran ambas condiciones, es decir,
un periodo de veinticuatro horas y el desplazamiento del sol (con lo
que no se podria considerar como un dia una eventual parada del sol
durante veinticuatro horas).

Pero lo que le interesa dilucidar es la naturaleza del tiempo. De la
reflexién anterior concluye que no son los astros los que determinan
el tiempo, sino que es el tiempo el que mide los movimientos de los
astros. Y apunta que el tiempo le parece «una especie de distension».

Confesiones X1 24,31

¢Puede identificarse el tiempo con el movimiento de los cuerpos?
Esta convencido de que no es asi. Pues «ningun cuerpo se mueve fue-
ra del tiempo. Pero no entiendo que el movimiento mismo del cuerpo
sea el tiempo... Porque, cuando un cuerpo se mueve, mido con el
tiempo la duracién del movimiento», pero, si el cuerpo se para, no por
eso se detiene el tiempo, sino que sigue su curso. Luego «el tiempo no
es el movimiento de los cuerpos».



804 MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA

Confesiones X1 25,32

Hasta ahora no ha sido capaz de explicar qué es el tiempo, por
mas que le es evidente su transcurso.

Confesiones X1 26,33

Agustin esta convencido de que mide el tiempo por comparacién
de periodos mas largos y mas breves, pero le falta un referente tempo-
ral objetivo, un canon con el que medir el tiempo (y un instrumento,
el reloj). «Esto me ha llevado a la conclusion de que el tiempo no es
mas que una distensién. Pero {distension de qué? Lo ignoro. Seria
sorprendente que no fuera una distensién del mismo espiritu». Inci-
diendo en lo ya dicho, repite que no puede medir ni el pasado ni el
futuro, que no existen. Pero tampoco el presente, que no tiene exten-
sion. Mide tal vez los tiempos mientras pasan.

Confesiones X1 27,34

Que medimos los tiempos es un hecho. Distinguimos un tiempo
largo y un tiempo breve. El tiempo que medimos no es el pasado ni el
futuro, que no existen, ni el presente inextenso; medimos el tiempo en
la medida en que pasa. «El objeto de nuestra medicion es el intervalo
mismo que esta entre el comienzo y el final» de una accioén.

Conffesiones X1 27,35

El verso “Deus creator omnium” contiene cuatro silabas breves y
cuatro largas, éstas, con una duracion doble que las otras. {Como las
comparamos si, cuando pronunciamos la larga, ya no existe la breve,
y aun la larga no la podemos dimensionar hasta que no hemos aca-
bado de pronunciarla, es decir, cuando ha dejado de existir? (Parece
que Agustin tiene en cuenta la distincién entre la extension espacial,
donde se pueden superponer y comparar dos cuerpos, de la extension
temporal, en que no es posible este ejercicio).

Después de largas y reiteradas reflexiones sobre la medida del
tiempo, san Agustin ha conseguido que mentalmente nos adelante-
mos a concluir lo que él propone al final de este nimero: «Luego lo



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTIN, PASO A PASO (II) 805

que mido no son las silabas en si, que han dejado de existir. Lo que
mido es algo que tengo en mi memoria y que permanece fijo en ella».

Confesiones X1 27,36

Lo repite como un logro conseguido con esfuerzo: «Es en ti, es-
piritu mio, donde yo mido el tiempo». No sé6lo de los sonidos, sino
también de los silencios. De tal modo que, en nuestro pensamiento,
podemos componer un poema, o disponer la ejecucion de una can-
cién, estableciendo la distribucién y combinacion del tiempo que han
de durar los sonidos y los silencios.

Conffesiones X1 28,37

El tiempo fluye como el agua de un rio, pero el espiritu humano
tiene la capacidad de atender al presente, expectar el futuro y recor-
dar el pasado, dando asi unidad y cohesion a los tres tiempos, que
existen realmente en la mente.

Confesiones X1 28,38

La vitalidad de mi mente, que pongo en juego al interpretar una
cancion, va distendiéndose paulatinamente desde la expectacion de
la cancién en su conjunto, al principio, pasando por la atencion del
presente hacia la memoria del pasado, receptaculo final de toda la
cancién. «Asi acontece en toda la vida del hombre, de la cual forman
parte todas las acciones humanas. Asi ocurre, finalmente, en toda la
historia de los hijos de los hombres, de la cual forman parte todas las
vidas humanas».

(Aqui alcanza su cénit la reflexion que nos ha brindado Agustin,
en el libro undécimo, sobre el tiempo, receptaculo de la vida del indi-
viduo humano y de la historia de los hombres.)

Confesiones X1 29,39

Adtn le queda un tltimo empuje para referir el tiempo a la eter-
nidad, la dispersion a la unidad. Vivimos dispersos, solicitados por
muchas cosas pasajeras. Pero el Mediador entre la unidad de Dios y



806 MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA

nuestra multiplicidad nos invita a centrar nuestra atencién en el Uno
y recomponer asi nuestros pensamientos hasta llegar a fundirnos con
Dios y contemplar sus delicias, que ni vienen ni pasan.

Confesiones X1 30,40

Fundido con el Uno, Agustin espera alcanzar la plenitud de su
ser personal, conforme al plan de Dios. Vera sin esfuerzo mental que
Dios es incomparable con el tiempo, que Dios existe antes que to-
dos los tiempos, «y que no existe tiempo que sea coeterno contigo, ni
tampoco criatura alguna, aunque ésta sea superior al tiempo» (velada
alusion a los angeles, aunque éstos hubieran sido creados en una di-
mension situada fuera del tiempo).

Confesiones X1 31,41

Aun en el supuesto de que algun espiritu fuera capaz de conocer
el curso de los siglos en su totalidad, como Agustin conoce de memo-
ria una cancién popular, de principio a fin, incluso este conocer no
seria comparable al conocer divino. Pues tal espiritu se veria afectado
por el devenir de los tiempos (como el que interpreta la cancion ex-
perimenta mutacion de la dimensién de su expectacién y de su me-
moria), mientras que Dios, «<inmutablemente eterno», conocié en el
principio el cielo y la tierra sin sufrir variacion alguna, y los cre6 sin
verse afectado por cambio alguno.

Confesiones XII 1,1

San Agustin sigue deseoso de profundizar en el conocimiento de
la verdad, confiado en la promesa divina, que habla al hombre por la
Escritura.

Confesiones X11 2,2

Al decir la Escritura que Dios cre6 el cielo y la tierra, denota toda
la realidad que no es Dios. Por cielo se entiende la morada del Senor,
y por tierra, el mundo de los hombres. Este cielo no lo vemos; el cielo



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTIN, PASO A PASO (II) 807

que vemos o firmamento, juntamente con la tierra que pisamos y de la
que estamos formados, Dios se la ha dado a los hombres.

Confesiones X1I 3,3

Antes de que el Creador diera la existencia al mundo de los hom-
bres, dice la Escritura que reinaba la oscuridad. No habia luz porque
no existian aun naturalezas diferenciadas. No existia nada, aunque no
era la nada absoluta, sino una especie de materia informe.

Confesiones X1I 4,4

La Escritura designa esta materia informe como tierra y abismo
para que los hombres menos instruidos puedan hacerse una idea de
lo que es la materia informe, comparandola con la tierra invisible y
desordenada, expresion que resulta mas asequible que la de materia
informe.

Confesiones X11 5,5

La materia informe no es una forma inteligible, como lo son la
vida o la justicia; ni es una forma sensible, «porque, en las cosas invi-
sibles y caéticas, nada se puede ver ni sentir».

Confesiones X1I 6,6

Refiere Agustin el proceso que él mismo sigui6 hasta ser capaz de
formarse una idea adecuada de la materia informe. Hubo un tiempo
en que la concebia como algo deforme, pero, al fin y al cabo, una natu-
raleza definida o formada. Sabia que tenia que «despojarla por entero
de cualquier residuo de forma», hasta conseguir «representarme una
cosa intermedia entre la forma y la nada; algo que no fuese forma,
pero que tampoco fuera nada, sino algo informe y casi nada».

Fij6 entonces su atencion en los cuerpos, en su inestabilidad y mu-
tabilidad, que los hace pasar de forma en forma, lo cual «se realizaba
mediante algo informe, no a través de la nada absoluta». Comprendio
que es «la mutabilidad misma de los seres mudables la que es capaz de
todas las formas en que se mudan las cosas mudables». Aunque, cuan-



808 MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA

do quiere concretar en qué consiste la mutabilidad, s6lo acierta a bal-
bucir una paradoja: «una “nada existente” o (de) un “ser inexistente”».

Confesiones X11 7,7

Se pregunta de donde procedia la materia informe. Teniendo en
cuenta que, fuera de Dios, no hay nada, la materia informe sé6lo podia
proceder de Dios, que la sac6 de la nada, no de su sustancia, pues en-
tonces seria Dios. De su sustancia s6lo engendr6 a su Unigénito, en el
cual hizo el cielo y la tierra, es decir, todas las cosas.

Confesiones X1I 8,8

Dios hizo el cielo del cielo para si, y el universo para el hombre. El
cielo del cielo lo cre6 antes del tiempo; asi como la materia informe,
de la que formé todas las cosas que llenan de admiracién a los hijos
de los hombres.

La materia informe «era casi nada, porque era totalmente informe
todavia. Sin embargo ya tenia ser, puesto que era susceptible de re-
cibir forma». Era invisible y desordenada pues atin no habia recibido
forma alguna; era pura mutabilidad, que es la propiedad del universo
por la que las cosas pasan de forma en forma, experimentando las
variaciones y sucesiones que nos permiten sentir y contar los tiempos.

Confesiones X11 9,9

El cielo del cielo es una criatura intelectual (los angeles), no coe-
terna con Dios aunque participe de su eternidad. Pues la contempla-
ci6n de Dios la preserva de la mutabilidad y la sustrae asi del tiempo.
Tampoco la materia informe esta zambullida en el tiempo, «porque
donde no hay forma ni orden nada viene y nada pasa», y, por tanto,
no hay sucesion temporal.

Confesiones X1I 10,10

Agustin hace una pausa en su investigacion para manifestar su
vivo deseo de alcanzar la verdad de Dios, que es luz y vida del hom-
bre, y que se da a conocer en las Escrituras.



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTIN, PASO A PASO (II) 809

Confesiones X1I 11,11

Resume dos logros adquiridos hasta ahora con absoluta certeza:
que Dios es inmortal e inmutable, asi como que todas las naturalezas
proceden de Dios; s6lo la nada y el pecado no tienen su origen en
Dios.

Confesiones X1I 11,12

Otra verdad que posee con seguridad es que ni siquiera la criatura
celeste cuyo tnico deleite es Dios es coeterna con Dios. Asida a Dios
con una mente puray con todo su afecto, no experimenta mutabilidad
alguna. Si tal criatura existe, es dichosa sobremanera, al adherirse ala
dicha de Dios, su eterno morador e iluminador.

Confesiones X1I 11,13

La consideracion de la dicha de la criatura celestial ha de ser-
virnos para ansiar saciarnos de Dios viviendo en su casa por toda la
eternidad, alejados de los cambios.

Confesiones X1I 11,14

Los cambios de los seres de este mundo los hace posibles cierta
informidad que los constituye. Esta informidad intrinseca da razén
de su mutabilidad, mas no la pura informidad, sino la informidad ya
formada, pues son los cambios de forma en forma los que hacen que
exista el tiempo.

Confesiones X11 12,15

Hay dos cosas creadas que carecen de tiempo, lo que no significa
que sean coeternas con Dios, pues han tenido principio. Una es la
criatura intelectual que, aunque de suyo sea mudable, sin embargo,
participa de la eternidad e inmutabilidad divinas por la contempla-
cién indeficiente de Dios. La otra es la materia informe, que, por ca-
recer de toda forma, no puede cambiar de una forma en otra, que es
en lo que consiste el tiempo. Sin embargo, no hubo un lapso temporal
entre la creacion de la materia informe y la aparicion del universo



810 MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA

formado, pues, en el principio, hizo Dios el cielo y la tierra, es decir,
el firmamento y la tierra visible y ordenada, sujetos a las vicisitudes
del tiempo.

Confesiones X1I 13,16

Las palabras de la Escritura: En el principio creé Dios el cielo y la tie-
rra (Gén 1,1), sin alusion temporal, se refieren a dos realidades creadas
por Dios antes del tiempo. La primera es el cielo intelectual, «donde
la inteligencia lo conoce todo de golpe, no de manera fragmentaria...,
sin sucesion de tiempos». La segunda es la materia informe, llamada
tierra invisible y desordenada, pues, «donde no hay forma alguna no
puede haber nunca diversidad».

Confesiones X11 14,17

San Agustin se asombra de la profundidad de las Escrituras, a las
que da vértigo asomarse. Anatematiza a los detractores de las mismas
y se propone responder a quienes las interpretan de formas diferentes.

Confesiones X1I 15,18

Tanto Agustin como los que interpretan el Génesis de distinta ma-
nera que €l estan de acuerdo en admitir la verdadera eternidad del
Creador, que comporta su absoluta inmutabilidad y la intrinseca uni-
dad de su sustancia y de su voluntad, lo que significa «que quiere lo
que quiere simultaneamente y de una vez para siempre» sin que quepa
variacién en su voluntad, por ejemplo ejecutando un acto nuevo de
voluntad para formar la creacion. Justo lo contrario que los hombres,
en quienes «la expectacion de las cosas futuras se convierte en vision
cuando éstas llegan, y a su vez esta vision se transforma en memoria
cuando han pasado», lo que representa un cambio en su conocer.

Confesiones XII 15,19

También admiten sus interlocutores que tanto las cosas que tienen
una naturaleza determinada como también la materia formable (que
no la tiene) proceden unicamente del Ser sumo.



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTIN, PASO A PASO (II) 811

Agustin da un paso mas y les pregunta si niegan la existencia de
una naturaleza sublime, intimamente unida a Dios por un conoci-
miento directo y un amor conforme a la voluntad de Dios, y que, por
consiguiente, no esta sujeta a ningin cambio, y aun no siendo coeter-
na con El -pues es criatura y tuvo principio-, sin embargo participa de
la eternidad de Dios. Esta criatura —dice Agustin- es la casa de Dios,
de naturaleza espiritual.

Confesiones X11 15,20

Tal espiritu inteligente fue creado por Dios antes del tiempo, «es
luz por la contemplacién de la Luz» y es apropiado llamarlo sabiduria,
distinguiéndolo de la Sabiduria increada, coeterna con el Padre. Tal
naturaleza inteligente es la primera de las criaturas, aunque «antes
que ella existe la eternidad del Creador mismo».

Confesiones X1I 15,21

Asi pues, esta naturaleza inteligente es distinta de Dios y procede de
EL No esta sujeta al tiempo ni le afectan los cambios pues ve siempre el
rostro de Dios y no se aparta nunca de El, por el gran amor que la une a
Dios, aunque, por ser criatura, de suyo podria sufrir cambio o mutacion.

San Agustin manifiesta su amor a esta criatura inteligente por ser
morada de la gloria de Dios, y expresa su deseo de compartir con ella
la honra de ser morada de Dios.

Confesiones X1I 15,22

Los interlocutores de Agustin se muestran de acuerdo con él en
que esta criatura es morada de Dios, no coeterna con Dios, aunque,
en cierto modo, eterna en los cielos, libre de «toda duracién pasajera
de tiempo», pues «su bien es estar siempre unida a Dios».

También convienen con €l en que la materia informe procede de Dios.

Conffesiones X11 16,23

Con los que coinciden con Agustin en todo lo dicho, se propone
tratar los puntos de disension, entrando en su «estancia secreta», recin-
to de amor gozoso, de iluminacién, de unidad y de deseo de eternidad.



812 MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA

Confesiones X11 17,24

Algunos opositores de san Agustin creen que Moisés, cuando
dijo: En el principio cred Dios el cielo y la tierra (Gén 1,1), con la palabra
«cielo» no se refiri6 a la criatura espiritual que entiende Agustin, ni
con la palabra «tierra» aludi6 a la materia informe; sino que la expre-
si6n «cielo y tierra» era una forma genérica de nombrar a toda la rea-
lidad visible del universo, que el autor sagrado detalla a continuacion.
No obstante conceden que la expresion «tierra visible y desordenada»
podria entenderse como alusiva a la materia informe.

Confesiones X11 17,25

Hay quien entiende que la expresion «cielo y tierra» insinta la
materia informe de la que fue formado el mundo visible con todas las
naturalezas distintas que se engloban en dicha locucion.

Otros atribuyen a la expresion «cielo y tierra» el significado de
la naturaleza visible e invisible, es decir, la totalidad de la creacion
ya formada. Sin embargo, todo lo creado, por proceder de la nada,
entrafna cierta mutabilidad, incluso las naturalezas estables, como la
morada eterna de Dios (la naturaleza intelectual); a fortiori, las natu-
ralezas mudables, como son el alma y el cuerpo. En todas las cosas
creadas, hay pues un componente de materia informe. A ello aludirian
los nombres de «tierra invisible y desordenada y de tinieblas sobre el
abismo», que se aplicarian: el de «tierra invisible y desordenada» a
la materia informe corpoérea; y el de «tinieblas sobre el abismo», a la
materia informe espiritual.

Confesiones X11 17,26

Cabe interpretar «cielo y tierra», dice san Agustin, como la incoa-
ci6n misma de las cosas, «la materia formable y creable» de toda la
creacion espiritual y corpoérea.

Confesiones X1I 18,27

Al final, en las diversas interpretaciones, dice el santo, pode-
mos estar discutiendo sobre palabras, lo que no conduce a nada.
Pues lo importante es que la atencién a la palabra de Dios fomen-



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTIN, PASO A PASO (II) 813

te la caridad. Salvando la verdad de la Escritura, no es incompa-
tible con dicha verdad el que se hagan diversas interpretaciones
veraces segun Dios, aunque no coincidan con la intencién del
autor sagrado.

Confesiones X1I 19,28

Resume las verdades que son seguras acerca de la creacion del
mundo, como es que Dios cre6 el cielo y la tierra. Como todo procede
de la nada, a toda la realidad le es propia una cierta informidad sus-
ceptible de ser formada y de cambiar de forma. Sin embargo, «lo que
se adhiere (tan) estrechamente a una forma inmutable..., aunque sea
mudable [por ser criatura], no se muda», como es el caso de la natu-
raleza inteligente, que constituye la morada de Dios, el cielo del cielo
(los angeles). La informidad absoluta o materia informe es anterior al
tiempo por no experimentar cambios ya que no tiene forma alguna.
La materia informe puede llamarse cielo y tierra, porque éstos fueron
sacados de ella. De entre todas las naturalezas formadas, la que mas
se asemeja a la materia informe es la tierra y el abismo. Tanto las co-
sas formadas como las que pueden ser formadas son obra de Dios, de
quien proceden todas las cosas. Todas las cosas formadas (o naturale-
zas definidas) antes fueron informes.

Confesiones X1I 20,29

De todas estas verdades, cada uno de los que creen que Moisés
transmiti6 por escrito la verdad recibida de Dios resalta un aspecto
parcial. Uno entiende las palabras de Moisés: En el principio hizo Dios
el cielo y la tierra en el sentido de que Dios cre6, en su Palabra coeterna
con El, tanto la realidad espiritual como la corporal. Otro, que, en el
principio, Dios cre6 en su Palabra, coeterna con El, todas las natura-
lezas de este mundo corpéreo. Otro, que, en su Palabra, coeterna con
El, hizo Dios la materia informe de la criatura corporea, de la que
seria formado el universo. Otro, en fin, refiere el principio al mismisi-
mo origen del hacer y del obrar divinos, en que Dios hizo la materia
informe en la que ya se encontraban confusamente el cielo y la tierra
que ahora vemos.



814 MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA

Confesiones X1I 21,30

Asimismo, de las palabras que siguen: La tierra era invisible y des-
ordenada y las tinieblas estaban sobre el abismo (Gén 1,2), hay quien toma,
de las verdades enunciadas en el numero 28, el significado de que,
en el principio, Dios hizo la materia informe, designada como cielo y
tierra. Otro deduce que, de la materia informe, designada como cielo
y tierra, surgirian el cielo y la tierra corpéreos. Otro interpreta que, de
la materia informe, designada como cielo y tierra, hizo Dios el cielo
inteligible (es decir, el cielo del cielo, morada de Dios) y la tierra (o sea
el universo); por tanto, «toda la creacion visible e invisible».

Otra interpretacion que hacen algunos es que, de la materia in-
forme (no designada como «cielo y tierra» sino como «tierra invisible
y desordenada y abismo tenebroso»), surgiria «la creacion espiritual y
corpérea» denominada como «cielo y tierra». Por fin, alguno entiende
que de la materia informe, designada como tierra invisible y desordena-
da, etc., Dios hizo el mundo corpéreo superior e inferior, denominados
como cielo y tierra.

Confesiones X1I 22,31

Los que no admiten que la expresion «el cielo y la tierra» designa
la materia informe han de aclarar si éstos fueron hechos de una mate-
ria preexistente no creada por Dios, o si es que el texto sagrado da por
supuesta la existencia de la materia informe creada por Dios, aunque
no se mencione expresamente. Cualquiera que sea la interpretacion
que se haga del texto sagrado, ha de quedar fuera de duda que todo ha
sido creado por Dios de la nada y que nada es coeterno con El.

Confesiones X11 23,32

Agustin se para un momento, en su investigacion sobre las pri-
meras palabras del Génesis, para tomar conciencia de la linea que ha
de seguir: se da por supuesto que Moisés refiere, de parte de Dios, la
verdad de los hechos; menos evidente resulta lo que ha querido dar a
entender el hagiografo: aqui caben diversas interpretaciones, que ha
de armonizar la caridad.



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTIN, PASO A PASO (II) 815

Confesiones X1I 24,33

El investigador actual que se acerca al texto de los dos primeros
versiculos del Génesis, basandose en ellos, puede afirmar varias verda-
des sobre la creacién del mundo, pero no puede asegurar cual fue el
pensamiento de Moisés al escribirlos.

Confesiones X11 25,34

Caben varias interpretaciones verdaderas de un texto sagrado, de
forma que nadie puede pretender detentar en exclusiva la intencién
intima del profeta de Dios. La verdad de Dios excede la inteligencia
de cada hombre, que puede captarla parcialmente. «Tu verdad [Sefor]
no es mia ni del otro ni del de mas alla, sino que es de todos nosotros
a quienes llamas publicamente a participar de ella». El hombre debe
compartirla con los que aman la verdad, para beneficio de todos; pre-
tender reducir la verdad a nuestro punto de vista lleva a incurrir en
el error.

Confesiones X11 25,35

Dios es la verdad en persona, la verdad inmutable, en quien
los hombres percibimos parcialmente la verdad. Compartiendo
humildemente la verdad con nuestro préjimo, amamos a Dios (que
es la Verdad) y al préjimo, y cumplimos la ley; mientras que ab-
solutizando nuestra verdad hasta el punto de rechazar la parte de
verdad de los demas, fomentamos polémicas nocivas y danamos la
caridad.

Confesiones X1I 26,36

Aclara y argumenta, san Agustin, su tesis de que caben diversas
interpretaciones verdaderas del texto de la Escritura, con una hipoéte-
sis muy personal. Se pone en el caso de que hubiera sido a €]l mismo a
quien Dios hubiera encargado que escribiera el libro del Génesis. En-
tonces le hubiera gustado que Dios le hubiera concedido expresarse
de forma que los indoctos lo entendiesen y los doctos hallasen refleja-
das en sus palabras todas sus opiniones verdaderas.



816 MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA

Confesiones X11 27,37

Compara las pocas palabras de los versos que estd comentando
con un potente manantial que da origen a rios de limpia verdad «en
donde, cada cual a su manera, extrae la verdad que puede». Los sen-
cillos imaginan carnalmente (demasiado groseramente) la obra de la
creacion, pero aun asi se va edificando en ellos una fe sana «que sos-
tiene con firmeza que Dios hizo todas las naturalezas que sus sentidos
perciben en toda su maravillosa variedad».

Confesiones X1I 28,38

Los mas doctos remontan el curso voluble de los tiempos hasta
la permanente estabilidad de Dios, en quien resplandece la verdad
eterna, cuya voluntad inmutable form6 «de la nada una desemejanza
informe, capaz de recibir una forma a través de tu semejanza», for-
mando todas las cosas segtin su especie.

Confesiones X1I 28,39

Entre los mas instruidos, hay variedad de interpretaciones sobre
el significado de las primeras palabras del Génesis. Unos entienden por
«principio» la Sabiduria de Dios; otros, el comienzo de la existencia
de las realidades creadas.

Que Dios creo en la Sabiduria el cielo y la tierra, obtiene varias
explicaciones: una defiende que «cielo y tierra» designan «la materia
creable del cielo y de la tierra»; otra, que son ya naturalezas formadas
y distintas.

De los que interpretan «cielo y tierra» como la materia informe
de que se harian el cielo y la tierra, unos piensan que de esa materia
serian hechas las criaturas inteligibles y sensibles, mientras que otros
creen que solo serian hechas las sensibles y corpéreas.

Entre los que entienden que «cielo y tierra» designan naturalezas
ya formadas y distintas, unos sostienen que se trata de la creacion
visible e invisible, y otros, solamente de la visible, que engloba el fir-
mamento y la tierra.



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTIN, PASO A PASO (II) 817

Confesiones X1I 29,40

La interpretacion que Agustin considera mas plausible de: En
el principio, hizo Dios el cielo y la tierra (Gén 1,1) es la de equiparar
el cielo y la tierra a la materia informe de la que seria hecho el
universo inteligente y corpéreo. Asi pues, la materia informe fue lo
primero que Dios creé6. La prioridad de la materia informe sobre
las naturalezas formadas no es temporal (pues la materia no existe
sin alguna forma) ni de valor (pues cualquier forma es mas perfecta
que la materia informe); la prioridad es logica, pues la materia es
el origen de la forma (ya que no proviene la materia de la forma,
sino al revés).

Confesiones X1I 30,41

Muchas —constata san Agustin- son las interpretaciones ver-
daderas que cabe hacer de los dos primeros versiculos del Génesis,
sin que podamos determinar cual fue el pensamiento concreto de
Moisés. Si pues todos los que las sustentan aman sinceramente la
verdad, «xamémonos unos a otros y amémoste al mismo tiempo a ti,
Dios nuestro, fuente de la verdad, si es que realmente tenemos sed
de ella».

Confesiones X11 31,42

Insiste Agustin en que la variedad de sentidos verdaderos que se
pueden deducir de las palabras del texto sagrado son una gran rique-
za: Moisés «sinti6 y penso en estas palabras -mientras las escribia-
toda la verdad que en ellas hemos podido encontrar».

Confesiones X11 32,43

Y si Moisés no tuvo presentes todos los significados de sus pala-
bras, éstos no se ocultaron al Espiritu, inspirador del escritor sagra-
do. Pide Agustin al Sefior que cualquier interpretaciéon que haga sea
verdadera. Se propone averiguar el pensamiento del hagiégrafo, o al
menos una parte de la verdad encerrada en el texto sagrado.



818 MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA

Confesiones XIII 1,1

Al comienzo del dltimo libro de sus Confesiones, en las que preten-
de reconocer y agradecer la generosidad de Dios para con él, Agustin
se situa ante Dios en la auténtica verdad de su ser, creado para acoger
en su vida al mismo Dios, cuyo deseo ha inculcado en su corazén, y
que lo llama, lo perdona y lo prepara para el encuentro feliz con El.

No es Agustin el que hace un favor a Dios secundando sus pro-
positos, pues nada nuevo puede aportarle, sino que, gracias a Dios,
se reconoce «un sujeto capaz de bienestar»; es sirviendo a Dios como
puede obtener su dicha.

Confesiones X111 2,2

Ningtn mérito podia alegar la criatura espiritual o corporal para
pasar de la nada a la existencia, aun cuando se tratara de una exis-
tencia informe; tan solo se puede atribuir este transito a la plenitud
desbordante de la bondad de Dios.

Confesiones X111 2,3

No podia invocar ningin mérito para existir la materia corpérea
no existente. Digase lo mismo de la criatura espiritual, primero en la
fase de materia informe y luego constituida como naturaleza formada,
en la que fue hecha sabia por la iluminacién recibida de la Palabra de
Dios: «para un espiritu creado constituye un bien estar unido siempre
a ti».

Confesiones X111 3,4

La orden de Dios, el primer dia de la creacion, de que se hiciera
la luz, san Agustin cree que se puede entender de la creacion de la
criatura espiritual, la cual no hizo ningin mérito para venir a la exis-
tencia ni para ser iluminada por Dios y adherirse intimamente a ElL;
solo a la gracia de Dios debe su vida feliz, porque s6lo Dios encuentra
en si mismo su felicidad.



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTIN, PASO A PASO (II) 819

Confesiones X111 4,5

En consecuencia, nada aportan las criaturas al ser y a la dicha

de Dios; no las cre6 por necesidad, sino llevado de la plenitud de su
bondad.

Cuando dice la Escritura que el Espiritu de Dios flotaba sobre las
aguas, no quiere decir que reposaba sobre ellas, sino mas bien que
todo descansaba en su voluntad soberana e inmutable, que es fuente
de vida y luz que forma todas las cosas y da la felicidad.

Confesiones XIII 5,6

En la obra de la creacién, san Agustin atisba un esbozo de la
Santa Trinidad: el Padre, como creador; el Hijo, Sabiduria en quien
fueron creados el cielo y la tierra, y el Espiritu, que se cernia sobre las
aguas.

Confesiones X111 6,7

Se pregunta por qué la Escritura se demora en mencionar al Espi-
ritu en la obra de la creacion y lo cita en relacién con las aguas, sobre
las que se cernia.

Confesiones X111 7,8

Encuentra una explicacién en el pensamiento de san Pablo, que
expresa que el don del Espiritu Santo ha sido derramado en nuestros
corazones para ensenarnos la «ciencia excelsa del amor de Cristo».
Las aguas no aluden a torrentes o mares procelosos, no se trata de
lugares o volimenes acuosos, sino de sentimientos y amores: se trata
de la impureza de nuestro espiritu y de la santidad del Espiritu de
Dios, que eleva nuestro corazén hacia Dios, en donde encontrara su
descanso.

Confesiones X111 8,9

Avala esta interpretacion espiritual la caida del angel y del hom-
bre, que evidenci6 el abismo tenebroso en que, hasta el mismo cielo
del cielo hubiera quedado reducido de no haber dicho Dios en el prin-



820 MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA

cipio: Hagase la luz (Gén 1,3), y todos los habitantes de la ciudad celeste
se hubieran adherido al Senor y descansado en su Espiritu.

Ademas, hasta los mismos espiritus miserables que se zambullen
en las tinieblas nos ayudan a entender «cuan grande hiciste a la cria-
tura racional», a la que nada inferior a Dios le basta para ser feliz.

Termina el nimero con una declaracién de amor divino de Agus-
tin, que pide a Dios un amor tal que lo lleve a fundirse con ELY con-
cluye con una confesion: «Sélo sé una cosa: que me va mal lejos de ti,
y no solo fuera de mi, sino incluso en mi mismo. Y que toda riqueza
que no es mi Dios es pobreza».

Confesiones X111 9,10

Que el Espiritu se cernia sobre las aguas no hay que tomarlo en
sentido literal, sino espiritual, entendido de «la altura inmutable de
la divinidad por encima de todo lo que es mudable». En este sentido,
no solo el Espiritu, sino también el Padre y el Hijo se cernian sobre
las aguas, aunque es mas apropiado aplicarlo al Espiritu Santo, Don
de Dios en el que descansamos y nos gozamos (cf. XIII 4,5). «Nuestro
descanso es nuestro lugar», hacia el que nos levanta el Espiritu de
Dios por el empuje del amor, pues «mi amor es mi peso, él me lleva
adonde soy llevado».

Conffesiones X111 10,11

Los angeles son criaturas de Dios privilegiadas pues, apenas crea-
das, sin intervalo temporal, fueron elevados por el Espiritu de Dios
que se cernia sobre las aguas a la luz inmutable. Al contrario que los
hombres, en quienes hay un lapso temporal «entre la época en que
fuimos tinieblas y la época en que nos hemos convertido en luz», de la
criatura angélica «se dijo lo que habria llegado a ser de no haber sido
iluminada», «para poner de relieve la causa que oper6 su cambio».

Confesiones X111 11,12

Ya en el numero 6, san Agustin habia vislumbrado la presencia
de Dios Trino en la creacién; ahora la percibe mas claramente en el
hombre. En el hombre, hay una trinidad: ser, conocer y querer, que



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTIN, PASO A PASO (II) 821

tiene una semejanza con la Trinidad excelsa —aunque es atin mayor
la desemejanza. Pues es propio de la naturaleza del hombre existente
el conocer y el querer; el sujeto inteligente es consciente de que exis-
te y de que quiere; y el individuo capaz de voluntad quiere existir y
conocer. Tenemos, pues, una sola vida con tres aspectos diferentes:
vida, mente y esencia: un individuo, una persona, con tres facultades
susceptibles de variacion, pues, en ellas, la dimension del ser no se
corresponde idénticamente con la del conocer y la del querer.

Ahora bien, pensemos un ser inmutable que conoce y quiere de
forma inmutable. En este sujeto, el Ser es pleno y se identifica con el
conocer pleno y con el querer pleno, pues sé6lo asi el Ser es infinito.
Este sujeto es Dios.

Se pregunta san Agustin si precisamente la existencia en Dios de
estas tres facultades (ser, conocer y querer) en grado infinito es lo que
constituye al Dios uno, pues, en El, la dimension del Ser es igual que
la del conocer y el querer; y es, ala vez, lo que conforma al Dios Trino,
por cuanto que cada uno de los tres aspectos se diferencia del otro; o si
cada una de estas tres facultades existen en grado infinito en cada una
de las personas divinas, que se abarcan y comprenden mutuamente
de forma inmutable constituyendo su propio fin.

Confesiones X111 12,13

Agustin ofrece aqui una interpretacion alegorica de los primeros
versiculos del Génesis, siguiendo su opinién de que, de un mismo texto,
caben varias interpretaciones verdaderas (cf. XII, n® 27.32.34.36.39).

Que Dios hizo el cielo y la tierra en el Principio se puede inter-
pretar en el sentido de que, en Cristo, fund6 la Iglesia, constituida
por miembros espirituales (cielo) y carnales (tierra). Antes de hacerse
espirituales, los miembros de la Iglesia eran carnales (simbolizados
por la tierra desordenada), cubiertos por las tinieblas de la ignorancia.
Pero sobre ellos se cernia el Espiritu, que, por la misericordia de Dios
-que los convoco a la luz-, fueron conformados a la imagen de Cristo
por la doctrina y el bafio purificador del Bautismo, en virtud de la
gracia de Jesucristo.



822 MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA

Confesiones X111 13,14

Somos, pues, luz en el Senor por la fe, y aguardamos la plenitud
de la salvacion en la esperanza, aunque expuestos aun a ser atraidos
por el abismo de este siglo.

Pero Dios nos ha enviado su Espiritu por Cristo, el Esposo, para
que, como miembros de su esposa, la Iglesia, suspiremos por el Espo-
so, guardandole fidelidad hasta el encuentro pleno en la vision, en la
que lo contemplaremos tal cual es, siendo confirmados como hijos en
el Hijo.

Confesiones X111 14,15

Mientras llega el encuentro cara a cara, Agustin siente una mez-
cla de alivio por el gozo compartido con la comunidad creyente, y de
tristeza por la impresion de que sigue siendo abismo tenebroso.

La fe lo incita a mantener la esperanza de la vivificacién de su
cuerpo mortal por virtud del Espiritu Santo, que habita en nosotros
como «prenda de ser pronto luz». Mientras vivimos en la fe y «per-
dura la inseguridad del conocimiento humano», Dios distingue a los
hijos de la luz de los hijos de las tinieblas, como separ6 la luz de la
tinieblas; todo con entera gratuidad.

Confesiones X111 15,16

Dios cre6 para los hombres un firmamento de autoridad en su
Escritura, enrollada a la manera como se extienden las pieles de una
tienda, simbolizada en las pieles con que el Senor visti6 a los hom-
bres, cuando éstos se percataron de su desnudez tras el pecado. Las
palabras del Sefior consignadas en la Escritura son palabras llenas de
coherencia; ésta se yergue con autoridad sobre todas las realidades de
este mundo.

Confesiones X111 15,17

Agustin pide al Sefor inteligencia para descubrir en la Escritura
su testimonio, que hace sabios a los pequenos. La Escritura contiene
palabras puras, persuasivas y al alcance de los humildes.



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTIN, PASO A PASO (II) 823

Confesiones X111 15,18

Por encima del firmamento de la Escritura, hay otras aguas in-
mortales, inmunes a toda corrupcién. Son los angeles, que ven conti-
nuamente el rostro de Dios y conocen su voluntad eterna sin necesi-
dad de la mediacion de la Escritura.

El Senior se ha valido de la Escritura para manifestar su miseri-
cordia a los que viven en el tiempo; pero cuando el tiempo llegue a su
fin, también la Escritura dejara de cumplir su cometido. Igualmente
el Hijo de Dios nos ha amado y «nos ha mirado a través del entrama-
do de la carne, nos ha acariciado, nos ha inflamado de amor»; «pero
cuando aparezca [en su gloria], seremos semejantes a El, porque lo
veremos tal cual es».

Confesiones X111 16,19

Dice el apostol Juan (1/n 3,2) que seremos semejantes, no iguales,
al Hijo, porque s6lo Uno es el Ser infinito, el conocimiento pleno y el
amor inmutable. Agustin se siente como «tierra reseca» frente a Dios,
pues no puede saciar por si mismo su anhelo de infinitud.

Confesiones X111 17,20

Este sentimiento le da pie para comentar alegéricamente la sepa-
racion del mar y de la tierra seca. El mar retine las aguas amargas, que
significan todos los esfuerzos con que el hombre se afana por obtener
de las cosas temporales una felicidad terrena; aguas agitadas por ma-
los deseos, que, sin embargo, tienen sefialado un limite irrebasable,
mas alla del cual permanece seca la tierra arida de las almas sedientas
de Dios.

Confesiones X111 17,21

Las almas que anhelan a Dios, simbolizadas por la tierra seca, se
distinguen de la masa del mar porque tienen un fin bien diferente del
de una felicidad meramente terrena. El Sefior las riega para que den
frutos de misericordia.



824 MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA

Confesiones X111 18,22

El Sefior da la alegria y el vigor a la tierra seca para que brote de
ella la verdad, que produzca frutos de misericordia, de forma que de
«esta cosecha inferior de la accion lleguemos a las delicias de la con-
templacién» de la Palabra de vida, y «aparezcamos como luminarias
en el mundo, fijos en el firmamento de tu Escritura».

Por medio de la Escritura, el Sefior nos instruye para que distin-
gamos las cosas inteligibles de las sensibles, distincion significada por
la separacion del dia y la noche; asimismo las criaturas espirituales
(«las almas dadas a las cosas inteligibles»), iluminadas por la palabra
de Dios, «brillan sobre toda la tierra y distinguen el dia de la noche».
Pues «a noche va muy avanzada y se acerca ya el dia» de nuestra
salvacion, decretada en los designios eternos de Dios y realizada por
medio de las bendiciones celestes que Dios derrama en los tiempos
oportunos.

Confesiones X111 18,23

Dios da a uno, por el Espiritu, el don de sabiduria como luminaria
mayor, a otro, por el mismo Espiritu, el don de ciencia como lumina-
ria menor, y a otros les reparte diversos dones a modo de estrellas,
«para comun utilidad». Todos estos dones son necesarios, pues unos
se acomodan mejor a los perfectos y otros a los parvulos en Cristo.

Confesiones X111 19,24

Los seguidores de Cristo estan llamados a ser lumbreras que ayu-
den a distinguir el dia de la noche. Pero primeramente ellos mismos
han de dar frutos de justicia, evitando el pecado para que aflore la tie-
rra seca, y viviendo rectamente, que es tanto como germinar buenos
frutos. Puede ocurrir, sin embargo, que, aun en ausencia de pecados
que impidan que aflore la tierra seca y fecunda, sin embargo la tierra
permanezca estéril debido a la avaricia y a la ambicién, que sofoca las
plantas que llevan los frutos buenos. Es entonces cuando el Maestro
nos exhorta: Vende todo lo que tienes (Mt 19,21) para que tu tesoro y tu
corazon estén tnicamente en el cielo (cf. Mt 19,21; 6,21).



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTIN, PASO A PASO (II) 825

Confesiones X111 19,25

Los que han escuchado la palabra del Maestro y lo han seguido
dejandolo todo son como luminarias en el firmamento; unos, los sabios,
con la luz de los perfectos (aunque no son equiparables a los angeles),
y otros, los pequenuelos, con una luz mas tenue, en la noche. Unos y
otros, como «luminarias, en el firmamento del cielo, que tenian la pala-
bra de la vida», comunicada por el Espiritu, para ser «la luz del mundo».

Confesiones X111 20,26

El quinto dia de la creacion, Dios hizo surgir de las aguas reptiles
con almas vivas (no el alma viva, que sera producida por la tierra),
que representan a los sacramentos de Dios; y despleg6 obras grandio-
sas (los milagros) semejantes a los cetaceos enormes. Saco también de
las aguas aves que vuelan, que significan los mensajeros de Dios que
vuelan hasta los confines de la tierra junto al firmamento de la Escri-
tura, a la que respetaban como autoridad.

Confesiones X111 20,27

En uno de los nimeros mas oscuros de las Confesiones, Agustin
dice que se distinguen manifiestamente las nociones de las realidades
del firmamento y las del mar. Son nociones establecidas con indepen-
dencia de los hombres. Al igual que las aguas produjeron los cetaceos
y volatiles por la palabra de Dios, asi los pueblos gentiles han fructifi-
cado gracias al Evangelio.

Confesiones X111 20,28

Por causa de la caida de Adan, el género humano (significado
por el salitre del mar) devino curioso, hinchado e inestable, lo que
requiri6 la actuaciéon corpoérea y sensible de los dispensadores de la
palabra de Dios.

Confesiones X111 21,29

Gracias a la palabra de Dios, la tierra seca —convertida en tierra
creyente por la fe- produce el alma viva (los hombres regenerados),



826 MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA

vivificada por el Bautismo y alimentada con el pan eucaristico. Los
bautizados, instruidos por el mensaje del Evangelio y ayudados por
la gracia, se refrenan en el amor de este siglo para vivir para Dios,
«delicia vivificadora de un corazén puro».

Confesiones X111 21,30

Los ministros del Sefior, cuando se dirigen a los creyentes, no ne-
cesitan exhibir milagros o frases misteriosas, como cuando se dirigian
a los paganos, sino, sobre todo, proponerse a si mismos como mode-
los: «evitando aquellas cosas por cuyo deseo muere» el alma. Pues la
verdadera muerte del alma no consiste tanto en «la carencia total de
sentimientos», cuanto en alejarse de la fuente de la vida.

Confesiones X111 21,31

La fuente de la vida eterna es la palabra de Dios, que regando la
tierra seca por la predicacién de los evangelistas, produce en ella el
alma viva, por imitacion de los imitadores de Cristo. Esto lo entien-
de Agustin significado alegéricamente en la expresion segin su especie
(Gén 1,21). «En el alma viva, las fieras [los sentimientos del alma, n°
30] seran buenas por la apacibilidad de su conducta», puestas «al ser-
vicio de la razon».

Confesiones X111 22,32

Mas el hombre convertido en alma viva «por medio de una vida
buena» a imitacion de los evangelizadores, ha de crecer haciéndose
espiritual, reformandose por la renovacién de su mente, de manera
que no sea por la imitacién del pr6jimo como lleve una vida recta,
sino por haber asumido personalmente que la voluntad de Dios es
que viva a semejanza de Dios, a cuya imagen fue creado. El hombre
espiritual juzga todas las cosas juzgables, mientras que a él no lo juzga
nadie.

Confesiones X111 23,33

La capacidad del hombre de juzgar todas las cosas la expresa el
relato de la creacion al atribuirle el dominio sobre la tierra y los ani-



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTIN, PASO A PASO (II) 827

males (Gén 1,26) a través de la inteligencia de su mente, con la que
capta todo aquello que pertenece al Espiritu de Dios; pero, si no lo
comprende, entonces se convierte en un jumento insensato.

Sin embargo, la capacidad de juzgar de los hombres espirituales
no es ilimitada, pues, en la Iglesia, hay espirituales constituidos en au-
toridad y otros situados en puestos de obediencia. Unos y otros juzgan
espiritualmente, pero no deben juzgar los conocimientos espirituales
que brillan en el firmamento (entiendo que se refiere a las verdades
eternas), ni al Libro sagrado (aunque contenga pasajes que no se en-
tiendan), ni a la Ley de Dios. Debe evitar el clasificar a los hombres
como espirituales o carnales, asi como arrogarse el determinar quié-
nes se salvan o se condenan.

Confesiones X111 23,34

Concretando mas, el hombre espiritual es competente para juzgar
lo que se refiere a los sacramentos de la iniciacion y las formulas ritua-
les de los mismos. Esta capacitado para aprobar lo recto y desaprobar
las acciones y costumbres viciosas de los creyentes, y esta facultado
para corregir.

Confesiones X111 24,35

Se pregunta por qué la Escritura consigna la orden del Creador
de crecer y multiplicarse dirigida s6lo a los hombres, a los animales
acuaticos y a las aves, y no a las plantas y a los animales terrestres.

Confesiones X111 24,36

Cree que no en vano ha hecho el texto sagrado esta diferencia-
cién, pues, como ya expuso en el libro XII, esta convencido de que
de un solo pasaje de la Escritura caben diversas interpretaciones ver-
daderas.

Confesiones X111 24,37

En consecuencia, el pasaje creced y multiplicaos (Gén 1,22.28) ad-
mite un sentido propio que «conviene a todas las cosas que tienen



828 MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA

generacion a base de semillas», y un sentido figurado —que considera
que es la intencion de la Escritura- que amplia su alcance a multitudes
tanto en las criaturas espirituales como en las corpéreas, en las almas
justas como en las pecadoras, en los autores sagrados, en la asociacién
de los pueblos gentiles, en el celo de las almas piadosas, en las obras
de misericordia, en los carismas, en los sentimientos del alma mode-
rados por la templanza.

Confesiones X111 25,38

Hace una interpretacion simboélica del alimento vegetal que Dios
proporciona a los animales terrestres, a las aves y a los hombres. Este
alimento significa las obras de misericordia con que Dios premia en
la tierra a los que explican la doctrina cristiana a los fieles, y les dan
ejemplo de vida.

Confesiones X111 26,39
El que hace el bien y da generosamente es el primer beneficiado
de su buena accion, que revierte en €l vivificandolo.

Confesiones X111 26,40

Pablo no se alegra tanto por el don material con que lo obsequian
los filipenses cuanto por su buena accion, que les reporta a ellos un
reverdecimiento de su alma.

Confesiones X111 26,41

El Apéstol distingue el don material del fruto espiritual, que es «la
buena y recta voluntad del donante»: sin rechazar lo primero, se ha de
preferir lo segundo.

Confesiones X111 27,42

El mero don material, falto de «recta y santa intencién», no pro-
duce en el donante un verdadero fruto de auténtica vida. Este sélo se
engendra en la tierra separada de las aguas amargas del mar; de ahi
que no se alimenten de €l los peces y los cetaceos.



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTIN, PASO A PASO (II) 829

Confesiones X111 28,43

Dios declara buena cada una de sus obras y, de todas en conjunto,
dice que eran muy buenas. Al igual que un cuerpo es mas hermoso in-
tegrado por todos sus miembros, que cada uno de ellos por separado.

Confesiones X111 29,44

{A qué se debe que —segun la Escritura- Dios reitere ocho veces,
dia por dia, que las obras que hizo son buenas, mientras que Agustin
esta convencido de que en Dios no existen tiempos? Y explica que ello
es debido a que Dios es distinto del hombre. La Escritura va dirigida
al hombre, que es temporal, mientras que Dios es inmutable en su
eternidad.

Confesiones X111 30,45

Recrimina a quienes les desagradan las obras de Dios e idean que
las hizo, no de la nada, sino de materiales preexistentes, por necesi-
dad, para protegerse de sus enemigos.

Confesiones X111 31,46

Quienes, por el contrario, contemplan las obras de Dios ilumina-
dos por el Espiritu de Dios, ven, con los ojos de Dios, que son buenas,
y se complacen en ellas movidos por el mismo Espiritu, ya que nadie
conoce a Dios sino el Espiritu de Dios, y nadie ama a Dios sino en
virtud del Espiritu que Dios nos ha dado.

Confesiones X111 32,47

Agustin da gracias a Dios por toda la creacion: por el cielo y la
tierra, por el firmamento, por el mar y la tierra firme, por los astros,
por el agua, por los animales y por el hombre, hecho a imagen y se-
mejanza de Dios (Gén 1,26), en virtud de la razon y de la inteligencia.

Conffesiones X111 33,48

La creacion entera alaba al Sefor y nosotros los hombres, por ella,
amamos a Dios. Todas las cosas fueron creadas de la nada, de donde



830 MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA

Dios sac6 la materia informe de la que formaria todas las criaturas.
Asi pues, todo lo creado tiene principio, y todo lo que tiene principio
tiene final, pues no depende de si.

Confesiones X111 34,49

Toda la creacion tiene por cabeza al Unigénito, en quien existia
antes del tiempo. Ya en el tiempo, el Senor llevo a cabo sus designios
ocultos justificando a los impios, estableciendo la autoridad de la Es-
critura, fomentando las obras de misericordia de los creyentes; susci-
t6 personas santas como faros luminosos, produjo los sacramentos e
instruy6 y educo a los fieles, conformando asi el cuerpo de Cristo, que
es la Iglesia.

Confesiones X111 35,50

Agustin pide al Sefor que complete su obra creadora dandole el
don de la paz sin ocaso, aun cuando el mundo creado por Dios esta
llamado a tener fin.

Confesiones X111 36,51

No obstante, en el descanso de Dios de que habla la Escritura, se
encierra una profecia de nuestro descanso eterno en el Sefior, después
de haber realizado las obras que el Creador mismo nos ha concedido.

Confesiones X111 37,52

Dios es quien obra en nosotros y quien descansara en nosotros.
Pero, al contrario que nosotros, Dios no obra en un tiempo y descansa
en otro, pues, en El, no hay tiempo: «T', Sefor, ests siempre obrando
y siempre descansando».

Confesiones X111 38,53

La diferencia entre Dios y nosotros reside en que nosotros vemos
lo que existe en tanto que la realidad existe porque y como Dios la
ve. Nosotros, movidos por el Espiritu, obramos el bien, pero nuestras
obras (que son un don de Dios) no son eternas. Dios, en cambio, es el



LAS CONFESIONES DE SAN AGUSTIN, PASO A PASO (II) 831

Bien por esencia y «<nunca deja de hacer el bien». <I'4, que eres el Bien
que no tiene necesidad de ningtn otro bien, siempre estas en reposo,
porque Ta mismo eres tu reposo»; y sera también nuestro reposo si se
lo pedimos a El.

Termina, pues, sus Confesiones como las empez6, vislumbrando en
Dios su reposo eterno, «porque nos has hecho para ti y nuestro cora-
zon esta inquieto hasta que descanse en ti» (I 1,1).

MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA






