
SAN AGUSTÍN Y EL AMOR COMO FUNDAMENTO DE LAS RELACIONES... 757

San Agustín y el Amor como fundamento  
de las relaciones políticas. 

Un acercamiento desde la obra de Hannah Arendt

Resumen 
A partir de la confluencia entre Agustín y Arendt se entiende que las 
relaciones políticas como núcleo de la vida en sociedad son la expresión 
de una pluralidad de personas en la concorde unidad por el Bien Común. 
El Amor, es fundacional en al interior de las relaciones políticas para el 
Obispo de Hipona, ya sea el amor propio en la civitas terrena o el amor a 
Dios en la civitas Dei. Desde la mirada arendtiana se puede comprender 
esta dimensión fundante de la socialidad desde el diálogo con la tradi-
ción griega y judeo-cristiana, a la luz de la filosofía política del siglo xx. 
Reflexionar sobre el Amor como fundamento de las relaciones políticas a 
partir de estos autores es pertinente en un contexto donde estas relacio-
nes son de tipo instrumental, y la alteridad, como una las características 
fundamentales del Ser, está determinada por una lógica conflictual. Una 
filosofía política que encierra el pensamiento agustiniano y arendtiano 
es el nervio fundamental para considerar un paradigma de las relaciones 
políticas que respete y esté fundado en los elementos constitutivos de la 
persona humana. 

Palabras claves: Amor- relaciones políticas- vita socialis-vita actuosa

Abstract

From the confluence between Augustine and Arendt it is understood that 
political relations as the core of life in society are the expression of a 
plurality of people in the concord unity for the Common Good. Love, 
is foundational within political relations for the Bishop of Hippo, either 
self-love in earthly civitas or love of God in the civitas Dei. From the Aren-
dtian eye you can understand this founding dimension of sociality from 
the dialogue with the Greek and Judeo-Christian tradition, in light of 
the political philosophy of the twentieth century. Reflecting on Love as 
the foundation of political relations from these authors is relevant in a 

CiuD-Ra 233-3 (2020) 757-776



YUANLING FONG ALBITE758

context where these relationships are of an instrumental type, and alte-
rity, as one of the fundamental characteristics of Being, is determined by 
conflicting logic. A political philosophy that encloses Augustinian and 
Arendtian thinking is the fundamental nerve to consider a paradigm of 
political relations that respects and is based on the constituent elements 
of the human person. 

Key words: Love, political relations, vita socialis, vita actuosa. 

1.  Introducción

A la luz de estos tiempos parece descabellado afirmar que el 
Amor es el fundamento de las relaciones políticas. Por ello el presente 
texto es una apología del Amor como originario en la socialidad, que 
permitiría el reencuentro de la persona humana con lo más íntimo de 
sí mismo, para luego expresarlo en el encuentro con la alteridad en 
el espacio público. Pero, ¿a qué se hace referencia con fundamento de 
las relaciones políticas? Se entiende por “fundamento de las relaciones 
políticas” a las causas y principios que constituyen las relaciones polí-
ticas en cuanto a su realidad. A partir de aquí se abordará por qué el 
Amor es el fundamento de las relaciones políticas para San Agustín, 
utilizando la lógica heredada de la obra de Hannah Arendt, en espe-
cial de su tesis doctoral El concepto de Amor en San Agustín. 

Primeramente, se precisa dilucidar qué se entiende por relacio-
nes políticas en el marco del presente trabajo. La palabra Política 
(πολιτική) implica una determinada relación. La Política en su con-
cepto tradicional se refiere fundamentalmente a las relaciones que 
tienen lugar en la esfera de lo público, específicamente la polis, siendo 
el núcleo de la vida socio-política. Estas relaciones, que constituyen la 
vida en sociedad, tienen lugar en el mundo como escenario político y 
se consolidan a partir de intereses comunes. En latín inter-est significa 
estar entre, el encuentro del yo originario con un tú concreto, cuya 
presencia interpela y responsabiliza mi propia identidad. Para autores 
como Aristóteles, dicho encuentro, no es accidental, sino consubstan-
cial, partiendo de la antropología que se fundamenta en el zoom politi-
kon de la cual se hablará en el próximo epígrafe. 



SAN AGUSTÍN Y EL AMOR COMO FUNDAMENTO DE LAS RELACIONES... 759

La temática en cuestión busca reconciliar la política con la inte-
rioridad de la personan humana hasta las posibilidades de su realiza-
ción como única entre iguales en el espacio público.

En el Libro XIX de La Ciudad de Dios, Agustín, introduce el tér-
mino de vita socialis sobre el cual se profundizará como correlativo al 
de vita actuosa, el cual alude específicamente a las relaciones políticas. 
El autor nos habla de la praxis de la vida cristiana y de la realización 
del hombre como ciudadano en la res-publica cuando está en relación 
consigo mismo, con los demás y con Dios. La afirmación agustiniana 
es capital para comprender la estructura de las relaciones políticas, la 
lógica que las sustenta y el orden al que pertenecen. San Agustín es 
uno de los autores cristianos que más bebió de la tradición griega-ro-
mana, adoptando conceptos propios de la filosofía clásica que nutrie-
ron su pensamiento político y es de suma relevancia en la presente 
investigación la sobriedad con la que trata los temas políticos en su 
obra a la luz del cristianismo. Hannah Arendt, quien ha estudiado a 
Agustín con excelencia, no comparte la idea de que el amor está al 
centro de las relaciones políticas. Más bien lo considera a político y 
no mundano. Solo el pueblo judío, expresa en una entrevista que le 
hizo Günter Gaus en el programa televisivo Zur Person, es un ejem-
plo de relaciones políticas no mundanas en un presente histórico. Sin 
embargo, su análisis no es excluyente para la hipótesis de la presente 
de este texto, al contrario, con Arendt se aterriza en una dimensión 
propiamente política cuyos elementos complementan el fundamento 
agustiniano de las relaciones políticas. 

Desde este plano existe una confluencia entre los dos autores. 
Tanto Agustín como Arendt, parten del encuentro del Yo con el Otro 
como relación política fundamental. La propia Arendt reflexiona so-
bre la facticidad del cristianismo para desarrollar el concepto de Ac-
ción como uno de los pilares de la condición humana. Principalmente 
utiliza el término agustiniano vita negotiosa o actuosa en su significado 
original: vida dedicada a los asuntos públicos o políticos, como una 
tradición del bios politikos de Aristóteles 1.

1  Arendt, H., «La condición humana» (cap. I), en La condición humana, 
trad. Ramón Gil Novales, Paidós Colección Surcos, Barcelona 2005, pp. 35-49.



YUANLING FONG ALBITE760

La presencia de estos dos autores enriquece la investigación, así 
como también supone un cúmulo de inquietudes que se pretenden 
ordenar a lo largo del trabajo. No obstante, se comprende, a raíz del 
presente, la reflexión sobre el Amor como contenido esencial de las 
relaciones políticas siempre va a ser una gran pregunta. El sentirse 
interpelado por la pregunta y reconocer la responsabilidad que ella 
implica es el primer móvil para como para reflexionar sobre el origen, 
causas y fundamentos de las cosas.

2.	 Ser entre los otros. Aspectos introductorios para 
la reflexión sobre el fundamento de las relaciones 
políticas

De las narraciones originarias de la tradición judeo-cristiana, el 
relato de Caín y Abel nos ubica en la fundación de la primera socie-
dad política. La remisión a las Sagradas Escrituras es imprescindible 
para comprender el pensamiento de dos autores de raíces occidenta-
les. Tanto la obra de San Agustín, padre de la Iglesia Católica como la 
de Hannah Arendt, descendiente de una familia judía, están llenas del 
misterio insondable que revelan las escrituras. De aquí que el relato 
de Caín y Abel sea el punto de partida para introducir los primeros 
que elementos sobre los cuales me apoyaré humildemente. 

La relación entre estos dos hermanos (Caín y Abel) es un para-
digma relacional que dio origen a la base de la primera civilización 
y que marcó la lógica de las relaciones políticas que le sucedieron. A 
partir de esta narración se entiende que tiene lugar en la Historia el 
primer homicidio y como consecuencia un pacto del hombre con Dios 
que va a ser el núcleo de las narraciones posteriores a la fundación 
de la primera ciudad. La relación entre Caín y Abel, como herma-
nos biológicos, responde a una lógica conflictual que ha marcado el 
pensamiento político de la Modernidad. Esta lógica no es particular 
en la relación originaria entre Dios y el hombre, no está fundada en 
la naturaleza de los hermanos, sino que tiene lugar a partir de la des-
obediencia o el quebrantamiento del orden divino. Si Caín hubiese 
comprendido que el vínculo con Abel era la clave de un orden fun-
dado en el amor hacia el Otro como resultado del amor del Padre, su 



SAN AGUSTÍN Y EL AMOR COMO FUNDAMENTO DE LAS RELACIONES... 761

obrar libremente hubiese sido un acto de donación del cual ambos 
se beneficiarían. La pregunta que Caín le hizo a Dios «¿acaso es mi 
obligación cuidar de él?» (Gn 4, 9) 2 alude a una noción de responsabi-
lidad que ya existía en Caín y que, sin embargo, fue anulada. Pues se 
hace evidente cómo la no responsabilidad del uno con el otro conduce 
al acto criminal que rompe con el orden establecido. Caín no expresa 
arrepentimiento, comprueba que su crimen lo ha separado de Dios y 
de los hombres y lamenta encontrarse en una situación de completa 
inseguridad y desprotección. Esta nueva situación en la que se halla 
Caín es el resultado de una relación donde el Otro se convierte en 
enemigo como consecuencia de la aniquilación de la autoridad del 
Padre. Dios expulsa a Caín de la tierra, pero su misericordia le da la 
oportunidad de resarcirse. El resarcimiento de Caín es fundar la pri-
mera civilización. ¿Cuál sería entonces el fundamento de esta nueva 
vida en sociedad? Acorde a la tesis del relato, se trata de las relaciones 
entre personas que tienen lugar en el espacio público, y cuya base es 
el reconocimiento y la responsabilidad por el Otro, que se funda a su 
vez en la autoridad de Dios. Es la política como la posibilidad para 
restituir el amor fraterno. 

La vida en la ciudad, es decir la vida política, se presenta aquí como 
una segunda posibilidad de vivir la fraternidad, ofrecida a quien ha 
matado a su hermano: la política es la recuperación y el desarrollo 
del lazo de fraternidad, vivido no ya a través de una relación directa e 
inmediata (como hermanos de sangre), sino a través de la mediación 
de la ley, es decir, como ciudadanos […] 3

En esta narración se encuentran los primeros atisbos de lo que 
pudiera ser el fundamento de la vida en sociedad. Aspectos similares 
tienen lugar en las bases de la polis griega, de donde surge la Política 
como “las relaciones que tienen lugar en la polis”. En griego clásico se 
utiliza el término polites para referirse al ciudadano o conciudadano. 

2  La Biblia de Estudio, Dios Habla Hoy, Sociedades Bíblicas Unidas, Brasil 
20157, p. 22.

3  Baggio, A. Mª, «La fraternidad antagonista», en La Fraternidad en perspectiva 
política. Exigencias, recursos, definiciones del principio olvidado, comp. Antonio María 
Baggio, Ciudad Nueva, Buenos Aires 2009, pp. 202-251.



YUANLING FONG ALBITE762

Mientras, Aristóteles, define al hombre como zoon politikon, refirién-
dose a que lo político es constitutivo del hombre; aunque luego este 
concepto no se adapte a todos los hombres sino, a los ciudadanos, 
quienes eran los que participaban de la vida pública. Respecto a lo an-
terior, Hannah Arendt, en ¿Qué es Política? plantea algo diferente: «el 
hombre es a-político. La política nace en el Entre-los hombres, por la 
tanto completamente fuera del hombre. De ahí que no hay una subs-
tancia propiamente política. La política surge en el entre y se establece 
como relación» 4.

La expresión de Arendt niega lo político como constitutivo del 
hombre y objetiva la relación como esencial en la política. Esto último 
también es clave en el pensamiento de Aristóteles si se comprende 
que lo político como constitutivo de la persona alude a la dimensión 
relacional propia de la naturaleza humana. Es una particularidad del 
hombre que pueda vivir en la polis, la cual representa la suprema for-
ma humana en tanto es autárquica. En esta línea Arendt se separa de 
Aristóteles y está de acuerdo con Agustín en que lo político y lo social 
son diferentes, pero están interconectados. Tanto lo político como lo 
social, no son fenómenos aislados de la vida mundana. Corresponde 
a la propia naturaleza de estos interpretarlos a la luz de la Verdad, 
sin la cual, el orden terreno carecería de sentido puesto que no puede 
crearse a sí mismo. La Verdad incrementa la libertad (condición indis-
pensable para la política) y cuando la libertad se somete a la Verdad 
el hombre crece, en su comprender, en su amar en su ser 5. Arendt 
también ahonda en ello partiendo de sus estudios sobre la tradición 
griega y expresa que, en el orden político todavía está presente la idea 
socrática de Verdad «una verdad que solo puede existir en la relación 
con los demás» 6. 

Tanto la definición aristotélica como la arendtiana respecto al 
ser-político tienen un punto de encuentro en el pensamiento político 
de San Agustín. Para Agustín la vida social de los hombres también 

4  Arendt, H., ¿Qué es Política?, trad. Rosa Sala Carbó, Ediciones Paidós, 
Barcelona 1997, pp. 31; 46.

5  Moreno Almería, J. A., «S. Agustín: Inspiración para una antropología 
futura», en Identidad humana y fin de milenio. Thémata 23 (1999) 497-476.

6  Arendt, H., ¿Qué es Política?, 31.



SAN AGUSTÍN Y EL AMOR COMO FUNDAMENTO DE LAS RELACIONES... 763

está determinada por la política. Sobre esto expresa en La Ciudad de 
Dios:

Todas las sociedades contienen dentro de sí individuos, grupos y 
asociaciones que, por gracia divina conferida, transitan en la Tierra 
hacia la salvación eterna; pero también contienen individuos, grupos 
y asociaciones que están ancladas a lo terrenal, y que por lo tanto no 
se encontrarán con la divinidad en el fin de los tiempos. Sólo Dios 
sabe quiénes pertenecen a cada grupo —ya que sólo Él “escruta los 
corazones”— y, por ende, nadie puede reconocer la membresía de unos 
u otros […] 7.

Las bases de la sociedad política que resaltan a partir del relato de 
Caín y Abel se encuentran también en la ciudad celestial, paradigma 
cristiano de la vida en sociedad. Vita Socialis es el término que usa el 
autor para referirse a las relaciones que tienen lugar en la res-publica 
que, en el caso de ser a imagen de la Ciudad de Dios, tiene como nú-
cleo de lo político el amor al prójimo y no el temor a él. El amor a Dios 
y el amor al prójimo tienen mucho en común, así como muchas dife-
rencias; no solo a partir de las diferencias que supone cada término 
sino también en razón del tipo diferente de relación que generada en-
tre ambos términos. Solo de las personas que buscan recíprocamente 
el bien de los otros nace una relación de Amor 8. Es la relación la que 
otorga un nombre específico al Amor. Por eso dos Amores distintos 
fundaron dos ciudades distintas. El amor de sí, la ciudad terrena y el 
amor al otro, fundado en el amor a Dios, la ciudad celestial.

2.1.	 Sobre la idea de sociedad política en La Ciudad de Dios

La Ciudad de Dios (De Civitate Dei, 413-427) es una apología de la 
“verdadera religión”, del único Dios que ella profesa y de la relación 
entre las más altas filosofías paganas, en particular el platonismo, y los 

7  Chuaqui, T. A., «La Ciudad de Dios de Agustín de Hipona. Selección de 
textos políticos», Estudios Públicos 9 (2005) 273-390.

8  Donati, P., «L’amore come relazione sociale», en L’agire affettivo. Le forme 
dell’amore nelle scienze sociali, Società Mutamento Poltica (SMP), Revista italiana di 
Sociologia, vol. 2, 4 (2011) 15-36.



YUANLING FONG ALBITE764

datos de la revelación cristiana. Es la gran summa de los últimos años 
de San Agustín donde expone los conceptos centrales de su metafí-
sica, teología y antropología. La antropología agustiniana es funda-
mental para comprender en mayor medida las categorías principales 
del pensamiento político del autor, principalmente las que aparecen 
en su obra cumbre. 

Lo antropológico agustiniano, es decir lo humano, se fundamen-
ta en lo ontológico del que depende metafísicamente. Precisamos un 
punto fundamental: en Agustín, lo ontológico no es simplemente el ser 
sino el Ser que se identifica con Dios. Dios y el hombre, en esta etapa 
de la reflexión son las dos realidades que interesan a Agustín […] 9

Se pudiera decir que la antropología agustiniana es ontológica 
o que tiene su fundamento en lo ontológico. Esta es la esencia de las 
realidades que le interesa conocer a Agustín, “Dios y el hombre – El 
hombre y Dios”. Por tanto, todo lo que responda al orden de lo hu-
mano también va a tener una correspondencia con Dios. He aquí la 
esencia de la relación dialéctica existencial del hombre con Dios, que 
es a su vez la esencia antropológica. Sobre lo anterior aparece un con-
cepto importante para la metafísica agustiniana y un rasgo capital en 
su antropología: el concepto de Unidad. Principalmente la relación 
de los hombres con Dios es adhiriéndose a la verdadera Unidad, y 
oponiéndose a ella con una falsa imitación, una falsa Unidad 10.

En La Ciudad de Dios, Agustín habla de la unidad ontológica del 
Universo, de un único principio que lo estructura cuyo centro tras-
ciende la multiplicidad que es a su vez parte de la Unidad: del orden, 
el cual tiene una causa unitaria, el principio que lo estructura. Este no 
es solamente un principio ontológico y cosmológico, sino también un 
principio lógico que rige nuestro pensar 11. Además de un punto de un 
punto de vista óntico elemental y ético social, el Uno es la centralidad. 

9  Borg, L., OSA, «La Antropología de san Agustín», en Una aproximación 
desde la fenomenología hermenéutica, La Habana 2013, pp. 1-32.

10  Lettieri, G., Il senso della storia in Agostino d’ Ippona, Edizioni Borla, 
Roma 1988, p. 28.

11  Ibíd.



SAN AGUSTÍN Y EL AMOR COMO FUNDAMENTO DE LAS RELACIONES... 765

¿Por qué entonces hablar de Unidad si en La Ciudad de Dios se 
mencionan dos ciudades diferentes que responden a diferentes órde-
nes? Los distintos órdenes de estas ciudades son los que corresponden 
a sus estructuras internas. Pero, las dos ciudades que se mencionan 
en el libro, la civitas terrena y la civitas Dei encuentran origen desde lo 
antropológico en la creación del hombre en tanto origen de la socie-
dad humana. Estas ciudades, pertenecen a un único gran Orden (Dei 
Ordo), cuyo centro está en el Uno. 

Hasta aquí se pueden identificar tres grandes ideas. La primera 
es que el hombre, en cuanto a ser, es uno que se identifica con Dios; 
es decir, lo antropológico se fundamenta en lo ontológico y a su vez 
lo antropológico es el móvil para el conocimiento de lo ontológico 12. 
Pareciera que pudiese haber cierta contradicción en estas premisas, 
pero no es así. Pues dichas premisas se fundan en un Orden que inclu-
ye tanto lo humano como lo divino y que tiene a Dios (Idipsum) como 
centro, fundamento, origen y fin. La segunda idea es que la relación 
dialéctica existencial entre el hombre y Dios es una relación que res-
ponde, esencialmente, a una lógica positiva. En otras palabras, una 
lógica fundada en un Bien en sí mismo. Y la tercera, la cual deviene 
de la anterior, es que, lo que vimos como estructura fundamental en 
la relación entre el hombre y Dios va a constituir la base de las rela-
ciones políticas. Ya Aristóteles planteaba que el Bien era el objeto de 
la Política y puesto que todo bien participa de la Bondad absoluta, 
como correlato de esta forma de relación se puede deducir que, las 
relaciones políticas, magna expresión del orden terreno, se expresan 
en el amor (dilectio) hacia el Otro respaldado por una misma Verdad 
que es el origen y fin de la ciudad como camino de peregrinación. 
Esta última idea corresponde a la unidad social en la ciudad de Dios. 

Se entiende entonces que la lógica de las relaciones que se dan en 
esta nueva sociedad política que nos presenta Agustín, la civitas Dei, 
tiene un fundamento antropológico-ontológico. En la civitas terrena 
prevalece el amor de sí y el pecado es la dispersión del hombre en la 
multiplicidad; en esto radica el pecado de soberbia de Adán y que se 

12  En este sentido no se trata de una identificación esencial sino relacional; 
en términos agustinianos, participativa.



YUANLING FONG ALBITE766

pone en evidencia en la narración de Caín y Abel; es el pecado como 
rompimiento del orden universal establecido. El no vivir acorde- con-
corde a la Unidad es la dispersión del hombre que solo se reconstituye 
en Cristo, la unión entre nuestra mortalidad y la perfección divina. 

Hasta aquí se puede apreciar cómo la unidad social responde a la 
unidad metafísica, y en el caso de la civitas Dei, la unidad metafísica 
(Dios) funda la vida social. En el caso de la ciudad terrena, es la uni-
dad social que pretende edificarse sobre la unidad metafísica. 

Roma es el centro que referencia la ciudad terrena. La Roma pa-
gana que se ha perdido en la idolatría y cuya República se edifica con 
la más alta estructura política.

En el libro XIX de La Ciudad de Dios  13 Agustín habla de tres 
niveles fundamentales de la ciudad terrena. Primero la casa (la cual 
comprenden familia, parientes y amigos), después la ciudad (urbe) 
y por último el orbe. Estos son los llamados “grados de la política 
humana” fundada en una socialidad natural que deviene en una 
alienación social. Pero, ¿qué entiende san Agustín por alienación 
social? La alienación es parte de la naturaleza de la realidad social, 
una realidad de alienación. Los hombres se relacionan con los otros 
desde su extrañamiento o ambigüedad, donde la interioridad de 
cada uno queda en secreto, incomunicable. En el capítulo VI del 
Libro XIX se habla de tenebrae vitae socialis haciendo referencia a la 
imposibilidad del juez de llegar a la totalidad de la realidad por lo 
que a pesar de su prudencia podría juzgar a un inocente. Y aquí es 
visible la no adaequatio a la Verdad, tanto del juez como del que es 
juzgado; pero sobre todo la angustia y el dolor que experimentan 
ambos ante el extrañamiento que representa el uno para el otro. En 
cambio, Agustín considera que es necesaria la misericordia del juez, 
acción que permitiría adentrarse en el sufrimiento del otro. De este 
modo, a mi manera de ver, se pondría en duda el extrañamiento 
o ambigüedad en la relación. La misericordia es el camino por el 
cual se introduce el amor en la justicia. 

13  San Agustín, Libro XIX, Capítulo VII, «La Ciudad de Dios», Obras de 
San Agustín, Tomo XVI-XVII, Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid MCMLVIII.



SAN AGUSTÍN Y EL AMOR COMO FUNDAMENTO DE LAS RELACIONES... 767

Ese ver al Otro como extraño, o extranjero (tal cual aparece en 
el texto) es la disipación en la multiplicidad, el pecado de Adán y 
Eva que transciende en la humanidad como extrañamiento recíproco. 
La tenebrae vitae socialis es la alienación al Uno, es el extrañamiento 
de Caín hacia el Señor y como consecuencia la aniquilación de su 
hermano. La des-unificación, o alienación de uno (individuo) del 
Uno, es la separación de la acción socialmente unificadora del Amor 
que solo en ella se realiza.

3.	C o-existir en el mundo. El amor como fundamento 
de las relaciones políticas

Hominem vero… unum et singulum creavit. Con esta afirmación, 
Agustín, en el Libro XII de La Ciudad de Dios, distingue al hombre 
en la Creación a diferencia del resto de las criaturas. Uno y solo el 
hombre fue creado, pero como se ha expuesto anteriormente, es esen-
cial a él la relación con el Otro y con Dios. El hombre es uno, desti-
nado a la relación con el Uno. Pues es creado mediante una relación 
(en el origen) y aparece en el mundo por la natalidad como fruto de 
una relación. De esta manera, el existir, como ser en el mundo, es un 
co-existir; donde nuestra existencia está afectada por la existencia del 
Otro, la cual descansa en un mismo fundamento ontológico: el Amor, 
que encuentra su origen en Aquel que amó primero.

Se puede decir que existen diversas formas de amar. Cada una 
tiene su origen en la propia naturaleza humana y adquiere un nombre 
específico según la forma de relación de la que emergen 14. Pero todas 
las formas de amor comparten ciertos rasgos como por ejemplo la 
consideración del objeto de ese amor como un fin en sí mismo, más 
que como un mero instrumento; el respeto por la dignidad humana 
de los seres amados; la disposición a limitar los impulsos de la codicia 
en favor de los seres amados 15.

14  Donati, P., «L’amore come relazione sociale», pp. 15-36.
15  Nussbaum, M. C., «Emociones públicas», en Las emociones políticas. ¿Por 

qué el amor es importante para la justicia?, trad. Albino Santos Mosquera, Paidós, 
Barcelona 2014, pp. 243-457.



YUANLING FONG ALBITE768

Cada vez que se ama se ama al Amor y se le busca a Dios, incluso 
sin saberlo. Mas el amor desordenado no es el amor a lo bueno, al 
Bien. El amor que busca al objeto de su amor, que es el amor mismo, 
es el sentido de la obra agustiniana. 

Para analizar brevemente estos elementos quisiera presentar las 
ideas fundamentales que aparecen en el capítulo tercero de El concepto 
de amor en San Agustín (1929), de Hannah Arendt; ya que la autora 
no es sólo una excelente estudiosa del pensamiento agustiniano, sino 
que, en su tesis doctoral, a partir de la conexión que tiene con Agustín, 
deja ver contenido trascendental de su filosofía política. El objetivo de 
este análisis es reflexionar sobre la hermenéutica de la autora y que 
las ideas principales del texto contribuyan a asimilar el fundamento 
ontológico de la vida en sociedad desde el concepto de amor de San 
Agustín. El capítulo tercero de la tesis doctoral de Arendt, se titula 
Vida en Sociedad (vita socialis) y es un análisis fenomenológico sobre el 
fundamento de la vida en sociedad en Agustín considerando lo que la 
autora llama “el doble origen del hombre”. 

Arendt parte de lo que entiende Agustín por Sociedad, o populus: 
«El pueblo es un conjunto de seres racionales asociados por la con-
corde comunidad de objetos amados»16. Esta definición de Agustín 
responde a lo que anteriormente se ha expuesto como “acción social-
mente unificadora del Amor”. El Amor, esencialmente axiomático, 
no solo es appetitus en el sentido más literal del deseo, sino también 
dilectio, una relación íntima entre el sujeto que ama y el objeto amado, 
donde ambos se fusionan en una única realidad. Lo que es esencial 
al Amor, en Agustín, tiene su fundamento en Dios, el summum bo-
num, no solo en sentido ontológico sino también axiológico17. Es en 
el Amor como mandamiento donde se encuentra el significado de la 
dilectio como acción unificadora. El Amaos los unos a los otros como yo los 
he amado, no es solo un mandamiento cuya función es ética o moral; 
dicho axioma entra en la Historia otorgándole un nuevo significado a 

16  Borg, L., OSA, «La Misericordia, un instrumento para una mejor convivencia 
social entre los hombres», Conferencia en la Universidad Católica de Panamá, 6 
de agosto 2016, pp. 1-9.

17  Rosales Meana, D., «Mínima fenomenología de la Religión en Agustín 
de Hipona», en Metafísica y Persona. Filosofía, Conocimiento y Vida 22 (2019).



SAN AGUSTÍN Y EL AMOR COMO FUNDAMENTO DE LAS RELACIONES... 769

la co-existencia en el mundo. De ahí que el Amor se constituye como 
experiencia metafísica de la temporalidad histórica y como funda-
mento ontológico de la vida en sociedad. 

Arendt quiere encontrar la relevancia de este mandamiento del 
amor como fundamento de la sociedad y para ello se adentra en lo 
que es tan radicalmente personal y a la vez común: la fe. La comuni-
dad de fe tiene un rasgo fundamental que la diferencia de las comuni-
dades mundanas. Esta se realiza en el amor mutuo y requiere para sí 
al hombre entero, a diferencia de las otras comunidades que surgen en 
función de objetos específicos en común y aíslan otros de la persona. 
Pero no se puede hablar del fundamento ontológico de la sociedad 
con la sola referencia a la comunidad de fe. Incluso, Agustín, no habla 
de sociedad en el sentido estricto de la ciudad celestial. En La Ciudad 
de Dios ambas ciudades tienen el mismo fundamento como base, el 
Amor, solo que, en una es corrompido. Sobre ello afirma Arendt:

La civitas terrena siempre es a la vez una sociedad, o sea, un orga-
nismo social integrado por personas que viven unas con otras y una 
para las otras, y no solamente unas junto con otras, y esta ciudad te-
rrena no está arbitrariamente fundada ni es tampoco susceptible de 
disolución arbitraria […] 18

Cuando menciona “personas que viven unas con otras y una para 
las otras y no solamente unas junto con otras” alude al co-existir al 
que se hizo referencia al comienzo de este epígrafe. El co-existir en el 
mundo, en Arendt, no se refiere a la condición de la vida orgánica en 
la Tierra, sino a las relaciones que tienen lugar en un espacio común a 
todos (lo público) en relación con los objetos fabricados por las manos 
del hombre y con los asuntos comunes a los hombres. «Vivir juntos 
en el mundo significa en esencia que un mundo de cosas está entre 
los que lo tienen en común» 19. Pero la autora va más allá y explica 
refiriéndose a lo determinante en las relaciones políticas como base de 
la coexistencia en el mundo, que «la paradójica pluralidad humana se 

18  Arendt, H., «Capítulo III, Vida en Sociedad (Vita socialis)», en El concepto 
de Amor en san Agustín, Ediciones Encuentro, Madrid 2001, pp. 131-150.

19  Arendt, H., «Capítulo II, La esfera pública y la privada», en La condición 
humana, Paidós Colección Surcos, Barcelona 2005, pp. 51-106



YUANLING FONG ALBITE770

basa en la paradójica pluralidad de los seres únicos» 20. ¿Qué significa 
para Arendt esta paradoja de la pluralidad? En el Capítulo V de La 
condición humana plantea que con la palabra y la acción nos insertamos 
en el mundo humano y esto es como un segundo nacimiento. Pues la 
acción corresponde al hecho de la natalidad como primera realiza-
ción de la condición humana y el discurso corresponde a la distinción 
como condición de la pluralidad; por lo cual el vivir en el mundo co-
rresponde al vivir como seres distintos y únicos entre iguales. 

Esta igualdad es capital en el texto en cuestión. Pues se habla 
de igualdad en un sentido onto-histórico, la cual no puede cancelar-
se, aunque la libertad de sí del individuo lo llame al aislamiento y 
a querer cortar sus relaciones con la comunidad humana. Esta es la 
comunidad de todos los seres humanos que se remonta a Adán y que 
constituye el mundo antes de la civitas Dei. He aquí la primera distin-
ción de mundo que aparece en el texto: El mundo histórico (saeculum). 
Importante señalar para evitar una confusión hermenéutica, que se 
ha estado hablando de dos argumentos sobre la igualdad que deben 
analizarse por separados. El primero, la igualdad por naturaleza a la 
que se ha hecho referencia en el segundo epígrafe de este texto y la 
segunda es la igualdad por causa del pecado. Esta es la participación 
en el pecado original que se transmite en el mundo mediante las rela-
ciones intramundanas. 

Que el hombre sea por naturaleza un ser social significa al mismo 
tiempo que el hombre, visto en la perspectiva del origen distintivo de 
la humanidad, tiene una familiaridad con el mundo tanto por natu-
raleza como por generación –históricamente-. La naturaleza humana 
tiene, como naturaleza su origen en Adán. La doble familiaridad con 
el mundo es cancelada y trascendida en la ciudad celestial […] 21

De esta manera se introduce a lo que Arendt se refiere como “el 
otro origen”, o doblemente origen. ¿Cuál sería este nuevo origen? La 
autora nos dice que la pregunta por el Ser en Agustín concierne al 
Ser como individuo en relación con Dios, pero en términos de aisla-

20  Arendt, H., «Capítulo V, Acción», pp. 205-276.
21  Arendt, H., El concepto de Amor en san Agustín, pp. 131-150.



SAN AGUSTÍN Y EL AMOR COMO FUNDAMENTO DE LAS RELACIONES... 771

miento absoluto del individuo. Pues la pregunta por el Ser del hombre 
entre los hombres corresponde a la raza humana como tal; pero esta 
correspondencia con la raza humana no anula la singularización ni el 
recogimiento de cada persona en su relación con Dios. 

Uno y solo lo creó, no para abandonarle a la solitud sin ninguna 
sociedad humana, sino para que de ese modo se le recomendara vehe-
mentemente (vehementius) la unidad de esa sociedad y el vínculo de la 
concordia, para que los hombres se unieran no solo por la semejanza 
de su naturaleza sino también por la afección de su parentesco […] 22

Según la interpretación que hace Arendt dicho recogimiento o 
aislamiento es axiológico mientras que para Agustín es metafísico. 
Es en el aislamiento de cada individuo con Dios donde este se con-
vierte en prójimo y tiene relevancia la interdependencia de todos los 
hombres sobre la base de una fraternidad universal. El origen de esta 
nueva significación de las relaciones entre los hombres se encuentra, 
también, en la Historia: «la revelación de Dios en Cristo (…) como 
hecho histórico, se revela al mundo, o sea, a la coexistencia entre los 
seres humanos, a un mundo histórico» 23.

Se ha hablado primeramente de lo que en un principio entendía 
la autora como mundo histórico (saeculum) y a partir de ahora queda 
abierta otra noción de mundo cargada de significados en el propio 
mundo que los hombres han fundado. Con la redención de Cristo, este 
redime al mundo donde la relación entre los hombres y la igualdad 
eran entendidas desde la participación en el pecado. La redención es 
manifiesta dejando en evidencia la igualdad universal; pues en Cristo 
se encuentran todos los hombres de este mundo. El pasado de pecado 
ha fundado la ciudad terrena y ha hecho del mundo el lugar de inter-
dependencia entre los hombres. Toda posible extrañeza del cristiano 
en el mundo es siempre un extrañamiento respecto de él, pues lo que 
va de suyo es el sentirse en casa en el mundo. Este sentirse en casa, es 
posible dentro de la comunidad de fe, pues Cristo, es quien le otorga 

22  Borg, L., OSA, «La Misericordia, un instrumento para una mejor 
convivencia social entre los hombres», p. 9.

23  Arendt, H., El concepto de Amor en san Agustín, pp. 131-150.



YUANLING FONG ALBITE772

un nuevo sentido a la co-existencia, cuyo fundamento está en el Amor 
al prójimo. Pues no se debe amar al Otro a cuenta de su pecado, sino 
por la gracia que se ha revelado en él como en nosotros. Esta nueva 
co-existencia es el nervio fundamental de las relaciones en la ciudad 
celestial convirtiéndose en el núcleo de las relaciones políticas. Expli-
ca Arendt que, aun en el extrañamiento del mundo, el creyente sigue 
viviendo en el mundo porque Cristo ha venido al mundo y su ser, para 
Cristo, depende de la transformación del mundo en el cuerpo de Cris-
to 24. De esta manera, el extrañamiento queda superado en cuanto la 
explicitación del Otro ante Dios hace explícito mi propio ser. Pues la 
alteridad no es accidental, sino que la pregunta por el origen del hom-
bre entre los hombres responde a la común descendencia del Padre. 
Y con el Amor como fundamento de esta co-relación el individuo se 
co-pertenece al Otro. En palabras de la propia Arendt: el amor es la 
mediación entre el que ama y lo que ama, quien ama nunca está aisla-
do de lo que ama, él le pertenece.

En resumen, la unidad en la concordia es el fundamento ontoló-
gico-existencial de la vita socialis en Agustín, al cual Hannah Arendt 
le dedica largas páginas de reflexión en su tesis doctoral. ¿Pero cuál 
es el significado de esta pertenencia del objeto amado? ¿Cuál es su 
significación en las relaciones políticas? Se entiende que la posesión 
del objeto amado es la finalidad de la persona humana, que desde la 
tradición filosófica griega y romana, se identifica con la objetivación 
del Bien. Este anhelo del Bien, que es común a todos, es la Felicidad. 
La felicidad como gozo del objeto amado es la realización antropoló-
gica-ontológica del amante. 

Conclusión

Si se observa de manera general cómo se manifiestan las relaciones 
políticas en el presente, se puede decir que existe una preponderancia 
del dualismo amigo-enemigo, el Bien Común figura como resultado 
espontáneo de los bienes privados y hay una reducción de la felicidad 
al plano de lo individual limitando su finalidad en las relaciones polí-

24  Ibíd.



SAN AGUSTÍN Y EL AMOR COMO FUNDAMENTO DE LAS RELACIONES... 773

ticas. Esta expresión poco esperanzadora de la vida socio-política son 
las consecuencias de la puesta en práctica de las teorías modernas que 
rechazaron los valores fundacionales y tradicionales de la Política. Por 
tanto, es una emergencia un nuevo paradigma en el pensamiento po-
lítico que retome el fundamento de la política como se ha concebido 
desde los clásicos de la tradición occidental. 

Partiendo de la narración de Caín y Abel para introducir uno de 
los modelos simbólicos de la realidad relacional se ha visto cómo de 
esta fuente surgieron los primeros elementos que fueron objeto para 
la reflexión: la relacionalidad como dimensión constitutiva de la per-
sona humana; la co-pertenencia del Yo con el Otro como resultado 
de la co-pertenencia de todos a un orden ontológico/cosmológico (Dei 
Orde) y el Amor como base y fundamento de toda relación que ese 
explica como resultado del amor de Dios a los hombres. Estos elemen-
tos introductorios que comprende también la obra agustiniana fueron 
analizados desde la perspectiva del autor y luego desde la visión aren-
dtiana, con el objetivo de reflexionar sobre los argumentos que aporta 
Agustín sobre el amor como fundamento de las relaciones políticas. 

Si bien en el comienzo del texto se ha rescatado la crítica de Aren-
dt al zoon politikon de Aristóteles se puede concluir que, la autora no 
rompe radicalmente con el concepto del estagirita. Puede que exista 
una continuidad en Arendt de la antropología aristotélica, pero solo 
se ve en el desarrollo de la definición de zoon politikon y en la aprehen-
sión de la interpretación medieval del bios politikos. Principalmente 
es Agustín quien utiliza el término vita actuosa como traducción del 
modelo aristotélico. Arendt, no adopta la definición aristotélica y tam-
poco en su obra queda clara una antropología propia. Sin embargo, 
Arendt se acerca más a Agustín y concuerda en que no hay una subs-
tancia propiamente política, que la acción es lo que es propio de lo 
político. Agustín utiliza el término vita actuosa para referirse a la vida 
propiamente política. 

En el presente texto se ha seguido la línea de Agustín-Arendt di-
ferenciando lo político de lo social, sin establecer una subordinación 
de uno al otro. Por ello la importancia de analizar el concepto de vita 
socialis agustiniano que, dentro de la Ciudad de Dios no está del todo 
desligado de la vida política. 



YUANLING FONG ALBITE774

En el capítulo tercero de la tesis doctoral de Hannah Arendt se 
esclarece la manera en la que el Amor es el fundamento de las rela-
ciones políticas. Por tanto, si se comprende que las relaciones políticas 
son una locución propia de lo humano cuya esencia se encuentra en 
la naturaleza de la persona y es en efecto, el Amor, la expresión más 
auténtica de nuestra naturaleza, no podemos concebir las relaciones 
políticas si anulamos el Amor como su fundamento. 

Bibliografía

Arendt, H., La condición humana, trad. Ramón Gil Novales, Paidós 
Colección Surcos, Barcelona 2005.

—El concepto de Amor en san Agustín, Ediciones Encuentro, Madrid 2001. 

—¿Qué es Política?, trad. Rosa Sala Carbó, Ediciones Paidós, Barce-
lona 1997.

Baggio, A. Mª, «La fraternidad antagonista», en La Fraternidad en 
perspectiva política. Exigencias, recursos, definiciones del principio olvidado, 
comp. Antonio María Baggio, Ciudad Nueva, Buenos Aires 2009.

Biblia de Estudio, Dios Habla Hoy. Brasil: Sociedades Bíblicas Unidas, 
20157.

Borg, L., OSA, «La Antropología de san Agustín: Una aproximación 
desde la fenomenología hermenéutica», La Habana 2013.

—«La Misericordia, un instrumento para una mejor convivencia social 
entre los hombres», Conferencia en la Universidad Católica de 
Panamá, 6 de agosto 2016.

Chuaqui, T. A., «La Ciudad de Dios de Agustín de Hipona. Selec-
ción de textos políticos», Estudios Públicos 9 (2005).

Donati, Pierpaolo, «L’amore come relazione sociale», en L’agire affettivo. 
Le forme dell’amore nelle scienze sociali, Società Mutamento Poltica 
(SMP), Revista italiana di Sociologia, vol 2, 4 (2011).

Lettieri, G., Il senso della storia in Agostino d’ Ippona, Edizioni Borla, 
Roma 1988. 



SAN AGUSTÍN Y EL AMOR COMO FUNDAMENTO DE LAS RELACIONES... 775

Moreno Almería, J. A., «San Agustín: Inspiración para una antropo-
logía futura», Identidad humana y fin de milenio, Thémata 23 (1999).

Nussbaum, M. C., Las emociones políticas. ¿Por qué el amor es importante 
para la justicia?, trad. Albino Santos Mosquera, Paidós, Barcelona 
2014. 

Rosales Meana, D., «Mínima fenomenología de la Religión en 
Agustín de Hipona», Metafísica y Persona. Filosofía, Conocimiento 
y Vida 22 (2019).

San Agustín, «La Ciudad de Dios», Obras de San Agustín, t. xvi-xvii, 
Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid MCMLVIII.

Yuanling Fong Albite




