
SAN AGUSTÍN. EL CIELO (I) 729

San Agustín. El cielo  
(I)

Resumen: 
Agustín sabe –mediante la certeza que nace de la fe– que el ser huma-
no ha sido creado para el cielo. El cielo cristiano (¿es plausible creer en 
otro?) tiene unos rasgos concretos que lo definen y caracterizan. El pre-
sente artículo intenta describir los elementos decisivos del cielo agusti-
niano: su vinculación con la creación divina, los peregrinos que hacia él 
se encaminan, el juicio que da acceso al mismo, sus vinculaciones con la 
civitas Dei... Terminamos ofreciendo unas conclusiones. El artículo posee 
2 partes. Ésta es la 1ª.

Palabras clave: Cielo, creación, peregrino, juicio, ciudad de Dios, fe, 
visión y vida bienaventurada.

Abstract:
Augustine knows –through the certainty that comes from faith– that the 
human being has been created for heaven. The Christian heaven (is it 
plausible to believe in another?) has specific features that define and cha-
racterize it. The present article tries to describe the decisive elements of 
the Augustinian heaven: its connection with divine creation, the pilgrims 
who are heading towards it, the judgment that gives access to it, its con-
nections with the civitas Dei... Offering some conclusions. The article has 
2 parts. This is the 1st.

Key words: Heaven, creation, pilgrim, judgment, city of God, faith, vi-
sion and blessed life.

CiuD-Ra 233-3 (2020) 729-756



MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA730

1.  Presentación

San Agustín anhela fervientemente ir al cielo 1. Asevera que allí 
descansaremos y contemplaremos, contemplaremos y amaremos, 
amaremos y alabaremos. Esto es lo que habrá al fin, más sin fin 2. 

Aimé Solignac ha descrito muy bien el cielo que el hiponense 
contempla cuando cierra los ojos y se pone a imaginar con la mente 
y el corazón. El cielo agustiniano –en opinión de Solignac– se co-
necta con la contemplación de la alegría de Dios, a la que el hombre 
tiene acceso desde su creación. Dios ilumina al ser humano constan-
temente, y así el intelecto de la criatura participa en la presencia y 
en la dicha divina. El cielo agustiniano está formado por el grupo de 
ciudadanos que en él habita. Es el lugar de los “ángeles santos”, que 
viven la armonía nacida de la unidad de mente y corazón, caracte-
rística esencial de la civitas Dei. En el cielo el conocimiento es pleno 
e inmediato, en un escenario de atemporalidad. En él se goza de la 
sabiduría compartida, a través de la contemplatio luminis. Es grande 
e intenso el deseo que Agustín posee de gozar del cielo, advirtiendo 
que tras la incómoda peregrinatio terrena, llegará la patria definitiva. 
Un anticipo –lógicamente limitado– de lo que Agustín gozará en 
el cielo es la visión que el propio Agustín disfruta en Ostia con su 
madre. Evidentemente, la sed del Agustín peregrino en el espacio y 
en el tiempo revela el movimiento epectático, que dinamiza la ma-
duración de los místicos. 

1  Algunos estudios que se han acercado a este tema en la última década son, 
entre otros: Pierce, A., «Augustine’s Eschatological Vision: The Dynamism of Seeing 
and Seeking God in Heaven», en Pro Ecclesia 29/2 (2020) 217-238; Perreau-Sau-
ssine, E., Heaven as a political theme in Augustine’s City of God: Paradise in antiquity: 
Jewish and Christian views, Ed. Cambridge University Press, Cambridge 2010, pp. 
179-191; Mazaheri, J. H., «Calvin and Augustine ś interpretations of “the father 
in heaven”», en Revue d ´Histoire Ecclésiastique 106/3 (2011) 440-451; Couenhoven, 
J., «The necessities of perfect freedom», en International Journal of Systematic Theology 
14/4 (2012) 396-419; Nunziato, J., «Created do confess: St. Augustine on being 
material», en Modern Theology 32/3 (2016) 361-383; Ward, K., «Porters to heaven: 
wealth, the poor, and moral agency in Augustine», Journal of Religious Ethics 42/2 
(2014) 216-242; Baker, K., «Guardian of a pure heart: St. Augustine on the path 
to heaven», The Homiletic and Pastoral Review 110/4 (2010) 73-74.

2  Cf. civ.Dei 22,30,5.



SAN AGUSTÍN. EL CIELO (I) 731

La meta final la describe el santo como la contemplación de los 
espíritus celestiales; éste es el ideal de la unión del hombre con Dios, 
algo que ni Agustín ni nadie puede alcanzar todavía aquí. No obstan-
te él lo anhela ardientemente, pues reconoce que aquí se alcanzan las 
cumbres del amor, así como la felicidad celestial 3. Después de una 
(relativa) larga vida, el santo espera ir al cielo. Allí su corazón inquie-
to descansará definitiva y felizmente junto al Dios trinitario que ha 
creado y lo espera.

El cielo es el lugar de los redimidos, unidos a los (miles de) án-
geles. Es el lugar de la transparencia (manifestación de intenciones) 
y de la ausencia de ocultamiento (ningún pensamiento queda oculto 
al prójimo). Es el lugar de la consonante concordia en la alabanza de 
Dios. Así nos lo narra Agustín: “Es cierto que en aquella ciudad de los 
santos (en la que los redimidos de esta generación se reunirán para siempre 
a los miles de ángeles por Jesucristo) las voces corporales manifestarán las 
intenciones ya de por sí manifiestas. Porque, en aquella sociedad divina, nin-
gún pensamiento podrá ocultarse al prójimo, sino que habrá una consonante 
concordia en la alabanza de Dios. Y no sólo será manifiesta esa consonancia 
en el espíritu, sino también en el cuerpo espiritual” 4. 

El cielo es también el premio prometido por el Señor a los per-
severantes. Consiste en vivir con Él para siempre. Hay ausencia de 
tentaciones y de escándalos. Hay ausencia de tristeza y presencia del 
gozo y la seguridad cierta de los gozos eternos; también de la inmor-
talidad feliz y la felicidad sin fin. Señala Agustín: “El Señor conoce a los 
que son suyos, él, que predijo que iban a acontecer todos estos escándalos que 
nos llenan de tristeza, nos exhortó a no desfallecer y nos prometió, si perseve-
rábamos con su ayuda, un premio: el de vivir con él por siempre allí donde no 
podrán existir tales tentaciones y tales escándalos; pues allí no habrá tristeza 
alguna, sino sólo gozo y la seguridad cierta de los gozos eternos y la inmortali-
dad feliz y la felicidad sin fin” 5. 

3  Cf. Solignac, A., Voz “Caelum, caeli”: Cornelius Mayer (ed.), Augustinus-
Lexikon (Vol. 1), Verlag/Publishers/Editions Schwabe & Co. AG, Basel 1986-1994, 
cols. 702-704.

4  Ep. 95,8.
5  Ep. 18*,3.



MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA732

Agustín describe el cielo 6 cimentando su propuesta teológica en 
bases bíblicas. No podía ser de otra manera. También están detrás 
los efectos ideológicos que en él han dejado el platonismo y el neo-
platonismo. No es sólo defensor de la inmortalidad del alma (ahí está 
su famoso De immortalitate animae). También cree –alineado con las 
mejores intuiciones de Ireneo– en la grandeza del cuerpo y en su re-
surrección. Es cierto que se trata de un cuerpo cambiado, reformado, 
y transformado en cuerpo celestial. Es el mismo cuerpo que tenemos 
ahora, y al mismo tiempo –paradójicamente– es diferente. Es diferen-
te en algunos de sus rasgos identitarios. Será incorruptible y perfecto, 
de acuerdo a su potencial. En el cielo toda la persona humana (en 
cuerpo y alma) disfrutará de Dios. 

El cielo de Agustín nos lleva a pensar en el individuo y en el gru-
po, en la persona y en la sociedad. Cada uno –en el más allá, así como 
en el más acá– posee su propia individualidad. Se distingue de los 
otros y –por supuesto– de Dios. Al cielo llega cada una de las personas 
que ha sido salvada. Allí está también sine macula et sine ruga la comu-
nidad de las personas salvadas: está indefectiblemente la comunión 
de los santos (communio sanctorum), la Iglesia en su estado perfecto 
(ecclesia perfecta), la ciudad de Dios y el cuerpo de Cristo 7. 

El santo distingue entre “bóveda celeste” (caelum) y “cielo” (caelum 
caeli) 8. En el cielo agustiniano se alcanza, por fin y sin fin, la plena sa-
tisfacción para el entendimiento y para el amor. Es el estado en el cual 
se puede entender (intellegere/videre) y disfrutar (gaudere/frui) 9. Llegar 
al cielo agustiniano supone dejarse arrastrar por esa corriente de luz 
y amor divino que nos agracia, deleita, y lleva a la victoria (delectatio 
victrix). Dios nos atrae de mil modos para llevarnos al cielo. Nuestro 
proyecto ha de consistir en soltarnos de una vez por todas de las ata-
duras que nos esclavizan y que impiden el vuelo sublime de nuestra 
libertad. 

6  Resumimos aquí las reflexiones de Burton Russell, J., «Voz “cielo”», 
en Fitzgerald, A., Diccionario de San Agustín. San Agustín a través del tiempo, Ed. 
Monte Carmelo, Burgos 2001, pp. 260 y 261.

7  Ibíd., p. 261.
8  Ibíd., p. 260.
9  En Trin. 8,3-10 se habla precisamente del amor al que aludimos.



SAN AGUSTÍN. EL CIELO (I) 733

El cielo agustiniano es una realidad atemporal y supratemporal. 
Llega cuando el tiempo se acaba. Se encuentra en el escenario es-
catológico, en el que habitan las almas bienaventuradas. En el cielo 
agustiniano se dan cita todos los que –a lo largo de toda la historia– 
han escogido a Dios, desde la primera hasta la última generación de 
la humanidad. Son los que ya lo han adorado aquí en la tierra y lo 
seguirán adorando incansable y gozosamente en el más allá. En el 
cielo se reúnen los que –amando a Dios– se aman unos a otros con un 
perfecto cumplimiento de lo indicado en Dt 6,4-5.

El cielo agustiniano es el paraíso definitivo que recapitula y me-
jora el paraíso original. En él se da la restauración de la inocencia 
humana, repleta de potencial antropológico. Agustín, evidentemente, 
defiende la resurrección del cuerpo: dejando de parecerse a Adán, se 
parecerá a Cristo. Hablar del cielo agustiniano es hablar del reino, de 
la civitas Dei, del final del tiempo… Vivir en el cielo es algo que puede 
iniciarse ya aquí –en el espacio y en el tiempo–, aunque obviamente 
de modo imperfecto. Vivir en Cristo –aquí abajo– significa saborear 
un poco (o un mucho) las delicias del cielo escatológico. En el cielo 
alabamos a Dios eternamente y somos perfectos en nuestro más alto 
potencial. 

El cielo, visto desde abajo, es el estado que desborda nuestra ca-
pacidad conceptual para definirlo. Lo que es evidente es que en él, el 
corazón inquieto agustiniano hallará su descanso en Dios 10. Al final 
de nuestra vida –si es voluntad de Dios y si lo hemos merecido, abrién-
donos dócilmente a la obra de su gracia– nos encontraremos con el 
que es la fuente de nuestra felicidad y la meta de nuestros deseos 11.

El cielo es el ya sí para el abrazo de Dios. Llegar a él presupone 
nuestra muerte, tras la cual se presenta el lugar celeste, siempre abier-
to a los que lo anhelan 12. Es cierto que Dios quiere que todos los hom-
bres se salven (1 Tim 2,4), aunque también es cierto que la libertad 
humana puede lamentablemente dar al traste con el proyecto salvífico 
de Dios. Así como existe una solidaridad de todos los hombres en 

10  Conf. 1,1,1.
11  Civ.Dei 10,3.
12  Civ.Dei 21,15.



MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA734

Adán y Eva, no existe una solidaridad igualada a nivel universal de 
todos los hombres en Cristo 13. 

El cielo es el lugar de la presencia de Cristo. Estar en el cielo es 
estar plenamente en Cristo. Es evidente que Dios no obliga a nadie 
a ir al cielo: se exige el sí de nuestra libertad, de manera que no re-
chacemos la gracia que ha de llevarnos al cielo 14. Entonces llegará el 
reposo del cielo.

El cielo estaba lejos de nosotros antes de que subiera nuestra Ca-
beza, Cristo 15. Él nos precedió, y tiene en el cielo su cátedra 16. Él 
mismo trasladará al cielo a sus siervos 17. Él fue –de hecho– quien 
abrió el cielo, el cual se cerró para el género humano tras el pecado 
de Adán 18. El primero en entrar fue el ladrón 19. Pidamos a Dios la 
virtud de la esperanza para poder entrar nosotros con él.

2.  El cielo y la creación 20

Indica el hiponense que no hemos de amar el cielo, sino a su hace-
dor 21. Agustín habla sobre el cielo ya en el contexto creacional. El cielo 
es cielo creado por Dios. Lo hace en coloquio con los maniqueos. El cie-
lo y la tierra han sido creados ex nihilo. Apunta el hiponense que los cie-
los y la tierra significan las criaturas visibles, que están sujetas a cambios, 
mientras que solo Dios es inmutable: el que es antes de los tiempos 22. 

13  Cf. Burton Russell, J., «Voz “cielo”»: en Fitzgerald, A., Diccionario de 
San Agustín. San Agustín a través del tiempo, Ed. Monte Carmelo, Burgos 2001, p. 261.

14  Cf. civ.Dei 21,17; ench. 98-105.
15  Cf. ser. 96,3.
16  Cf. ser. 206,3 y 270,1.
17  Cf. ser. 335-K,2.
18  Cf. ser. 314,1.
19  Cf. ser. 314,1.
20  Condensamos las aportaciones de Vannier, M.-A., «El cielo en San 

Agustín», en Graña Cid, Mª M., El cielo. Historia y espiritualidad, Ed. Universidad 
Pontificia Comillas, Madrid 2018, pp. 59-66.

21  Cf. ser. 22-A,4.
22  Cf. Gn.ad man. 2,6,7.



SAN AGUSTÍN. EL CIELO (I) 735

En su primer comentario genesíaco, “cielo” es un término genérico, que 
agrupando a todas las criaturas, difiere del principio maniqueo de “luz”. 
En su comentario genesíaco literal explica que la bóveda etérea que gol-
pea nuestros ojos –junto al mundo invisible de los poderes superiores– 
ha sido llamada cielo. ¿Toda criatura superior e invisible está incluida 
en el nombre de “cielo”? ¿Este término designa las cosas formadas o la 
materia informe? La cuestión la deja abierta en Gn.litt. 

El cielo –en el ámbito de la reflexión creacional– es una realidad 
que no vemos. En relación a él, es tierra todo lo que vemos. El cielo de 
nuestra tierra es tierra, dirá. No obstante esto es lo que vemos desde aquí 
abajo. Agustín advierte que ignora lo que el cielo es para el Señor 23. El 
tagastino, cuando piensa en el cielo, piensa en lo inmaterial. Así se de-
duce de sus Confesiones (caelum) y de sus Comentarios a los Salmos (caelum 
caeli). Estamos ante una esencia inmaterial, que prevalece en dignidad 
sobre el resto de la creación. Esto lleva a pensar en una inteligencia o en 
una ciudad de inteligencias. Están unidas a Dios por una contemplación 
sin desmayo, superando el flujo de lo temporal ( Jean Pépin) 24.

En conf. 12,9,9 identifica el denominado caelum caeli  25 con una 
criatura intelectual, algo no poco llamativo para nosotros. Afirma ex-
plícitamente: “De ahí que el Espíritu, maestro de tu siervo [Moisés], cuando 
recuerda que «tú hiciste en el principio el cielo y la tierra», calla sobre los tiem-
pos, guarda silencio sobre los días. Y es porque el cielo del cielo, que hiciste en 
el principio, es una criatura intelectual, que aunque no coeterna a ti, ¡oh Tri-
nidad!, sí participa de tu eternidad; cohíbe sobremanera su mutabilidad con 
la dulzura de tu felicísima contemplación, y sin ningún desfallecimiento, desde 
que fue hecha, adhiriéndose a ti supera toda vicisitud voluble de los tiempos. 
Pero esta informidad o tierra invisible y caótica tampoco se halla numerada 
entre los días; porque donde no hay ninguna especie, ningún orden, ni viene 
ni va cosa alguna; y donde eso no sucede, ni existen realmente días ni vicisi-
tud de espacios temporales”. Dicha criatura, que en seguida nos lleva a 
pensar en los ángeles, no es coeterna con Dios, supera la mutabilidad 
y el tiempo, y vive en presencia de Dios. Es la criatura que posee la 

23  Cf. conf. 12,2,2.
24  Citado en Vannier, M.-A., «El cielo en San Agustín», p. 61. 
25  Los expertos indican que –en la comprensión del caelum caeli– Agustín 

está influido por el platonismo, el neoplatonismo y el antimaniqueísmo.



MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA736

felicidad, que contempla las delicias de Dios y que se caracteriza por 
la pureza intelectual y la estabilidad de la paz de los espíritus santos, 
que son ciudadanos de la ciudad divina 26. 

Los ángeles –en la cosmovisión del tagastino– son modelos de 
creación acabada y representantes de los justos, de los que viven en 
Dios. Están más allá del tiempo, designan a la humanidad consuma-
da y remiten a la Jerusalén celeste. Los ángeles son el prototipo de la 
creación humana. Son libres por la sobreabundancia del amor divino 
y también interlocutores de Dios 27.

Digamos que el cielo creado –según conf.– está caracterizado por 
la estabilidad de la supratemporalidad: “tu casa, que no ha peregrinado, ni 
te es coeterna, adhiriéndose a ti incesante e indefinidamente, no padece ya vici-
situd alguna de tiempos. Esto me parece claro en tu presencia, y te suplico que 
me lo sea más y más y persista sobrio en esta manifestación bajo tus alas” 28. 
El cielo –en el marco de esta prosopopeya– aparece como criatura 
completa, que disfruta de la eternidad y de la inmutabilidad divinas 29.

El cielo creado es una ciudad de inteligencias superiores que es-
tán clavadas en Dios por la contemplación. En clave cosmológica, 
aquí hay una identificación directa con los ángeles. En clave escato-
lógica, la vinculación estrecha se establece con las almas de los justos 
( Jean Pépin) 30. Unos y otras cohabitan en la morada celeste.

El cielo creado es el lugar de la resurrección para la vida. En 
este sentido, Dios muestra su gran bondad con toda la creación, 
y especialmente con el hombre. Esto lo dice Agustín tanto por la 
naturaleza que Dios le ha otorgado, como por el destino para el 
que lo ha creado. Dios es omnipotente, ha creado al hombre por 
amor, y esta creación suya tendrá su triunfo final e irrevocable en 
la futura resurrección. Cristo ha resucitado y ha llevado a cabo 
milagros, lo cual hace razonable la fe en nuestra resurrección. Allí 

26  Cf. conf. 12,11,12. Y también Vannier, M.-A., «El cielo en San Agustín», 
pp. 61 y 62.

27  Cf. Vannier, M.-A., «El cielo en San Agustín», p. 63.
28  Conf. 12,11,13.
29  Cf. Vannier, M.-A., «El cielo en San Agustín», p. 62.
30  Ibíd., p. 62.



SAN AGUSTÍN. EL CIELO (I) 737

donde está Él, ojalá estemos un día nosotros. Lo que Dios promete 
en este escenario es brindar a las almas una felicidad eterna en un 
cuerpo eterno. 

Agustín está más allá de Platón y más allá de Porfirio. Platón 
decía que las almas no pueden estar eternamente sin los cuerpos y, 
en consecuencia, que las almas de los sabios, después de algún tiem-
po, se unirían a ellos. Porfirio indicaba que el alma perfectamente 
purificada no volvería otra vez a las miserias de este cuerpo. Agustín 
coincide en algo con cada uno, pero los supera a los dos juntos: las 
almas de los justos volverán a sus cuerpos, pero esos cuerpos ya no 
serán corruptibles 31.

Agustín describe a Cristo como Creador y hacedor del cielo. Es-
cribe el santo: «El cielo y la tierra proclaman que han sido creados, “mu-
tantur enim atque variantur”» 32. Cristo participó en la creación del cie-
lo: «Cristo, del linaje de David, hijo de David, que se anonadó a sí mismo, 
resucitó. ¿Cómo se anonadó? Recibiendo lo que no era, sin perder lo que era. 
Se anonadó, es decir, se humilló. Siendo Dios, se manifestó como hombre. Ca-
minando por la tierra fue despreciado quien hizo el cielo […] Señor de David 
e hijo de David» 33. Estamos ante el Hijo único de Dios. Agustín alude 
a esta unicidad cuando se refiere a la creación del cielo y la tierra 34 y 
en el comentario a otros textos creacionales 35. 

El cielo creado es, además, el lugar del que caen las estrellas: 
“en la misma revelación se habla de la visión de las almas de los mártires 
y del Cordero como inmolado, que tenía siete cuernos, y aparecen caballos 
y otros animales figurados con todos sus caracteres, y, finalmente, se dice 
que las estrellas cayeron del cielo y que el cielo se enrolló como un libro que 
se enrolla, y, sin embargo, no se desplomó el universo” 36. Los bienes del 

31  Cf. civ.Dei 20,6,1; 22,24,5; 22,5; 22,27-28. Citados en Lucas F. Mateo-
Seco, Escatología: J. Oroz Reta – J. A. Galindo Rodrigo, El pensamiento de San 
Agustín para el hombre de hoy / II. Teología dogmática, Ed. Edicep, Valencia 2005, 
pp. 978 y 979.

32  Conf. 11,4,6.
33  Ser. 92,3,2-3.
34  Conf. 13,5,6.
35  Conf. 13,9,10.
36  An. et or. 4,15,21.



MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA738

cielo se obtienen en Cristo y se esperan desde la cruz: “en este signo 
de la Cruz se encierra toda nuestra vida cristiana, como es el obrar bien en 
Jesucristo, el estar continuamente unido a Él, el esperar los bienes del cielo, 
el no profanar los divinos misterios” 37. La lección de la entrega de la 
propia vida es para nosotros una enseñanza sublime: la aprendi-
mos junto a Jesús, el Maestro de todos que “está en los cielos” 38. Él 
es –además– la Sabiduría totalmente coeterna y parigual a Dios, 
por quien fueron hechas todas las cosas y en cuyo principio Dios 
hizo el cielo y la tierra 39. 

Mientras caminamos hacia la patria somos alimentados con el 
pan vivo. Cuando lleguemos a cometer algún pecado contra la fra-
ternidad del Cuerpo de Cristo, el propio pan vivo, bajado del cielo, 
nos traerá el perdón  40. Estamos hablando del que es el “Pan del 
cielo” 41 que nos alimenta con la vida divina, con el Verbo Divino 42. 
Ha bajado de lo alto. Junto a su capacidad de alimentarnos se halla 
su capacidad de justificarnos también: “la justificación del impío es una 
obra más grande que la creación del cielo y de la tierra, porque «el cielo y 
la tierra pasarán», mientras la salvación y la justificación de los elegidos 
permanecerán” 43. 

Si queremos llegar al cielo, el lugar o el estado que nos espera y 
que anhelamos, vivamos siendo muy conscientes de nuestra propia 
filiación: “seamos hijos de nuestro Padre que está en los cielos; porque Él hace 
salir su sol sobre malos y buenos” (Mt 5,44-45). Seamos cuidadosos y fie-
les, constantes en no dejar al Señor para no perderlo; a ello nos invita 
el hijo de Santa Mónica: “¿y quién es este, sino nuestro Dios, el Dios que ha 
hecho el cielo y la tierra y los llena, porque llenándolos los has hecho? Nadie 
Señor te pierde, sino el que te deja” 44. 

37  Doc.chr. 2,41,62.
38  Mag. 14,46.
39  Conf. 12,15,20.
40  Ser. 83,2.
41  Ser. 130,2.
42  Lib.arb. 3,10,30.
43  Io.ev.tr. 72,3.
44  Conf. 4,9,14.



SAN AGUSTÍN. EL CIELO (I) 739

3.  Los peregrinos hacia el cielo 45

Mientras caminamos por este mundo, hemos de saber por dón-
de guiar nuestros pasos, para ir bien encaminados. Vamos –hemos 
de ir– hacia el cielo, aunque por el amor a Jesús, ya estamos en el 
cielo 46. Agustín admite, una y mil veces, que la Escritura es como 
el faro de la luz segura que Dios utiliza para dirigir bien nuestros 
pasos. Mientras caminamos hacia el cielo, tenemos “otro cielo” aquí 
en la tierra: es el firmamento de la Escritura, que nos va guiando en 
la vida presente. La Escritura es el cielo que permanece: “Porque en 
el cielo, Señor, está tu misericordia y tu verdad sobre las nubes. Pasan las 
nubes, más el cielo permanece. Pasan los predicadores de tu palabra, de esta 
vida a otra vida; pero tu Escritura se extiende hasta el fin sobre los pueblos. 
Y pasarán el cielo y la tierra, pero tus palabras no pasarán; se plegará la 
piel, y el heno sobre el que se extendía pasará con su brillantez; más tu pa-
labra permanecerá eternamente”  47. 

Estamos ante el “firmamento de la Escritura”. Es la Escritura una 
realidad performativa, capaz de transformar la existencia, favorecien-
do la conversión del sujeto lector. Es, en opinión de Isabelle Bochet, 
“a la vez interpretada e interpretante” 48. Hablar del “firmamento de la 
Escritura” –según Bochet– invita a articular el tiempo de los hombres 
y la eternidad de Dios, y a ver en las Escrituras lo que ilumina, incluso 
lo que da forma a la existencia humana, ya sea en clave individual o 
colectiva 49.

No hemos llegado todavía a la patria, al cielo. Estamos aún en ca-
mino hacia él. Hemos de caminar aquí con libertad, sin apegarnos o 

45  Un ejercicio espiritual –en clave agustiniana– que nos devuelve la conciencia 
de ser peregrinos es la propuesta 7ª que aparece en A., G. Niño, Ejercicios Espirituales 
con San Agustín, Ed. San Pablo, Madrid 2016, pp. 275-324.

46  Cf. ser. 263-A,1.
47  Cf. conf. 13,15,18.
48  Cf. Bochet, I., Le firmament de l ´Écriture. L´herméneutique augustinienne, 

Paris 2004, p. 16. Citado en Vannier, M.-A., «El cielo en San Agustín», Graña 
Cid, Mª M., El cielo. Historia y espiritualidad, Ed. Universidad Pontificia Comillas, 
Madrid 2018, p. 65.

49  Cf. Bochet, I., Le firmament de l ´Écriture. L´herméneutique augustinienne, 
Paris 2004, p. 8.



MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA740

atarnos a nada ni a nadie. Somos peregrinos que nos dirigimos hacia 
Dios en esta vida mortal. Si queremos llegar a la patria donde podemos 
ser bienaventurados, hemos de usar de este mundo, más no gozar de él, 
a fin de que por medio de las cosas creadas contemplemos las invisibles 
de Dios. Gozar significa adherirse a una cosa por el amor de ella misma. 
Usar significa emplear lo que está en uso para obtener lo que se ama, si 
es que debe ser amado 50. Agustín emplea su teorema del uti-frui para 
exhortarnos a caminar ligeros de equipaje, sin adherirnos cordialmente a 
nada del más acá. Entonces nos desplazaremos ágil y convenientemente 
hacia el cielo, cuando por medio de las cosas temporales consigamos las 
espirituales y eternas 51. Afirma el tagastino: “nuestro trato está en el cielo 
(Flp 3,20). Por tanto, estar pegado a las cosas terrenas es la muerte del alma” 52.

Mientras se va desarrollando nuestra vida aquí en la tierra, va-
mos siendo conformados a imagen del Hijo. Vamos imitando y ad-
quiriendo la forma Verbi. Se precisa nuestra conversio, y entonces nos 
tornamos hacia quien es verdaderamente y eternamente. Volvemos 
hacia el creator, adquirimos la forma, y nos constituimos en creaturas 
perfectas 53. Ya aquí en este mundo hemo de ir siendo introducidos 
en la vida trinitaria. Agustín –a la hora de desglosar sus argumen-
tos– emplea la creación angélica vinculándola a la maduración de la 
antropología cristiana. El hombre está llamado a progresar y a dialo-
gar con su creador, sin la necesidad maniquea del retorno al origen. 
Ir caminando hacia el cielo supone tomarse en serio la dimensión 
mística de la vida, vinculada a la propia formatio interna y a la divi-
nización 54. Hemos sido creados a imagen de Dios. Somos imagen de 
Dios y hemos de sanear y cuidar esta imagen que se halla impresa en 

50  Cf. doc.chr. 1,4,4.
51  Cf. doc.chr. 1,4,4.
52  Enar.psal. 118,10,1,v.25.
53  Cf. Gn.litt. 1,4,9.
54  Cf. Vannier, M.-A., «El cielo en San Agustín», en Graña Cid, Mª M., 

El cielo. Historia y espiritualidad, Ed. Universidad Pontificia Comillas, Madrid 2018, 
p. 64. 



SAN AGUSTÍN. EL CIELO (I) 741

nuestro interior. Mediante la purificación y el saneamiento total de lo 
que opaca nuestra imago Dei iremos al cielo 55. 

Los peregrini son residentes extranjeros y el peregrinus tiene nostal-
gia de la patria celestial, sintiéndose como un cautivo que –en tierra 
extraña– ansía su liberación 56. Cristo también fue, a su modo divi-
no-humano, peregrino: “se cansó en los caminos de este mundo el que se 
hizo a sí mismo camino hacia el cielo para nosotros. Ante quienes lo insulta-
ban, se portó como un sordo y un mudo quien había hecho hablar a los mudos 
y oir a los sordos; fue encadenado el que rompió las cadenas de las enferme-
dades; fue flagelado el que libraba a los cuerpos de los hombres del azote de 
todos los dolores; murió el que resucitaba a los muertos. Pero también resucitó 
para no volver a morir, de modo que, a ejemplo suyo, nadie temiera despreciar 
la muerte, como si nunca hubiera de vivir para siempre” 57. Éste es Cristo; a 
nosotros bajo el cielo no se nos ha dado otro nombre por el que deba-
mos salvarnos (Hch 4,12).

El Médico nos ha venido desde lo alto, desde el cielo. Siendo hu-
milde sana nuestra soberbia: “por este vicio, por este gran pecado de so-
berbia, vino Dios humilde. Ésta es la causa de esta venida, éste es el pecado 
grande, ésta la enfermedad gravísima del alma que trajo del cielo al Médico 
omnipotente, que le humilló hasta la forma de siervo, que le afrentó, que le 
suspendió del madero, para que por la salubridad de tan eficaz medicina se 
curara este tumor” 58. 

En la peregrinación por este mundo, a algunos hermanos nues-
tros se les exige dar la vida de forma excepcionalmente heroica. Se 
trata de los mártires. El martirio es un signo insuperable de la imi-
tación de Cristo y un ejemplo propuesto a los cristianos peregrinos. 
Desemboca en la unión con Cristo en el cielo 59. El testimonio áureo 
de los mártires contrasta con las pobrezas de este mundo que hallan 

55  Cf. Cilleruelo, L., y Campelo, M. Mª, San Agustín actual: Temas de hoy, 
Monte Casino, Valladolid 1994, pp. 71-74.

56  Cf. Brown, P. Agustín, Ed. Acento, Madrid 2001, pp. 336-337.
57  Cat.rud. 22,40.
58  Enar.psal.18,2,15.
59  Cf. Pellegrino, M., «Cristo e il martire nel pensiero di Sant’Agostino», 

en Rivista di Storia e Letteratura religiosa 2 (1966), 428-452.



MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA742

los cristianos alrededor de sí mismos; en efecto, los hombres que po-
seen la Palabra de Dios se hallan en medio de una generación extra-
viada y perversa, como luminares que brillan en el cielo 60. Aún en 
medio de las dificultades hemos de seguir caminando en la fe; Cristo, 
que irradia la luz eterna (Sb 7,26), nos pide no quedarnos mirando al 
cielo con los brazos cruzados (recordemos aquello de ¡Galileos, qué 
hacéis ahí parados…!)

Somos peregrinos, conscientes de que hay otra Jerusalén, que 
dice estar en los cielos: la Jerusalén de arriba, la madre de todos no-
sotros. La llama «madre», cual si fuera la metrópoli, pues «metrópoli» 
significa «ciudad madre». A ella, pues –nos enseña el Santo Obispo 
de Hipona– hemos de apresurarnos; “hemos de darnos cuenta de que 
somos peregrinos hacia ella y de que estamos en camino” 61. Aunque 
no hemos llegado todavía a ella, aquí tenemos a la Iglesia, que nos 
acompaña y nos alienta. En medio del espacio y del tiempo ella es 
la ciudad de la esperanza. Es la que cree en un cielo nuevo y en una 
tierra nueva en la que habita la justicia (2 P 3,13). Es la sabedora que 
al final podremos disfrutar de Dios en el escenario escatológico. En 
opinión de Bonner, Agustín –en este contexto espiritual– puede ser 
llamado un místico: transforma la experiencia en una imagen de toda 
la experiencia vital del alma/ espíritu que va a Dios y espera disfrutar 
de Él, después de la muerte, en el Reino de los cielos 62. 

Además de lo señalado, Agustín –mientras dura la vida en este mun-
do– brinda a los suyos principios pastorales para tranquilizar los espíri-
tus, y para crear ánimo y esperanza. Quiere persuadirnos, además, de 
la equidad de los designios de Dios. Dios hizo unas promesas, es fiel a 
dichas promesas, y anunció el cumplimiento de las mismas; por eso es 
plausible creer en la bendición final, en la resurrección, en la recepción 
del reino eterno, en la vida de los resucitados, en la liberación de todo 
mal, en el olvido de las penas, en el agradecimiento al liberador, etc 63…

60  Cf. enar.psal. 93,5.
61  Ser. 346-B,1.
62  Cf. Bonner, G., «Augustine and Mysticism», Van Fleteren, F.; Schnaubelt, 

J. C., y Reino, J., en Mystic and Mystagogue, Peter Lang, New York 1994, pp. 114 y 143.
63  Cf. Moriones, F., Teología de San Agustín, Ed. BAC, Madrid 2004, pp. 

657-678.



SAN AGUSTÍN. EL CIELO (I) 743

4.  El juicio para ir al cielo

Al final de nuestras vidas nos encontraremos con Cristo juez, que 
nos dirá si estamos o no en condiciones de ir al cielo. Evidentemente, 
la muerte del cuerpo resulta un bien para los buenos y un mal para los 
malos 64. Ya anotamos en otro lugar 65 que antes de entrar en el cielo 
es preciso “aprobar” el examen y “superar” el juicio del Señor Jesús. 
Cristo es Luz que juzga. Él ilumina juzgando y juzga iluminando, 
con el fin de separar el bien del mal66, lo luminoso de lo tenebroso67. 
Agustín, en más de una ocasión, asocia la luz con el juicio, llegando a 
afirmar que el Señor iluminará los escondrijos de las tinieblas, por lo 
que no hay que juzgar nada antes de tiempo 68. Sólo la luz de Dios es 
capaz de hacer un juicio justo e impecable. 

Agustín sabe que cuando alguien entra en contacto con Jesucristo 
queda al descubierto su identidad personal. Cristo, con su Luz divina, 
juzga al que entra en contacto con Él. La misma Luz que ilumina los 
ojos sanos y también los ojos enfermos les sirve a unos de ayuda y a 
otros de tormento cuando entran en contacto con ella 69. La misión de 
ser Juez es una de sus funciones como Hijo de Dios e Hijo del hombre: 
juzga con la luz divina, y actúa como Juez y Salvador al mismo tiem-
po 70, integrando su capacidad de dar oportunamente el perdón, sin 

64  Civ.Dei 13,8.
65  Reproducimos aquí, con ligerísimas variaciones, lo que ya apuntamos 

en su día en Manuel Sánchez Tapia, Jesucristo, el único iluminador salvífico, en la 
Teología Espiritual de San Agustín [Tesis Doctoral], Madrid 2011, pp. 121-125. Texto 
completo disponible en: https://www.educacion.gob.es/teseo/imprimirFicheroTesis.
do?idFichero=NQfZJHL3Ub8%3D. 

66  Es importantísimo para este punto partir de una convicción agustiniana, 
según la cual “el Señor ilumina para juzgar” (cf. ser. 73-A,3; ser. 74,5), diferenciando 
lo bueno de lo malo.

67  Ser. 146,2. Jesucristo es, en realidad, la Luz del mundo, por el cual lucen 
nuestras obras (ser. 149,5 y 11).

68  Ser. 73-A,3.
69  Cresc. 1,23,28.
70  Nos pide el obispo de Hipona que nos convenzamos de que sus juicios son 

“misteriosamente justos” (civ.Dei 20,19,4), de manera que se crea que sólo Dios está 
capacitado para juzgar con verdad (enar.psal. 147,13). Barth indica que el Hijo de Dios 
es condescendiente con el hombre; en lugar de los pecadores asumió el juicio sobre sí 



MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA744

llegar a caer en juridicismos: “No en vano se llama día del juicio a aquel 
en que vendrá el Juez de vivos y muertos. Como, por el contrario, son castiga-
das aquí algunas culpas que, no obstante, si son perdonadas, no dañarán en 
verdad en el siglo futuro” 71.

Todos entraremos en contacto con Cristo al final de nuestra vida 
y este contacto con Él nos juzgará 72. Entonces nos dirá si el cielo es 
para nosotros o si nos está vedada la entrada. Pero Él no sólo juzgará 
al final de la historia 73, sino que dentro de la historia también va ejer-
ciendo su juicio 74. Acercarse en esta tierra a Cristo y a su Evangelio es 
autoexaminarse a la luz del Dios cercano 75. El juicio se hace gracias 
a la Luz Divina. Por aquí va la reflexión del santo según, la cual al 
final “se abrirá el libro de la vida de cada uno” 76. Antes de que llegue el 
juicio, mientras estamos todavía en este mundo, tenemos tiempo para 
el arrepentimiento y la penitencia 77. Después, para los ya salvados, no 
habrá lugar para la penitencia 78.

Y un dato muy interesante: el poder judicial no le viene a Cristo por 
ser sólo hombre, sino por ser también Dios 79. Dios y hombre que juzga 

mismo, y se convirtió en un rechazado. Desarrollando esta acción el verdadero juicio 
nos justifica a nosotros. Así Dios reveló su justicia y su amor. Esta reconciliación con 
Dios, además, sirve para exaltar la naturaleza humana, mostrando su compañerismo 
y ejerciendo un reinado santificador (cf. Waldrop, Ch. T., Karl Barth’s Christology. Its 
Basic Alexandrian Character, Ed. Mouton Publishers, Berlin 1984, p. 78).

71  Ench. 66,1.
72  Puede darse casi por supuesto lo que el santo dice en persev. 9,23, aludiendo 

a que “los hombres son juzgados por lo que hicieron”.
73  Ése será el momento cuando salga también de la Iglesia el mysterium 

iniquitatis, la falsa impiedad (cf. civ.Dei 20,19,2-4).
74  Se ve sobre todo en civ.Dei, todo el libro nº 20.
75  Según San Agustín no hay que recorrer grandes distancias para llevar 

a cabo este juicio, pues el Juez divino lo tenemos en el corazón (enar.psal. 74,9).
76  Civ.Dei 20,14.
77  Enar.psal. 49,7.
78  Enar.psal. 55,6.
79  Así aparece reflejado en muchos pasajes de vera rel. Cristo es llamado por el 

santo “el divino Juez” (ep. 87,4). Es juez tanto de los hombres como de los demonios 
(daemones) (civ.Dei 20,1,2), esas criaturas intermedias frente a las cuales Agustín habla 
del único mediador salvífico. En relación con el juicio, Studer asegura que, por influjo 
neoplatónico, Agustín tiene una noción de iluminación que lleva al propio hombre 



SAN AGUSTÍN. EL CIELO (I) 745

a vivos y a muertos (Ap 10,42), sin dejarse corromper 80. Cristo, siendo 
Luz e iluminando, discierne la tipología de hombres que se encuentra, 
y por eso el proceso iluminador separa a las ovejas de las cabras (Mt 
25,32), a los buenos de los malos 81. Lo que ocurre es que, aun sabién-
dolo Él, aquí en la tierra la ciudad de Dios está conviviendo necesaria-
mente “cerca” de la ciudad de Babilonia. Ahora la luz tiene próxima a 
la oscuridad: no puede ser de otra manera. Pero en el cielo los malos no 
estarán junto a los buenos 82; el trigo estará completa y definitivamente 
separado de la cizaña y ya no habrá “permixtura” posible. 

Hasta que esto llegue, los buenos deben tener mucha paciencia 
vigilante: una paciencia que ha de durar nada menos que toda la vida. 
Así, sabiendo esperar, los “hijos de la Luz” deben cuidarse del dia-
blo 83. Él quiere evitar, a toda costa, nuestra entrada en el cielo. El 
título cristológico “Juez” está muy relacionado con el título de “Rey”. 
Y es que Cristo se sienta en su “trono sagrado” para separar a unos 
de otros (queda claro en Mt 25,31). Él viene con gloria, con luz divina, 
para juzgar a vivos y muertos 84, tal y como recitamos en el Credo. 
Agustín sabe que este juicio justo 85 llevado a cabo por Jesucristo está 
muy relacionado con el conocimiento. La luz del Juez iluminará el 
conocimiento y se conocerá todo, hasta lo más secreto (Rm 2,16). Esta 
luz nos permite ir conociendo ya los caminos del Señor (Sb 4,20s.) 
para transitarlos convenientemente 86. 

a juzgar de la verdad, gracias a la presencia misteriosa en él de la luz divina (sol. 
1,8,15; Trin. 12,15,24 y 14,15,21) y del Verbo eterno (mag. 1,38 y Trin. 4,2,4). Esta 
teoría ejerció una gran influencia en la Edad Media y fue luego completada por las 
reflexiones de san Buenaventura (cf. Studer, B., «Voz “Iluminación”», en Berardino, 
A. di [ed.], Dizionario Patristico e di Antichità Cristiane [3 vols.], Casale Monferrato, 
Marietti 1983-88. Traducción española en Sígueme, Salamanca 1991, p. 1082).

80  Ser. 113,2.
81  Dice el santo que los juicios del Señor no son juicios inicuos (ep. 102,25). 

Dios dará a cada uno según sus méritos (gr. et lib.arb. 23,45).
82  Civ. Dei 20,5.
83  Civ. Dei 20,8.
84  Ep. 199,11,40.
85  Cf. gr. et lib.arb. 6,14-7,16.
86  De esto ya se habla en el libro del AT de Sb. Sobre el juicio de Dios en 

parámetros veterotestamentarios es oportuno fijarse en civ.Dei 20, todo el cap. 30.



MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA746

El esplendor de la divinidad ofrecerá recompensa o castigo, de-
pendiendo de la realidad personal concreta que entre en contacto con 
Dios 87. El Señor se manifestará 88 y el contraste de las personas con 
su identidad cristológica, en su manifestación, será decisivo 89. Su fun-
ción será controlar la “temperatura religiosa” de los hombres: por eso 
habrá distintos grados de recompensa y también distintos grados de 
castigo 90. Al tiempo que es misericordioso es justo y a la vez que es 
justo es infinitamente misericordioso. Su juicio tiene integradas estas 
dos claves de actuación en un juicio seguro, universal, eterno, defini-
tivo, único e irrevocable.

Existirá un examen basado en la caridad. Parte Agustín de que es 
el mismo el que juzga que el que ha pasado por todos los tormentos de 
este mundo: la misma persona, no una sufriente por un lado y otra lle-
na de fuerza por el otro. Es el mismísimo Jesucristo el que, habiendo 
sido paciente en la cruz, será también poderoso en el juicio 91. Noso-

87  La vuelta de Cristo es un motivo de esperanza para el que anhela llegar 
a la vida eterna, que será dada como premio por el propio Dios. Es natural que se 
vea el juicio con sentimientos de deseo y de esperanza, para recibir la recompensa 
de Dios, habiendo superado las ataduras a las cosas de este mundo. Cristo Juez 
vendrá a coronar a sus elegidos y la esperanza de su retorno, iniciada en la Iglesia 
el día de la Ascensión, se vive ahora en el tiempo de la fe: nuestra gloria está 
todavía escondida (cf. Occhialini, U., La speranza della Chiesa pellegrina. Teologia della 
speranza nelle “Enarrationes in Psalmos” di S. Agostino, Ed. Tipografía “Porziuncola”, 
Assisi 1965, pp. 94-95). En relación a la parusía, a la segunda venida de Cristo, 
quizá la imagen más frecuentemente asociada a su gloria inherente es la de la luz, 
porque la segunda venida será una clarificación, un día de brillo clarificador. Será 
una espada que brillará como luz para los justos, y como terror para los malos. 
La gloria de Cristo será para el justo una luz; no ha de olvidarse que será fuego 
para los malvados (cf. Gillette, G., «La gloria de la segunda venida de Cristo, 
en las “Enarrationes in Psalmos”, de Agustín», en Augustinus 44 [1999] 110). 

88  Enar.psal. 35,5.
89  Él es el que es, Dios, inmutable: la recompensa o castigo vendrá de la 

semejanza o la desemejanza con ese Dios. Vendrá de la semejanza o desemejanza 
en la participación con la naturaleza divina que el hombre o la ciudad hayan 
“conseguido” (con la gracia de Dios) durante la peregrinación terrenal. 

90  Afina mucho el santo y asegura que Dios es distribuidor justísimo de 
méritos y de castigos. Es iluminador de las almas y se da a ellas, haciéndolas 
sabias y felices; también cuidándolas providencialmente (div.qu. 53,2).

91  Enar.psal. 85,21 [v.16].



SAN AGUSTÍN. EL CIELO (I) 747

tros hemos de aceptar la cruz si queremos conseguir el cielo 92. En el 
momento del juicio no dará lo mismo haberse afiliado en esta vida a la 
luz que haberse adscrito existencialmente al influjo de las tinieblas: en 
el juicio “se avergonzarán” los pecadores 93. Cristo, juez misericordio-
so 94 que invita a la conversión, ofrece en la teología agustiniana una 
“escatología ya bastante realizada” en el más acá, aunque no del todo. 
Por eso invita una y otra vez a posicionarse en el sano temor 95 que 
lleva a la conversión del creyente 96, con el fin de mantener siempre 
despierta la esperanza en la inmortalidad 97. Aquí, en este mundo, las 
vicisitudes son pasajeras, mientras que en el escenario escatológico 
tanto los gozos como los suplicios 98 estarán caracterizados por el ras-
go de la eternidad 99.

El núcleo del juicio del Juez Illuminator es la caritas  100. Ella lo 
decidirá todo. El Padre, que juzga todas las cosas por el Hijo (por ser 
éste su Sabiduría y su Verdad) 101 sabe que el Hijo pondrá su luz sobre 
la conducta caritativa de cada uno (Mc 12,38-40). El texto clave y de-
cisivo es el conocidísimo de Mt 25,40: “lo que hicisteis a uno de estos, mis 

92  Cf. ser. 260-C,5.
93  Enar.psal. 85,23 [v.17].
94  Ep. 140,34,79. Sin dejar de ser misericordioso debe ser esperado, eso sí, 

como Juez (ep. 232,7). Es además justísimo Juez (ser.Dom.mon. 1,22,76).
95  Enar.psal. 98,6.
96  Juicio y fe aparecen íntimamente relacionados, de manera que, en la 

certidumbre del juicio futuro, “el que no cree en Cristo ya está juzgado” (agon. 
27,29).

97  Enar.psal. 48,1,5 [v.5].
98  A los suplicios se refiere el santo con el nombre de perdición.
99  Cat.rud. 24,45.
100  La caridad tiene un papel nuclear en toda la teología espiritual agustiniana. 

No puede desestimarse que la caridad es el centro, el alma y la medida de la 
perfección. El santo une directamente la ciencia y la sabiduría cristianas a la caridad, 
siempre acompañada del temor filial, no del temor servil que se opone a ella. Para 
Agustín, en ella se halla el contenido del mensaje de las Sagradas Escrituras, el 
objetivo de la teología, la síntesis de la filosofía y de la buena política, la suma 
de todas las virtudes, el don del que dependen todos los dones del Espíritu Santo 
(cf. Diego Sánchez, M., Historia de la Espiritualidad Patrística, Ed. Espiritualidad, 
Madrid 1992, p. 259).

101  Puede verse a lo largo de la obra De Trinitate.



MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA748

humildes hermanos…”. El juicio escatológico-agustiniano, por lo que 
venimos viendo, está siempre definido y contextualizado teológica-
mente en los posicionamientos de la Sagrada Escritura. 

La vivencia o no vivencia creyente de lo que en ella se nos pide 
será determinante para recibir una u otra recompensa, o para pre-
sentarnos iluminados u oscurecidos frente a Cristo Luz. Los santos, 
los ciudadanos del cielo, serán reconocidos por Cristo Juez 102 y se 
salvarán por haber tenido una fe en Él ( Jn 3), que ha cristalizado en 
obras 103. Ellos son los mejores ciudadanos de la civitas Dei. Aunque 
sólo Cristo es el juez 104, el que examinará del amor, los espirituales 
unidos a Cristo participan –de algún modo– de esta capacidad de 
juzgar. También ellos son juzgados por la Verdad 105. Tras el juicio 
final la Luz iluminará los cielos nuevos y la tierra nueva: para los que 
temen al Señor 106 brillará el Sol de justicia, que les traerá la salva-
ción en sus rayos (Ml 3,20). Los santos, en la beatitud de Dios, serán 
luminarias nuevas y eternas 107.

Después de todo lo apuntado, San Agustín nos brinda una lla-
mada a la confianza 108: no es una llamada al pesimismo, como mu-
chos le han achacado, quizás por no haber mesurado conveniente-
mente sus afirmaciones dentro de toda su cosmovisión teológica.

Ahora bien, Agustín nos pide que nos preparemos “temiendo” el 
juicio de Dios, ya que el que vino a ser juzgado vendrá a juzgar 109. 
Hemos de ser buenos y hacer obras buenas en este mundo. Entonces 
seremos considerados dignos al final de la vida, para poder ser lleva-

102  Civ.Dei 20,14.
103  Ser. 18,4,4.
104  Un juez que juzga, por cierto, con serenidad (ex.prop.Rm. 8 [9]). De 

Cristo Juez se nos habla oficialmente en la Iglesia según el CEC 1051 y 1059.
105  Cf. vera rel.
106  Agustín nos pide que nos preparemos “temiendo” el juicio de Dios, ya 

que el que vino a ser juzgado vendrá a juzgar (enar.psal. 66,10).
107  Civ.Dei 20,22.
108  Ep.Io. homil. 9ª,2.
109  Enar.psal. 66,10.



SAN AGUSTÍN. EL CIELO (I) 749

dos al cielo tras el juicio final 110. En el más allá unos se salvarán y se 
permite que se condenen los demás, por causas justas, que nosotros 
no podemos ni atisbar 111. 

El juicio universal seguirá a la resurrección de los muertos, al fin 
de este mundo, en el momento señalado por el Padre y que nosotros no 
conocemos 112. Todos seremos sometidos al juicio del Hijo del hombre, 
según vemos en Mt 19,28. Cristo juez se presentará en el cuerpo en que 
fue juzgado, revestido de gloria 113. Separará a los buenos de los malos 
de modo automático, tanto a los que hayan muerto como a los que aún 
vivan 114. Este juicio, junto a la desgracia suma y merecida por todos y 
solo los malos, ofrecerá la auténtica y colmada felicidad a todos y solo 
los buenos. Habrá llegado la hora de la transformación del mundo en 
un cielo nuevo y en una tierra nueva. Los buenos vivirán verdadera y 
felizmente en la vida eterna. Concluimos este apartado indicando que 
en el cielo unos vivirán más excelentemente que otros 115. 

5.  El cielo y La ciudad de Dios

San Agustín dedica todo el último libro de La ciudad de Dios, el 
número 22, a hablarnos del cielo, fin de la ciudad de Dios. El cielo, 
según afirma el tagastino en esta obra suya, se caracteriza por la feli-
cidad eterna. Los dioses no pueden conceder dicha felicidad (6,1). La 
condición para que sea –en efecto– verdadera felicidad es la de ser 
eterna (11,11; 11,13 y 14,25). El número de los elegidos que, lógica-
mente, irán al cielo ha sido fijado por el mismo Dios (14,27). La “casa” 
que se ha prometido a David y la “paz” que se ha prometido a sus 

110  Cf. civ.Dei 20,1,2.
111  Capánaga, V., en Obras Completas de San Agustín, citado en Moriones, 

F., Teología de San Agustín, Ed. BAC, Madrid 2004, p. 658.
112  Cf. civ.Dei 20,1 y 5.
113  Cf. Gillete, G., «La gloria de la segunda venida de Cristo, en las 

Enarrationes in psalmos, de san Agustín», en Augustinus 44 (1999) 113, citado en 
García Grimaldos, M., El nuevo impulso de San Agustín a la antropología cristiana 
[Tesis doctoral. UPSA], Salamanca 2004, p. 368.

114  Cf. civ.Dei 20,15.
115  Cf. civ.Dei 20,1,2; 20,16; ench. 111,29.



MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA750

hijos, sólo se cumplen en el cielo (17,12-13). Las excelencias del cielo 
son superiores a las de la paz terrena (19,10). La felicidad eterna se 
vincula a la paz eterna, en la que los justos encuentran su perfección 
(19,11). Aquí se halla la felicidad que la visión de Dios dará al justo 
(19,27). Estamos ante la felicidad del cielo nuevo, que llega tras el jui-
cio final (20,16). Ésta será la felicidad que viva la Iglesia tras el fin del 
mundo (20,27). Nos lleva ciertamente a pensar en el río de paz del que 
habla Isaías (20,21,1). Es una felicidad en la que la eternidad posee un 
sentido propio (22,1,1). Dicha felicidad eterna ha sido prometida por 
el mismísimo Dios (22,3). El cielo posee una belleza superior, en re-
lación a los bienes terrestres (22,21). La felicidad eterna contrasta con 
las maravillas de la vida presente (22,24,5). 

Agustín describe –teniendo en cuenta las dificultades de precisión 
que surgen a la hora de hablar de los asuntos escatológicos– cómo será 
la felicidad eterna de la ciudad de Dios (22,30). En el cielo la única 
ocupación será la alabanza a Dios (22,30,1). En el cielo se obtendrá la 
visión de Dios, cuyos rasgos definitorios son: felicidad, conocimiento, 
libertad y descanso en Dios (22,30,2-4). En el cielo los verbos que 
conjugaremos son los archiconocidos por toda la familia agustiniana: 
“Vacabimus et videbimus; videbimus et amabimus; amabimus et laudabimus” 
(22,30,5). En La ciudad de Dios pueden verse las objeciones que algu-
nos plantean a la cosmovisión agustiniana de la antropología en el 
escenario celestial. Le indican a Agustín que los cuerpos terrenos no 
pueden pasar a la mansión celeste, y él les responde en 22,4. Le echan 
en cara al santo que no es posible la resurrección, y éste les contesta 
en tono apologético en 22,10, en 22,12-14, en 22,20, y también en 
22,25. Los platónicos le objetan que la gravedad impide que nuestros 
cuerpos suban al cielo, y él les responde en 22,11. Porfirio defiende 
que el alma, para ser feliz, debe huir de todo cuerpo, y Agustín le 
contesta en 22,26.

El discurso Agustiniano plantea el paralelismo de lo terreno fren-
te a lo celestial. Lo de abajo frente a (o hacia) lo de arriba evidencia 
diferencias sustanciales. En la tierra todos estamos mezclados, pero 
en el cielo los malos no estarán junto a los buenos 116. Aquí en la tierra 

116  Civ. Dei 20,5.



SAN AGUSTÍN. EL CIELO (I) 751

hay muchos signos de pecado y limitación, mientras que la Jerusalén 
celestial será la patria pura y casta 117.

Cristo está en el cielo y continúa todavía en la tierra. Sí, aunque 
está ya en el cielo, Cristo tiene hambre, tiene sed, está desnudo, carece 
de hogar, está enfermo y está encarcelado. Cuanto padece su Cuerpo, 
Él mismo lo padece. Sufre en la tierra las fatigas que padecemos noso-
tros, miembros suyos 118. En este mundo todavía hay luchas: ahora se 
da una rivalidad entre las obras de la carne y las del espíritu, vincula-
das bien a la ciudad de la tierra o bien a la ciudad del cielo 119. En este 
escenario terrestre, los que tratan de seguir e imitar a Cristo siguen su 
andadura sin descanso; ellos viven su existencia en la historia, pero 
sabiéndose ya –en esperanza– verdaderos ciudadanos del cielo (cf. 
Flp 3,20). Tanto en este mundo como en el otro el Espíritu Santo es 
donado. Asevera Agustín que el Señor Jesús dio dos veces el Espíritu 
Santo: la una, en la tierra, para significar el amor al prójimo; la segun-
da, desde el cielo, para indicar el amor de Dios 120. 

La tensión de lo terreno frente a lo celestial también puede cap-
tarse en la Iglesia. En estos momentos ella vive de la fe y se expande 
por el mundo: “honrad, amad, pregonad también a la Iglesia santa, vuestra 
madre, como a la ciudad santa de Dios, la Jerusalén celeste. Ella es la que 
fructifica en la fe que acabáis de escuchar y crece por todo el mundo: la Iglesia 
del Dios vivo, la columna y sostén de la verdad, la que tolera en la comunión 
en los sacramentos a los malos, que serán apartados al fin de los tiempos, y de 
los que ya se separa ahora por la diversidad de costumbres. A causa del trigo, 
que gime ahora en medio de la paja, y cuya cantidad, almacenada en los gra-
neros, se hará manifiesta en la última limpia, recibió las llaves del reino de los 
cielos, para que, por obra del Espíritu Santo, tenga lugar en ella el perdón de 
los pecados mediante la sangre de Jesucristo” 121.

117  Conf. 10,35,56.
118  Cf. Calvo Madrid, T., La Iglesia Católica según San Agustín, Editorial 

Revista Agustiniana, Madrid 1994, pp. 118-119.
119  Cf. Felix Nourrison, J.,, La Philosophie de Saint Augustin, Librairie 

Académique. Didier et Cie., Paris 1865, pp. 45-46.
120  Trin. 15,26,46.
121  Ser. 214,11.



MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA752

En la ciudad de Dios celestial estarán los elegidos, gozando de la 
eterna bienaventuranza. Su felicidad será eterna o no será. No esta-
mos ante un tiempo prolongado durante siglos, ni ante una aparente 
perpetuidad. Estamos –eso sí– ante una eternidad sin fin. Es la eterni-
dad de los hombres que son inmortales (por gracia), así como los án-
geles son inmortales (por naturaleza) 122. Dichos hombres inmortales 
gozarán de una suerte feliz, en eterna bienaventuranza, separados de 
la ciudad de los malos que vivirán en eterna miseria. La existencia 
en el más allá no tendrá fin. En el cielo estarán los hombres salvados, 
que ocuparán las sillas libres y vacías que dejaron los ángeles deserto-
res 123. En el cielo –además– resplandece la gloria de la Ciudad Santa 
de Jerusalén. Es la gloria de la ciudad que baja del cielo, presente junto 
a Dios; se trata de la ciudad cuyo resplandor es como el de una piedra 
muy preciosa, como el jaspe cristalino (Ap 21, 9-11).

La dimensión social, por todo lo que venimos anotando, estará 
presente en el gozo escatológico. No sólo seremos felices a nivel 
individual, y lo que cada uno tenga será común a todos. La unión 
de corazones (una de las realidades más valoradas por Agustín) no 
se queda sólo aquí en la tierra. La amistad que aquí en este mun-
do no es del todo perfecta, aparecerá indefectible en el más allá. 
Después de la peregrinación terrena se consumará la perfección 
de la unidad de las muchas almas y corazones que constituyen la 
ciudad celestial 124. Sí: la felicidad del cielo agustiniano posee una 
dimensión comunitaria, como bien apunta Agostino Trapè. No es 
San Agustín el pionero de esta cosmovisión escatológica, pues la 
hereda de la revelación eclesial. Así como la felicidad esencial es-
catológica consiste en la visión de Dios –lo presentaremos en el 
próximo artículo, segunda parte de éste–, la felicidad accidental 
escatológica consiste en la sociedad y en la mutua caridad de los 
salvados con Cristo, con María, con los santos y con los ángeles. Es 
una felicidad adicional, común a todos los bienaventurados, que se 
reunirán en la cena festiva, en la casa del Padre, en la ciudad nue-

122  Civ. Dei 22,1.
123  Cf. Moriones, F., Teología de San Agustín, Ed. BAC, Madrid 2004, pp. 

657-678.
124  Cf. bon.coniug. 18,21.



SAN AGUSTÍN. EL CIELO (I) 753

va, en el tabernáculo de Dios y los hombres, y en el propio pueblo 
de Dios. Hablamos de un paraíso en el que existe la comunión real 
de sus integrantes. Dicho paraíso goza de una paz social, generada 
por una perfecta concordia y armonía, en la que la paz es interpre-
tada como la tranquilitas ordinis 125.

6.  Consideraciones conclusivas

– Cristocentrismo escatológico. En la cosmovisión agustiniana de 
la civitas Dei (tanto en su estadio terrenal como en el escatológico-ce-
lestial), Cristo tiene un puesto central. Nuestra salvación tiene lugar 
en Cristo, ya que es en Él donde llegamos a ser justos e inmortales. En 
Cristo es donde se salva el bien originario que Dios puso en nuestra 
naturaleza al crearla. La resurrección de los cuerpos, así como la in-
mortalidad posterior, proceden de Cristo, y son don de Cristo. Sólo en 
la unión con Cristo nosotros podremos recibir estos bienes. Mediante 
nuestra unión con Cristo podremos participar de los bienes propios de 
Dios. Sólo en Cristo podremos alcanzar nuestra salvación definitiva. 
Cristo salvador es universal, y es accesible a todos los hombres de 
todos los tiempos. En Cristo podremos tener la esperanza verdadera, 
pues Él es el dueño y el señor de la vida, de la muerte, de la historia, 
de la resurrección de las almas y de la carne, y también de la con-
sumación de la historia. Estamos convocados –por Agustín– a tener 
fe en el señorío de Cristo sobre la vida y la muerte y a tener fe en la 
dimensión gloriosa de su cruz, paso obligado para llegar a la propia 
resurrección. El corazón de la escatología agustiniana es Jesucristo. 
En la cruz, Cristo entrega voluntariamente su vida, con señorío y li-
bertad, y así nos abre el camino del cielo. Los tiempos finales están en 
las manos del Señor, y la historia ha de mantener una sana esperanza, 
que le devuelva el gozo por vivir. Cristo posee grandeza al morir y 
grandeza al resucitar, y de esto todo se puede esperar 126. En el cielo 
se halla –en Cristo– la mejor versión de nosotros mismos.

125  Cf. Moriones, F., Teología de San Agustín, Ed. BAC, Madrid 2004, p. 673.
126  Cf. civ.Dei 10,32,2 y 10,25; Io.ev.tr. 47,7; 8,10; 119,6. Textos citados 

en Mateo-Seco, L. F., «Escatología», en Oroz Reta, J., y Galindo Rodrigo, J. 



MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA754

– Tensión intensa. Cuando Agustín diserta sobre el cielo constata 
una clara e incómoda tensión. No estamos, todavía, en el tiempo del 
descanso definitivo. Notamos una tensión intensa que muestra, a las 
claras, la zozobra de un corazón inquieto que aún no ha llegado a la 
meta; hablamos del corazón del hiponate y también de nuestro propio 
corazón. ¿No nos duele, en no pocas ocasiones, el tener que soportar 
intensamente la tensión indicadora de que todavía no hemos llegado 
al cielo? El cielo es de alguna manera, en esta tierra en la que el polvo 
ensucia los zapatos, lo no conseguido y lo no alcanzado. Estamos en el 
tiempo de la tensión que, en no pocas ocasiones, tensa en demasía las 
cuerdas de nuestras almas. Tiempo de tensión que es también tiempo 
para la seriedad y la responsabilidad, y es que nadie nos asegura –con 
un cien por cien de garantía– nuestra entrada y permanencia en la 
morada celestial. Tensión no pocas veces intensa que experimenta-
mos tanto individual como comunitariamente. Somos un pueblo de 
creyentes –pueblo y casa de Dios– que con frecuencia notamos las 
tensiones de una Iglesia que camina hacia Dios, a lo largo de una 
senda no siempre llana y no siempre exenta de dificultades, venidas 
de fuera o de dentro. Tensión que nos pide autocrítica incesante, que 
ojalá siempre surja del contraste de nuestra vida ante la luz del Resu-
citado. Autocrítica que, en su versión cristológica y definitiva, nos irá 
preparando para el juicio último e irrevocable de Cristo, que un día 
vendrá a juzgar a vivos y muertos, y cuyo reino no tendrá fin. Auto-
crítica que nos tensiona y que pone a prueba nuestra capacidad de 
respuesta, para calibrar si estamos o no estamos viviendo según los 
dictámenes del Evangelio, y para –en el caso de que fuera necesario– 
hacer las reformas de vida que fueran menester. Tensión que hemos 
de vivir ante una permanente amenaza del enemigo; y es que es más 
que evidente que hay alguien empeñado en evitarnos la entrada en la 
morada celestial. El auxilio de la oración y los sacramentos, así como 
la ayuda que nos viene de lo alto mediante el apoyo de una multitud 
de intercesores (santos y mártires), serán para nosotros inyecciones de 
fuerza divina; con ella saldremos airosos del combate agónico de esta 
existencia. Tensión que, a fin de cuentas, prueba a las claras que entre 

A., El pensamiento de San Agustín para el hombre de hoy / II. Teología dogmática, Ed. 
Edicep, Valencia 2005, pp. 962-964.



SAN AGUSTÍN. EL CIELO (I) 755

la carne y el espíritu (Gál 5,17) continúa desarrollándose sin tregua en 
las entrañas de cada persona y de la sociedad en su conjunto.

– Estabilidad eterna. El cielo es intuido y creído por Agustín 
como el estado de la suma tranquilidad o de la estabilidad eterna. 
Todo permanecerá allí imperturbable junto al Dios eterno y tres veces 
santo. Serenidad, inmutabilidad… Estamos ante el escenario de una 
realidad sublime, pacífica y definida además por su definitividad e 
impecabilidad. No podía ser de otra manera, si admitimos que el cielo 
es el “lugar” en el que reina indefectiblemente la santidad de Dios y 
de los suyos. Allí cada uno será identificable, pues en el más allá no 
perderemos nuestra identidad personal más definitoria. Agustín dice 
sí a la corporeidad escatológica, así como también afirma la ausencia 
de deformidades. Cada uno tendrá un nivel propio de santidad o de 
felicidad eterna, existiendo una gradatoria que –por otro lado– no ge-
nerará envidias ni malestares. Agustín habla también del cielo como 
del “lugar” de la belleza, la armonía, la luz, la felicidad sin fin… En el 
cielo ya no habrá posibilidad para la mixtura del bien y el mal. Allí 
todo será bueno, límpido, irreprochable y transido de la presencia 
transparente del Dios inigualable, sumo y perfecto. El amor purísimo 
y eterno evidenciará que el plan de Dios tiene la última palabra. Dios 
cumple sus promesas, y lo que anunció hace muchos siglos por me-
dio de sus santos profetas se cumplirá íntegramente un día, en todos 
sus detalles más precisos. El movimiento, la inquietud, los tanteos y 
las inestabilidades propias de esta vida desembocarán en un mar de 
serenidad, orden, quietud y certidumbre. Entonces contemplaremos 
un cielo nuevo y una tierra nueva; el primer cielo y la primera tierra 
habrán desaparecido, y el mar ya no existirá (cf. Ap 21,1). 

Manuel Sánchez Tapia, OSA




