
EL CONOCIMIENTO DE DIOS ENTRE LOS PAGANOS EN EL PENSAMIENTO... 693

El conocimiento de Dios entre los paganos 
en el pensamiento de san Agustín 

Resumen

El asunto de que se ocupa este trabajo versa sobre el cuestionamiento 
teológico de si entre los gentiles había personas que, a la luz de la razón y 
bajo la acción de la divina Providencia, tenían un conocimiento acepta-
ble del verdadero y único Dios creador del mundo. Este análisis se centra 
sobre el pensamiento y enseñanzas de san Agustín acerca de estas cues-
tiones vinculadas con la fe en la voluntad salvífica de Dios. También se 
aportan algunos datos sobre arqueología que parecen ofrecer datos que 
pueden apoyar la visión agustiniana sobre esa temática.

Palabras clave: religión, conocimiento, salvación, occidente

Abstract

The subject of this work deals with the theological question of whether 
among the Gentiles there were people who in the ligth of reason and 
under the action of divine Providence, had an acceptable knoweledge of 
the true and only creator God of the world. This analysis focuses on the 
thougth tea questions teachings of Saint Augustine on these questions 
relatet to faith in the saving will of God. Some data on archeology is also 
providet which seem to offer knowledge that can support the Augustinian 
visión on this subject.

CiuD-Ra 233-3 (2020) 693-728



GUILLERMO PONS PONS694

Aclaración preliminar

Una materia muy relevante y compleja resulta ser la de examinar 
de qué manera, y a través de la incalculable duración de la prehistoria 
y los no pocos milenios del desarrollo de las antiguas civilizaciones 
de la humanidad, se han ido expresando las creencias religiosas de 
las razas y los pueblos más diversos. Por lo demás estos esfuerzos de 
investigación no sólo afectan a la teología cristiana que proclama la 
universalidad de la salvación querida por Dios (cf. 1Tim 2,4-5), sino 
que también concierne a la constante y meritoria labor de filósofos, 
historiadores y arqueólogos.

Mi intención en cuanto al presente trabajo no aspira a poner de 
manifiesto ninguna peculiar novedad en el campo de la patrística ni 
en el de la arqueología, sino simplemente va destinada a transmitir 
algunas relevantes manifestaciones que hace san Agustín sobre dicha 
materia, y al propio tiempo a dar a conocer algunos asuntos que guar-
dan cierta conexión con el tema de la historia de las religiones y que 
se examinan en una obra muy poco conocida, pero que me parece 
merecedora de cierto interés Este libro fue publicada en Menorca el 
año 1950 y lleva un extenso título claramente expresivo del contenido 
que el autor se propuso dar a conocer, y que es el siguiente: «Gráfica 
prehistórica de España y el origen de la cultura europea». 

Empezaré dando unas breves noticias sobre dicho autor y ofre-
ciendo el resumen de ciertos temas por él tratados en los que se alude 
al sentido religioso de los pueblos europeos y especialmente de los 
habitantes de la península Ibérica y las islas Baleares Después de la 
presentación del autor llamado Waldemar Fenn, de nacionalidad ale-
mana, y de las secciones de su obra que tocan la materia apuntada, 
pasaré a presentar y comentar algunos textos de san Agustín y de 
algunos otros Santos Padres de la Iglesia relativos a la materia pro-
puesta.

No se trata de que dicho autor alemán haga en su libro alguna 
alusión directa a la vinculación de su pensamiento y de sus intuiciones 
con los escritos y las opiniones de san Agustín, pero sí que hallamos 
ciertas coincidencias en el análisis de los datos relativos al sentido reli-
gioso de los antiguos pueblos del continente europeo, como podremos 



EL CONOCIMIENTO DE DIOS ENTRE LOS PAGANOS EN EL PENSAMIENTO... 695

comprobarlo al analizar los escritos del santo. De esa realidad sabe-
mos que era consciente dicho arqueólogo y escritor alemán afincado 
en Menorca, Waldemar Fenn.

Acerca de ello cuento con el testimonio de un sacerdote menor-
quín ya fallecido, Jaime Cots de Riera, el cual debió mantener alguna 
relación con el muy culto y afable personaje alemán que era a su vez 
un notable escultor, el cual, entre otras obras realizo la escultura de la 
hermosa imagen de la Virgen de Gracia patrona dela ciudad de Ma-
hón. Me comunicó, en efecto, el dicho eclesiástico que el expresado 
investigador de arqueología prehistórica y de la evolución de las cultu-
ras más antiguas, le había comentado que sus afirmaciones coincidían 
con ciertas constataciones y juicios de san Agustín, especialmente en 
lo relativo al afianzamiento del monoteísmo en Occidente frente a la 
sugestión del politeísmo con una gran pluralidad de dioses, imperante 
sobre todo en Oriente y desde allí difundida por los países de la cuen-
ca del Mediterráneo.

Waldemar Fenn, cónsul, escultor y arqueólogo

Este hombre polifacético en cuanto a su cultura y a sus activida-
des nació en Francfort del Main, la patria de Goethe, el 7 de octubre 
de 1877. Destacó desde joven en sus estudios y en su habilidad como 
escultor, de manera que a no tardar se le encargarían trabajos impor-
tantes como un busto de Goethe. En 1908 contrajo matrimonio con 
Sofía Schafer. Fue llamado a filas durante la primera guerra mundial 
distinguiéndose por su valor, como lo acreditó la condecoración de 
la cruz de hierro que le fue concedida, pero al propio tiempo se vio 
afectado por una notable debilidad en su salud que. obligó a liberarle 
de su actividad militar. Sus circunstancias familiares y sus labores ar-
tísticas tanto en escultura como pintura le llevaros a habitar en diver-
sas ciudades de Alemania. Nunca dejó de investigar y publicó varios 
libros, uno de los cuales fue el de «Artes y oficios romanos en Alsacia» 
y otro «La crisis artística». A fin de poder estudiar detalladamente 
los abundantes monumentos y restos arqueológicos de la península 
Ibérica se trasladó a España fijando su residencia en la provincia de 
Baleares, de lo cual da noticias él mismo en el prólogo de su ya men-



GUILLERMO PONS PONS696

cionado libro «Gráfica prehistórica de España», donde lo expresa de 
este modo:

En el año 1924 me establecí en Palma de Mallorca para estudiar los 
interesantes monumentos megalíticos de las islas Baleares y allí recogí 
gran cantidad de notas arqueológicas. Pero de una visita a Menorca 
en 1926, resultó que esta isla hermana presenta, por el mayor número 
y variedad de monumentos, las mejores condiciones para la investi-
gación. Como en el Este del Mediterráneo la isla de Creta, es en el 
Oeste la isla de Menorca el punto neurálgico, alrededor de los cuales 
giran los problemas y especulaciones más interesantes de las culturas 
mediterráneas 1.

Todo ello contribuyó a que a raíz de su visita a Menorca, el ar-
queólogo y escultor alemán se estableciera, junto con su mujer Sofía 
Schafer, en Menorca, donde adquirió una finca llamada El Fanduco, 
que se eleva sobre unos peñascos con una hermosa vista sobre el puer-
to de Mahón. Tal como relata Margarita Caules, hija del mecánico 
de La Mola que cuando era preciso tenía cuidado del vehículo del 
Sr. Fenn, éste había venido a España directamente desde Alemania 
conduciendo su automóvil.

Durante su estancia en Menorca, que perduró hasta su falleci-
miento, Waldemar Fenn fue designado Cónsul Honorario de Ale-
mania, y como tal era conocido por los vecinos de Mahón. Además 
se le valoraba, y con razón, como un escultor muy distinguido y 
notable por la inspiración artística y perfecta ejecución de sus obras. 
De él se conservan en la ciudad un voluminoso busto del almirante 
Augusto Miranda, que estuvo situado muchos años sobre un mono-
lito situado a la vista sobre el puerto de la Estación Naval, monu-
mento que fue inaugurado en 1927. Al haberse restablecido la paz 
al finalizar la guerra civil, se le ofreció al Sr. Fenn la talla de tres 
imágenes religiosas que se conservan con gran aprecio y devoción 
en diversas iglesias. Son al imagen de Cristo yacente en el sepulcro, 
que se halla en la parroquia más antigua de la Ciudad, que es la de 

1  Fenn, W., Gráfica prehistórica de España y el origen de la cultura europea, Mahón 
1950, Prólogo, p. x.



EL CONOCIMIENTO DE DIOS ENTRE LOS PAGANOS EN EL PENSAMIENTO... 697

Santa María; la preciosa talla de la imagen de la Virgen de Gracia, 
en su santuario, y la del Cristo Crucificado, conocido como el Santo 
Cristo de La Sangre, en la iglesia de San José. El escultor esculpió 
estas imágenes sagradas con mucho agrado e inspiración evidente, 
de acuerdo con la fe cristiana que profesaba. 

Cultura y religión en el Occidente europeo

La información bibliográfica de la que disponía Waldemar Fenn 
era amplia y copiosa, como puede comprobarse en su obra publicada 
en Menorca. Naturalmente que no se pueden valorar sus estudios sin 
considerar los avances y los métodos de que actualmente se dispone, 
como es el ventajoso sistema de datación por el carbono 14, la foto-
grafía aérea y otros adelantos en los métodos del trabajo científico. 
Sin embargo son dignas de atención las intuiciones y la capacidad de 
síntesis que se aprecian en los estudios y las conclusiones del referido 
autor. 

Sus interesantes investigaciones, que se apoyaban en muy abun-
dantes y detalladas observaciones, junto con el examen y confronta-
ción de un gran número de monumentos e ideogramas con variedad 
de signos y figuras, así como objetos de culto y veneración, grabados, 
pinturas rupestres, etc., le condujeron a una de sus principales líneas 
de investigación respecto de la cultura de los pueblos antiguos hasta 
entonces menos estudiados. Todo ello le llevó a proponer con funda-
mento su convicción acerca de la originalidad y la importancia del 
desarrollo de la cultura occidental europea, oponiéndose así a la por 
entonces muy generalizada opinión de que los avances alcanzados en 
Occidente se habían de atribuir al progreso y desarrollo que se habían 
alcanzado en oriente. Así, en efecto lo expresa nuestro autor al final 
de su obra:

En capítulos anteriores hemos estudiado el desarrollo de los ideo-
gramas ibéricos hasta los límites de la época glacial. Conocemos los 
altos talentos de los pueblos del Occidente por su arte paleolítico, sus 
grandes facultades espirituales y por sus admirables conocimientos as-
tronómicos, que sobrepujan todo lo que cualquier otro país del mundo 



GUILLERMO PONS PONS698

pudiera presentar. Teniendo en cuenta, pues, las conclusiones resul-
tantes de nuestro estudio, debemos reconocer que los habitantes del 
extremo Oeste de Europa, y especialmente de la península Ibérica 
ofrecieron, ya en las épocas más remotas de la Humanidad, valores 
éticos al mundo antiguo de incomparable importancia y máxima tras-
cendencia. Estos valores forman la base de las insuperables ofrendas 
culturales que la Europa moderna presta al mundo entero. […] Pero, a 
la vez, hemos de reconocer, sin reservas, que el centro más antiguo y 
fundamental de la cultura europea es el círculo ibérico con su religión 
astral y monoteísta 2. 

Como constante y esmerado investigador de la remota cultura 
ibérica, Waldemar Fenn se lamenta de lo muy limitados que habían 
sido hasta entonces los resultados de la investigación en cuanto a las 
ideas religiosas y los conceptos espirituales de los primitivos pueblos 
de la península ibérica. «Sobre los cultos de los antiguos iberos existen 
–dice– muy pocos estudios y los resultados obtenidos son de muy li-
mitada certeza. Igualmente ocurre respecto a las bases espirituales de 
las obras del arte eneolítico y del comienzo de la edad del bronce es-
pañola». Y añade que «se puede entender que la generación próxima 
pasada de investigadores en el terreno ibérico, salvo pocas excepcio-
nes, fue seducida también por la hipótesis orientalista, que menospre-
cia las facultades intelectuales del occidente. […] Es deplorable que se 
juzgara la actividad cultural del occidente europeo con un juicio tan 
devastador» 3. Estas constataciones le movieron a emprender notables 
esfuerzos a fin de cimentar sobre unos más sólidos fundamentos su 
estudio sobre la antigua cultura europea y con una especial atención 
a la vertiente religiosa del occidente, y especialmente de la península 
ibérica y de las islas Baleares.

Los temas más destacados de sus investigación versan sobre la 
gráfica epilítica que proporciona «innumerables manifestaciones cos-
mológicas y religiosas que se encuentran sobre la tierra ibérica, claras 
fuentes de la sabiduría más antigua» 4, que el autor considera vincu-

2  Ibíd., pp. 298-299.
3  Ibíd., pp. 117-118.
4  Ibíd., p. 3.



EL CONOCIMIENTO DE DIOS ENTRE LOS PAGANOS EN EL PENSAMIENTO... 699

lada en parte con los conocimientos de los astros y sus movimien-
tos. Después de analizar unos copiosos materiales con muy diversos 
signos e ideogramas ibéricos, pasa a realizar una investigación muy 
personal de la arqueología prehistórica de Menorca y especialmente 
de los monumentos conocidos como «taulas», cuya significación reli-
giosa vincula con los movimientos de los astros, siendo esta la parte 
más trabajada y peculiar de su labor investigadora. Finalmente estu-
dia también detalladamente la relación de los signos de la pictografía 
o escritura ibérica con las de otros países europeos e incluso con los 
antiguos alfabetos de origen oriental. A través de todas esas materias 
el autor hace presentes con un constante empeño los temas relativos 
a la religión tal como se manifestaba en los pueblos y en las culturas 
más antiguas. 

Las religiones y el monoteísmo en la cultura ibérica

Una característica muy reveladora al respecto de la religiosidad 
ibérica es la de que no se manifiesta con la representación de ídolos 
correspondientes a diversas divinidades, sino que la gran mayoría de 
objetos de significación religiosos representa a sacerdotes o sacerdo-
tisas en actitud de presentar ofrendas, así como amuletos de figuras 
humanas y pinturas rupestres de escenas de la vida o de la naturaleza. 
Así lo comenta, por ejemplo nuestro autor:

He de hacer notar, además, que entre todas las figuras típicamente 
ibéricas, fieles a la tradición propia, no se presenta nunca personifi-
cación alguna de la deidad, como lo hacían los egipcios y los griegos 
para sus dioses y diosas. Las preferidas actitudes de las figuras son la 
oración y la ofrenda. La ofrenda casi siempre representada, en un pe-
queño vaso, llevado con sencillez en las manos. Son además muy nota-
bles las numerosas figuras femeninas de carácter sacerdotal adornadas 
con vestidura rica, peinado grandioso y alhajas preciosas en abundan-
cia. Muchísimas llevan también los antiquísimos símbolos astrales y 
cosmológicos sobre el pecho. En todos estos motivos surge siempre la 
pervivencia del propio culto tradicional 5.

5  Ibíd., pp. 126-127.



GUILLERMO PONS PONS700

En cuanto al significado de estos signos destacan la cruz, simple, 
o con doble travesaño o con los brazos horizontales curvados hacia lo 
alto: «Su derivación de la figura humana y su significación como eje 
del universo no se pueden poner en duda, según se ha observado en 
las figuras cosmológicas presentadas anteriormente» 6. El culto fune-
rario y la convicción de que el alma del difunto emigraba hacia el más 
allá, así como otras muchas observaciones inducen a Waldemar Fenn 
a reconocer que los expresados conceptos condujeron a los iberos a 
convencerse de la verdad del monoteísmo. Ese hombre inteligente y 
buen investigador lo expresa así:

Es indudable que con tales ideas [los iberos] llegaron a creer en 
la existencia de un solo ser divino, espiritual, omnipotente, creador 
y conservador de la ley del Universo. Veremos que tales ideas no se 
formaban en imaginaciones nebulosas; se tenía una idea bien clara y 
determinada. El resumen lógico de los diferentes elementos del simbo-
lismo ibérico nos permite la reconstrucción de la antiquísima creencia, 
y lo conclusión definitiva no puede ser otra que el reconocimiento de 
un expresado monoteísmo absoluto 7.

La evolución de la cultura en Oriente siguió otros derroteros, de 
modo que fue adquiriendo una capacidad especial para plasmar la 
belleza del ser humano y de la naturaleza, por lo cual se aplicó a 
representar los seres de un mundo superior e ideal con los rasgos de 
la belleza humana. Los hombres del occidente, en cambio, se habían 
ya formado una idea espiritual y más pura del ser Supremo, que solo 
podían describir a base de símbolos y de trazos simples, pero más 
sugestivos. A esto se refiere el Sr Fenn aludiendo a la diversidad que 
caracteriza las representaciones de lo divino en oriente y occidente. 
Por eso refiriéndose a los ideogramas y símbolos religiosos de los ibe-
ros dice:

Esta antiquísima sabiduría y expresión abstracta del hombre oc-
cidental contrasta en absoluto con la imaginación antropomorfa del 
politeísmo del oriente, y es fundamento y esencia para la formación 

6  Ibíd., p. 127.
7  Ibíd., p. 128.



EL CONOCIMIENTO DE DIOS ENTRE LOS PAGANOS EN EL PENSAMIENTO... 701

del carácter, del alma y de la cultura europeas. […] Los joviales dioses 
y diosas griegos se parecían demasiado al género mortal del hombre, 
y aunque dotados de grandes virtudes, padecían todos los defectos y 
vicios humanos, hasta que se quedó en el Olimpo una magnífica corte 
de ambiciosos señores y damas en continua lucha entre ellos. Comple-
tamente contraria a la teogonía oriental es la revelación de la Deidad 
en el occidente ibérico. Con el cese del arte paleolítico, cuyos fondos 
ideológicos parecen paralelos al modo de pensar del oriente primitivo, 
la cultura ibérica se abstiene totalmente de motivos naturalistas. La re-
ligión ibérica encuentra los medios de expresar sus ideas más sublimes 
en el simbolismo abstracto 8.

Al tratar de los signos de escritura considera Waldemar Fenn que 
en muchos de los signos de los alfabetos orientales podemos descubrir 
elementos derivados de la grafía ibérica. En la cual se hallan «antiquí-
simos signos cosmosóficos y religiosos» 9.

La singular experiencia religiosa de san Agustín

En Agustín hallamos un magnífico y profundo testimonio acer-
ca del proceso de búsqueda y de encuentro con Dios, cuyo transcurso 
afectaría a toda su vida, pero que en su juventud aparece con las carac-
terísticas de un drama íntimo e inquietante, pero al fin profundamente 
consolador. Recorridos humanos y espirituales de semejante categoría, 
si bien por las circunstancias personales e históricas pueden verse como 
semejantes o como diversos, los podemos descubrir con más o menos 
claridad en muchos individuos del pasado y del presente. 

San Buenaventura tratará de orientar en esa búsqueda con su obra 
Itinerario del alma a Dios, actuando como un experto guía espiritual en 
el tiempo de una cristiandad extendida y consolidada. San Agustín, 
por su parte, en el seno de una sociedad más plural y diversificada en 
la que el cristianismo se va abriendo camino con vigoroso empuje, 
pero frente a muy variadas líneas de pensamiento y de actitudes, pue-

8  Ibíd., pp. 144-145.
9  Ibíd., p. 292.



GUILLERMO PONS PONS702

de considerarse como un referente muy válido incluso en el mundo 
actual sometido a no pocas crisis de pensamiento y de enfrentamien-
tos culturales, aportando el testimonio de la luz que resplandece en la 
obra salvadora de Cristo. 

Entre la ingente amplitud de los escritos de Agustín se encontra-
rán sugerentes indicaciones llenas de sabiduría, destacando especial-
mente su obra de carácter autobiográfico denominada las Confesiones, 
de la cual el literato Lorenzo Riber, de la Real Academia Española, 
dijo que «es el cancionero lírico de las grandezas y las misericordias 
de Dios» 10. Tanto en este libro, como en la muy extensa obra La Ciu-
dad de Dios, así como en el breve pero persuasivo e interesante tratado 
La verdadera religión, hallamos copiosa información sobre la historia, 
los problemas de la evolución y los contenidos de la diversidad de reli-
giones y cultos, tal como los conoce y valora Agustín, al que cabe con-
siderar como el autor más informado de su tiempo sobre esa materia.

El conocimiento del cristianismo, así como el aprecio e inicial 
adhesión a él se remontan al tiempo de su tierna infancia, lo cual él 
valoraría posteriormente como una venturosa realidad y una gracia 
del Señor. En las Confesiones relata que había leído con provecho el 
Hortensius obra de Cicerón, pero que no colmaba sus anhelos debido 
a la ausencia del nombre de Cristo, «porque este nombre de mi Sal-
vador, tu Hijo, lo había yo por tu misericordia bebido piadosamente 
con la leche de mi madre y lo conservaba en lo más profundo de mi 
corazón» 11. Y también refiere que habiendo enfermado de gravedad 
siendo aún niño, solicitó con ardor que se le bautizara, lo cual no se 
llevó a término por haber desaparecido el peligro de muerte: «Tú viste 
también, Dios mío, pues eras ya mi guardia, con qué fervor de espíritu 
y con qué fe solicité de la piedad de mi madre y de la madre de todos 
nosotros, tu Iglesia, el bautismo de tu Cristo, mi Dios y Señor» 12. 

Siempre reconoció y valoró Agustín su adhesión al cristianismo 
desde la infancia al haber sido signado con el signo de la cruz, lo 

10  Riber, L., Introducción a las Confesiones de San Agustín, Aguilar, Madrid 
1964, p. 13. 

11  Confesiones , III, 5, 8: BAC 11, 138.
12  Ibíd., I, 11, 17: BAC 11, 88. 



EL CONOCIMIENTO DE DIOS ENTRE LOS PAGANOS EN EL PENSAMIENTO... 703

cual equivalía a una incorporación al catecumenado en previsión del 
bautismo que se suponía que habría de recibir más tarde: En las Con-
fesiones lo recuerda al decir: «Siendo todavía niño oí ya hablar de la 
vida eterna, que nos está prometida por la humildad de nuestro Señor 
Dios, que descendió hasta nuestra soberbia; y fui signado con el signo 
de la cruz y se me dio a gustar su sal…» 13. Se refiere a ciertos ritos del 
catecumenado o del bautismo, que se podían impartir incluso a niños 
de corta edad. La sal era símbolo de la sabiduría de origen divino (Ac-
cipe salem sapientiae). Este don de la sabiduría llegaría a manifestarse 
de un modo muy admirable en Agustín, pero no sin haber sufrido 
hondas crisis y profundas transformaciones en su pensamiento reli-
gioso y en su género de vida.

Complejo y dificultoso fue, en efecto, el camino que, desde los 
años de su adolescencia hasta su conversión y bautismo recibido a los 
33 años de edad, recorrió este futuro obispo y gran maestro de la fe 
cristiana. Su inteligencia despejada y fecunda junto con una sensibi-
lidad afectiva e impresionable, le condujeron a tomar unas actitudes 
apasionadas y peligrosas, a la vez que a albergar recelos y dudas sobre 
los sistemas del pensamiento humano y sobre las verdades superio-
res de orden religioso. Todo ello le llevó a una desconfianza sobre 
el contenido de la enseñanza cristiana, de la cual pensó desligarse 
abrazando durante algún tiempo las ideas de la secta religiosa del 
maniqueísmo que de momento le pareció que se distinguía por un 
pensamiento profundo, pero a no tardar descubrió que sus bases eran 
inanes y gratuitas. Esta experiencia le llevó a comprobar la inanidad 
de los cultos religiosos de origen oriental que se propagaban dentro 
del Imperio romano con un marcado aire sentimental, que resultaba 
atrayente para muchas personas que reconocían la frialdad del culto 
oficial del paganismo tradicional y que además no contaba con funda-
mento alguno de racionalidad.

Elementos que favorecieron el cambio integral y armónico obra-
do en la persona de Agustín, tanto en lo concerniente al conjunto 
de su pensamiento religioso, como en la moralidad de costumbres, a 
más de reconocer sobre todo la obra maravillosa de la divina gracia, 

13  Ibíd., Íd. 



GUILLERMO PONS PONS704

podemos señalar la actitud de fe y de solicitud amorosa de su santa 
madre, Mónica, la predicación serena y luminosa del obispo de Milán 
san Ambrosio y el acompañamiento fiel de unos amigos inteligentes y 
bondadosos que también buscaban la iluminación por la fe cristiana, 
así como el ejemplo de personas relevantes por su y santidad de vida 
que habían abrazado el cristianismo o que habían consagrado sus vi-
das al servicio de Dios, testimonios que le llegaron por trato personal 
o por los relatos escritos sobre su actuación y género de vida.

Todas estas situaciones y circunstancias a las que Agustín prestó 
una atención especial y valiosa, así como el ardoroso empeño que le 
movía a entregarse a Dios y a actuar de una manera generosa en favor 
de que la verdad iluminara también la vida de todos, contribuyeron 
a que el convertido y a no tardar pastor de almas, apareciera como 
guía y maestro en dilucidar el camino hacia el conocimiento del único 
Dios y a discernir y valorar la religión verdadera, que el mismo Dios 
ha querido revelar, tratando además de descubrir aquellos esfuerzos 
habidos en la humanidad y que hayan podido ser de provecho a modo 
de preparación para que los hombres hayan podido conocer y aceptar 
la verdadera manifestación del Ser supremo.

«La verdadera religión»

De vera religione es el título latino de este pequeño pero valioso 
libro de Agustín que aparece como muy oportuno para los hombres 
formados en la cultura de su tiempo para hacerles descubrir la fe en 
Dios y en la doctrina salvadora que la Iglesia de Cristo les ofrece. 
Se trata de una obra apologética muy consistente y cuidadosamente 
redactada en Tagaste el año 390, poco después de su regreso a África 
y un año antes de ser ordenado sacerdote. Se pone de manifiesto su 
deseo de dar a conocer la fe cristiana cuando él todavía no preveía su 
dedicación a la vida pastoral.

Esta obra de tema religioso y de apología del cristianismo es ya 
reveladora de los profundos escritos que brotarían de su fecunda labor 
doctrinal y apostólica. El eminente profesor y teólogo alemán Roma-
no Guardini, aunque se refiera directamente al libro de las Confesiones 



EL CONOCIMIENTO DE DIOS ENTRE LOS PAGANOS EN EL PENSAMIENTO... 705

(397-400), interpreta ya muy bien el espíritu con que actuaba desde 
su conversión este cristiano que había consagrado su vida al servicio 
de Dios y de sus contemporáneos. He aquí algunos de los juicios de 
Guardini sobre los inicios de la labor cristiana de Agustín:

Y hay algo más. El Dios del cristianismo al que él [Agustín] se 
ha convertido y en cuya presencia escribe sus Confesiones no es el ser 
absoluto de la filosofía, sino el Dios santo y viviente del Antiguo y del 
Nuevo Testamento. Es el Dios que se levanta, entra en la historia y ac-
túa en ella. Es el Dios que llama a la persona individual y la introduce 
en una historia. Esta historia se verifica con la misma frecuencia con 
la que existen seres humanos. Cada vez se introduce en esa historia 
todo lo que existe, las cosas del mundo y los hombres. Cada vez, todo 
existe por ella, de modo que lo que existe, mundo y existencia huma-
na, adquiere en ella su centro y su nombre. Si hay alguien que está 
convencido de ello es Agustín. Él, que en su Civitas Dei se propuso 
captar la historia de la humanidad en su proveniencia de Dios, se vio 
también a si mismo en una historia. Las Confesiones son el intento de 
describir esa historia 14.

Aunque en su muy extensa obra compuesta de 22 libros, La Ciu-
dad de Dios, trata ampliamente y con muchos pormenores acerca de 
los dioses de la antigüedad y del culto oficial del Imperio romano, 
reconoce que es una realidad que ya está muerta. Y nunca le atribuye 
el nombre de religión, considerando que sus ídolos o bien correspon-
den a seres diabólicos o bien a personajes del pasado que han sido 
idealizados o que están envueltas en leyendas sin fundamento. Acerca 
de las religiones llamadas mistéricas de origen oriental tampoco les 
atribuye validez alguna digna de consideración por estar basadas en 
imaginaciones gratuitas y en mitos de imaginarias genealogías de se-
res y categorías fantásticas.

A lo que presta una atención, como realidades que prepararon de 
algún modo la aptitud de los pueblos para recibir el mensaje revelado 
del cristianismo, es al hecho de comprobar la existencia de ciertas 
intuiciones que se propagaron a través de algunas escuelas de filósofos 

14  Guardini, R., La conversión de Aurelio Agustín, Desclée de Brouwer, Bilbao 
2013, pp. 14-15.



GUILLERMO PONS PONS706

de prestigio, especialmente las del neoplatonismo y Plotino, en las 
que se desarrolló una búsqueda de la verdad y de un válido sentido 
religioso. Esto lo apuntaron ya los apologetas del siglo segundo, espe-
cialmente en el mártir Justino al reconocer lo que éste designó como 
«semillas del Verbo» que se había manifestado en algunas enseñanzas 
de los filósofos o en la difusión del pensamiento judío. Especialmente 
a ese respecto se presta atención a una tendencia hacia el monoteís-
mo, todo lo cual habría propiciado un acercamiento a la verdad del 
mensaje cristiano.

Estas tendencias de aproximación entre la verdad revelada y cier-
tos elementos religiosos o filosóficos del mundo antiguo, se hace pre-
sentes de algún modo en la actuación y en los escritos de san Agustín, 
de modo que ya en su libro La verdadera religión descubrimos su atina-
do pensamiento sobre las religiones existentes en su entorno cultural 
y la verdad revelada que caracteriza al cristianismo que con el favor 
de Dios se va difundiendo por el mundo, aunque no sin dificultades y 
oposiciones. Ya en las primeras líneas de dicho libro queda bien defi-
nido lo que el autor se propone al escribirlo, y lo expresa así:

El camino de toda vida buena y bienaventurada se basa en la ver-
dadera religión, en la que un solo Dios es adorado y reconocido con la 
más pura piedad como el principio de todos los seres de la naturaleza 
y del cual proviene el inicio, el perfeccionamiento y la subsistencia de 
todo cuanto existe. De ahí que con toda evidencia se pone de manifies-
to el error de todos los pueblos que prefirieron adorar a muchos dioses 
en vez de prestar adoración al único y verdadero Dios y Señor de 
todas las cosas. Por lo cual resulta que sus sabios, a los que llaman filó-
sofos, mantienen escuelas diferentes y los templos en común. Además, 
ni los pueblos ni los sacerdotes desconocían que existía diversidad de 
opiniones acerca de la naturaleza de los dioses, de modo que nadie 
temía exponer públicamente su pensamiento sobre lo mismo 15. 

Después de examinar el pensamiento religioso y sobre todo el 
concepto de la divinidad que manifiestan algunos de los pensadores 
o filósofos más dignos de atención en su época pasa Agustín es su 

15  La verdadera religión (De vera religione), cap.1, 1: PL 34, 121-122.



EL CONOCIMIENTO DE DIOS ENTRE LOS PAGANOS EN EL PENSAMIENTO... 707

libro a dar a conocer la religión revelada en el Antiguo Testamento al 
pueblo de Israel y sobre todo en Cristo. Para ello va desarrollando los 
asuntos de más relieve para hacer comprender cómo el Dios único se 
ha manifestado, de tal modo que se desvanecen las contradicciones 
y carencias de que adolecen las propuestas religiosas existentes por 
entonces, de tal modo que con la fe cristiana se colman los anhelos 
más profundos del espíritu humano. Es de especial importancia a ese 
respecto el capítulo décimo, cuyo anunciado se expresa así:

Al iniciarse el tratamiento de la historia de la divina Economía 
respecto de nuestra salvación, se pone de manifiesto en primer lugar 
de dónde proviene el error existente en materia religiosa y de qué ma-
nera, con el auxilio divino, se instauraría la religión perfecta 16. 

Manifiesta Agustín que los errores existentes en las religiones de-
rivan principalmente de que el alma en vez de honrar a Dios se honre 
a sí misma o a su cuerpo o a sus fantasmas, ya sea por separado ya 
conjuntamente en cuanto a estos elementos 17. Y añade que la inmuta-
bilidad de Dios es básica para la existencia de criaturas mutables. Res-
pecto de los fantasmas, que tanto influyen en las religiones politeístas 
hace esta acertada observación:

En cuanto a los fantasmas nada son, sino puras imaginaciones a 
semejanza de los cuerpos, y se guardan en la memoria, además de que 
pueden dividirse, multiplicarse, reducirse o ampliarse, así como tam-
bién fácilmente pueden perturbar el pensamiento adquiriendo alguna 
apariencia, y en cambio, al tratar de descubrir qué clase de realidad 
hay en ello, resulta difícil precaverse y liberarse de tales fantasías 18. 

San Agustín estaba bien convencido de que el hombre puede co-
nocer la existencia de Dios, puesto que le basta contemplar el uni-

16  Historiam divinae Oeconomiae erga nostram salutem narraturus, ortendit 
primum unde herror in religione contingat et quomodo perfecta religio, Deo 
subveniente, instauraretur. (La verdadera religión, cap 10, 18: PL 34, 130). 

17  En su libro Las retractaciones, Agustín precisa que con el nombre se alma 
se refiera al alma humana, o sea al ser humano, en este caso. Las retractaciones, 
I, 13, 2: BAC 551, 688.

18  La verdadera religión, cap. 10, 18:: PL 34, 130).



GUILLERMO PONS PONS708

verso que nos rodea para reconocer a Dios como su autor. Si algunos 
niegan su existencia ello es atribuido a las pasiones y corrupción mo-
ral que obscurecen el entendimiento 19. Sin embargo, reconoce que, 
sobre todo a causa del pecado es difícil el acercamiento hacia Dios y 
el acertar en cuanto a la forma religiosa con que el Ser supremo ha 
de ser adorado y en el seguimiento de la voluntad divina grabada de 
algún modo en el alma humana. Por ello gracias a la infinita bondad, 
Dios ha tomado la iniciativa de revelarse y establecer la religión ver-
dadera, que es el cristianismo destinado a ser anunciado al mundo 
entero, lo cual le parecía que se estaba realizando casi plenamente ya 
en el mundo entonces conocido. He aquí algunos textos reveladores 
de su pensamiento:

Así pues, no prestemos servicio a las criaturas en vez de prestar-
lo al Creador, ni nos desvanezcamos con nuestros pensamientos. En 
esto consiste la perfecta religión. Es, en efecto necesario que estando 
unidos al eterno Creador. Nos hagamos también nosotros partícipes 
de la eternidad, lo cual, estando el alma enredada y agobiada por sus 
pecados, en modo alguno podía verlo ni comprenderlo por sí misma; y 
no contaba con ningún recurso humano del que pudiera servirse para 
dar algún paso que le hiciera ir desde las realidades humanas hacia las 
divinas. Mas, para que el hombre encontrara apoyo para pasar de la 
vida terrena al reconocimiento de su semejanza con Dios, mediante 
una temporal disposición de la inefable misericordia divina, se resol-
vió que la criatura temporal y mudable, pero que estaba sometida a 
unas leyes eternas, se acordara de su primera y perfecta naturaleza, y 
de este modo se prestara socorro a cada uno de los hombres y a la vez 
al género humano. Esto se refiere a que en nuestro tiempo se ha ma-
nifestado la religión cristiana, de tal modo que siguiéndola con toda 
certeza y suavidad se hallara la salvación 20.

A continuación Agustín, que si no era ya sacerdote estaba ya muy 
cerca su ordenación sacerdotal, pone de relieve que en la realización 
de la salvación del género humano mediante la encarnación del Ver-
bo, quería Dios servirse de la acción de sus servidores o ministros, 

19  Cf. Moriones, F. , Teología de San Agustín, BAC, Madrid 2004, p. 30
20  La verdadera religión, cap.10, 19: PL 34, 131.



EL CONOCIMIENTO DE DIOS ENTRE LOS PAGANOS EN EL PENSAMIENTO... 709

tanto ángeles como hombres. Y el santo lo escribe de tal modo que 
deja entrever que cuenta ya con experiencia acera de su labor de dar 
a conocer la fe cristiana, como se ve en el hecho de la diversidad 
de quienes reciben o escuchan el mensaje. A algunos, en efecto, los 
califica como muy locuaces (oblatrantes) y a otros como buscadores 
interesados (quaerentes). Se expresa así:

Prevenirse frente a los locuaces y mostrarse receptivo con quienes 
hacen preguntas puede realizarse de muchas maneras con el auxilio 
de Dios omnipotente, el cual por sí mismo manifiesta lo que es ver-
dadero dándolo a conocer u ordenando su cumplimiento a quienes 
tienen buena voluntad. Sírvese el Señor para ello del ministerio de los 
ángeles buenos y también de la ayuda de algunas personas humanas. 
Así pues, cualquier individuo puede ayudarse viendo en sus semejan-
tes aquello que es congruente y justo. Y reflexionando yo día y noche 
acerca de mi experiencia sobre quiénes son los que ladran y quienes, 
aquellos que anhelan saber, y cómo actué yo mismo, si ladrando o 
deseando conocer, he pensado que la norma debía ser ésta: Mantén lo 
que viste ser la verdad y atribúyelo a la Iglesia católica; rechaza lo que 
conociste que era falso y perdóname a mí, como hombre que soy; en 
cuanto a lo que sea dudoso júzgalo hasta que la razón te demuestre o 
la autoridad te instruya sobre lo que ha de ser rechazado, o lo que es 
verdadero, y lo que siempre ha de ser creído 21.

En el capítulo 37º de la obra que nos ocupa trata san Agustín de 
la razón que condujo a muchos pueblos a la idolatría, que él califica 
como «impiedad», no considerándola cono merecedora del concepto 
de «religión», nombre que él en sentido pleno reserva para aquella que 
Dios en el decurso de la historia humana ha revelado, como camino 
para la Salvación del género humano, o sea, la religión cristiana, con 
su preparación en el Antiguo Testamento y la instauración por Jesu-
cristo, de tal manera que su origen y sus fundamentos son realidades 
históricamente comprobables. Además en su obra Utilidad de la fe (De 
utilitate credendi) desarrolla, en favor del cristianismo el argumento de 
la virtud y la generosa bondad que han florecido entre los cristianos. 

21  Ibíd., cap. 10, 20: PL 34, 131.



GUILLERMO PONS PONS710

En cuanto al culto de los dioses del paganismo en Roma, y natu-
ralmente también de sus precedentes helénicos o de los imperios de 
Egipto y del Medio Oriente, Agustín no valora tales montajes como 
dignos de consideración en favor de un desarrollo del pensamiento o 
de las virtudes de los pueblos, sino que más bien califica a los ídolos y 
personajes mitológicos como demonios o seres fabulosos, expertos en 
vicios y maldades. En La ciudad de Dios se explica de este modo:

Esta religión, pues, única y verdadera [la cristiana] es la que ha 
puesto en claro que los dioses de los gentiles no son sino inmundos 
demonios, Éstos, deseando ser tenidos por dioses, aprovechándose de 
las almas difuntas o de criaturas mundanales, se han complacido con 
soberbia inmundicia en honores cuasi divinos, malvados y torpes a 
la vez, teniendo envidia de la conversión de los espíritus humanos al 
verdadero Dios. De tan inhumana y sacrílega tiranía se libra el hom-
bre por la fe en aquel que para levantarlo le dio ejemplo de tan gran 
humildad, cual fue la soberbia que a ellos los había derribado. Entre 
los cuales se encuentran no sólo aquellos de quienes hemos dicho tan-
tas cosas, y tantos otros semejantes de las otras gentes y regiones, sino 
también estos de los que ahora tratamos, escogidos como un senado de 
dioses; pero escogidos abiertamente por la fama de sus vicios, no por 
la dignidad de sus virtudes 22.

En el Imperio Romano se habían ido difundiendo, especialmente 
desde el siglo segundo de nuestra era, unos muy diversos sistemas de 
pensamiento y actitudes de búsqueda intelectual que se presentaban 
con un cierto prestigio de poseer elevados conceptos. Es lo que se 
conoce como el gnosticismo, que ostentando la apariencia de un pen-
samiento profundo y que en realidad no eran más que elaboraciones 
fantásticas en las que se mezclaban inconsistentes cosmogonías y fá-
bulas, a veces provenientes datos bíblicos sueltos y con más frecuencia 
de religiones orientales y de fantasías sobre la multitud de dioses y hé-
roes míticos propios del politeísmo helenístico intentándose con todo 
ello elevar el tono cultural del Imperio y de su religión tradicional.

22  La ciudad de Dios, VII, 33: BAC 171, 472-473.



EL CONOCIMIENTO DE DIOS ENTRE LOS PAGANOS EN EL PENSAMIENTO... 711

Todo este complejo cultural y religioso disentía profundamente 
del cristianismo, al cual la cultura oficial del Imperio consideraba 
como de carácter vulgar y moralista, y que sólo podía atraer a per-
sonas de baja categoría social. San Agustín en su libro La verdade-
ra religión dedica varios capítulos a demostrar la inanidad de dichas 
elucubraciones, sobre todo las que se presentaban como ligadas al 
politeísmo romano y sus dioses tradicionales, materia sobre lo cual 
él había ido investigando a fin de mostrar la inconsistencia y falsedad 
de estas ideas, como se pondrá de manifiesto especialmente en esa su 
amplísima obra La ciudad de Dios, elaborada entre los años 413-427 23.

Una de las ideas en la que más insiste Agustín es la de que quienes 
se dejan arrastrar por su adhesión a las criaturas en vez de al Crea-
dor, caen en una servidumbre materialista y en la degradación de 
costumbres inmorales. Así lo había expresado también en el libro La 
verdadera religión, escrito hacia el año 390, donde dice que hay muchos 
hombres que «no sólo pretenden escudriñar las criaturas en contra de 
los preceptos de Dios, sino que quieren gozar de las criaturas más que 
de la ley y de la verdad, tal como se desprende del pecado del primer 
hombre al usar mal del libre albedrío, sino que a la misma condena 
añaden que no solamente aman a la criatura, sino que la sirven más 
que al Creador (cf.. Rom 1,17) y adoran a la criatura en todas sus par-
tes, pasando de las superiores a las más bajas» 24.

La salvación de Dios en el paganismo

Que la voluntad salvífica de Dios es universal y se extiende a 
todos los hombres, a los cuales confiere el Creador los medios para 
que usando bien del don de la libertad, puedan alcanzar la salvación 
eterna, es una verdad por el miso Dios revelada de muchos modos y 
con claridad: Dios quiere que todos los hombres se salven y vengan al conoci-

23  Capítulos especialmente dedicados a esta temática en el libro La verdadera 
religión son: 10, 15, 34 y 39. En La ciudad de Dios, esta materia se trata ampliamente 
en los libros 7º y 8º.

24  La verdadera religión, cap. 37, 68: PL 34, 152. El título latino de este 
capítulo dice: «Impietas idololatriae multiplicis orta ex amore creaturae».



GUILLERMO PONS PONS712

miento de la verdad. Porque uno es Dios, uno también el Mediador entre Dios 
y los hombres, el hombre Cristo Jesús, que se entregó a sí mismo para redención 
de todos 1Tim 2,4-5). Los teólogos han tratado de discernir el sentido y 
la aplicación de esta enseñanza de la fe cristiana.

San Agustín, por su parte, ha tratado de desarrollar el contenido 
de esta verdad, y lo ha hecho con gran belleza y profundidad, apo-
yado por el don de la sabiduría y la experiencia de vida que poseía. 
Acordándose de los luminosos días de su conversión y su bautismo, 
al componer años más tarde el libro autobiográfico de las Confesiones, 
invadido por el gozo de su incorporación a Cristo y de los eternos 
designios de Dios para la salvación de los hombres, aclamaba por 
todo ello a Dios a cuya bondad corresponde su designio universal de 
salvación. He aquí algunas de sus fervientes palabras: 

Yo no me hartaba en aquellos días, por la dulzura admirable que 
sentía, de considerar la profundidad de tu consejo sobre la salvación 
del género humano. ¡Cuánto lloré con tus himnos y tus cánticos, fuer-
temente conmovido con las voces de tu Iglesia, que dulcemente canta-
ba! Penetraban aquellas voces mis oídos y tu verdad se derretía en mi 
corazón, con lo cual se encendía el afecto de mi piedad y corrían mis 
lágrimas, y me iba bien con ellas 25.

La cuestión más recóndita y difícil del asunto era el intento de 
explicar cómo pudo realizarse la salvación eterna de las personas 
hallándose un tan gran número de ellas a lo largo de muchos siglos 
sometidas a unas concepciones religiosas insustanciales y sin poseer 
una visión aceptable sobre la divinidad, antes bien involucradas en un 
ambiente cultural mantenido por una multitud de seguidores del culto 
politeísta. Una propuesta de Agustín destinada a dilucidar en lo po-
sible esta misteriosa cuestión aparece en su libro La verdadera religión 
donde se expresa de este modo:

Puesto que la divina Providencia mira no sólo por el bien de cada 
uno de los hombres individualmente, sino que también lo hace sobre 
todo el género humano. Lo que Dios efectúa con cada individuo, lo 

25  Confesiones, IX, 6, 14: BAC 11, 361-362.



EL CONOCIMIENTO DE DIOS ENTRE LOS PAGANOS EN EL PENSAMIENTO... 713

sabe Él mismo que lo realiza, y lo saben también quienes experimen-
tan lo que en ellos se está realizando. En cambió lo que se hace en pro 
del género humano quiso Dios que fuera conocido a través de la histo-
ria y de la profecía. En efecto, el fidedigno conocimiento de las cosas 
del pasado y del futuro es más propio de la fe que del entendimiento. 
A nosotros nos corresponde considerar en qué personas o libros hemos 
de confiar para honrar rectamente a Dios, que es uno sólo. Lo primero 
que hemos de examinar es si hemos de prestar atención a los que nos 
inducen a creer en muchos dioses o a quienes nos llevan a creer en 
un solo Dios. ¿Quién puede poner en duda que hemos de confiar ple-
namente en aquellos que manifiestan que hemos de honrar a un solo 
Dios, si además tenemos en cuenta que quienes dan culto a muchos 
dioses, están de acuerdo en que sobre ellos hay un solo Señor que está 
por encima de los demás dioses y es el que los gobierna a todos? Efec-
tivamente los números empiezan por el uno. Así, pues, se ha de seguir 
a quienes dicen que el Dios supremo es el verdadero Dios 26. 

San Agustín se muestra muy cuidadoso en precisar el verdadero 
sentido del concepto que corresponde al culto que se debe tributar 
al único Dios, aun reconociendo que en el idioma latino no hay una 
palabra restringida a ese concepto. A ello se refiere diciendo: «Con 
aquel culto que en griego se llama latría pero en latín no puede expre-
sarse con una única palabra, puesto que significa propiamente cierta 
servidumbre debido únicamente a la divinidad, nosotros sólo rendi-
mos culto, y enseñamos que ese culto debe rendirse, al único Dios» 27. 

La constante manifestación de Dios a los hombres

Aunque Agustín reconoce que la plena y perfecta manifestación 
de Dios al mundo se ha realizado con la revelación a Israel y defini-
tivamente con la encarnación y toda la obra salvadora de Cristo, que 
tiene continuidad en la Iglesia. Sabe también y enseña que los hombre 
reciben de Dios la capacidad de reconocerle a través de la creación 
visible, así como también reflexionando sobre los anhelos y la aspi-

26  La verdadera religión, cap. 25, 46: PL 34, 142. 
27  Réplica a al maniqueo Fausto, 20, 21: PL BAC 529, 463.



GUILLERMO PONS PONS714

ración que cada cual puede experimentar en lo hondo de su propio 
espíritu. 

En cuanto a la observación de la naturaleza, que conduce hacia 
el reconocimiento del Creador, en quien resplandece la inmensidad 
de su amor y de su poder, Agustín ha encontrado apoyo en las en-
señanzas de san Pablo (Rm 1,18-21), y además mediante su destaca-
da inteligencia y su conocimiento de la sociedad humana se muestra 
convencido de esa capacidad humana de conocer a Dios y de que son 
muchos los hombres que han conocido al verdadero y único Dios, 
aunque con frecuencia, a causa de las conductas viciosas y deprava-
das, no han vivido de acuerdo con lo que sabían que era su deber. En 
un sermón predicado en su diócesis de Hipona durante la octava de 
Pascua, refiriéndose a las palabras de Pablo donde afirma que muchos 
gentiles son inexcusables porque conociendo a Dios no lo glorificaron como 
Dios ni le dieron gracias (Rm 1, 21), el obispo de Hipona añadía:

¿Cómo lo conocieron [a Dios]? A partir de las cosas que hizo. Pre-
gunta a la hermosura de la tierra, pregunta a la hermosura del mar, 
pregunta a la hermosura del aire dilatado y difuso, pregunta a la her-
mosura del cielo, pregunta al ritmo ordenado de los astros; pregunta 
al sol, que ilumina el día con fulgor; pregunta a la luna, que mitiga 
con su resplandor la oscuridad de la noche que sigue al día; pregunta 
a los animales que se mueven en el agua, que habitan en la tierra y 
vuelan en el aire; a las almas ocultas, a los cuerpos manifiestos; a los 
seres visibles, que necesitan quien los gobierne, y los invisibles, que los 
gobiernan. Pregúntales. Todos te responderán: «Contempla nuestra 
belleza». Su hermosura es su confesión. ¿Quién hizo estas cosas bellas, 
aunque mudables, sino la belleza inmutable? Ya en el hombre mismo 
para poder conocer y comprender a Dios creador del universo entero; 
en el mismo hombre, repito, se hizo la pregunta a ambos componen-
tes, al cuerpo y al alma. Preguntaban a lo que ellos mismos eran: el 
cuerpo que veían y el alma que no veían, pero sin la cual no podían 
ver aquel. Veían, en efecto, mediante el ojo, pero el que ve a través de 
estas ventanas estaba dentro. […] De esta manera por las cosas hechas 
llegaron a Dios que las hizo. Pero no lo glorificaron como a Dios, ni de die-
ron gracias. Es el apóstol quien lo dice» 28. 

28  Sermón 41, 2-3: BAC 447, 458-460.



EL CONOCIMIENTO DE DIOS ENTRE LOS PAGANOS EN EL PENSAMIENTO... 715

La valoración más negativa acerca de la situación religiosa y mo-
ral de la sociedad pagana, tal como la considera Agustín, halla expli-
cación acerca de ello en el capítulo primero de la carta paulina a los 
Romanos, en la que el Apóstol por una parte considera que los hom-
bres tenían o podían tener conocimiento de Dios, pero su relación con 
el Creador no era congruente ni agradecida, habiendo derivado hacia 
la idolatría y un modo de vida muy pecaminoso, opuesto a la digni-
dad de la persona humana. Agustín comentando a san Pablo dice: «El 
Apóstol arguye a quienes conocieron a Dios, mas no le dieron gracias 
y, diciendo ser ellos sabios, se hicieron fatuos y se entregaron a adorar 
simulacros» 29. Y en una carta de Agustín a un personaje cristiano 
llamado Dárdano, escrita el año 417, en la que trata de la presencia de 
Dios, dice así: 

Cuando estos mortales en que el Espíritu habita, van progresando 
y renovándose de día en día, y él los justifica más y más, los escucha en 
su oración , los purifica en su confesión, para tener su templo inmacu-
lado para siempre. Con razón, pues, se dice que no habita en aquellos 
que, conociendo a Dios, no lo glorificaron ni le dieron gracias como a Dios. 
Adoraron y sirvieron a la criatura, más bien que al Creador, (cf. Rm 1, 
21-25) y no quisieron ser templo del verdadero Dios. Al querer tener 
a Dios con muchos dioses, en lugar de mezclarle con otros muchos 
dioses falsos, se quedaron privados del verdadero 30.

La ambición de los bienes terrenos y de los placeres pecaminosos 
en cierto modo es equiparable a la idolatría. Comentando san Agustín 
la primera Carta de san Juan, probablemente en relación a las pala-
bras de su último versículo. Hijos míos guardaos de los ídolos y aludiendo 
también a las palabras del salmo 80,13: Los abandoné a la dureza de su 
corazón, el obispo de Hipona dice: «Pide uno dinero en abundancia, 
lo recibe para su mal. Cuando no lo tenía, poco temía. Comenzó a 
tenerlo y se hizo presa del más poderoso» 31. El culto a los ídolos, que 
era considerado como una esclavitud a los demonios, llevaba a los 
idólatras a estar sometidos al Diablo.

29  Exposición sobre la Carta a los Romanos, 3: BAC 187, 15.
30  Carta de san Agustín a Dárdano, 187, 8, 29: BAC 99, 824-825.
31  Tratados obre la primera Carta de san Juan, 6, 8: BAC 187, 285.



GUILLERMO PONS PONS716

La mirada bondadosa de Dios, sin embargo sobrepasa en gran 
manera al abatimiento que puede invadirnos ante la comprobación 
de las deficiencias, los errores y las ingratitudes de las criaturas ra-
cionales. San Agustín lo tiene siempre presenta, moviéndole a ello la 
memoria de la bondad divina que se había manifestado en su propia 
conversión, así como en la transformación de los gentiles que abraza-
ron la fe de Cristo por la predicación de los Apóstoles. Así lo expresa 
en un sermón sobre el salmo 88, donde dice:

Todos los caminos del Señor son misericordia y verdad (Sal 24,10). No 
aparecería la verdad en el cumplimiento de las promesas si no prece-
diese la misericordia en la remisión de los pecados. Además, como se 
habían prometido proféticamente muchas cosas al pueblo de Israel, 
que procedía del linaje de Abraham según la carne, y así se propagó 
aquel pueblo en que habían de cumplirse las promesas de Dios, y, con 
todo, Dios no secó el manantial de su bondad para con las naciones 
extranjeras, que constituyó bajo el amparo de los ángeles, haciéndose 
para sí de ellas porción del pueblo israelítico, por eso también el Após-
tol distribuyó distinguiendo la misericordia de Dios y la verdad entre 
estos dos pueblos 32.

Este recurso de Agustín a una diferenciación en cuanto que la 
providencia divinas se ejerció de un modo más directo respecto al 
pueblo escogido, y a través de los ángeles se manifestó en los demás 
pueblos o razas de la humanidad, se apoya sin duda en textos como el 
del Deuteronomio, donde se dice: Cuando el Altísimo repartió las naciones, 
cuando distribuyó a los hijos de Adán, fijó las fronteras de los pueblos según 
el número de los hijos de Dios [los ángeles], pero la porción del Señor fue su 
pueblo, Jacob su parte de heredad (Dt 32,8-9). Y en pasajes del capítulo 
10º del libro de Daniel, se trata de ángeles encargados por Dios del 
cuidado de diversos pueblos gentiles. San Agustín, en efecto, dice: 
«Lo que Dios efectúa en cada individuo lo sabe él mismo que lo rea-
liza, y lo saben también quienes experimentan lo que en ellos se está 
realizando» 33.

32  Enarraciones sobre los Salmos, 88, sermón 1º, 3: BAC 255, 294-295.
33  La verdadera religión, cap. 37, 68: PL 34, 152. Véase la nota anterior nº. 26.



EL CONOCIMIENTO DE DIOS ENTRE LOS PAGANOS EN EL PENSAMIENTO... 717

A todos se extiende la voluntad salvífica de Dios

San Agustín reconoce que Dios quiere la salvación de todos, pero 
no desligada del uso del libre albedrío del, hombre, al que ha dotado 
de este don que le hace capaz de adherirse al plan divino. En el libro 
de las Confesiones exclama: «Nadie, Señor, te pierde, sino el que te 
deja» 34. Tratando, pues, de explorar el arduo tema de la salvación, 
el santo obispo de Hipona al observar las deficiencias y la ingrati-
tud que se manifiestan en los seres humanos reconoce la necesidad 
de que permanezcan voluntariamente unidos al Creador. Por eso al 
tratar de la promesa del agua viva hecha por Jesús ( Jn 7,27-29), dice 
Agustín. «Cada uno debe reconocer en sí mismo si bebe y si vive de 
lo que bebe, pues la fuente no nos abandona, si no abandonamos la 
fuente» 35.

Por otra parte, Agustín no puede menos de reconocer y discernir 
la diversidad de situaciones en las que se ha encontrado la humani-
dad caída, y especialmente en aquellos pueblos que se encuentran a 
distancia de las fuentes de la revelación divina, de la que han gozado 
Israel y la Iglesia de Cristo. A pesar de ello no desconfía de que la vo-
luntad salvífica de Dios se haya manifestado de diversas maneras en 
todos los pueblos. Nos presenta, efectivamente, lo que se lee en el Gé-
nesis donde se dice que en el principio de la creación el espíritu de Dios 
se cernía sobre la faz de las aguas Gn 1,2) lo cual viene a ser signo de su 
amor y protección sobre lo que ha creado, especialmente el hombre, 
hecho a imagen y semejanza del mismo Dios. Y el santo da razón de 
ello con estas breves pero muy significativas palabras: 

Porque hay en Dios una benignidad suma, santa y justa, y que no le 
viene por ser un ser menesteroso, de otros, sino de su amor bienhechor 
hacia sus obras 36.

San Agustín, que con razón es denominado «Doctor de la Gra-
cia» sabe iluminar con precisión la convergencia entre el don del libre 

34  Confesiones, IV, 9, 14: BAC 11, 172 
35  Tratados sobe el Evangelio de San Juan, XXXII, 4: BAC 139, 680.
36  Comentario literal al Génesis (De Genesi ad litteram), I, 5, 11: PL 34, 250.



GUILLERMO PONS PONS718

albedrío con la necesidad de la divina gracia. Así se expresa en un 
sermón sobre el salmo 26:

Sé mi ayuda; no me abandones. Mira, estoy en el camino; te pedí una 
cosa: habitar en tu casa todos los días de mi vida, contemplar tu hermo-
sura, que fuese protegido tu templo; esta única cosa pedí. Para llegar 
a ella estoy en el camino. Quizá me dices: Esfuérzate, camina; te di el 
libre albedrío. Eres dueño de tu voluntad; prosigue el camino, busca la 
paz y síguela. No te desvíes del camino, no te detengas en él, no mires 
atrás, continúa caminando, porque quien perseverare hasta el fin, se 
salvará. Habiendo recibido tú el libre albedrío, ya casi presumes como 
si de ti dependiese el andar; no presumas de ti mismo. Si te abandonase, 
desfallecerías en el camino, caerías, errarías, quedarías atascado. Luego 
dile: Me diste el libre albedrío, pero sin ti de nada me sirve mi esfuerzo. 
Sé mi ayuda, no me abandones ni me desdeñes, Dios Salvador mío. Porque tú, 
que creaste, ayudarás; tú, que creaste, no abandonarás 37.

En otro sermón, pronunciado en Cartago en la festividad de San 
Juan del año 413 nuestro santo pone también muy de relieve la univer-
salidad de la salvación del género humano. Dice así:

Gracias a esta acción mediadora [de Cristo] adquiere la reconciliación 
con Dios la masa entera del género humano, alejada de él por el pecado 
de Adán, […] gracias a una sola persona, nos salvamos los mayores, los 
menores, los ancianos, los hombres maduros, los niños, los recién nacidos: 
todos nos salvamos gracias a uno solo. Uno solo es Dios, y unos solo también el 
mediador entre Dios y los hombres: el hombre Cristo Jesús. Por un hombre los vino 
la muerte, y por otro la resurrección de los muertos. Como en Adán morimos todos, 
así también en Cristo seremos vivificados todos (1Co 15,21-22) 38.

Al reconocer Agustín por propia experiencia el favor de Dios en 
la obra de salvación de todos, en las Confesiones exclama: «Oh tú, om-
nipotente y bueno, que así cuidas de cada uno de nosotros, como si no 
tuvieses más que cuidar, y así de todos como de cada uno» 39. 

37  Enarraciones sobre los Salmos, 26, sermón 2º, 17: BAC 235, 283.
38  Sermón 293, 8: BAC 448, 197-198.
39  Confesiones , III, 11, 19: BAC 11, 151



EL CONOCIMIENTO DE DIOS ENTRE LOS PAGANOS EN EL PENSAMIENTO... 719

Algunas intuiciones entre los paganos sobre Dios y la 
religión 

Una de las ideas básicas que aparecen en la muy extensa y fe-
cunda obra agustiniana La ciudad de Dios es la de poner fin al mito de 
los ciclos cósmicos con los que la cultura helénica quería interpretar 
el curso de los tiempo de la humanidad. El cristianismo ha de com-
prender la historia no como cíclica, sino rectilínea, de cara al futuro, 
aunque no como un progreso siempre ascendiente e irreversible, sino 
como un itinerario que abarca todo el devenir de los tiempos, y que 
se realiza bajo la guía de la providencia divina favorable al bien y con 
actuación de la libertad humana, capaz de acertar o de desviarse. 

Por todo ello Agustín se muestra muy atento a observar y discer-
nir los acontecimientos, según correspondan a cada uno de las dos 
ciudades: la de Dios y la del maligno espíritu, llamadas también la 
celeste y la terrena, simbolizadas por las ciudades de Jerusalén y Babi-
lonia, divididas entre sí respectivamente por el amor e impulso firme 
hacia Dios, o por la vinculación a lo terreno, basada en el orgullo, el 
egoísmo y el desapego de Dios. El autor de La ciudad de Dios irá desve-
lando bajo esas coordenadas, la desgraciada situación de la sociedad 
pagana y la maravillosa acción providencial de Dios que se manifiesta 
en su revelación y obra salvadora, iniciada primero en Israel, pero 
con destino a la obra universal de salvación. Al mismo tiempo trata el 
Obispo de Hipona de descubriré en el mundo pagano algunos signos 
de la bondad divina que se va insinuando dentro de los pueblos de la 
gentilidad.

En los primeros libros de esta obra presenta unos estudios muy 
detallados e incisivos sobre las ideas y prácticas religiosas vigentes en 
el Imperio romano. A la vez que describe particularidades del culto y 
de los ídolos característicos de la sociedad romana, tanto la más anti-
gua como la que se ha ido ampliando a raíz de las conquistas realiza-
das por el Imperio, va analizando su falta de solvencia y se percata de 
que los pensadores más inteligentes y distinguidos, aunque respetaran 
exteriormente la organización religiosa estatal no valoraban como va-
lioso su contenido que no estaba basado en principios intelectualmen-
te válidos, ni en fuentes históricas de solvencia.



GUILLERMO PONS PONS720

Donde Agustín descubre atisbos de un conocimiento religioso de 
valor es en el pensamiento de determinados filósofos, algunas de cu-
yas enseñanzas ya habían sido valoradas por los apologetas y Padres 
de la Iglesia anteriores, de tal modo que incluso algunos hablaron de 
una revelatio minor, o sea, que la Providencia había de algún modo pro-
movido dicha labor como una preparación en vistas a la difusión de la 
fe cristiana. Se mostraba especialmente propenso a reconocer como 
propedéuticas las nociones de Platón acerca de Dios como causa de 
todo bien, que a él le habían servido para dar los primeros pasos hacia 
su conversión al cristianismo Este aprecio le lleva a reconocer a dicho 
filósofo como en cierta medida cercano a la enseñanza cristiana y así 
lo expresa en el libro octavo de La ciudad de Dios, con estas palabras: 

Si Platón dijo que el sabio es aquel que imita, conoce y ama a este 
Dios cuya participación le hace feliz, ¿qué necesidad hay de examinar 
a los demás [filósofos]? Ninguno de ellos esta tan cerca de nosotros, 
como ellos. Ceda ante ellos la teología fabulosa que recrea los ánimos 
de los impíos con los crímenes de los dioses. Ceda también la [teo-
logía] civil, en que los impuros demonios bajo el nombre de dioses 
sedujeron con placeres terrestres a los pueblos a ellos entregados y 
tuvieron a bien considerar los errores humanos como honores divinos; 
incitaban así con los más inmundos afanes a sus adoradores a la con-
templación escenificada de sus crímenes como manera de darles culto, 
y se proporcionaban a sí mismos de parte de los espectadores escenas 
más detestables 40.

Pone también muy de relieve que los filósofos griegos que siguie-
ron tales derroteros supieron reconoces a Dios como ser trascendente, 
espiritual e inmutable:

Estos filósofos, pues, que vemos justamente preferidos por la fama y 
la gloria a todos los demás, reconocieron que Dios no es cuerpo; y así 
en la búsqueda de Dios transcendieron todos los cuerpos. Vieron que 
ninguna cosa que cambia puede ser el Dios supremo. Comprendieron, 
además, que en cualquier cosa mudable, toda forma que le hace ser lo 
que es, de cualquier modo o naturaleza que sea, no puede tener exis-

40  La Ciudad de Dios, VIII, 5: BAC 171, 489-490. 



EL CONOCIMIENTO DE DIOS ENTRE LOS PAGANOS EN EL PENSAMIENTO... 721

tencia sino de quien verdaderamente existe, porque existe sin poder 
cambiar 41.

Otras realidades de la sociedad pagana a las que Agustín presta 
alguna atención por su vinculación con el sentido religioso de los pue-
blos de la antigüedad son los fenómenos de un cierto conocimiento 
enigmático o de una clarividencia respecto de cosas ocultas o futuras. 
Donde pone su principal atención es en las Sibilas, mujeres famosas 
por sus predicciones, en las cuales no pocos cristianos reconocían un 
cierto don divino, que les daba un carácter en cierto modo semejante 
al del don de profecía, y que a veces parecía apunta hacia el misterio 
de Cristo salvador del mundo.

En La ciudad de Dios san Agustín dedica el capítulo 23º del libro 
18º a comentar un cántico (Iudicii signum) de la sibila de Eritrea o de 
Cumas (que muchos consideran que se trataba de la misma persona) 
en el cual además de acróstico formado por las iniciales griegas de 
la famosas profesión de fe cristiana que traducida al latín dice: Iesus 
Cristus Dei Filius Saslvator. Es muy posible que en este canto, tal como 
lo transcribe Agustín, aparezca una intervención cristiana, como es el 
caso de otros textos del género de vaticinios sibilinos. Sin embargo, el 
santo le presta atención, sobre todo por su similitud con los augurios 
de la famosa égloga IV de Virgilio, que siendo anterior a la era cristia-
na dio ocasión a que muchos descubrieran en ella una posible forma 
de inspiración sobre el misterio de Cristo Salvador universal. Sobre 
este oráculo el obispo de Hipona se expresa así.

Por otra parte, esta Sibila de Eritrea, o cómo piensan otros de Cu-
mas, en toda la profecía, de la que es una mínima parte lo citado, no 
tiene parte alguna que pueda referirse al culto de los dioses falsos o 
fabricados. Antes bien, habla tan abiertamente contra ellos y contra 
sus adoradores que parece debe ser catalogada entre los que perte-
necen a la ciudad de Dios. También Lactancio incluye en una obra 

41  Ibíd., VIII, 6: BAC 171, 493-494. Otras valoraciones positivas sobre Platón 
y otros filósofos seguidores suyos pueden verse en los capítulos 8º y 9º del mismo 
libro.



GUILLERMO PONS PONS722

suya algunos vaticinios de la Sibila sobre Cristo, aunque sin decir de 
quién son 42. 

En cuanto a la mencionada Égloga IV de Virgilio, Agustín expresa 
cierta cautela advirtiendo que no considera a Virgilio como investido 
de un don profético, pero piensa que algunos de sus versos son expre-
sivos de la difusión de ciertas ideas, sobre la venida de un salvador, 
que provendrían de la difusión del judaísmo o de los oráculos sibili-
nos. Como otros Padres de la Iglesia o escritores cristianos, el obispo 
de Hipona trata de descubrir posibles indicios de una acción provi-
dencial de Dios, que haya propiciado la propagación de ciertas ideas 
de algún modo afines a la auténtica revelación divina de los misterios 
de la Salvación. Esa confianza en una especial providencia respecto 
de la futura difusión del cristianismo entre los paganos la expresaba 
san Agustín diciendo que «en los libros de los gentiles se encuentran 
testimonios a favor de la verdad 43. 

Con razón, el filósofo ruso Nikolai Berdiaeff escribía: «Verdade-
ramente hemos de admitir que la conciencia europea descansa sobre 
dos principios primordiales: el principio helénico y el hebreo. De la 
conjunción de estos dos principios fundamentales surgió el mundo 
cristiano, que estableciendo una unión orgánica entre dos grandes 
culturas antiguas, formó a su vez un mundo nuevo» 44.

El fecundo poeta hispano-romano Aurelio Prudencio, contempo-
ráneo de Agustín y profundo conocedor de la cultura y las institucio-
nes romanas, fue un ferviente cristiano que dedicó toda su copiosa 
producción literaria a ensalzar la fe y las virtudes del pueblo que ha 
sido regenerado en Cristo y la gloriosa transformación del Imperio, 
cuyo espectacular desarrollo considera él que la Providencia le ha 
conferido a fin de que la fe cristiana más eficazmente pudiera propa-

42  La ciudad de Dios, XVIII, 23: BAC 172, 456-457. A san Agustín fue 
atribuido un sermón en el que se trata del Iudicii signum, pero que en realidad es 
del obispo africano Quodvultdeus, contemporáneo suyo, sermón que en la liturgia 
medieval se leía en los maitines de Navidad, lo cual dio gran popularidad a la 
figura de la Sibila a la cual alude también la secuencia litúrgica Dies irae.

43  Comentarios a la Carta a los Romanos, 3: PL 35, 2089.
44  Berdiaeff, N., El sentido de la historia, Barcelona 1936, p. 36. Citado en 

Notas complementarias a La ciudad de Dios: BAC 172, p. 994.



EL CONOCIMIENTO DE DIOS ENTRE LOS PAGANOS EN EL PENSAMIENTO... 723

garse. En una de sus obras poéticas, aludiendo a la victoria de Cons-
tantino, pone en boca de este emperador que a vista de la urbe roma-
na exclama: «Veo que se ciernen sobre ti [Roma] oscuras sombras y 
que ennegrecidas almas vuelan hacia los tristes ídolos. Te lo aconsejo: 
levanta tus ojos hacia el cielo claro y deja bajo tus pies estos nubosos 
elementos. Todo lo que procede del mundo te está sometido; así lo ha 
determinado el Dios único, por cuya voluntad dominas e imperas en 
todo el orbe y con poder tienes bajo tus plantas los demás reinos» 45. 

Sabiduría y religión entre los hispanos

Pocos y fragmentarios son los testimonios acerca de los habitan-
tes de la península Ibérica, anteriores a sus contactos con las empresas 
del comercio y la colonización llegada desde oriente, como son los 
fenicios, griegos y cartagineses. Las noticias que los escritores helé-
nicos y romanos transmiten sobre este asunto son simples relatos de 
narraciones míticas y leyendas populares. Conocemos, sin embargo, 
especialmente a través de hallazgos y excavaciones la existencia de 
una cultura elevada, como es el caso del reino de Tartessos, las ur-
banizaciones y las perfectas esculturas de los iberos asentados en las 
costas del Mediterráneo, y los logros culturales de los celtas llegados 
desde el norte.

No cabe duda de que fueron notables los influjos recibidos des-
de los imperios agrarios del oriente medio, pero es evidente que hay 
otras fuentes de la cultura hispánica muy anteriores y que se relacio-
nan con pueblos lejanos, como ya en el neolítico quedan de manifiesto 
por ejemplo con la difusión del vaso campaniforme. A un desarro-
llo autónomo de la cultura hispana y de sus diversificadas relacio-
nes aludieron ya arqueólogos muy competentes, como es el caso de 
Bosch-Gimpera y otros, así como el también estudioso arqueólogo 
alemán afincado en Menorca Waldemar Fenn, del que se ha tratado 
al principio de este trabajo, el cual consideraba que san Agustín de 
algún modo apoyaba esa misma opinión.

45  Contra Simmachum, 1, 423-429: BAC 58, 388.



GUILLERMO PONS PONS724

La referencia agustiniana a este tema aparece en el capítulo 9º del 
libro VIII de La ciudad de Dios. Después de haber tratado de los filóso-
fos, y especialmente Platón y los más fieles seguidores de su escuela, 
amantes de la verdadera sabiduría que les hace descubrir un camino 
hacia el único Dios, se abre el capítulo en el que se refiere a diversos 
pueblos en los que ha habido personas destacadas por esa sabiduría 
con tendencia a conocer a Dios He aquí sus palabras:

Por tanto cualesquiera filósofos que han reconocido al verdadero y 
supremo Dios como autor de las cosas creadas, luz de las cognoscibles 
y bien de las que han de practicarse, que es el principio de nuestra na-
turaleza, la verdad de nuestra doctrina y la felicidad de nuestra vida: 
ya sean los llamados propiamente platónicos o de cualquier otra de-
nominación que hayan dado a su secta; sean sólo de la escuela jónica, 
que fueron los principales entre ellos, los que han tenido esta opinión, 
como el mismo Platón y los que mejor le entendieron; o sean también 
los itálicos, teniendo presentes a Pitágoras y los pitagóricos, o también 
otros que ha podido haber de la misma opinión; sean cualesquiera de 
los tenidos por sabios y filósofos entre las otras naciones, los atlánticos, 
los libios, egipcios, indios, persas, caldeos, escitas, galos, hispanos y 
demás: a todos los que hayan pensado así y enseñado estas doctrinas 
los anteponemos a los demás y confesamos que están más cercanos a 
nosotros 46.

Esta lista de pueblos de variada situación geográfica, que se ex-
tiende a los confines del Imperio romano incluyendo las tierras más 
occidentales del mundo antiguo, puede tener una lectura amplia sig-
nificando que hombres de diferentes culturas y razas contaban con 
personas inteligentes que alcanzaron un conocimiento del Dios único, 
cuya bondadosa providencia de este modo se les manifestaba, A ello 
se refiere san Agustín diciendo: «También es de creer que fuera de 
Grecia han existido filósofos en otros pueblos. Lo cual hasta el mismo 
Platón lo ha afirmado, no sólo viajando para perfeccionar su sabidu-
ría, sino que también lo recuerda en sus escritos» 47.

46  La ciudad de Dios, VIII, 9: BAC 171, 499-500. 
47  Ochenta y tres cuestiones diversas, 46, 1: BAC 551, 122.



EL CONOCIMIENTO DE DIOS ENTRE LOS PAGANOS EN EL PENSAMIENTO... 725

Aparte de esta mención agustiniana sobre filósofos hispanos, 
hay también otros indicios del interés que despertaban en el obispo 
de Hipona las personas y los acontecimientos relativos a España. Es 
bien conocido el singular influjo que diversas personas de España, 
destacadas por sus dotes de inteligencia y sabiduría ejercieron en el 
Imperio romano, a lo cual debió contribuir el prestigio de que gozaba 
la península ibérica pos su avanzada cultura anterior a la conquista 
romana, a la que se refería el humanista Luis Vives al decir que «antes 
que se descubriesen las minas de oro y plata, hubo pocas guerras y 
muchos que filosofaron, y los pueblos vivieron santamente en paz y 
tranquilidad» 48. San Agustín, sin duda, valoraba positivamente los 
valores culturales de la España romanizada. Y más aún apreciaba los 
testimonios de vida cristiana, como se comprueba en su predicación 
y epistolario.

En honor del mártir san Vicente, diácono de Zaragoza inmola-
do con terrible y glorioso martirio en Valencia a principios del siglo 
cuarto se celebraban en el África proconsular fervorosas memorias. 
Se han conservado cuatro sermones de san Agustín en el día de esa 
conmemoración. Sin duda las características de su martirio y de la 
admirable conservación de sus reliquias impresionaban a los fieles 
a mucha distancia del lugar de su martirio. El obispo de Hipona lo 
ponía de relieve en sus sermones, y decía:

Mostremos la gloria que poseen las mártires incluso en este mundo. 
¿Qué región, qué provincia dentro del Imperio romano o hasta donde 
llega el nombre cristiano, no se alegra hoy de celebrar el nacimiento 
[para el cielo] de Vicente? ¿Quién hubiese escuchado hoy, aunque sólo 
fuera el nombre de Daciano [el juez que le condenó], de no haberse leí-
do la pasión de Vicente? En el hecho de que el Señor haya custodiado 
con tanto esmero el cuerpo del mártir, ¿qué otra cosa manifestó sino 
que él había dirigido en vida a quien no abandonó una vez muerto? 
Así, pues, Vicente, tanto en vida como una vez muerto, venció a Da-
ciano. En vida despreció los tormentos; ya muerto atravesó los mares. 
Pero el que le otorgó un ánimo invicto entre los garfios de hierro, él 

48  Texto que probablemente procede de los comentarios de Vives a la edición 
de La ciudad de Dios (Ginebra 1622). El texto en español alegado en las Notas 
complementarias de la edición de la BAC 171, p. 830.



GUILLERMO PONS PONS726

mismo dirigió su cadáver exánime en medio de las olas. La llama de 
la tortura no doblegó su corazón, ni el agua del mar cubrió su cuerpo. 
Pero en este y otros sucesos no se manifiesta otra cosa sino que la muer-
te de sus santos es preciosa delante del Señor (Sal 115,15)» 49.

A una joven mártir, tan lejana del país de san Agustín como es 
santa Eulalia de Mérida, notable tanto por su juventud como por su 
valentía en la profesión de fe, la menciona el obispo de Hipona en un 
sermón predicado en Cartago en la fiesta de san Cipriano del año 397, 
donde la designa como «Santa Eulalia, de la provincia de España, 
mujer santa y fuerte que con su amor venció a su sexo» 50. 

A principios del siglo quinto las tierras del Imperio romano ex-
perimentan el problema de invasiones y desordenes que trastornan 
la vida en muchas provincias o regiones San Agustín padecerá estas 
calamidades hasta el tiempo de su muerte que ocurrirá en el año 430, 
estando la ciudad de Hipona asediada por los vándalos. En el año 409 
España sufrió las primeras invasiones de vándalos suevos y alanos. 
Un presbítero llamado Victoriano le escribe al santo pidiéndole que 
les conforte espiritualmente. Agustín le contesta con un largo escrito 
epistolar en el que trata de exhortar a la confianza en la bondad y la 
providencia de Dios, después de recordarle que lo mismo está ocu-
rriendo en muchos lugares del mundo, dice así:

Hace muy poco tiempo, en aquellas soledades de Egipto, en que los 
monasterios, apartados de todo estrépito, parecían estar a cubierto de 
toda contingencia, fueron degollados los hermanos por los bárbaros. 
Creo que no ignoras las atrocidades que ahora se cometen en las Galias 
e Italia. Ya han comenzado a llegar noticias semejantes de las numero-
sas regiones de España, que durante tanto tiempo parecían exentas de 
tales atrocidades. […] Estas cosas no deben causarnos extrañeza, sino 
dolor. Tenemos que suplicar a Dios que nos libre de tanta aflicción, no 
según nuestros méritos, sino según su grande misericordia» 51.

49  Sermón 276, 4: BAC448, 23.
50  Sermón 313-G, 3: BAC 448, 588-589.
51  Carta 111, 1-2: BAC 69, 822-823.



EL CONOCIMIENTO DE DIOS ENTRE LOS PAGANOS EN EL PENSAMIENTO... 727

Ante la actitud de algún obispo que huía del lugar de su sede ante 
el peligro de la invasión de los bárbaros y trataba de justificarse por 
las palabras de Jesús: Cuando os persigan en una ciudad, huid a otra… (Mt 
10,23), Agustín en 429, o sea un año antes de su muerte, replicaba: 
«Eso es cierto y aceptable, más para aquellos que no están atados 
por los lazos de un oficio eclesiástico» 52. Poco después, sin embargo 
hacía una aclaración respecto de ciertos casos ocurridos en España: 
«Nadie dice que deban quedarse los ministros cuando ya no tienen a 
quien servir. Así huyeron en España algunos obispos santos cuando 
con anterioridad su pueblo quedó en parte muerto en la huida, en 
parte asesinado, en parte caído en el asedio y en parte dispersado en 
la cautividad» 53.

Port unas cartas, modernamente encontradas, que en el año 419 
enviaba a Agustín desde las islas Baleares un teólogo laico llamado 
Consencio, que ya era conocido por otros documentos del epistolario 
agustiniano, se le hablaba acerca de «los priscilianistas, que tanto pu-
lulaban en España, que parece que sólo ellos no han notado la presen-
cia de los bárbaros» 54. En otra carta también del año 419 Consencio 
informa a san Agustín de los acontecimientos referentes a la presencia 
en Menorca de unas reliquias de san Esteban y de la conversión de 
los judíos de Mahón, tal como se relatan en la carta circular del obis-
po Severo de Menorca, fechada el año anterior 418 55. No sabemos 
que el obispo de Hipona haya hecho referencia en sus escritos a ese 
acontecimiento, sobre el cual quizá no tuviera una opinión totalmente 
favorable acerca del modo como se había llevado a cabo esa masiva 
incorporación al cristianismo de dicha comunidad judía. 

* * *

Aunque la vida de san Agustín se desenvolvió en unos espacios 
geográficos bastante limitados del África Proconsular, la sicca Numi-
dia, y de algunas regiones de Italia durante unos cinco años, su ad-
mirable inteligencia y su delicadeza de sentimientos, se manifestaron 

52  Carta 228, 4: BAC 99-b., 366.
53  Carta 228, 5: BAC 99-b, 367.
54  Carta 11*, 1: BAC 99-b, 622.
55  Carta 12*, 13: BAC 99-b, 652-653.



GUILLERMO PONS PONS728

con un carácter de universalidad que ha resplandecido por todo el 
mundo. Su visión cristiana ha configurado pueblos y civilizaciones e 
incluso ha penetrado en las más antiguas y diversificadas culturas de 
la humanidad. Esto se explica también por la apertura de horizon-
tes que caracterizó su pensamiento cristiano. Así lo corrobora, entre 
otras muchas manifestaciones suyas, esta que se encuentra en su mag-
nífica obra La ciudad de Dios, que con razón puede considerarse como 
una enseñanza de «teología de la historia»:

Hemos dicho en el libro precedente que desde el principio le fueron 
prometidas a Abrahan dos cosas: la una que su descendencia había 
de poseer la tierra de Canaán. Lo que expresan estas palabras: Vete a 
la tierra que te mostraré, y haré de ti un gran pueblo (Gn 12,1-2). La otra, 
mucho más excelente, no se refiere a la descendencia carnal, sino a la 
espiritual. En virtud de ella [Abrahan] es padre no sólo del pueblo de 
Israel, sino de todos los pueblos que siguen la huella de su fe; promesa 
que se comenzó con estas palabras: Con tu nombre se bendecirán todas las 
familias del mundo (Gn 12,3). Y después hemos demostrado en muchísi-
mos testimonios que se renovaron estas promesas 56.

La enseñanza de san Agustín sobre universalidad de la revelación 
divina destinada a todo el mundo, que se va manifestando tanto en el 
Antiguo Testamento como en el Nuevo es lo que hemos querido re-
flejar en el presente trabajo. Dante Alighieri en su obra La monarquía, 
aludiendo a dicha obra del santo lo expresaba diciendo: «Sólo la reja 
del arado parte la tierra; pero para que pueda hacerlo son necesarias 
también las demás piezas del arado» 57. 

Guillermo Pons Pons

56  La ciudad de Dios, XVII, 2: BAC 172, 329-330.
57  Dante Alighieri, La monarquía III, 4, 7. Obras completas: BAC 157, 729.


