
Actualidad bibliográfica





RECENSIONES 321

Recensiones

Agustiniana

Dupont, A., Eguiarte, E., y Villabona, C.A. (edits), Agustín de Hipona como 
Doctor Pacis. Estudios sobre la paz en el mundo contemporáneos, 2 vols., Ed. Uniagus-
tiniana, Bogotá 2018, vol. 1, 361 pp., y vol. 2, 383 pp. 

Tenemos en nuestras manos una colección de ensayos bajo el título Agustín 
de Hipona como Doctor Pacis, que quieren abordar el tema de la paz en las 
obras y en la vida de Agustín. En el nuevo modelo antropológico que nos ofrece 
Agustín, la paz es una exigencia del corazón humano y el objetivo de la vida, 
que es posible conseguir porque el hombre se esfuerza en la búsqueda de la 
verdad y vive en el amor. La paz es siempre una aspiración natural del hombre 
y exige esfuerzo, pero es también y, sobre todo, don de Dios y para su consecu-
ción será fundamental la oración y la obediencia.

La obra consta de dos volúmenes. El primero tiene dos partes, en la prime-
ra se nos presenta a Agustín como doctor de la paz desde perspectivas filosóficas, 
teológicas y espirituales y, se desarrolla en cinco grandes capítulos En el primer 
capítulo, Desde Peterson hasta Ratzinger. Agustín y la crítica de la teología polí-
tica, el autor nos presenta su concepción sobre la teología política y sugiere que 
la posición de Ratzinger coincide con la de san Agustín. En el segundo, Agustín 
de Hipona como promotor de la unidad, nos presenta a Agustín como defen-
sor de la unidad, ministro de la palabra y pastor. Se afirma que las homilías de 
Agustín pueden ser la base para el ecumenismo de hoy. En el tercer capítulo, El 
amor ascendente como acceso a la verdadera paz, además de presentar el amor 
como el centro del pensamiento de Agustín, se afirma que el fruto mejor de este 
amor es la paz. En el cuarto capítulo, Pax aeterna: la teología agustiniana de la 
paz en sus perspectivas filosóficas, se examina las características de la paz eterna 
agustiniana y se afirma que es el fin último de la Ciudad de Dios. en el quinto 
capítulo, Elogium Pacis: la exégesis agustiniana del salmo 21, 28-29, se nos pre-

CiuD-Ra 234-1 (2021) 321-374



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-1 (2021)322

sente el pensamiento soteriológico y eclesiológico agustiniano en su disputo con 
los donatistas.

La segunda parte de este primer volumen, La influencia de Agustín en el 
mundo contemporáneo, aborda la influencia de Agustín y lo desarrolla en seis 
capítulos, siguiendo con la numeración anterior. El sexto capítulo, Contra la 
mentira: la veracidad como camino de paz en san Agustín, analiza la veracidad 
y la oposición a la mentira en san Agustín para construir la paz interior y la paz 
social y se dialoga con autores contemporáneos. El capítulo séptimo, Entre la 
paz del cielo y la tierra: la discusión actual alrededor del concepto de paz en 
Agustín, presenta la apropiación magisterial del concepto de paz en Agustín, 
concretamente en Benedicto XVI y en Francisco y se acerca a algunas interpre-
taciones contemporáneas del pensamiento de Agustín sobre la paz. El capítulo 
octavo, La tolerancia y las dos ciudades: el anti-donatismo para la Iglesia y la 
sociedad occidental, en él se afirma que Agustín responde con la tolerancia a la 
maldad. El capítulo noveno, El valor de la paz en la escuela desde la pedago-
gía agustiniana, se insiste en las cualidades del maestro como impulsoras de la 
paz. Estas cualidades son el diálogo, la interioridad y la humildad. El capítulo 
décimo, La confesión de Agustín en el marco de la educación para la paz en 
Colombia, inicia un camino de articulación entre el proyecto de educación para 
la paz en Colombia y el pensamiento de san Agustín. En el capítulo once, La 
hospitalidad con ius in bello e ius pos bellum para los refugiados de hoy. Acoger 
a las víctimas de la guerra para construir la paz. En él se propone una lectura de 
los primeros capítulos del primer libro de La ciudad de Dios desde la perspecti-
va de la teología de la migración.

En el segundo volumen, también tenemos dos partes. Todo él presentado 
en inglés. La primera parte, Aproximación a la vida, obra y pensamiento de 
Agustín, articulado en cinco capítulos. El primer capítulo, En el camino de la 
verdad y de la paz. Lecturas anti-donatistas de san Agustín de Juan 14, 27ª. 
El capítulo describe el desarrollo del discurso de san Agustín sobre la paz en 
la polémica donatista. El segundo capítulo, La hermenéutica antropológica de 
Agustín y su pensamiento político en De Monarchia de Dante Alighieri, evalúa 
el concepto de paz de Dante en esta obra. El capítulo tercero, “Un solo corazón 
y una sola alma en Dios”. Sobre la paz en la familia en Agustín. En el capítulo 
se describe cómo san Agustín concibe la paz en el matrimonio, es decir, trata de 
la visión de san Agustín sobre la paz conyugal. El capítulo cuarto, Paz interior 
e identidad personal. Reflexiones sobre la unidad en las Confesiones, se afirma 
que la unidad de las dos partes de las Confesiones surge de su interpretación 
como una construcción de identidad narrativa de san Agustín. El capítulo quin-
to, Ipse enim est Pax Nostra: Ephesians 2, 14 en la predicación de san Agustín, 
presenta cómo san Agustín usa este texto de san Pablo en la predicación.



RECENSIONES 323

La segunda parte del segundo volumen, La influencia de Agustín en el mu-
ndo contemporáneo, consta de ocho capítulos. El sexto capítulo, Magnum be-
neficium est pax, sed Dei veri beneficium est (civ., 3,9). El realismo, la estrategia 
y la comprensión de las motivaciones humanas de san Agustín como preludio a 
la paz en todos los niveles de la existencia humana. En él se examina la relación 
entre religión y política en san Agustín y cómo la religión cristiana es la base de 
la acción política y social. El capítulo séptimo, El alma en pedazos y su búsqueda 
de la paz de Cristo, presenta la búsqueda de Agustín de la paz interior como un 
viaje a Cristo. El capítulo octavo, “Vivir juntos en paz en el camino de Dios”. 
La regla de Agustín como una “regla de paz”, nos dice que el amor, la armonía, 
la unidad y la paz son claves para el modelo de vida religiosa de san Agustín. 
El capítulo noveno, Sobre las dos voluntades: Agustín contra el agonismo hacia 
la paz, examina la crítica de san Agustín de una hermenéutica del agonismo. El 
capítulo décimo, Política, paz y predestinación, presenta la filosofía política de 
Agustín como luz para las situaciones de conflicto ideológico extremo. El capí-
tulo once, ¿Cómo usamos nuestras palabras en un mundo donde las mentiras 
son rampantes? El argumento de Agustín sobre la mentira, aquí Agustín nos 
invita a vivir en paz en nuestro mundo donde las mentiras son desenfrenadas. 
El capítulo doce, La paz a través del orden: la aplicación de los conceptos de 
Agustín de sociedad, seguridad y conflicto en un mundo desordenado. En este 
capítulo se contextualiza el mundo de Agustín y se muestra cómo ese mundo 
le marcó su comprensión de la guerra, la paz y la seguridad. El capítulo trece, 
Practicando la paz, predicando los salmos: la centralidad de las Enarrationes in 
Psalmos para la comprensión del desarrollo teológico de Agustín sobre la paz. 
Aquí se afirma que la comprensión teológica de la paz de Agustín se desarrolló 
en la predicación sobre los salmos.

El libro es denso y está bien articulado. La paz, que es la tranquilidad del 
orden, y que en Agustín tiene multitud de matices y una enorme riqueza, es tra-
tado con seriedad y profundizada con muchos detalles e influencias. 

Santiago Sierra, OSA

Nos Muro, L., Viaje a las Confesiones de San Agustín, Ed. Agustiniana. Centro de 
espiritualidad Agustiniana, Monasterio Sta. María de la Vid, Burgos 2020, 110 
pp.

Si algo pretende el autor con este escrito es dar una formación al laicado 
y para ello quiere “facilitar la lectura y la comprensión de las Confesiones de 
San Agustín” (p. 15), porque, Las Confesiones, además de ser un libro donde se 
resume la vida de Agustín, es “un libro que enseña a caminar ante Dios y ante 
el Pueblo” (p. 14).



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-1 (2021)324

El libro comienza con un Elogio de las Confesiones, una especie de presen-
tación entusiasta del escrito de Agustín, que sirve de presentación de las páginas 
siguientes y nos dice que al “leer (las Confesiones), no solo leemos a Agustín, 
sino que nos leemos a nosotros mismos, ya que, entre el santo y nosotros va 
la diferencia del canto de un euro” Y añade: “Toda la obra de Agustín es una 
conversación con los lectores” (p. 14), resaltando la actitud dialógica de Agustín.

A continuación, nos proporciona “algunos materiales para el viaje” y, en 
tres apartados, contextualiza personal cultural y socialmente los contenidos de 
las confesiones, citando lo que considera más importante de ellas.

Por fin se inicia este viaje por las Confesiones, libro por libro, el autor va re-
saltando lo más granado de cada uno de ellos y haciendo pequeños comentarios 
explicativos a propósito de lo que se lee, con solemnes pinceladas de sabiduría.

El libro es de lectura fácil y agradable, en él se presentan con simpatía vir-
tudes y defectos y provoca al lector para que se comprometa con otras lecturas 
de Agustín de forma más pausada y directa.

Santiago Sierra, OSA

Aladro, J., Muros del alma, traducción, paráfrasis y poemas de Pedro Malón de 
Echaide. R. Lazcano (ed.), Pozuelo de Alarcón (Madrid) 2021, 232 pp.

El agustino cascantino Pedro Malón de Echaide con su obra La conversión de 
la Magdalena (Barcelona 1588) es referencia obligada de nuestro siglo de oro. Fue 
un gran predicador renacentista. J. Aladrro lo estudiará aquí como poeta. En 
primer lugar, se presenta la familia, su apellido Malón de Echaide, su formación 
agustiniana en Salamanca, donde profesó el 27 de octubre de 1557 y recibió 
amplia formación humanística. De allí pasó quizás a Ágreda (¿1563-1569?) y 
luego a Burgos (1569-1572). En 1572 será trasladado, por el Capítulo Provincial 
celebrado en Valladolid, a la Provincia de Aragón, quizás por la autoría de la 
tesis De Incarnatione, por la cual estaba dando respuesta Alonso Gudiel ante el 
tribunal de la Inquisición y encarcelado con Fr. Luis y Cantalapiedra ese mismo 
año. En Aragón Echaide fue catedrático en las universidades de Huesca y Zara-
goza, donde ejerció su magisterio brillantemente. En 1586 fue nombrado Prior 
del convento de Barcelona y celebró y predicó la cuaresma de 1587 en Tudela, 
última vez que visitó su tierra natal. En Barcelona predicó, fue visitado por el 
General de la Orden, P. Gregorio Petrochini, quien alaba su predicación maria-
na del día 21 de agosto de 1588, publicó su afamada obra y murió de peste en 
1589. En un segundo capítulo, que podría haber sido más breve aborda Aladro 
La Orden de S. Agustín y la literatura, desde el monacato agustiniano y sus segui-
dores (Gaudioso y Donato), al origen medieval (1256), las Constituciones de Ratis-



RECENSIONES 325

bona (en las que se pide sano equilibrio entre vida diaria, estudios, labor apostóli-
ca y vida contemplativa), los exégetas agustinos de los tres primeros siglos de la 
Orden (más de ochenta), que sin rechazar la gracia no aparcaron la importancia 
de practicar la penitencia, la oración y las buenas obras, el estudio general que 
desde 1259 el general Lanfranco de Milán abrió en París, en el que sobresale, 
desde 1287, el teólogo oficial de la Orden, Egidio Romano (1247-1316), autor del 
De regimine principum, y que fue también General de la Orden, obispo de Bourges, 
el Doctor Fundatissimus, fundador de la schola aegidiana, con Santiago de Viterbo, 
Agustín Triunfo, autor de Summa de potestaste papae, base teórica de la Bula Unam 
Sanctam de Bonifacio VIII (1302). Escuela en la que conviven armónicamente el 
aristotelismo tomista, la teología afectiva y el voluntarismo moderado de la es-
cuela franciscana y el agustinismo de Enrique de Gante, y siempre San Agustín 
como máxima autoridad, en un sano eclecticismo. Estudios y discípulos de Egi-
dio como Gerardo de Siena, Próspero de Reggio, Miguel de Massa, Enrique de 
Freimar, Santiago de Pamiers, Juan Lana de Bolonia y Tomás de Estrasburgo, 
que llevaron a la Orden a un gran progreso en número de provincias, casas y 
religiosos, a pesar de la peste (5084 bajas). No obstante, también llegó el tiempo 
de la decadencia (1357-1518). Es época de relajamiento, inobservancia, merma 
de los estudios, cisma de occidente (1378-1417), conducta mecénica de papas, 
cardenales, obispos, superiores de las órdenes religiosas, guerra entre Francia e 
Inglaterra (1339-1453), revolución husita y taborita en Bohemia (1419-1434), lu-
chas fratricidas en Italia y Francia, monjes giróvagos. Ante tal deterioro surgen 
las congregaciones de observancia (1412 para el convento de Fraga). Con la 
elección del papa Martín V en el Concilio de Constanza (1417) termina el cisma. 
En 1419 el papa pide que la Orden agustiniana nombre un solo general. Fue 
elegido Agustín Favaroni de Roma. En 1521 Martín Lutero quedó proscrito en 
el imperio (Edicto de Worms). La restauración volverá con otro gigante del saber 
y Prior General y cardenal Jerónimo Seripando (1539-1551), autor de las Nuevas 
Constituciones (1549), quien visitó y unió a las provincias españolas (1541) con tres 
visitaciones: salmanticense, toledana e hispalense y renovó la Teología en Es-
paña. Su aportación a la controversia luterana en el Concilio de Trento fue de-
terminante, siempre en perspectiva de la escuela agustiniana y sus estudios y 
comentarios a las cartas paulinas a los Romanos y a los Gálatas. Así, el pecado 
original tiene como remedio el bautismo y la fe (cum Baptismus non mundet nisi per 
fidem). El pecado original tiene su origen en la concupiscencia y en la privación 
de la justicia, juntamente con el débito u obligación de la justicia que dicha obli-
gación implica. La justificación es, ante todo, obra de Dios, pero también es obra 
del hombre, que debe responder a la llamada de Dios, que puede, con la ayuda 
divina, triunfar sobre la concupiscencia y observar los mandamientos; y que con 
la oración bien hecha obtiene la remisión de pecados veniales y aumento de 
gracia para ascender a la virtud. En este contexto de iglesia enfrentada y lucha 
contra el protestantismo es necesario ubicar La conversión de la Magdalena, apolo-



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-1 (2021)326

gía de las doctrinas que Seripando y los agustinos defendieron en Trento obre el 
pecado original y concupiscencia (p. 53). Escuela agustiniana caracterizada por 
el amor como muelle principal de la acción humana, que le lleva a Dios, verda-
dero imán del hombre, la eficacia de la gracia como delectatio victrix, atracción 
hacia lo alto que supera toda inclinación al mal. La concepción del amor en el 
neoplatonismo agustiniano de Fray Luis de León, Orozco, Fonseca, Villanueva 
y Malón de Echaide es intelectualista (dominicos) y voluntarista (franciscanos), 
simbiosis armónica entre la filosofía racional y la filosofía del Amor. La conversión 
de la Magdalena será así un comentario magnífico y amplificado del amor meus, 
pondus meum, de San Agustín, la gravitación del amante hacia el amado (P. Félix 
García) (p. 55). La escuela franciscana y agustiniana beben del obispo de Hipona 
a través del Seudo Dionisio, san Gregorio, san Bernardo, Ricardo y Hugo de San 
Víctor, san Buenaventura y la Devotio Moderna. Como notas específicas de la 
espiritualidad agustiniana sobresalen: bíblica, patrística, cristocéntrica, paulina 
–no soy yo quien vive, es Cristo quien vive en mí (Ga 2,20)–, con una triple finalidad: 
exaltar a Jesucristo (cristológica), dar confianza al hombre, débil para hacer el 
bien (psicológica) y la defensa de S. Agustín (histórica) y una devoción no des-
deñable a la Madre de Dios en sus advocaciones Madre de la Gracia, del Buen 
Consejo, de la Consolación y del Socorro. El influjo de los primeros escritores 
fue grande, sobre todo el De Regimine Principum (trad. en 1344 por Juan García 
de Castrojeriz, OFM). Del siglo XIV destacan sin formar escuela Alfonso Vargas 
de Toledo (1300?-1360) y Bernardo Oliver (1280?-1348). Del siglo XV destacan 
Martín de Córdoba (+1476), Alabanzas de la Virginidad y Vergel de nobles doncellas, 
San Juan de Sahagún, Sermones y fray López Fernández, Espejo del alma y Libro de 
las Tribulaciones. Todos ellos con Fray Luis de León y La perfecta casada, prece-
dentes de Malón de Echaide y La conversión de la Magdalena. A mediados del siglo 
XVI la escuela agustiniana alcanza su apogeo: Santo Tomás de Villanueva, 
Sermón del Amor de Dios; Juan de Muñatones, Sermones y Exposición del Cantar de 
los Cantares; Cristóbal Fonseca, Tratado del Amor de Dios; Alonso de Orozco, 
Tratado de las siete palabras de María Santísima; Fernando de Zárate, Discursos de 
la paciencia cristiana; Pedro Vega, Comentario de los Salmos penitenciales; y otros 
biblistas y teólogos: Tomé de Jesús, Dionisio Vázquez, Lorenzo de Villavicencio, 
Juan Vázquez, Juan de Guevara, Alfonso Mendoza, Basilio Ponce de León, 
Agustín Antolínez. Olvida Aladro a Antonio de Acevedo (ca. 1534-1590), del 
que Malón Echaide recomienda su Catecismo de los misterios de la fe (Cf. Lazcano, 
Tesauro, I, 110). Siguiendo al prestigioso historiador David Gutiérrez señala dos 
corrientes en la misma escuela agustiniana de Salamanca: tomista (Guevara) y 
más agustiniana y cercana a Egidio y Gregorio de Rimini (Fr. Luis de León y su 
grupo). Si la observancia en la Provincia agustiniana de Castilla había entrado en 
1438, en 1504 toda la Provincia pertenecía a la congregación observante. Cuan-
do Pedro Malón de Echaide llegó a Salamanca (1557) estaban en plena evolu-
ción el humanismo, que a partir del Capítulo de Dueñas (1548) había propuesto. 



RECENSIONES 327

De los salmos a las odas bíblicas titula Aladro el tercer capítulo. Recuerda a Marco 
Antonio Flaminio (In librum Psalmorum brevis esplanatio, Paris 1546 como el inicio 
de la métrica horaciana en el versículo bíblico, seguida por Buchanan, Arias 
Montano, Juan de Vilches, Garcilaso de Vega, Juan Boscán, Fr. Luis de León, 
Malón de Echaide y, en Italia, por Bernardo Tasso (Rimi divisi in cinque libri, 
1560). Señala igualmente la fecha emblemática de 1543 en la que aparece el 
endecasílabo en la poesía española. Poco antes Albar Gómez de Ciudad Real y 
Juan de Padilla (el Cartujano), o el portugués Jorge de Montemayor, con su for-
ma pastoril en prosa, cántigas, tercetos encadenados, y autor que le cabe el ho-
nor de haber traducido por vez primera poéticamente los Salmos imponiendo el 
metro endecasílabo, como nuevos intentos de acercarse a la poesía de la antigüe-
dad clásica. Recuerda el índice de 1551 y el de Valdés de 1559, que prohíben la 
traducción de la Biblia en romance castellano, lo que ocasionó un parón de la 
paráfrasis de los Salmos. El periodo 1560-1580 lo recoge el Cancionero General, de 
Juan López de Úbeda, donde solo se ofrece una paráfrasis camuflada de Juan de 
Mal Lara (Salmos 118, 49 y 127), única propuesta de Salmos como odas horacia-
nas, anterior a las traducciones de Fray Luis, quien merece un puesto especial, 
como iniciador del salmo como oda religiosa (p. 82), sobresaliendo sobre Juan 
Valdés, Juan Pérez, Malón de Echaide, Alonso de Cabrera, Antonio de Cáceres 
y Sotomayor, etc., llegando a ser el primer poeta humanista español en lengua 
vulgar, al decir de Blecua (83). Estrofas de cuatro versos (alcaicas, sáficas y asc-
lepiadeas), como Horacio, y la lira, convierten a Fr. Luis en un paradigma de la 
lira castellana, así como la estrofa tetrástica de endecasílabos y heptasílabos al-
ternos, contando con el precursor Juan de Mal Lara, cuando este traduce el 
Salmo 128 de Flaminio. Logra, pues, el de Fontiveros, la fusión perfecta de am-
bos (Horacio y Tasso), fijando el modelo poético de los Salmos como odas com-
puestas en estrofas aliradas. Teología, Filología y Poesías se funden en la obra de 
Fr. Luis (p. 87). Serán las versiones bíblicas de Pagnino y Vatablo y de Arias 
Montano (1573) las preferidas a la Vulgata. La primera versión completa de 
paráfrasis en castellano es del agustino fray Juan de Soto (1512). Malón es el 
aventajado alumno de Fr. Luis. Y serán los agustinos quienes con más pasión 
poética se acercan a los Salmos (Fr. Luis, Malón, Alonso de Mendoza y Jerónimo 
Cantón). Malón critica los libros de caballerías (bellaquerías): Don Florisel, Don 
Belianís, Amadís, Lisuarte (93). La paráfrasis de Malón es interpretación, busca 
la esencia del texto. Su poesía es poética, cadenciosa, llena de ritmo y armonía, 
de nervio y voz, pero también de aquella gracia y sencillez inestimables que 
tanto nos conmueven y encantan en los poemas de San Juan de la Cruz y de Fr. 
Luis de León. Y su mejor poesía, cuando campea libremente, sin sujetarse a la 
tradición o a la paráfrasis de un Salmo (101). Además, traducción, poesía y exé-
gesis se dan la mano en las versiones poéticas de Malón (103), como por ejemplo 
en el salmo 19: “Díjele: ¡Fuete muro / del alma que te llama en su defensa, / sin 
quien el más seguro / y más libre de ofensa / salta más presto a donde menos 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-1 (2021)328

piensa! (103-104). Su traducción no es filtrar, sino permitir la polisemia, siendo 
él traductor y hermeneuta al mismo tiempo (104). Su paráfrasis de los Salmos es 
a la vez poema y traducción. Son el traslado de un mundo inefable, que el fraile 
agustino nos entrega con poesía porque no hay otro modo de hacerlo. El verso 
traducido no solo es resumen de su poética o una definición de estética, sino, 
ante todo, una declaración de su ética (105). Como en Fr. Luis, su traducción es 
creación, como se desprende del capítulo 4, titulado Paráfrasis, traducciones y 
poesía de Pedro Malón de Echaide. Son los salmos: 12, 41, 83, 88. Expresiones como 
¡Vuelve esos claros ojos / y rompe este ñublado con tu lumbre /y arranca los abrojos / de la 
vieja costumbre / del vicio, tú que moras en la cumbre! (108) tienen una fuerza que 
emociona. O también: así mi alma enferma te desea, / eterno Dios, y de tu amor sedien-
ta, /ardiendo en fuego puro, por ti, su fuerte muro, /suspira, porque tu favor le sea/ refres-
co con el cual su sed no sienta (111). Traduciendo el salmo 83: ¡Oh, felice y dichoso / el 
varón que te tiene a ti por muro (120). Y cómo cantar al Señor todo el bien que me ha 
hecho, lo traduce el agustino cascantino con fuerza y dulzura: ¿Por do comenzaré, 
bondad imensa, / este mar de mercedes que me diste, / pues es el comenzalle hacerte ofensa, 
siendo infinito lo que en mí hiciste? / Yerra por cierto quien contallo piensa. /¿Pues calla-
ré? No, no, que amor resiste, / y dice el alma, puesto que no hay cabo: / Misericordias 
Domini cantabo (124). Y por si fuera poco lo que nos dio e hizo por nosotros: la 
máquina criaste del mundo, y cuanto el ancho cielo encierra, señala Malón: Bastaba esto, 
mi Dios; mas tu amor puro / no quiso consentillo y dijo: “Es poco”. / Y así me diste un 
ángel, que seguro / me guarde en cuanto hago, digo y toco. / Y aun Tú mismo, Señor eres 
mi muro, / que Tú me engrandeciste y yo me apoco; / mas porque sepa el mundo en qué te 
alabo, / Misericordias Domini cantabo. (125-126). Y después del desvarío en el pecar 
y beber de aguas cenegosas, olvidándose de Dios, mar abierto, viene la unión en el 
amor: Ya soy tuyo, mi Dios, ya Tú eres mío, /ya yo te me di a ti, y Tú te me diste / y en tu 
bondad, ¡oh, rey de gloria!, fío. / que no me veré ya en l´estado triste. / Ya del invierno se 
ha pasado el frío, / la primavera alegre es quien me viste, y el alma de mil flores hermosea, 
/que solo arder y amarte a ti se emplea (12-9). En el salmo 8 repite Malón: y el rayo 
rompe y mata y abre y hiende/ cuanto toca y emprende, tú, siguro / tendrás a Dios por muro 
y firme amparo (132). Es más: Cuando esta furia crece, tú, amparado / del uno y otro 
lado, irás seguro / llevando a Dios por muro; y el castigo / verás que al enemigo le descar-
ga / el Señor que con larga y gran paciencia / le esperó a penitencia… (132-133). Comen-
tando igualmente los salmos 90, 97, 119, 125, 136 147, aparece aquí y allá el 
muro, que da título a este libro, “un flaco muro” (151), o expresiones muy poéticas 
como “Tratádolos ha Dios como amigos, / con gloria, con grandeza, / con abundantes 
bienes, con despojos / los vuelve a tanta alteza / cuanta vieron jamás humanos ojos” (155), 
pues “quel ínclito Señor nos ha mirado / con apacible gesto / en contento el dolor nos ha 
trocado”. Y vuelven los muros de Babilonia: “Sus altos muros vimos”, así como de 
“altas torres rodeada / que amenazan el cielo” (Babel) (161). Y siempre el Señor como 
muro y baluarte, amparo seguro: “Fuerte amparo y seguro / defensa valerosa / del 
alma que en servirte a ti se emplea / pues eres nuestro muro, / vuelve tu poderosa / mano a 



RECENSIONES 329

aquel que te ama y te desea / y mira que Idumea, / cuando el duro enemigo los muros 
derrocaba / era la que llamaba / con voz horrenda al bárbar su amigo: / Derrocad los ci-
mientos, / no quede de Sión ni aún fundamentos” (165). Y Jerusalén será la “Ciudad 
gloriosa, do tu pueblo y gente / goza de una alta paz dentro tus muros” (168). Fragmentos 
de Salmos: 36, 139, 12; Am 4,1; Job 7 presentan quién es Dios y el hombre, con 
tonos agustinianos “Yo soy el que ofendí, Tú el ofendido / y Tú eres el Señor, yo criatura, 
/ yo soy mal siervo y Tú el más mal servido” (185). El capítulo 5 trata Aladro las Tra-
ducciones de poetas clásicos: Ovidio, Virgilio, Gabriel Fiamma, Juan de Mena, dos 
sonetos y un himno a la Magdalena. Termina con un resumen de la poética 
maloniana, siendo esta entre otras sugerentes propuestas “un ejercicio de humildad 
y admiración y al mismo tiempo una práctica que requiere de oficio y buenas artes” (211). 
Lleva la traducción el autor cascantino hasta el horizonte mismo de la creación 
estética (212). Recoge, como Fr. Luis las metáforas, símbolos, ecos y matices y 
sale en busca de un nuevo acto creativo, una reformulación de la idea seminal 
que dio origen al poema originario. Malón no es tanto traductor, cuanto crea-
ción (poiesis), es, como ya había señalado, una declaración de su ética (212). Fi-
naliza la obra con una muy completa Bibliografía (215-225), que dará posibili-
dad de proseguir la investigación. Presenta también las ediciones (26) que ha 
tenido el libro la conversión de la Magdalena, desde 1558 a 2014, si bien alguna 
incompleta, otras dudosas, o poco recomendables, así como su traducción al 
alemán y francés; y concluye con el Índice General (229-230). Son muy valiosas 
las notas críticas que el autor realiza a fin de aclarar conceptos, o términos que 
se encuentran en distintas ediciones (larvas, enfrena, arpadas, filomena, aljofara-
da, canto no aprendido, ardiente zona, sueño que soltura, de Asia la cabeza, ar-
reo, de hoy más, Sey, Pafo, Ida, nereides, mariposas, serafines, alta ciencia,…). 
Verdadero especialista en literatura, y conocedor a fondo del autor agustino, este 
libro, si bien tiene partes que podrían ser más breves, como queda señalado, y 
otras están ya publicadas, caso de algunos salmos, está bien estructurado y re-
coge, analiza y define muy bien, las traducciones, paráfrasis y poemas de Pedro 
Malón de Chaide, con un sugerente y más que apropiado título: muros del alma, 
que le acerca a la mística más agustiniana en general y del siglo de oro en parti-
cular. Recomendable su lectura, meditación de sus versos y transformación de 
los mismos en oración. 

Isaac González Marcos, OSA 

Leonet Zabala, J. M., La figura de María en Santo Tomás de Villanueva, R. Lazcano 
(ed.), Pozuelo de Alarcón (Madrid) 2020, 250 pp. 

En la introducción a esta magnífica obra, lamenta el autor la tardanza en 
haber conocido “esta inmensa estrella luminosa”, Santo Tomás de Villanueva y sus 
Obras completas, edic., traducc. y apar. crítico de los agustinos Laureano Man-



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-1 (2021)330

rique, Isidro Álvarez y José Manuel Guirau [BAC Maior] I-XI, Madrid 2010-
2014. Tras exponer varias opiniones sobre la mariología tomasina, se propone 
abordar “todos los temas marianos que se encuentran en [su] obra” (p. 9), sin limitarse 
a las Conciones que tratan sobre la Virgen (p. 12); haciendo “algunas digresiones 
colaterales de contextualización”, trazando “una línea cronológica de los tiempos ma-
rianos” y dedicando unos capítulos finales a “los aspectos principales de la interven-
ción mariana a la historia de la Salvación” (Ibid.). La obra viene presentada en 19 
capítulos de diversa longitud, bien estructurados y de fácil lectura: 1. Cuestiones 
formales previas (13-18); 2. La genealogía de María (19-22); 3. María en los pla-
nes de Dios (23-25); 4. María en las Escrituras (27-38); 5. La Concepción Inma-
culada (39-54); 6. Nacimiento y desarrollo de María (55-64); 7. Los saberes de 
María (65-79); 8. Anunciación (80-93); 9. La Visitación (94-99); 10. La Materni-
dad (100-118); 11. La Sagrada Familia (119-132); 12. Muerte y Asunción de María 
(133-144); 13. La escuela mariana (145-147); 14. La mediación de María (149-
162); 15. María Madre de la Iglesia (163-192); 16. María y la Eucaristía (193-198); 
17. María, la obra perfecta (199-220); 18. La vida contemplativa y mística de 
María (221-230); 19. Devoción mariana de Santo Tomás de Villanueva (231-
240). Muchas son las enseñanzas que recogemos de esta estructura: 1) El autor 
señala que son conciones o sermones, con el objetivo docente, despertar concien-
cias, avivar el amor a Dios y alimentarlo; despertar la devoción a María y afian-
zar e ilustrar su fe, con formas imperantes en su época, pero como vivencia ínti-
ma, recurriendo con frecuencia al recurso plástico de teatro, forma pictórica o 
forma rítmica o musical (p. 14), y teniendo siempre la fe como presupuesto del 
conocimiento y con un dominio profuso de la Escritura. 2) Santo Tomás intenta 
llegar a lo trascendente tratando lo humano, da mucha importancia a la genea-
logía de María, sobre todo en Mateo, que subraya su “nobleza”, como descen-
diente de David y la veracidad de la promesa divina para nacer de ese linaje, así 
como una interpretación figurada; 3) María es Madre de Dios, abogada del mun
do, esposa de Dios, siendo inefable su grandeza, pues es templo del Espíritu 
Santo; 4) el Santo limosnero utiliza frecuentemente la Escritura (más de 28 veces 
por conción), pues para ser buen predicador se necesita buen conocimiento de 
esta, a fin de explicar la doctrina cristiana y combatir las herejías. Coincide así 
con el mismo método teológico del hiponense (p. 28), ayudándose del sentido 
literal y espiritual, partiendo del crede para llegar al intellige. Son abundantes y 
muy sugerentes los símbolos mariológicos utilizados por el santo de Fuenllana: 
paraíso, arca, vellocino, arca del Testamento, urna del maná, templo, altar, vara 
floreciente de Aarón, piedra de donde sale agua, samaritana, Rebeca, Abigail, 
Dalila, cedro, plátano, bálsamo, negra, nardo, gloria del Líbano, templo, racimo, 
lagar, viña, trono de marfil, madera incorruptible, columnas de plata, reposa-
cabezas de oro, peldaños rojos púrpura, esplendor del Carmelo y del Sarón, 
belleza del Sarón, puerta y huerto cerrados, fuente sellada, ciudadela, torre, 
fortín, barca, celemín, tiara, pescadora, cabello, ojos, aurora, firmamento, escala 



RECENSIONES 331

de Jacob, zarza que ardía sin consumirse. Otros pasajes bíblicos, siguiendo a 
Agustín, hablan de la Virgen: Ex, Nm, Mt y Mc, sobre todo Is (p. 37), Sal 71, Sb, 
Gén, Miq, etc; 5) Siguiendo al águila de Hipona, sostiene S. Tomás que el hombre 
fue creado a imagen de Dios, imagen deteriorada por el pecado, siendo solo 
Cristo quien pueda recuperar la primitiva situación. A María la gracia la preser-
vó del pecado. Además de la Escritura, sigue en este aspecto los testimonios de 
S. Ambrosio y S. Bernardo, entre otros. Y no solo quedó preservada, sino exen-
ta de cualquier tendencia que la pudiera mancillar. Pues –siguiendo al francisca-
no Duns Scoto– convenía, pudo, hizo (era necesario, es exigencia de su divina 
maternidad, es el añadido tomasino). María fue hecha fuerte, rica, excelsa, libre, 
para que de ella naciera Cristo débil, pobre, humilde y esclavo (pp. 50-54). 6) 
María es hermosa de cara, por su fe, su caridad y la gracia; mujer prudente, hu-
milde, árbol de vida, dulzura del fruto eterno. El nombre de María le cuadra 
bien, teniendo en cuenta la importancia del nombre en la tradición judía y agus-
tiniana (Fr. Luis de León, Los nombres de Cristo). Tomás culpa de negligencia a los 
Evangelistas por no hablarnos de la vida de la Virgen, si bien saber que es Madre 
de Dios suple todo. Y siendo inmaculada no necesitó ni siquiera escardillos que 
refrenasen su conducta. Su matrimonio con José tuvo por objeto disimular la 
virginidad de María, siendo la misma encarnación un matrimonio con Dios, su 
esposo. 7) Siguiendo a Paul Gaetchter, Jean Galot, Michael Schmaus y Jean  
Guitton, Romano Guardini, María es una mujer de su tiempo que fue descu-
briendo poco a poco a su hijo, coincidiendo en este último aspecto con Tomás 
de Villanueva cuando proclama que la aurora va creciendo hasta dar paso al sol. 
Otros autores proclaman la omnisciencia de María, un conocimiento claro e 
indubitable de su maternidad divina (Gabriel Roschini, Jaime C. Torner, M. 
Alonso. También autores clásicos como S. Agustín, Tomás de Aquino, Francisco 
Suárez, San Bernardino de Siena). Tomás de Villanueva conoce la polémica de 
Erasmo y Suárez, al respecto, recalca la igualdad de naturaleza con las demás 
jóvenes de su época, superior a todas por su condición y consciente de la tras-
cendencia de los hechos que iba realizando (p. 73). Conoció su bienaventuranza, 
predestinación, proponiendo las dudas que ciertos textos evangélicos podrían 
indicar (Lc. 2,19.33.50-51), como meditación, ponderación, iluminación especial 
del Espíritu Santo. Conocía, según S. Tomás de Villanueva las Escrituras, pro-
fecías, a qué había venido Dios, a redimir al mundo y cómo lo habría de hacer, 
muriendo en la cruz (Conción 287, 5). 8) María es la vía por la que Dios vino al 
mundo. Todo lo ocurrido estaba anunciado. Tomás describe minuciosamente el 
encuentro con el ángel y la actitud de María: “recogida en su aposento, cerrada para 
los hombres, abierta para Dios y para los ángeles” (Conción 274,2) y se deleita narran-
do toda clase de acciones, sentimientos, detalles, afectos, colores, mobiliario, etc. 
Así la sombra de Cristo es entre otras cosas la carne de Cristo, que atempera los 
fulgores de la divinidad. Y María, aunque no cita la fuente (S. Agustín) es discípu-
la antes que madre, porque llenó tu espíritu antes que tu vientre (p. 86). En ella se volcó 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-1 (2021)332

la plenitud de la gracia, siendo el punto álgido de la anunciación el consenti-
miento, el fiat. Con ello imita a Dios, que también dijo hágase (Gen 1, 3) y ahora 
“quedó hecho hombre aquel por quien fue creado todo” (p. 88). La Virgen ca-
minó a través de la fe, compaginando conocimiento y oscuridad, fe en crecida 
hasta llegar a ser una fe heroica. Fe por la que fue elogiada por su prima Isabel. 
Fundamento de esa fe es que Dios la había prevenido con su luz y su gracia. Y 
así la mantuvo toda su vida, incluso en la noche oscura de la pasión. Si Sara lo 
tomó a risa, María es alabada porque creyó. 9) María aprisa (va llena de Dios) 
sale para ayudar a Isabel y santificar Jesús desde su carroza virginal al precursor, 
encontrándose una virgen encinta, una estéril embarazada, el Verbo y su profe-
ta. Apartado especial de este capítulo es el Magnificat, un canto a Dios hecho 
carne, un canto donde la humildad encuentra su esencia, en el que María se 
siente privilegiada, pero como obra de Dios que pudo, hizo y quiso. Canto dic-
tado por el Padre y compuesto por el E. Santo. Y propone Santo Tomás un 
modelo de espiritualidad, un camino de subida a la perfección, a la cumbre, 
mediante la paciencia, decisión y humildad. 10) María Madre de Dios es el títu-
lo que vertebra toda su mariología (p. 114). Describe el misterio de Belén, viaje, 
sin acogida, el establo como posada de la reina del mundo, poniendo de relieve 
los grandes contrastes que rodean el nacimiento y la grandeza del parto virginal 
de un niño bellísimo, nacido para tantos sinsabores, de una virgen fecunda y 
madre intacta, que no sufrió los dolores, sino enorme alegría, preferida a toda 
criatura, señora del mundo, reina de los ángeles y abogada de los hombres. Afir-
ma pues, el santo obispo limosnero los grandes contrastes del misterio de la en-
carnación, ante el cual los mismos animales entonan alabanzas, caen de hinojos, 
y solo el hombre se mantiene en pie. Además de Jesús, José y María, los ani-
males, pastores, reyes, ángeles, camellos, pajes, habitantes de Belén, a quienes 
descalifica por negarles un albergue digno, forman un verdadero belén viviente, 
una verdadera cátedra donde el Maestro celestial dicta sus lecciones. Obra de 
amor, con la encarnación el hombre recobra la imagen que había perdido. Y 
Santo Tomás no se cansa de expresar los mil contrastes que allí se dan: “Nace 
Dios: le da a luz una Virgen, y el parto no produce dolor. Una virgen le alimen-
ta con leche, el alimento es alimentado, el todopoderoso es envuelto en pañales, 
enmudece la Palabra, llora la alegría y es llevado en brazos el que sujetaba con 
los suyos el universo” (Conción 229, 6). Y, por supuesto, una persona y dos natu-
ralezas, algo que supera nuestro entendimiento. La maternidad, además origina 
curiosos paradigmas, como ser hermana (por naturaleza) y esposa (por gracia) a 
la vez. El niño tiene Padre, pero es Dios, tiene madre, pero es virgen. Para Santo 
Tomás no necesitaba la circuncisión, por lo que regaña tiernamente a María y 
José (p. 114). Repasa Leonet los primeros concilios (Nicea, Constantinopla, Éfe-
so, Calcedonia, Constantinopla II y III: 325, 381, 431, 451, 453, 680-681), en los 
que claramente se define quién era Jesús y quién era María, frente a las herejías 
que iban surgiendo. Santo Tomás solo se refiere al de Éfeso (381). Y no tiene 



RECENSIONES 333

duda, María ejerció durante toda su vida el oficio de madre. 11) Santo Tomás 
toma nota de aspectos que narran los Evangelios y le da rienda suelta a la imagi-
nación para ver a Jesús, José y María como una familia normal de Nazaret, sos-
teniendo que “jamás hubo un hijo tan parecido a su madre” (Conción 268,4): 
humilde, apacible, amable, paupérrima, piadosísima, modesta… María compró 
a Jesús para nosotros en el templo (p. 123), la familia era sencilla en todo y ejem-
plar en la conducta, cumplidores con las tradiciones. María estará, además en las 
bodas de Caná (no tienen vino, haced lo que él os diga), Transfiguración (ocurrida en 
el seno cuando el Verbo se hizo carne), Pasión (experta en sufrimientos, Resur-
rección (con sus virtudes lo trajo del cielo, con sus gemidos lo hizo regresar de 
los infiernos, fue la primera en verlo), Ascensión (tú guiarás, tú enseñarás, tú 
custodiarás a mi familia. Maestra y consuelo de los discípulos en ausencia de su 
hijo) y Pentecostés (los dispersos durante la pasión vuelven al lado de la madre, 
besan sus manos y reciben su bendición). 12) Tomás sigue la línea mortalista de 
la escuela agustiniana y sobre todo el texto Hb 9,27 (si bien también el obispo de 
Hipona defiende la postura contraria: muerte por el pecado, delenda peccata, virgo 
moriens). Así pues, la Virgen vivió después de la Ascensión de su hijo para en-
señar y consolar y fue directamente al cielo. Ascensión en cuerpo y alma que, 
según Santo Tomás, era “opinión común”. Y ocurrió “al tercer día” de muerta, 
como la resurrección de Jesús, por quien fue llevada ante el Padre. María pasa a 
estar a la derecha del Hijo, quien está, a su vez, a la derecha del Padre. Así María 
es (título predilecto por el Santo) Reina y Madre, presidiendo a toda la curia 
celestial como reina deslumbrante, Señora de los ángeles (Sal 44,10) y Virgen de 
las vírgenes. 13) María es discípula de su Hijo y maestra de sus seguidores, pues 
ya desde el nacimiento en Belén, el pesebre se convierte en una gran cátedra. El 
corazón de María guardaba todas las palabras; escuchaba absorta, servía con 
solicitud. 14) Por ser Madre de Dios se convierte María en Reina y Madre de 
toda la humanidad. Todo lo que se concede al género humano se concede gra-
cias a su mediación, y sobre todo ella nos dio a su Hijo, nuestro Señor. Su me-
diación siempre es a través de Cristo, único mediador. Ahora bien, sin María 
(estrella que guió a los magos) no se encuentra a Jesús. El hombre puede pedir 
como mendigo de su plenitud unas gotitas. El hombre no puede redimirse por sí 
mismo. María es corredentora, cooperadora, desde el momento de su “fiat”. 
Frente a Eva que trajo la muerte, María trae la salvación, con ella fue comprado 
el mundo. En la Pasión del Señor María “fue crucificada interiormente con su 
hijo”. Es además abogada, esperanza de los pecadores. Nos defiende y protege 
contra todo. Es refugio y socorro. Es madre del altísimo, pero también madre 
del pecador. María se convierte en la anunciación (llena de gracia) en el cántaro 
rebosante, de donde bebe “el ángel la gloria, el justo la gracia, el pecador el 
perdón, el triste la alegría, el cautivo la liberación”. A ella debemos acercarnos 
con humildad y devoción, pues es la reina de las gracias. 15) María es también 
Madre de la Iglesia y madre real nuestra, fundamentado el realismo de tal afir-



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-1 (2021)334

mación en el Gólgota. Es además el testamento de Jesús en la cruz (lo esencial 
de la maternidad espiritual). Todo en María está en función de Cristo y para la 
Iglesia, pues la precedió como modelo y tipo (virgen y madre también la Iglesia). 
Así, afirma Leonet, Santo Tomás entraría a formar parte de la corriente moderna 
cristológica eclesial y en la simbólica o estética o via pulchritudinis (p. 170). Avance 
del Islam, los turcos como una pesadilla (a punto de tragarse Sicilia e Italia) 
como un jabalí silvestre (Sal 79,14), castigo de Dios por los pecados antiguos, al 
que tiene que oponerse el emperador y el papa con la espada y con la oración; 
y la reforma luterana, eran los peligros que se cernían sobre la Iglesia por aquel 
entonces. Los reformistas (como el agustino Lutero) serán para el Santo perros, 
en quienes no habita el Espíritu Santo y a quienes recuerda que fuera de la Igle-
sia no hay salvación, que no sean como Donato, que sus enseñanzas están asen-
tadas en la cátedra del demonio, etc. Dentro del apartado Espíritu Reformista, 
Tomás aparece como un gran denunciador de las costumbres de su época tanto 
de los reyes, prelados (cazadores de honores, rebrilla no por virtudes sino por el 
oro y la seda, culto al cuerpo, simonía, ciegos para dirigir, dejan sus funciones de 
predicar, oír confesiones, corregir, consolar, ejemplos de perdición, romos a las 
cosas del espíritu), clérigos (vacío, carentes e fervor, ausencia de celo, falta de 
amor, voluptuosos, frívolos, incultos, expoliadores, aseglarados, renteros. Hoy 
Cristo está en venta, en la Iglesia se venden beneficios; los templos son tiendas 
de mercaderes, dicen y no hacen, son incontinentes, ambición, avaricia, mal-
dad), religiosos (amantes del placer, delicados, soberbios, carnales, bulliciosos, 
paseantes, fríos, sin espíritu ni devoción, negociantes, difamadores, correcalles), 
seglares (tienen en poco los mandamientos, se irritan, difama, hacen lucros injus-
tos, miran maliciosamente a las mujeres, se apaga la piedad, la caridad, el senti-
do de culto, de oración…) políticos (torpes, sin preparación, indocumentados), 
comerciantes, etc. Se señala, con García Paredes, que hoy estamos en nuevos 
tiempos de diálogo ecuménico y María es venerada por cristianos de otras deno-
minaciones e incluso por otras religiones (hindúes, musulmanes…). María es 
madre espiritual que compró a Cristo para toda la humanidad. Protege a la 
Iglesia con sus méritos y su amparo, “la nutre la pastorea y alimenta con la abun-
dantísima leche de su gracia” (Conción 303, 1). 16) Es la escuela agustiniana la 
que con distintos matices presenta a María como nutriz espiritual de sus hijos, 
del mismo modo que Cristo nutre con la Eucaristía. Así Santo Tomás sigue, en 
línea más pastoral, a Bartolomé de los Ríos, el gran mariólogo agustino. La Eu-
caristía será una continuación de la encarnación. El cuerpo y sangre de la Euca-
ristía es también fruto del vientre de María. El hijo es propiedad de María y ella 
nos lo entrega a nosotros. Su compra o rescate (en el rito de la Presentación) no 
es para ella, sino para la humanidad. María es también la que nos invita a que 
comamos y bebamos. Así María es el “sagrado y virginal” altar donde “estuvo 
reservado durante nueve meses el sacrificio del mundo” (Conción 232, 1). 17) 
María es la obra perfecta. Desde su aspecto físico bellísima por su fe, cuerpo, 



RECENSIONES 335

alma, alegría interior, servicialidad exterior, por ser concebida y cuando conci-
bió, hermosa en el destierro y el reino de los cielos, tanto que prendó los senti-
mientos del propio Rey: me has herido el corazón (Can 4, 9)… (la verdadera via 
pulchritudinis). María es hija de Eva, pero por privilegio fue hecha Madre de Dios 
y morada del Espíritu Santo. Es una perfecta obra de arte. A la inmaculada llena 
de gracia se añade la dignidad de la maternidad divina, y el ser un microcosmos 
de la Iglesia, la perla o piedra preciosa, por tamaño, brillo, redondez y peso; 
perla producto del cielo, cuyo valor es ser la primera de todos los cristianos, 
patrona de la Iglesia universal, la reina de los ángeles, en suma, la Madre de 
Dios, la madre de Cristo. Perla y perlas (apóstoles y santos), que no deben 
echarse a los cerdos, gentiles y herejes y por lo cual María tiene una dignidad 
incomparable e imposible de explicar la relación única entre Dios, que la revis-
tió de gracia y María que le revistió a Él de carne. Dignidad también por el pri-
vilegio de ser la primera en el encuentro con el hijo resucitado, la más libre (….), 
modelo de virtudes: fe, modestia, obediencia, humildad, santidad, modelo de 
religión, paciencia, mansedumbre, sabiduría, ciencia, entendimiento, piedad, 
fortaleza y todos los dones del E. Santo… modelo supremo de virtud, pues en 
ella se volcó toda la plenitud. Modelo para todos los que quieren un trato más 
íntimo con Dios. Desde su infancia creció en ella la compasión y misericordia. 
Modelo de saber llevar las adversidades de la vida. 18) Si para S. Bernardo las 
etapas para llegar a la cumbre son humildad, caridad, contemplación, para 
Tomás toda la vida de María se mantuvo unida a Dios, en armonía perfecta de 
vida contemplativa y vida activa. María estuvo llenísima de amor, como lo estu-
vo también de gracia. Gracia que en cada momento crecía con buenas obras y 
de modo excelentísimo (Salvador Gutiérrez), modo ascensional que no com-
parte Leonet, pues María era plena de gracia desde el primer momento. Sería 
más bien la actualización sucesiva de esta plenitud en cada momento de la vida 
de María, si bien insiste ¿Santo sin esfuerzo? ¿No! Y añade; “Vedla cómo sube 
del mar de la tribulaciones, del mar de las persecuciones: ella conoció las olas 
del siglo, supo de sus sacudidas, de sus tempestades” (p. 228). 19) Siguiendo a 
Salvador Gutiérrez la devoción de Santo Tomás por la Virgen nació y vivió con 
él toda su vida. María fue también el centro de su vida religiosa y pastoral. Tanto 
el officium parvum, como el de Sanctae Mariae in Sabbato, el Ave María, Alma Re-
demptoris Mater, Salve Regina, Rosario, Ángelus, fiestas de Purificación, Asunción, 
Anunciación, Navidad, advocaciones agustinianas como Consolación (a la que 
se dedicaba la coronilla: 13 padrenuestros y 13 Ave Marías), Buen Consejo, Gra-
cia, ayudarían dentro de su orden a mantener esa devoción. Gran admiración 
siente con las advocaciones de Reina e Inmaculada. Honda piedad mariana in-
dican sus homilías, que frecuentemente comienzan con una invocación a María. 
También tiene una oración para antes de acostarse y otra para recibir la comu-
nión, así como una arenga a los que toman hábito, en las que aparece María (p. 
233-234). Las Conciones son experiencia vivida, que trata de comunicar a los 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-1 (2021)336

demás. Hasta cuando habla del Belén se querría introducir Tomás como pastor 
en él, hacerse esclavo de aquella virgen o incluso borrico de aquel portal (p. 
238). El misterio de la Navidad excita la mente, despierta el entendimiento e 
impulsos que el santo no puede frenar. En su biografía aparece también la Vir-
gen en muchos momentos: toma de hábito (21 de noviembre de 1516), en la 
profesión solemne promete obediencia a Dios y a la Beata María Virgen; como 
arzobispo encarga 9 tapices flamencos sobre los Gozos de la Virgen, en el pala-
cio dejó solo como ornato un cuero pintado con la imagen de la Virgen (guar-
damecil o guardamecí), en Valencia fundó el Colegio Mayor de la Presentación 
de María, al tomar posesión como arzobispo en 1545 visitó N.S. del Socors o 
Socós. Falleció el día de la Natividad, 8 de septiembre de 1555. Fue sepultado en 
N.S. del Socors. En un Apéndice trata la iconografía mariana de S. Tomás de 
Villanueva, donde se recogen los momentos más sobresalientes de su reconoci-
da fama. Sobre María cita a Risueño, que lo representa con Duns Escoto escri-
biendo sobre la Inmaculada, un autor Anónimo, que le representa con hábito 
escribiendo sobre la Inmaculada, Teodoro Blasco Soler, que pinta los santos 
valencianos rodeando a la Virgen de los Desamparados y V. López, que lo re-
presenta con la Virgen de la Misericordia. Recoge seguidamente más de 130 tí-
tulos de María por orden alfabético que frecuentemente utiliza santo Tomás para 
referirse a María: abogada de los hombres, de los pecadores, de los reos, casa de 
Dios, corona de pureza, esposa de Dios, Madre bendita, de Dios, de la gracia, de 
los pecadores, del creador, sagrada, santísima, morada de la Trinidad, perla pre-
ciosísima, reina de los cielos, sagrario del Espíritu Santo, Virgen Santísima, etc. 
Finaliza la obra con una bibliografía generalmente utilizada por el autor. Varias 
razones aconsejan la lectura de esta magnífica obra. Es la mariología más com-
pleta que se ha escrito sobre Santo Tomás de Villanueva, pues rastrea toda su 
obra y las más de 1250 citas a pie de página así la enriquecen y atestiguan. La 
distribución en 19 capítulos hace más sencilla su lectura y comprensión. En ellos 
habla sobre todo el Santo, pero también aquellos que mayormente han investi-
gado algunos aspectos de su mariología. Santo Tomás aparece como un autor 
solvente a la hora de dar razones y escudriñar textos bíblicos en favor de los te-
mas marianos más importantes. A ello se une una piedad y devoción propia. 
Habla desde la mente, pero también desde el afecto y el corazón. Sus más de 150 
títulos dados a María evocan un conocimiento bíblico y una piedad robusta, 
amén de una mente despierta y un pastor que quiere atraer a la devoción maria-
na a sus fieles. Toda su vida está impregnada de fiestas y acontecimientos ma-
rianos, hasta su misma muerte, el 8 de septiembre de 1555, como hemos señala-
do. Felicitamos al autor por esta selección de textos escogidos y reunidos en esta 
publicación que abre aún más el horizonte de la mariología tomasina. Igual-
mente felicitamos al editor, Rafael Lazcano, por la esmerada presentación y 



RECENSIONES 337

edición de la obra. Una contribución sólida para que el santo de Fuenllana acce-
da al título de Doctor de la Iglesia. 

Isaac González Marcos, OSA 

Arranz Santos, Carlos, Santa María del Pino. Un monasterio agustino en Mata de 
Cuéllar, Ed. Carlos Arranz Santos, Segovia 2020, 478 pp.

Este libro es el fruto maduro de un Maestro de Educación Primaria, ena-
morado de la rica historia de su tierra, que ha empeñado su vida en desenterrar 
las raíces históricas de la vida castellana para contarla a sus contemporáneos. 
Nuestro autor, al ir profundizando en esa historia menor y cotidiana, ha visto 
que una de las importantes instituciones fueron los conventos, porque en su en-
torno giró gran parte de la vida cultural, social y religiosa de los hombres y los 
pueblos durante varios siglos. Y, desde esa constatación, ha volcado su atención 
en desvelar hasta los menores detalles del pequeño convento agustino. Tras la 
lectura del amplio trabajo, ratifico cada una de las afirmaciones que el experto 
historiador agustino, Javier Campos y Fernández de Sevilla, le dedica en su lau-
datorio prólogo: “El antiguo convento agustino de Nuestra Señora de Gracia del 
Pino ubicado en Mata de Cuéllar –partido judicial de Cuéllar, provincia y dióce-
sis de Segovia, Comunidad Autónoma de Castilla y León–, ha encontrado en 
don Carlos Arranz Santos un historiador y un cronista de categoría para hacer 
una obra que se puede poner de modelo de historia conventual completa, por lo 
que se refiere a la secuencia temporal y a los aspectos nucleares de la institución, 
como son los espirituales, los materiales y los personales. Información y datos 
no fáciles de poder localizar y disponer para los conventos de tipo mediano y 
menos como solían ser los de pueblos pequeños” (9).

En quince densos capítulos quedan plasmados la fundación del convento 
en los primeros años del siglo XV, su trayectoria contada paso a paso a lo largo 
de los siglos XVI, XVII, XVIII, su desaparición con la desamortización del si-
glo XIX y un certero análisis de sus esenciales componentes: edificios, comunidad 
agustina, patronazgo del monasterio, centro de espiritualidad, hacienda, economía conven-
tual y destino de los bienes desamortizados. En cuanto a la base documental que lo 
sustenta baste decir que muchos de los capítulos van apoyados en más de cien 
citas a pie de página, sacadas de diversos archivos; concretamente el capítulo 
económico de gastos tiene 443 citas documentales. A parte de la completa visión 
general que sobre el convento y sus moradores religiosos nos transmite la obra, 
queremos destacar algunos aspectos concretos que nos parecen más sobresa-
lientes: el estudio del patronazgo señorial que se dio en otros muchos conventos 
de la época, queda aquí perfectamente plasmado y analizado, como verdadero 
prototipo de “Un convento que dotan con los bienes necesarios para que vivan en él 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-1 (2021)338

hasta trece frailes, que continuamente rueguen a Dios por la salud de las familias de los 
fundadores y de los reyes, sus señores, así como por las ánimas de sus respectivos difuntos” 
(36); las variaciones económicas de la institución conventual, que pasó por una 
saneada economía en los primeros tiempos, profundas crisis en el siglo XVII y la 
recuperación lograda a lo largo del siglo XVIII hasta una paulatina decadencia 
económica y de religiosos en el siglo XIX antes de la propia desamortización; 
los continuos pleitos jurisdiccionales y económicos habidos con los pueblos co-
lindantes y sus soluciones; los diversos momentos del convento y comunidad 
plasmados en detallados informes, sirva de ejemplo el siguiente: “Un informe 
redactado en el otoño de 1764 por el prior fray José Martín, permite conocer no 
solamente el estado en que se encontraba el monasterio en esa época, lo aislado 
de su situación, el número de religiosos, sus salidas a confesar y predicar a los 
pueblos de la comarca, los ingresos y gastos, las necesidades del edificio o la pro-
ducción que ofrecían sus posesiones, sino también algunos detalles de indudable 
interés, como los numerosos pobres que encontraban refugio entre sus muros 
o lo poco que duraba la vida de los pollinos que acarreaban el trigo al molino” 
(111); la esforzada lucha de los pocos agustinos que van quedando en la comu-
nidad por mantener el convento y su economía en el siglo XIX tras la Guerra 
de la Independencia, el Trienio Liberal hasta la supresión final del convento…

Terminamos reiterando nuestra valoración del excelente trabajo de investi-
gación que nos permite conocer con todo detalle el desarrollo histórico de esta 
institución agustiniana, útil además para el conocimiento general de la historia 
agustiniana en España. Únicamente nos atrevemos a señalar una carencia, que 
hubiera permitido precisar con mayor exactitud algunos detalles sobre su carác-
ter agustiniano. Así por ejemplo dice el autor sobre la comunidad: “Documentos 
de carácter diverso permiten conocer algunos rasgos de la organización de la 
comunidad agustina del Pino a lo largo de su historia: nombre dado al convento 
en cada época; responsabilidades asumidas por los religiosos en virtud de su 
formación y rango; destino dado a sus bienes al morir; labores realizadas por 
los criados de la casa; relación del convento con la provincia agustiniana de 
Castilla a la que pertenecía… Escasa es la información, no obstante, sobre otros 
aspectos de la vida en comunidad, como la práctica de la oración, meditación y 
canto litúrgico; la atención espiritual a las personas que llegaban al monasterio; 
las decisiones adoptadas en las reuniones del capítulo conventual o el tiempo 
dedicado por los religiosos a actividades de recreación y esparcimiento” (187). 
Pues bien, parte de esta escasez que cita, podría haberse superado acudiendo a 
algunas revistas y fuentes de la historiografía netamente agustiniana. Por ejem-
plo, le hubiera aclarado algunos detalles la consulta al Libro Becerro o Registro 
General de la Provincia Agustiniana de Castilla (1754-1833), publicado en esta Edi-
torial Agustiniana en el año 2011. 



RECENSIONES 339

Cierran la edición de la obra un interesante anexo documental que transcribe 
la Fundación del monasterio, el Testamento de Diego López de Hinestrosa y dos Inventa-
rios de bienes del convento de 1809 y 1821, la bibliografía utilizada y las abundantes 
fuentes archivísticas que han sustentado tan completo trabajo. Enhorabuena al 
autor por su profundización en la historia de este pequeño convento agustino y 
por la fructífera contribución que tal estudio aporta al conocimiento general de 
la obra de los agustinos en la España Moderna.

Mariano Boyano Revilla

Biblia 

Bitton, B.; Ashkelony-Irshai, O.; Kofsky, H.; Newman, H., y Pedrone, L. 
(eds.), Origeniana Duodecima. Origen´s Lagacy in the Holy Land. A Tale of three Cit-
ies: Jerusalem, Caesarea and Bethlehem. Proceedings of the 12th International 
Origen Congress, Jerusalem, 25-29 June, 2017 (Col. “Bibliotheca Ephemeridum 
Theologicarum Lovaniensium”, 302), Ed. Peeters, Leuven-Paris-Bristol, CT, 
2019, XIV+ 893 pp.

Hemos tenido la suerte de ir presentando diversos Congresos sobre el le-
gado de Orígenes en la cultura occidental y en las páginas de la revista, particu-
larmente desde su reflexión teológica y exégesis bíblica. Esta nueva Miscelánea 
está centrada al estudio de su paso y vida en la Tierra Santa, desde el sentido de 
tres ciudades emblemáticas. Y estamos ante el Duodécimo Congreso que tiene 
por tema: Orígenes, y cuyas Jornadas se celebraron en Jerusalén, los días 25-29 
del mes de junio, año 2017. Cualquier investigador que desee conocer la vida y 
doctrina de Orígenes, tiene en estas Jornadas un buen instrumento de partida 
y le seguirán acompañando constantemente. Encontrará aquí un filón inago-
table de material. Y ante un material tan extenso, como lo que tenemos en este 
tomo, sólo queda ofrecer unos rasgos generales de su contenido, sin detenernos 
demasiado en sus muchos artículos. Un método que ya hemos empleado en la 
presentación de otras Origenianas, en las páginas de la revista. 

El tomo recoge, pues, las ponencias presentadas en el Congreso de Jeru-
salén, año 2017, y publicado en la prestigiosa colección “Bibliotheca Epheme-
ridum Theologicarum Lovaniensium” (=BETL) de la Editorial Peeters de Lo-
vaina, desde el tomo Origeniana Quinta, año 1992, hasta el presente. El tema del 
Congreso fue: “La herencia de Orígenes en la Tierra Santa: una semblanza de 
tres ciudades: Jerusalén, Cesarea y Belén”. Conocemos la vida y el trabajo de 
Orígenes en Tierra Santa, en concreto, en la ciudad costera de Cesarea, por sus 
mismos escritos u otras fuentes secundarias, como son sus seguidores. A esta 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-1 (2021)340

ciudad costera de Palestina se trasladó desde su rica y culta Alejandría, también 
costera en Mare Internuma. Y hemos de admitir y reconocer, antes de seguir 
con el contenido del tomo, la labor realizada por sus cinco coordinadores y la 
sistematización de las distintas ponencias y ubicación en los distintos bloques 
del libro. Un trabajo que ha contado también con la ayuda del personal de la 
Universidad Hebrea de Jerusalén, donde tuvo lugar el Congreso, y sus coordi-
nadores agradecen esa excelente ayuda recibida. Sus coordinadores mencionan 
particularmente la ayuda recibida por B. Bitton-Ashkelony, antiguo Director del 
“Centro para el Estudio del Cristianismo” (2010-2017) y su total disponibilidad 
al personal que participó en el Congreso, la organización de las conferencias, la 
puesta a punto de la publicación y el conseguir ayuda económica para editar las 
ponencias. 

El tomo inicia con una ponencia introductoria del Prof. L. Perrone, una 
autoridad respetada, admirada, en la obra de Orígenes, por sus documentadas 
y numerosas publicaciones. De hecho, ha participado en numerosos Congresos 
sobre Orígenes, siendo el coordinador de varios de ellos. El título de la apor-
tación su ponencia es: “Orígenes y su legado en la Tierra Santa. La suerte y 
el infortunio de una herencia literaria y teológica” (pp. 3-28). En su reflexión, 
nuestro autor describe la visita de Orígenes a la tierra de Israel, a sus lugares 
bíblicos, “una segunda vida” y un futuro legado, y cómo esta tierra, desde el 
punto de vista histórico, religioso y cultural, se convirtió en algo peculiar e im-
portante en la obra de Orígenes y su herencia, para bien o para mal, más que 
Egipto, su país, “su propio país”, cultural y económicamente más rico que Tierra 
Santa. Orígenes emigró a Tierra Santa el año 233 y libremente, sin ningún mo-
tivo especial, aunque la familiaridad de Alejandría con su “segundo hogar” le 
ayudó mucho. Perrone analiza también el cambio de ciudad en Orígenes, sus 
consecuencias, su actividad, y lo que implicó esa presencia, en dicha ciudad: “un 
regalo” donde se encontró con los rabinos y sus conocidas escuelas de estudios 
bíblicos. En una palabra, se encontró con el judaísmo culto y esto influyó deci-
sivamente en la actividad investigadora del alejandrino. Es decir, Orígenes, en 
su nueva ciudad y a la sombra cultural de los rabinos, descubrió nuevas formas, 
métodos, de acercarse al Antiguo Testamento. Parrone concluye que lo más des-
tacado que Orígenes dejó en Tierra Santa, fueron sus obras, que se expandieron 
rápidamente aquí como fuera de Tierra Santa, teniendo una benévola acogida, 
tanto en la Iglesia oriental como en los Monasterios del desierto de Judá. Le 
ayudó, además, a su estudio técnico de la Biblia, la buena biblioteca de la ciu-
dad, siempre aumentando sus fondos. Supo rodearse de personas fieles, que le 
ayudaron en sus estudios, que le respondieron bien. Su calvario, sus desgracias, 
tanto en Tierra Santa como, surgieron al poco de su muerte por la buena acogida 
que recibían sus escritos, y se consumó todo en el siglo V (sino mucho antes) 
cuando Orígenes y sus obras fueron condenados por Epifanio de Salamina (315-
403 y veterano en la lucha contra el alejandrino) y sus seguidores. Las siguientes 



RECENSIONES 341

dos crisis que siguieron, poco después, contra el alejandrino, antes de su conde-
na en el 2º. Concilio Ecuménico de Constantinopla, el año 553, contribuyeron a 
socavar la autoridad cultural y doctrinal de Orígenes en Tierra Santa. Su legado 
quedó apartado, olvidado, incluso en el Imperio Bizantino-cristianismo oriental, 
porque entraron en la discusión otras cuestiones personales y políticas, que no 
vienen al caso o analizamos ahora. 

Después de esta amplia exposición, introductoria, del Prof. Perrone, pre-
sentamos ahora las cinco partes de la Miscelánea. I. Jerusalén y la Tierra Santa: 
geografía histórica y mística (pp. 29-263). Su primera parte y consta de doces 
extensas colaboraciones, bien elaboradas y con numerosas notas, cuyos autores 
investigan ciertos lugares de la geografía de la Tierra Santa, pero desde la pe-
culiar visión del alejandrino y conservadas en sus escritos. Así, la Profª. Mª.-O. 
Boulnois (pp. 41-73), desarrolla un tema interesante: Mambré: desde la encina 
de la visión de Abraham al lugar de peregrinación”, en dicho lugar, Dios se 
manifestó, mejor, se dejó ver por Abraham, Gn18, y la autora examina sucinta-
mente la historia y el contenido religioso del lugar, y desde la exégesis, en el caso 
de Orígenes, ateniéndose a las interpretaciones dadas por Filón de Alejandría, 
como después indagará el testimonio, la aportación, de los historiadores judíos 
y cristianos sobre el culto pagano, en este lugar. El árbol sagrado, por otra parte, 
ya era objeto de culto antes de la visión de Abraham, y las distintas estrategias 
empleadas por los autores paganos para recuperarlo y borrar el recuerdo sa-
grado del pasaje del Génesis, y convertido, a partir de la visión de Abraham en 
un lugar tan emblemático y querido por judíos y cristianos. La autora constata 
cómo el avance de las peregrinaciones y las distintas leyendas cristianas, su his-
toria, contribuyeron a devolver a este árbol una visibilidad y un papel de testigo 
de un acontecimiento religioso de enorme trascendencia posterior. 

El artículo es extenso, indiqué, pero reconozco, sin rebajar para nada los 
restantes, que me ha resultado interesante su lectura, con notas bien documenta-
das y densas. Las restantes ponencias de la sección contienen serios, matizados, 
análisis de numerosas Homilías de Orígenes y la interpretación de los datos, 
informaciones, ofrecidas por el alejandrino de algunos lugares o regiones de la 
Tierra Santa. 

II. Esta parte está dedicada al estudio de la “Escuela de Cesarea y Eusebio” 
(pp. 265-409), con nueve estudios. Sus autores investigan, en detalle, la historia 
de esta Escuela exegética, como el trabajo y la actuación de Eusebio en su fun-
dación, como el posterior aprecio y la admiración de Orígenes por ella (¿fue el 
motivo de cambiar Alejandría por Cesarea?). Además, su prestigio e influencia 
en Tierra Santa, incluso extra, fue reconocido por muchos estudiosos del tiem-
po, como Jerónimo. A ello contribuyó su buena organización, instrumentos de 
estudio, estilo de aprendizaje, siguiendo el ejemplo de las vecinas Escuelas las 
rabínicas de la ciudad. Y hemos de reconocer, cómo la presencia cristiana, en 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-1 (2021)342

la ciudad, experimentó un continuo y notable crecimiento, vitalidad y culto. J. 
Patrich (pp. 375-409) presentó un buen estudio histórico-arqueológico sobre Ce-
sarea Marítima en tiempos de Orígenes, desde la perspectiva de la arqueología 
y sus continuas campañas arqueológicas, con nuevos hallazgos y abundantes 
fotos y planos de las zonas excavadas. Son campañas arqueológicas que aún 
siguen. Al texto literario, hemos de añadir las muchas y perfectas fotos, a color, 
que ilustran el artículo. 

III. Esta sección de la Miscelánea está dedicada al análisis del legado latino 
de Orígenes: Rufino y Jerónimo (pp. 411-477), que son los autores que traduje-
ron las obras de Orígenes al latín. Consta de cuatro estudios y sus autores desta-
can las aportaciones de Rufino y Jerónimo para refutar las calumnias levantadas 
contra el legado doctrinal de Orígenes y valorar nuevamente su doctrina e im-
portancia, como su amor por la tierra que vio nacer al Hijo de Dios. Lo peculiar 
de Rufino y Jerónimo, al tratarse de Orígenes, fue la traducción de sus obras 
griegas al latín, además de sus aprecios y admiraciones por el alejandrino y su 
forma de estudiar la Biblia, y quien más ampliamente lo estudia es A. Cain (pp. 
413-430). K. Pälsson (pp. 461-473) analiza una compleja cuestión de Orígenes: la 
resurrección corporal, “parecido a los Ángeles”, cuya doctrina fue rechazada y 
condenada por el 2º. Concilio Ecu. de Constantinopla, año 553, pero que Jeróni-
mo (y Rufino) la aceptó y transmitió en latín, con una finalidad muy concreta: 
revalorizar toda la obra del alejandrino y su legado en Tierra Santa. 

IV. La sección más extensa y, diríamos, la más significativa de la Mis-
celánea ya que sus ponentes tratan numerosos puntos doctrinales, y conflictivos, 
de Orígenes, originales o de traducción, llegadas hasta nuestros días. El título lo 
señala claramente: la tradición, la novedad y la herencia: la exégesis y la teología 
de Orígenes” (pp. 475- 707), con 17 ponencias, en donde los estudiosos tratan 
de distinguir las posibles influencias externas experimentadas por Orígenes: el 
mundo judío, Heracleo, el pensamiento egipcio, algunos autores del cristianis-
mo primitivo y otras fuentes difícil de identificación. Me detengo el estudio de L. 
Karfíková: “¿Es Romanos 9,11 la prueba a favor o en contra de la pre-existencia 
del alma? Orígenes y Agustín en comparación (=verificación)”, (pp. 627-641). 
Romanos 9,11-12, por otra parte, es uno de los pasajes paulinos, y neotestamen-
tarios, más difíciles de interpretar; Orígenes creía que el origen del alma era una 
de las cuestiones a las que la tradición eclesiástica no había dado una respuesta, 
adecuada, clara (y menciona las alternativas de un alma contenida en el germen 
corporal o viniendo “de otra parte “, increada o creada, que es creada en el 
principio o con la formación del cuerpo). No obstante, Orígenes considera vital 
el rechazar la doctrina de los discípulos de Marción, Valentín y Basílides, que ex-
plicaban la diversidad de los seres racionales según “las diferentes naturalezas” 
de sus almas. La autora estudia los avances, cambios, dados por Orígenes en 
varias de sus obras, pero con mucha cautela, porque conocemos “las ideas” (las 



RECENSIONES 343

que han llegado a nosotros) de Orígenes, en su comentario a Romanos 9,10-13, 
por la traducción latina de Rufino. Son varios los estudiosos que cuestionan que 
las ideas de Orígenes, sobre el origen del alma, sean suyas, y no las propias de 
Rufino, modificadas o cambiadas ad hoc, para que Orígenes no fuese rechazado 
por la Iglesia oriental y ni por los Monasterios, dada la admiración que Rufino 
profesa al alejandrino. El Comentario de Orígenes a la Carta a los Romanos no 
ha llegado hasta nosotros, en su original griego. Las explicaciones que se dan 
a esta cuestión son numerosas, pero las hipótesis siguen. . Unos 150 años des-
pués, Agustín, en su obra De Libero Arbitrio, manifiesta también su perplejidad, 
dificultad, ante esta cuestión, como le sucedió a Orígenes. Agustín ofrece un 
catálogo de opciones que se presentan a la consideración, pero él (y a diferencia 
de Orígenes) no quiso insistir en ninguna de ellas, con certeza. Aunque Agustín 
sacó conclusiones diferentes a Orígenes del pasaje paulino Rom 9,11-13, que no 
entramos en ellas, para no alargarnos más estas líneas. 

V. El legado origeniano desde Evagrio hasta Balthasar, es el título de la últi-
ma parte de la Miscelánea (pp. 709-820), y consta de siete ponencias. Y hallamos 
una variedad de temas; así, Vladimir A. Baranoc examina la supuesta posición 
de Orígenes, desde la utilización de sus escritos por los defensores de la devo-
ción, a las imágenes y en la controversia de los iconoclastas. Así, se difundió la 
opinión de que la doctrina de Orígenes, sobre la devoción a las imágenes, era 
positiva y que sintió una gran admiración por ellas. Y Baronoc examina la situa-
ción y ejemplos surgidos en Constantinopla y Palestina, en donde había muchos 
partidarios de suprimir las imágenes religiosas y su devoción. Las teorías de 
Orígenes al respecto, y el influjo que iba alcanzado ya su legado y doctrina, 
posteriormente, resultaron ser esenciales para unir y reducir el enfrentamiento 
entre ambos grupos y llegar a soluciones aceptables, respetables; aunque, poco 
a poco, la autoridad y doctrina de Orígenes, defendida por sus seguidores de la 
controversia, se fue imponiendo y la devoción, culto, a las imágenes religiosas 
se impuso en la Iglesia oriental, aunque lentamente. Y otros autores de este 
bloque de estudios destacan cómo la doctrina de Orígenes, y su aceptación, 
logró abrirse paso en la Iglesia oriental, particularmente en la vida religiosa de 
los Monasterios del desierto. Son, en definitiva, estudios históricos, en los que 
estos investigadores indagan la influencia o pervivencia de Orígenes en autores 
y obras de la antigüedad cristiana o posterior: Teodoro de Mopsuestia, Focio, 
Evagrio, Calvino, Balthasar. 

En suma, hemos de reconocer que estamos ante una seria y trabajada Mis-
celánea, en línea con las anteriores. Una obra que ofrece mucho y selecto ma-
terial para el estudio del alejandrino y su obra, con hipótesis nuevas, soluciones 
pensadas y formuladas con orden y claridad, y documentadas, a viejas cues-
tiones o problemas. Una Miscelánea que nos introduce en la obra de un gran 
pensador del cristianismo primitivo, como es Orígenes, y de constante actuali-



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-1 (2021)344

dad. Creemos que aquellos estudiosos, o simples lectores, que se interesan por 
la obra del alejandrino, particularmente los patrólogos, filólogos del griego, exé-
getas, encuentran aquí un fibroso filón de material y pautas, dignos de encomio, 
admirables, e hipótesis duraderas. Las ponencias aparecen bien estructuradas y 
desarrollados, claras, ordenada, documentadas y abarrotadas de incalculables 
notas, variadas e ilustrativas. A todo esto, hemos de sumar los clásicos y ricos 
índices, con numerosos apartados y elaborados con paciencia y tranquilidad 
monacales, pues, en total, suman casi 100 páginas. La importancia y detalles 
de estos índices de la Miscelánea es que ahorrarán muchas horas de trabajo y 
tiempo a los usuarios o lectores de las obras de Orígenes o buscadores de in-
formación en la Miscelánea. Una Miscelánea, además, que se caracterizada por 
permanecer dentro de una perspectiva retrospectiva, en donde la teología y la 
filología, la historia y la arqueología, la exégesis y las controversias, encuentran 
aquí un espacio de investigación y unas propuestas pensadas y contrastadas. Por 
eso, y por otras muchas razones, a todos los responsables de la Miscelánea, en 
especial a la Editorial Peeters de Lovaina, a sus coordinadores y colaboradores, 
y al personal secundario, pero tan necesarios en esta clase de obras, nuestro 
sincero agradecimiento. 

J. Gutiérrez

Furey, C.M.; Matz, B.; McKenzie, S. L.; Römer, Th.; Schröter, J.; Walfish, 
B. D.; y Ziolkowski, E. (eds.) (con 34 colaboradores especiales), Encyclopedia of 
the Bible and its Reception. 18. Mass-Midnight, Ed. Walter de Gruyter, Berlín-Bos-
ton 2020, XXVIII+ 1228 pp.

Cuando aparece un nuevo tomo de la magna Encyclopedia of the Bible and its 
Reception (=EBR), uno siente una profunda alegría por lo que significa esta clase 
de obras para los estudiosos y lectores de la Biblia y su entorno. Ciertamente 
es la Enciclopedia más actual y original sobre la Biblia, que conozcamos. Su 
novedad radica en que ofrece al investigador, o simple lector, el dilatado influjo 
(recepción) que la Biblia ha ejercido en determinadas ciencias humanas, como 
la literatura o la música. Un tema que apenas era conocido de una manera tan 
sistemática como hallamos en esta Encyclopedia. Este predominio de la Biblia 
en tantas otras ciencias humanas ha llevado a los coordinadores de la RBR a 
contar con un extenso plantel de colaboradores en tantos otros campos, a parte 
del bíblico. Son rasgos que ya hemos destacado en las anteriores recensiones de 
los tomos que han ido apareciendo, y nos han ido enviando con regularidad, 
lo cual agradecemos profundamente a la Ed. Walter de Gruyter de Berlín y sus 
responsables. 



RECENSIONES 345

Y otra particularidad de esta Encyclopedia es la regularidad con que apare-
cen los tomos: dos al año, según lo programado, desde sus comienzos, el leja-
no año 2009. Son distintivos que hemos de recordar y reconocer vivamente, 
porque una obra de estas dimensiones y magnitud lleva muchas horas, meses, 
de preparación y edición a sus coordinadores, antes de enviar los originales a 
la imprenta. Y creo que esto ha de indicarse, una y otra vez. Y ahora acaba de 
aparecer, finales del año 2020, el tomo 18, con la misma estructura y metodolo-
gía que hallábamos en los anteriores. Este tomo comienza con el término “Mass” 
(=misa, Cols. 1-18), y I. Smith ofrece una descripción correcta y clara de la misa 
católica, un sacramento tan importante en la liturgia de la comunidad católica; 
Nils H. Petersen describe ampliamente la importancia de la música clásica en 
sus diversas partes de la misa y a lo largo de los siglos, con sus constantes in-
novaciones y nuevas piezas musicales. El tomo cierra con el estudio del lema 
“Midnight” (=medianoche) (Cols. 1220-1228), y también con una breve, pero 
acertada elaboración, y rico en su dimensión religiosa para el judaísmo (AT) y 
el cristianismo (NT), como acto litúrgico vivo a lo largo de sus respectivas repre-
sentaciones litúrgicas. Las 28 primeras páginas de la Encyclopedia, en numeración 
romana, son iguales para todos los tomos publicados; el número de las láminas, 
los fotograbados, son también parecidos al de los otros tomos, aunque son dis-
tintos sus contenidos, como es lógico. Los colaboradores son 370 y los términos 
analizados, en este tomo son 253, y algunas voces abarcan numerosas subdivi-
siones, lo que implica un número considerable de autores, como percibimos en 
el lema “medicina/curación”, tan bien documentado y desarrollado.

Y, en línea con la metodología empleada en las anteriores presentaciones 
de la EBR, exponemos sucintamente, y en primer lugar, aquellos libros bíblicos 
que aparecen investigados en este tomo, algunos personajes bíblicos y aquellos 
topónimos bíblicos más significativos o relacionados con el texto sagrado. Así, 
y en el orden como es presentado en la EBR, tenemos al Evangelio de Mateo 
(Cols. 123-164), son unas 20 páginas, suficientes para una obra de estas carac-
terísticas. Desde el punto de vista técnico, tenemos una clásica introducción al 
escrito, pero actualizada, en donde se acentúan las fuentes de Mateo, su estructu-
ra y su insistencia en el “Evangelio del cumplimiento de la Escritura”, que origi-
na su cristología, eclesiología y escatología. Se exponen, a continuación, aquellos 
comentarios más importantes de los Padres griegos y latinos a Mateo, como en 
la moderna Europa y América. En otra perspectiva, y como algo original en este 
estudio, anotamos como este Evangelio ha dado origen a numerosas y bellas pie-
zas musicales, a lo largo de la historia. Así, el pasaje de la Pasión de Mateo (Mt 
26-27) inspiró a J. S. Bach en sus célebres Oratorios (Pasiones), y entre otras, la 
conocida obra “la Pasión” según San Mateo, representada tantas veces, en mu-
chos lugares del mundo. En el cine, Mateo sirvió a Pier P. Pasolini para basar y 
rodar sus películas sobre la vida de Jesús. La EBR contiene también otras varias 
columnas sobre el mundo de Mateo: el Evangelio del Pseudo-Mateo, la versión 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-1 (2021)346

hebrea de Mateo, el martirio de Mateo y el “discípulo Mateo” (Cols. 168-182) y 
su peculiar llamada por parte de Jesús, siendo Mateo un cobrador de impuestos, 
como funcionario de los romanos, en la ciudad de Cafarnaúm. El otro libro 
bíblico investigado en el presente tomo de la EBR es del Antiguo Testamen-
to: el profeta Miqueas (Cols. 1096-1116), formando parte de los doce Profetas 
Menores. A la sucinta introducción clásica y actual, sin olvidar los logros de la 
investigación actual, leemos una sustanciosa síntesis doctrinal del libro y docu-
mentada. Así, a las acusaciones, los oráculos de juicio y lamentación, suceden los 
oráculos de la promesa y salvación, empleando un lenguaje lleno de imágenes 
agrícolas, rápidas, y con palabras duras y espontáneas. La influencia de Miqueas 
fue notoria pronto, ya que los seguidores de Jeremías conocían el libro o algunos 
de sus fragmentos, ya que utilizaron algunos de sus oráculos contra la ciudad de 
Jerusalén. Y, en el Nuevo Testamento, tenemos el conocido pasaje de Miq 5,1: 
sobre el origen del Mesías en Éfrata-Belén, que cita Mt 2,7 ( Jn 7,42), en su relato 
del nacimiento de Jesús. Además, el texto de Miqueas, como un testigo antiguo 
del AT, apareció bastante de su contenido en la Cueva 4 de Qumrán. 

El profeta Miqueas, por otra parte, en la historia del judaísmo, ha tenido 
una relativa influencia, con numerosos y amplios comentarios, sobre todo en 
época medieval. Sus comentaristas han acentuado el tema del juicio y sus orá-
culos positivos y negativos contra los propios fieles de los mandatos divinos, 
debido a su incumplimiento. El judaísmo moderno comenta especialmente tres 
pasajes miqueanos: 4,1-4; 6,8 y 7,18, que emplean a menudo en su liturgia sina-
gogal. Son pasajes bíblicos que refuerzan los ideales de justicia y paz del pueblo 
elegido entre las naciones del mundo. En el cristianismo, en cambio, el libro de 
Miqueas ha sido bien conocido por su profecía de que el Nuevo Mesías (Cristo) 
nacería en Belén, Miq 5,1, y, por ello, siempre ha sido interpretado en esa di-
mensión mesiánica, tanto en el judaísmo como en el cristianismo. Lo mismo 
harán los Padres de la Iglesia, aunque el conocido comentario de Orígenes a 
Miqueas, empleado por sus seguidores y defensores, se ha perdido; además, fue 
muy citado durante un tiempo por los Padres griegos y latinos, hasta la condena 
de Orígenes. 

Con relación a la temática bíblica del actual tomo, señalo, de paso, algunos 
vocablos de especial importancia doctrinal: como ya indiqué al comienzo de 
estas líneas, el primero y el último vocablo del tomo son importantes y aparecen 
bien analizados, y son “Misa” y “medicina/curación”. A ellos, he de añadir: “la 
matanza de los niños inocentes” (Cols. 21-35), con su recepciones en la música; 
“el matriarcado/s” (Cols. 76-105), en la Biblia, aunque en el NT y el cristianismo 
posterior apenas aparece este vocablo. Otro vocablo analizado extensamente 
es: “las costumbres culinarias” (Cols. 295-318); como aquellos términos rela-
cionados con la “misericordia” también están ampliamente tratados (Cols. 704-
775) y, por último, el vasto artículo dedicado al “Mesías” (Cols. 850-908, “la 



RECENSIONES 347

Edad Mesiánica” (Cols. 908-929), “el banquete mesiánico” (Cols. 929-945) y se 
concluye esta temática con el “Mesianismo” (Cols. 945-966), en donde tenemos 
unas páginas llenas de informaciones actuales sobre esta temática tan bíblica y 
siempre actual, y páginas, exposiciones e hipótesis bien formuladas. Los cola-
boradores son numerosos y en sus distintas subdivisiones, como posteriormente 
su recepción en otras ciencias humanas. He de resaltar la interesante reflexión 
que elabora Jens Schröter sobre el “Mesías” en el Nuevo Testamento y aplicado 
a Cristo, Hijo de Dios, que actúa en la tierra con la autoridad de Dios, y como 
Hijo del Hombre fue crucificado, resucitado y exaltado al cielo, y volverá para 
el juicio final. En la música, el vocablo “Mesías” cobra un eco particular gracias 
al influjo del Oratorio de Händel de 1741 (Cols. 904-908). El Mesías, que es un 
florilegio de textos bíblicos reunidos por Charles Jennens, lo enalteció a lo más 
altura de su belleza J. S Bach con sus ricas notas musicales. El mosaico textual 
fue elegido para ofrecer una presentación global de la historia salvífica cristiana, 
iniciando con las profecías de la llegada de Cristo y su nacimiento (1ª. parte), sin 
dar más detalles, por el momento. Todas estas columnas dedicadas a la descrip-
ción del Mesías merecen ser leídas por el influjo que dicho vocablo adquirió en 
tantas ciencias humanas, no sólo en la música.

Otras columnas de la EBR, relacionadas con nombres propios, en un am-
plio espectro: “H. Matisse, Matatías, Máximo el Confesor, Melquisedec (Cols. 
525-543), Melitón de Sardes, Moisés Mendelsohn, Felix Mendelsohn Bartholdy, 
Metodio y Cirilo, B. M. Metzger, Metodio de Olimpo, El Miguel (Ángel-Prín-
cipe, Dan 10,13; 12,1; Lc 1,19.26: lo denomina el Ángel Gabriel) (Cols. 1123-
1147), y Jds 9 lo llama arcángel Miguel”, el último pasaje del NT que se men-
ciona así y en línea con Daniel, son algunos de los abundantes personajes que 
hallamos en este tomo de la EBR. Algunos nombres geográficos: “el Mar Medi-
terráneo, Tel Meguido, Antioquía, Mesopotamia (Cols. 811-821), la Meca”; o la 
Menorath (Cols. 645-661), la confesión de los Metodistas, etc. 

Nuevamente hemos de expresar nuestra grata satisfacción personal de po-
der presentar, una vez más, un nuevo tomo de la magna EBR a los estudiosos, 
interesados, o simples iniciadores del estudio de la Biblia. Todos los vocablos 
seleccionados ahora, y expuestos con rigor y metodología, en estas columnas de 
la EBR ayudarán a todos los usuarios a comprender un poco mejor la Palabra 
de Dios, en sus textos y en su entorno físico. No olvidemos tampoco las bellas 
páginas literarias o musicales de aquellos hombres y mujeres que se inspiraron 
en algunos de estos vocablos aquí señalados, creando nuevas y bellísimas piezas 
artísticas, literarias, musicales, o consagraron su vida al estudio de sus textos 
sagrados, como tantos exégetas que los analizaron minuciosamente y nos ex-
pusieron sus resultados para nuestra satisfacción. Y este proceso y estudio del 
texto sagrado sigue hoy como aconteció en el pasado, a lo largo de los siglos. 
Por todo esto, por la gran cantidad de trabajo aquí estudiado y horas empleadas 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-1 (2021)348

para ponerlo a punto, hemos de agradecer profundamente a los coordinadores 
del volumen, a los colaboradores literarios y, sobre todo, a la Editorial Walter de 
Gruyter de Berlín por la esmerada y perfecta edición y correr con los gastos de 
la misma. Es además, un tomo, como el resto de la EBR, ordenado y lleno de in-
formación sobre tantas personas, relacionadas con la Biblia, sus pasajes, lugares, 
etc., que sorprende, a primera vista. Y, por último, el objetivo de la EBR, como 
percibimos aquí, es el dar a conocer al estudioso de la Biblia, o a sus lectores, 
aquellos avances más recientes que se han dado en todos sus componentes o ges-
tas divinas-humanas, en los últimos cincuenta años, y tratados por Profesores o 
profesionales de la materia o artículo asignado. Además, los todos estos vocablos 
contienen una moderna literatura, que ayudará al lector a posteriores estudios 
de su preferencia. Hemos de resaltar, por último, que los colaboradores merecen 
un doble agradecimiento por destacar la proyección, “recepción”, de la Biblia en 
otras ciencias humanas y el estudio del vocablo en sí mismo. Son tomos que lle-
nan un hueco en los actuales estudios bíblicos por ser algo así como un enorme 
tesoro hallado de libros, personas, ciudades, ríos, montes, etc., en definitiva, 
extensa ayuda e información sobre la Biblia y su entorno, como su permanente 
influjo, a través de los siglos, en los hombres de casi todas las culturas. Y, esto, es 
de justicia reconocerlo claramente. 

 J. Gutiérrez

Meiser, M.; Geiger, M.; Kreuzer, S.; Sigismund, M. (eds.), Die Septuagin-
ta- Geschichte, Wirkung, Relevanz. 6. Internationale Fachtagung veranstaltet von Sep-
tuaginta Deutsch (LXX.D). Wuppertal 21,-24. Juli 2016 (Col. “Wissenschachfliche 
Untersuchungen zum Neuen Testament (= WUNT)”, 405, Ed. Mohr Siebeck, 
Tubinga 2018, XII + 947 pp.

Hemos ido presentando a lo largo de los últimos años, en la revista, nu-
merosos volúmenes de estas interesantes y científicas Jornadas Internacionales 
sobre la Septuaginta y organizadas por el grupo LXX-Alemán. Se celebran ha-
bitualmente en la ciudad alemana de Wuppertal, durante el mes de julio, y en 
Escuela Eclesiástica Superior de Wuppertal-Bethel. Estas Jornadas sobre la Sep-
tuaginta comenzaron el año 2006, y con esta son seis Jornadas ya, aunque la sép-
tima ya se ha celebrado y sus Actas están a punto de aparecer publicadas, según 
informaciones recibidas. Las Jornadas se celebran cada dos años y las ponencias 
se editan dos años después de celebradas, dada la cantidad de material que se 
presenta y hay que ordenar. El presente tomo, como leemos en el subtítulo, 
abarca tres campos del griego de los LXX: su historia, alcance y trascendencia, 
con un total de 55 artículos, de alto nivel científico. El libro aparece magnífica-
mente editado, algo normal para la Ed. Mohr Siebeck en sus publicaciones y 



RECENSIONES 349

su refinada elaboración por parte de sus responsables. Algunas ponencias están 
dedicadas a Eberhard Bons, con motivo de su 60 cumpleaños. 

Ante un tomo y con un material tan voluminoso, es más que imposible 
decir algo sobre cada una de las 55 ponencias, porque traspasaríamos los límites 
de una recensión. Por eso, nos limitaremos a destacar algunas ponencias, cuya 
elección es más que difícil, aunque tienen alguna conexión con nuestro campo 
de investigación, pero sin rebajar para nada el valor científicos de los restantes 
estudios. Así, los coordinadores del Congreso, en el prólogo del tomo, ofre-
cen unos breves rasgos del mismo y afirman que la publicación final contiene 
la mayoría de las ponencias recibidas y expuestas en las Jornadas. Y, dentro 
del extenso marco establecido para cualquier ponencia sobre la Septuaginta: 
estudios de crítica textual, filológicos, teológicos, historia de la recepción, etc., 
se agrupan en tres bloques, como indica el título del libro. Los participantes 
proceden de numerosos países, lo que muestra la internalización del estudio de 
la Septuaginta, en la actualidad. Los coordinadores agraden también las nume-
rosas comunicaciones breves recibidas y que fueron muchas más de las espera-
das. En dicho Congreso, se presentaron también dos tomos recién publicados, 
año 2016, del Diccionario de la Septuaginta. El resto de los agradecimientos están 
dirigidos a las muchas personas, empezando por los mismos colaboradores, que 
han aportado lo mejor de sus habilidades y tiempo, para que el Congreso saliese 
lo mejor posible, y el dinero no faltase para la financiación de un tomo de estas 
características y costes. 

Y, los estudios sobre los LXX, desde los años 70 del pasado siglo, ocupan 
un lugar muy destacado en las actuales investigaciones bíblicas. Es más, las tra-
ducciones de la Septuaginta, a las modernas lenguas de investigación, se han 
multiplicado desmesuradamente, en los últimos decenios. Un ejemplo claro y 
actual, sobre la importancia del estudio de la Septuaginta, lo hallamos en los 
amplios y “pesados” tomos de estas Jornadas Internacionales, con muchas co-
laboraciones y ricos materiales de análisis. Insisto, la actualidad investigadora 
sobre la Septuaginta es algo incuestionable y sólo basta consultar los Elenchus 
bibliográficos para constatarlo. Es más, diríamos, que hoy día es un tema bíblico, 
central y predominante, para el judaísmo y el cristianismo, como para el mejor 
conocimiento y evolución de la misma y antigua lengua griega. Los pasajes de 
la Septuaginta, además, son una ayuda y un reto para expresar ciertas peculia-
ridades de la religión judía y cristiana. Y, dentro del contenido del tomo, seña-
lamos que el primer bloque, la Historia, contiene 21 estudios (pp. 3-334), y sus 
autores analizan el cambio de lenguaje, hebreo al griego, en las diversas fases 
históricas de esta versión griega del AT. Y, ahora, exponemos la aportación de 
algunos autores. Así, la interesante aportación de M. Meiser (pp. 5-28), sobre la 
Septuaginta y su influencia en la literatura del judaísmo antiguo, se basa en el 
estudio de los cambios que experimentan ciertos nombres hebreos al traducirse 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-1 (2021)350

al griego, particularmente en la terminología teológica, en una serie de vocablos 
y referidos a Dios. Meiser recalca además el carácter religioso de la Septuaginta, 
incluso para un judío lejano del marco cultural de Palestina. En efecto, leemos 
en la ponencia de Meiser: “los traductores de la Septuaginta son testigos de un 
desarrollo transformador, y que puede descubrirse también en otro tipo de lite-
ratura griega de este tiempo” (p. 27). Tres antores presentan una colaboración 
conjunta titulada, “El otro final de Job” (pp. 28-89), en la que cada autor expone 
un aspecto del capítulo 40 de Job: Así, M. Geiger desarrolla la ambigüedad y la 
ironía de Job 40,6-32LXX, como el artilugio para la comprensión de los discursos 
divinos. K Usener examina Job 40LXX como una interpretación teológica de la 
Vorlage hebrea, y bajo el influjo filosófico; es más, sus traductores griegos ofre-
cen una respuesta un tanto ambigua al problema de Job. M. Karrer recalca que 
la imagen del Job justo: Observaciones al Job de la Septuaginta, se va formando 
o preparando desde el comienzo del mismo libro y se consolida al final, como lo 
indican los pasajes estudiados a lo largo de su indagación. Y, así, pues, podría-
mos continuar exponiendo las otras numerosas aportaciones e hipótesis de las 
siguientes colaboraciones, pero ofrecerían tema para muchas páginas. 

“Alcance”, es el título de la segunda parte del tomo (pp. 341-553), con 12 
ensayos, y sus autores examina el efecto, alcance, que la Septuaginta desempeñó 
en otros libros del Antiguo Testamento. Es decir, cómo un conjunto de vocablos 
griegos, cuyo uso semántico usual y clásico era comprendido por todos, al pasar 
a la lengua de llegada, los LXX, adquirieron un matiz religioso, enriqueciendo 
su primitiva semántica. Así, Ch. Eberhard (pp. 341-355) indaga la trayectoria de 
la terminología sacrificial en el libro del Sirácida, como algo peculiar del libro, y 
antes del período amoraíta (siglos III-V. d. C.); Gert J. Steyn analiza la cuestión 
de las citas de los Salmos en Filón de Alejandría (pp. 464-480), que no siempre 
coinciden con la versión de los LXX que ha llegado hasta nosotros. Un tema pa-
recido tenemos en el artículo de N. Siffer, al indagar en la cita de Habacuc 1,5 en 
los Hechos de los Apóstoles 13,41 (pp. 496-507). Nuestro autor afirma que este 
versículo (Hab 1,5), no sólo desempeñó una influencia evidente en el discurso 
de Hech 13, incluso en la elaboración de su argumentación doctrinal, sino tam-
bién en el episodio de Antioquía de Pisidia, por completo (Hech 13,16-52). Esta 
parte, en definitiva, ofrece novedosas aportaciones sobre la Septuaginta, sobre la 
lengua griega de su tiempo, en un amplio y complejo número de vocablos que 
aparecen empleados en otros marcos o contextos literarios, religiosos, polémi-
cos, etc., que leemos en los ensayos de esta parte del tomo. 

Por último, la tercera parte, titulada la “trascendencia” de la Septuaginta, 
contiene 22 colaboraciones y es la más extensa (pp. 557-903). Todas ellas contienen 
una rica, múltiple y minuciosa aportación histórico-teológica a la moderna investi-
gación de los LXX. Así, sus autores pretenden subrayar la importancia de la Sep-
tuaginta y cómo dicha traducción marcó una serie de pautas teológicas, literarias, 



RECENSIONES 351

históricas, interpretativas, etc., y que se irán limitando en años posteriores, en otros 
numerosos autores (particularmente, cristianos) y en nuevas corrientes doctrinales, 
en siglos posteriores. Y así comprobamos, leemos, en algunos autores del apartado, 
la rica variedad temática de los LXX. E. Matusova, en su ponencia, investiga “los 
orígenes de la teoría de la traducción: Los LXX entre los escritores judíos helenís-
ticos” (pp. 557-572), estudiando dos vocablos metagraphé y hermeneia, y su presencia 
en los LXX y La Carta de Aristeas; M. Richelle termina su aportación afirmando 
que la Septuaginta significó un paso destacado para la reconstrucción de la historia 
antigua de Israel. Así, los LXX, en lo referido a la preservación de ciertos nombres 
propios, muestran una forma más antigua de los antropomorfismos y topónimos 
que el mismo texto hebreo. Tenemos varios autores que analizan la influencia de 
los LXX en los Salmos, en algunos de sus versículos finales. La Profª. A. Angelini 
investiga el papel de los agentes demoníacos en el griego bíblico. Y evalúa el alcance 
de la Septuaginta en la creación de una demonología helenística. Otros estudiosos se 
centran más en el estudio del mesianismo de los LXX, desde el estudio específico de 
Nm 24,7.17, o en la importancia de algunos de sus vocablos para el desarrollo de la 
teología neotestamentaria, como su empleo en esta literatura. Los últimos ocho estu-
dios indagan el influjo de los LXX en los Padres griegos y latinos, sus citas bíblicas, o 
matices filológicos en algunos de sus comentarios bíblicos. D. Weber (pp. 877-888), 
en cambio, se detiene en las consideraciones técnicas al texto y su autoridad, en la 
disputa entre Agustín y Juliano de Eclana. 

Y, hasta aquí, pequeños rasgos o enfoques de algunos artículos, del mucho 
material que ofrece este voluminoso tomo, sobre la rica herencia que significó y 
ocasionó la Septuaginta, desde sus inicios, y que en este Congreso, sus autores 
(55) han buscado aclarar, iluminar un poco más esta temática bíblica. Hemos de 
subrayar, nuevamente, que el tomo está magníficamente editado, sus ponencias 
contienen igualmente amplias notas científicas e históricas, con sus ricas referen-
cias bibliográficas. En definitiva, estos cincuenta y cinco estudios han estudiado 
un poco el rico filón que ofrece la Septuaginta. El tomo contiene también no sólo 
un material serio para los estudiosos bíblicos tanto del TM, como de los LXX 
(sobre todo), sino también para los interesados en la filología griega y latina, 
como de la historia y de las tradiciones bíblicas y cristianas en los libros de esta 
traducción griega del AT.

Last, but not least, las últimas cuarenta páginas contienen un conjunto de 
índices, que proporcionarán una primorosa ayuda a los usuarios del tomo y, 
más importante, les ahorrarán muchas horas del engorroso trabajo de ir de una 
página a otra, en busca de una cita o autor. Los índices tienen nueve apartados 
y son completísimos, y ¡dudo que pudieran mejorarse!, sin entrar ahora en más 
detalles. En definitiva, una obra sobre la Septuaginta que tendrá una larga vida 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-1 (2021)352

de consulta y admiración, lo cual deseamos vivamente y añadir que el estudio de 
la Septuaginta goza de buena salud en la actual investigación bíblica. 

J. Gutiérrez

Sicre, J. L., El Evangelio de Marcos. Comentario litúrgico al ciclo B y guía de lectura. 
Ed. Verbo Divino, Estella (Navarra) 2020, 459 pp.

He utilizado el presente comentario al Evangelio de San Marcos para en-
tender debidamente el contenido de la Palabra de Dios de algunos Domingos. 
Y he comprobado que resulta de una utilidad muy satisfactoria, aportando 
unos conocimientos imprescindibles para entender, asimilar y predicar cada 
pasaje evangélico de dicho Evangelista. En este aspecto, nada tengo que opo-
ner al contenido de la presente obra; todo lo contrario: mi enhorabuena al 
autor, y mi deseo de que muchos sacerdotes puedan usar estos comentarios 
para llevar a cabo su predicación dominical y festiva en coherencia con cuan-
to pretende indicarnos la Divina Revelación a través del Evangelista Marcos. 
Tras de una explicativa y necesaria Primera Parte, que sirve de Introducción 
amplia para entender la composición del escrito atribuido a San Marcos, el 
autor añade otras dos Partes muy clarificadoras. La primera de ellas (la 2ª de 
todo el libro) contiene debidamente explicado, analizando el contexto literal 
de la redacción evangélica, los fragmentos del Evangelio de todos y cada uno 
de los Domingos y Festivos del Año Litúrgico. Y la última Parte (la 3ª de todo 
el libro) completa todo lo anterior ofreciendo unas oportunas explicaciones 
de los fragmento del Evangelio de San Marcos que no han sido recogidos en 
los texto evangélicos de cada Domingo o Solemnidad litúrgica. Así el lector 
dispone de un claro y completo comentario de todo cuanto contiene el Evan-
gelio de San Marcos. El autor es especialista en la materia, Doctor en Sagrada 
Escritura; y, además, cuanto escribe ha podido comprenderlo, profundizarlo, 
y enseñarlo con precisión en sus largos años de Profesor de Estudios Bíbli-
cos. Esa es la garantía humana del valor de cuanto aquí hoy nos ofrece en su 
Comentario Litúrgico sobre el Evangelio de San Marcos. Su obra merece ser 
conocida y difundida.

Jesús Domínguez Sanabria



RECENSIONES 353

Patrología 

Rivas Rebaque, F., San Ignacio de Antioquía. Obispo y mártir, Ed. Ciudad Nueva, 
Madrid 2020, 459 pp.

Los estudiosos del Cristianismo antiguo y los profesores de Patrología ce-
lebramos con alegría la llegada de esta nueva colección en tapa dura –pertene-
ciente a la Editorial Ciudad Nueva– dedicada a ahondar en el conocimiento 
sucinto del apasionante siglo II y el ambiente teológico preniceno. Los autores 
estudiados son cuatro, a saber: Ignacio, Justino, Ireneo y Clemente. También las 
ciudades vinculadas a ellos son otras cuatro, es decir: Antioquía, Roma, Lyon 
y Alejandría. No estamos ante una obra ardua de difícil lectura o distante del 
gran público. Estamos, más bien, ante cuatro libros que –de modo novedoso y 
ameno– nos hablan de esta época de la Historia eclesial. El autor es de todos 
conocido, tanto por su alto rigor científico, como por su impecable habilidad 
comunicativa. Se trata de Fernando Rivas Rebaque, sacerdote de la diócesis 
de Getafe, que trabaja como profesor de Historia Antigua de la Iglesia y de 
Patrología en la Facultad de Teología de la Universidad Pontifica Comillas de 
Madrid. Es autor de muchos libros y artículos sobre distintos temas vinculados 
al cristianismo naciente.

El primero de los cuatro libros de este nuevo proyecto editorial se cen-
tra en la figura de unos de los gigantes del cristianismo primitivo: San Ignacio 
de Antioquía. La estructura interna de la obra está articulada siguiendo las si-
guientes secciones: una introducción general, dos grandes partes (que contienen 
7 capítulos; la 1ª parte contiene 2 capítulos, y la 2ª parte alberga los restantes), 
una rica bibliografía (presentada al final del libro, organizada por capítulos, y 
distinguiendo fuentes primarias de textos secundarios) y un índice de rigor que 
corona la obra.

– Primera parte (caps. 1º y 2º). La primera parte es una amplia ilustración 
histórica, para que el lector capte el puesto de la Palabra y de la Escritura en los 
primeros tiempos precristianos y cristianos. Lo primero que llama la atención 
cuando uno se pone a leer el libro es la personificación de la Palabra, protagonis-
ta junto a la Escritura del capítulo 1º: “ Yo, la Palabra, estaba en el mundo antes que el 
ser humano apareciera…” (p. 13). Entonces el libro no empieza, ni mucho menos, 
estudiando directamente al mártir antioqueno. Comienza hablándonos de la Pa-
labra, con mayúscula, y de su hermana, la Escritura. Después continúa captando 
la relación entre ambas, para valorar el puesto de los griegos y de los romanos a 
la hora de acoger y de comunicar las riquezas de ambas. Los libros y las bibliote-
cas, hijos predilectos de la Escritura, permiten ir ampliando el radio difusivo del 
mensaje cristiano, hasta impactar de lleno en el ámbito de la religión.



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-1 (2021)354

En el capítulo 2º la que aparece personificada es la Escritura, que acampa 
entre nosotros en Mesopotamia, Egipto, India o China. Mantiene una relación 
directa tanto con el judaísmo como con el cristianismo, a través de personas y 
de lugares de primer orden para ambas religiones. La Escritura nos asegura que 
el siglo II es el período de su mayor desarrollo, promocionando un alto nivel 
de alfabetización, de difusión escolar y de valoración de la cultura escrita, como 
medio privilegiado de promoción social (p. 92).

– Segunda parte (caps. 31 al 7º). Esta sección sí se mete de lleno a estudiar 
a San Ignacio de Antioquía. El capítulo 3º comienza danto la palabra a Evodio, 
presidente de la comunidad cristiana de Antioquía en los años de gobierno de 
Domiciano (p. 103). Se detiene a describir Antioquía, diferenciando tres perío-
dos: la Antioquía pagana, la Antioquía judía y la Antioquía cristiana. Lógica-
mente, el mayor número de páginas se lo lleva la tercera descripción, en la que 
se habla de la primera generación antioquena –desde las aportaciones particu-
lares de Gal y Hch– y de la segunda generación antioquena –con cimentación 
en los datos ofrecidos por Mt. Y por la Didajé–.

El capítulo 4º incorpora –con el permiso para una licencia poética– una 
carta que (supuestamente) habría dirigido Ignacio a los antioquenos. Él se en-
contraría en Roma, pocos días antes de su martirio. Explica a sus destinatarios 
su viaje hasta la ciudad eterna y les ofrece un vademécum con consejos para una 
buena vida comunitaria. Les indica que ha pasado, yendo hacia Esmirna, por 
Laodice, Filadelfia y Sardes. Después llega desde Esmirna hasta Tróade. Más 
tarde de Tróade a Filipos, para prolongar su itinerario hasta arribar a Roma. 
Todo esto Ignacio lo redacta en primera persona, para completar sus indica-
ciones exhortando a la unión, desde la obediencia al guía de la comunidad: 
“seguid todos al obispo, como Jesucristo al Padre…” (p. 159).

El capítulo 5º podría considerarse como el corazón del libro. En él se brin-
da la mejor doctrina de Ignacio, vertida en las cartas que nos ha dejado. El capí-
tulo se inicia con una presentación de dichas cartas. Se nos habla de su carácter 
literario y de su transmisión. Es el único apartado del libro que no emplea el gé-
nero narrativo, pues pone sobre la mesa las siete cartas de Ignacio consideradas 
como auténticas. Cada una de las siete cartas posee aquí una traducción propia 
del editor, una introducción específica a cada carta, notas explicativas con los 
términos específicos y referencias bíblicas asociadas (tanto explícitas como im-
plícitas). Dicho capítulo va de la página 161 a la página 294.

El capítulo 6º brinda al lector una batería de pláticas, sostenidas entre Igna-
cio y otro de los grandes de la Patrología prenicena: Policarpo de Esmirna. Igna-
cio hace escala en Esmirna en su camino hacia el martirio romano. En cuanto 
a los temas de las pláticas, digamos lo siguiente: la 1ª habla sobre la teología de 
la unidad y el plan de Dios; la 2ª sobre Dios-Fundamento, la Palabra-Nacida 



RECENSIONES 355

del silencio y el Espíritu-Animador y renovador; la 3ª sobre la Iglesia y sus 
conexiones con la Trinidad y la vida nueva donada; la 4ª sobre la espiritualidad, 
la unión con Dios y el martirio; la 5ª sobre los enemigos de Ignacio (docetas y ju-
daizantes); y la 6ª alude a su manejo de la Escritura. El capítulo 6º emplea, todo 
él, el género dialógico que da voz a ambos santos. Es un bloque muy amplio (pp. 
295 a402) y se erige como el segundo núcleo del libro.

El capítulo 7º es brevísimo (pp. 403 a 416) y sabroso. Recoge una carta que 
el mismo Fernando Rivas escribe a San Ignacio. En ella hace un balance de las 
aportaciones del mártir a la teología posterior: teología de la unidad, cristología 
y Silencio, innovación eclesiológica, papel de los obispos, compresión del mar-
tirio, incorporación de la palabra “cristianismo”, distancia ante el “judaísmo”, 
denuncia de los herejes-heterodoxos… Evalúa el legado del antioqueno para 
calibrar lo que ha influido más y lo que –por varias razones– no ha repercutido 
tanto en la Iglesia y en la teología posterior.

El logro mejor del libro consiste en lo siguiente: alto rigor intelectual com-
binado con una amena presentación de San Ignacio (desde un ropaje teológi-
co-lingüístico narrativo y coloquial). Deja ver la fuerte conexión intelectual u 
espiritual del estudioso con el estudiado. Nos impele a todos a revisar seriamente 
la autenticidad de nuestra vida de fe.

 Manuel Sánchez Tapia, OSA 

Rivas Rebaque, F., San Justino, intelectual cristiano en Roma, Ed. Ciudad Nueva, 
Madrid 2020, 379 pp.

El presente libro es el segundo de los pertenecientes a la colección “Cono-
cer el siglo II”, editado por la Ed. Ciudad Nueva. Versa sobre San Justino, y está 
escrito por Fernando Rivas Rebaque, sacerdote de la diócesis de Getafe y profe-
sor de Historia antigua de la Iglesia y de Patrología en la Facultad de Teología de 
la Universidad Pontificia Comillas de Madrid. Es especialista en diversos autores 
y temas del cristianismo naciente.

El libro se vertebra en torno a 5 capítulos: 1º, “Yo, Justino”; 2º, “Adver-
sus christianos. Frente al otro de lejos (paganos)”; 3º, “Diálogo del judío Trifón 
contra el cristiano Justino. Frente al otro de cerca (judaísmo) “; 4º, “Syntagma o 
Tratado contra todas las herejías. Frente al otro de dentro (herejes)”; 5º, “Justino 
y yo”. El libro se inicia con una breve introducción y se culmina con una buena 
bibliografía (ordenada por capítulos y por fuentes primarias y secundarias, igual 
que el de San Ignacio). El libro no recurre a un lenguaje académico frío, aséptico 
o alejado del gran público. Esto no le merma seriedad en sus propuestas. Lo que 
ocurre es que su autor ha optado por una vía comunicativa más divulgativa. Nos 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-1 (2021)356

dice: “estoy cansado de tener que decir que trabajo en cosas raras (en mi caso patrología) 
y sonrojado de que la mayor parte de lo que escribo no se lo pueda dar a muchas de las 
personas con las que suelo estar y compartir la vida, porque se les cae de las manos, no 
entienden o sencillamente no les interesa” (pp.9-10). Aquí nace su gran esfuerzo por 
comunicar tan viva y ágilmente.

El capítulo 1º comienza dando voz a Justino, en una narración autobiográfi-
ca (que, obviamente, él no escribió). No obstante, las personas y acontecimientos 
que incluye reflejan –salvo unas cuantas licencias “poéticas”– la realidad que 
le toca vivir. Explora los modelos educativos de su tiempo y toma el pulso a 
la vida cultural de la Roma del año 150 d.C. Nos habla de sus primeras letras 
y de su paso por la secundaria y los estudios superiores. Nos asegura que su 
primera gran decisión ha consistido en hacerse filósofo; la segunda se resume 
en su conversión al cristianismo, la auténtica filosofía. Roma es la ciudad-testigo 
de su docencia y el areópago para presentar a sus discípulos las enseñanzas de 
Jesucristo, el “Maestro”. El capítulo concluye levantando acta de la muerte de 
Justino, en el año 165, martirizado junto a sus compañeros. Después “algunos de 
la comunidad, arriesgando sus vidas, recogieron los cuerpos de los mártires para darles un 
entierro digno” (p. 54). No nos quedan ni su tumba ni sus reliquias.

El capítulo 2º –así como los dos siguientes– nos enseña cómo Justino se 
posiciona ante el otro, en sus diferentes rasgos peculiares. En el caso del capítulo 
2º Justino aparece colocado ante el otro de lejos, y nos pone en contacto directo 
con el paganismo. Nos sirve para ver –por la vía judicial– qué acusaciones se 
hacían contra los cristianos, venidas tanto del pueblo como de los intelectuales 
paganos o de las autoridades imperiales. Se acusa al cristianismo de su origen 
judío y de haber heredado lo peor de esta religión. Se asevera que el cristianis-
mo es una superstición nueva, maléfica, execrable, perversa y desmesurada. Se 
recrimina que el cristianismo pone en cuestión el pluralismo religioso existente 
con su exclusividad y que atenta contra la razón por sus burdas creencias. Se 
afirma que el cristianismo subvierte el orden natural querido por los dioses, a 
los que reduce a meros ídolos. Y después de todas estas acusaciones, el capítulo 
concluye preguntándose cuál sería la mejor política religiosa a seguir contra los 
cristianos. Ante tales calumnias injustas, Justino aparece como apologista de los 
cristianos. Actúa como abogado defensor, abriendo la sentencia a la disposición 
de los jueces (p. 166). Este capítulo y el tercero se dividen en sesiones para agi-
lizar la lectura.

El capítulo 3º se subdivide en 4 días. Nos pone ante las clásicas relaciones 
entre el judaísmo y el cristianismo. Lo hace de forma dialógica, género literario 
tenido en alta estima por el mundo helénico y latino. Muchos fragmentos de este 
capítulo han sido tomados de la obra de Justino titulada Diálogo con Trifón. Trifón 
es el judío que toma aquí la palabra y que se carea retóricamente con el apolo-
geta Justino. El debate es sostenido por ambos en Éfeso, y continuado años más 



RECENSIONES 357

tarde en Roma, donde el azar junta de nuevo a los contertulios. Como temas de 
fondo están la Escritura y su interpretación, el mesianismo de Jesús, la Torá y 
la identificación de la Iglesia con el nuevo Israel. En los dos últimos asuntos la 
discrepancia es total entre los interlocutores.

El capítulo 4º evidencia la distinción entre ortodoxia y heterodoxia: ¿cuáles 
son las creencias necesarias para ser un buen cristiano? Vamos a encontrar ex-
presiones duras, giros polémicos, visiones parciales… Asusta un poco compro-
bar las disputas existentes entre las diferentes corrientes cristianas existentes en 
Roma. Un capítulo, el 4º, que trata de recuperar, en la medida de lo posible, 
la perdida obra de Justino titulada Syntagma o Tratado sobre las herejías (ca. 150). 
Salen a colación reflexiones del mártir en torno al Padre del universo (1 Apol 
65,3) y en torno a su Hijo Jesucristo (1 Apol 67,2). Se valora la preexistencia 
del Logos, la presencia de la Palabra hecha carne (nacimiento de María virgen, 
crecimiento y vida oculta, bautismo, tentaciones, predicación, milagros, entrada 
en Jerusalén, última cena, oración en el “monte” de los Olivos, pasión, muerte 
en cruz y nuevo cordero pascual) y la existencia celeste de Cristo (resurrección 
al tercer día, subida a los cielos, ubicación a la derecha del Padre, venida para 
juzgar a vivos y muertos y reino sin fin). También se dan unos brochazos teoló-
gicos finales de pneumatología (1 Apol 6,2), aludiendo al culto y a la adoración 
del Espíritu profético.

El capítulo 5º, ya para finalizar la obra, emplea el género literario epistolar. 
Aquí (pp. 329 a 341) Fernando Rivas nos cuenta qué imagen le queda de Justino 
después de haberlo estudiado. Hace balance y evaluación personal. Aplaude su 
coherencia hasta el martirio, su tesón en la búsqueda de la verdad, su ejercicio 
de maestro-filósofo en Roma, su influjo en el pensamiento posterior, su cultivo 
del diálogo fe-cultura… Justino es recio, luchador, valiente y libre. Impactado 
radicalmente por un anciano que encuentra en la playa es exponente máximo 
del diálogo fides-ratio. Fernando critica su manera de tratar a sus adversarios y los 
castigos con lo que amenaza a los que no aceptan sus planteamientos. También 
apunta a los errores del apologista, por estar activo en varios frentes y carece 
ocasionalmente de una mayor precisión teológica.

Estamos ante un libro riguroso y serio sobre la mejor apologética patrística 
prenicena. Muy bien cimentado teológicamente, emplea distintos géneros lite-
rarios, según capítulos. ¿Su logro mayor/mejor? Conectar a un personaje tan 
antiguo con lectores del siglo XXI. Una conexión facilitada por un estilo literario 
ágil, que destila vitalidad y cercanía. El libro ha aumentado mi admiración per-
sonal por Justino (hombre inteligente, mentalmente, abierto, santo y coherente). 
Es todo un ejemplo de vida y defensa de la fe cristiana, especialmente en estos 
tiempos recios y locos en los que ha tocado vivir.

 Manuel Sánchez Tapia, OSA



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-1 (2021)358

Filosofía

Díez Moreno, F., Teoría y práctica del Humanismo cristiano, Fundación Tomás 
Moro, Madrid 2020, 431 pp.

La Fundación Tomás Moro, que tiene su sede en Majadahonda, ha publica-
do con un Prólogo de don Federico Trillo-Figueroa, quien lo considera necesario 
e imprescindible, el libro “Teoría y práctica del Humanismo cristiano”, del que es au-
tor don Fernando Díaz Moreno, Abogado del Estado, Doctor en Derecho y pro-
fesor de “Derecho de la Unión Europea” en la Universidad de Comillas y en la 
Universidad Internacional “Villanueva”, Vicepresidente de la citada Fundación, 
entre otros puestos de relevante solvencia profesional académica y jurídica.

Aunque la monografía se estructura en seis capítulos, un epílogo, biblio-
grafía y un anexo documental con la Constitución “Gaudium et Spes” y la Encícli-
ca “Redemptor hominis”, realmente contiene tres partes netamente diferenciadas: 
una primera parte dedicada a la teoría del humanismo que comprende el Capí-
tulo I (pp. 25-72) con una aproximación al concepto de humanismo en el que se 
desgranan los distintos tipos de Humanismo que se diferencian del cristiano; y 
un Capítulo II (pp. 73-136) relativo al significado del humanismo cristiano cuyos 
ejes el autor los sitúa en torno a la persona y la comunidad. La segunda parte es 
la relativa a la práctica del humanismo cristiano y la integra el Capítulo III (pp. 
137-218) donde el autor desciende al terreno práctico para examinar las aplica-
ciones prácticas del humanismo cristiano relativas a la política, la ideología, el 
humanismo social, la familia, la cultura, el laicismo y relativismo, y concluye con 
una respuesta del humanismo cristiano para recordar de dónde venimos y lo 
que somos. La tercera parte, más biográfica, está dedicada al examen de la vida 
y obra de las grandes figuras del humanismo cristiano comenzando en el Capí-
tulo IV (pp. 219-246) por los humanistas renacentistas italianos; al que sigue el 
Capítulo V (pp. 247-288) con los humanistas cristianos históricos; y, finalmente, 
concluye con el Capítulo VI con los grandes humanistas cristianos modernos. 

Entrando en el análisis de fondo del texto lo primero que hay que poner 
de relieve es la valentía del autor de hablar de Humanismo cristiano en estos 
tiempos tan convulsos en los que vivimos en los que parece que se quiere ar-
rinconar estas ideas y sus protagonistas en el más absoluto olvido. Por ello, hay 
que felicitar al autor, al margen de que la obra resulta amena, documentada e 
instructiva, y bien escrita, por la necesidad de mantener viva y dar a conocer en 
nuestro tiempo la teoría general del humanismo cristiano, tan necesaria por otra 
parte para restablecer los valores educativos y sociales.

Por lo que se refiere a la parte teórica, en la que se cuestiona qué es real-
mente el humanismo cristiano, el autor realiza un curioso planteamiento. Abor-
da una teoría general del humanismo que distingue de las humanidades, pues 



RECENSIONES 359

el humanismo se refiere a tres realidades distintas: el cultivo de las letras clási-
cas, una filosofía de la vida y un planteamiento pedagógico; y lo diferencia del 
Cristianismo, pues éste es una concepción del mundo y de la vida, una fe, una 
Iglesia, una moral. Sin embargo, ambos convergen en un punto, ya que del 
mismo modo que podemos hablar del arte cristiano, o de la poesía cristiana, 
o de la arquitectura cristina, y hasta de la mística cristiana, existe también un 
humanismo cristiano, que, en absoluto, resulta contradictorio en sus términos, y 
explica que, del mismo modo que existen muchas clases de humanismos: litera-
rio, tomista, liberal, marxista, existencialista, metafísico, ateo, existe también el 
humanismo cristiano que se caracteriza no solo en poner al hombre en el centro 
de las preocupaciones y especulaciones filosóficas, sino en que, además, consi-
dera a ese hombre como un ser trascendente, lo que le distingue de los demás 
humanismos. 

Este humanismo cristiano se basa en dos grandes polos: la persona y la 
comunidad a los que dedica el autor sus reflexiones. De la persona destaca su 
condición trascendente (único de los humanismos que lo defiende) y el ser crea-
do a imagen y semejanza de Dios, de donde se deriva su dignidad y de aquí su 
libertad y la titularidad de los derechos inherentes, es decir, los derechos natu-
rales, ahora llamados fundamentales o humanos. Y aborda temas de rabiosa ac-
tualidad: la igualdad, los medios de la persona, las actitudes humanas, el sentido 
del esfuerzo, la intimidad, la esperanza, la amistad, el heroísmo, el compromiso, 
entre otros, sin olvidarse de uno de los temas más relevantes en nuestro tiempo 
como son los derechos humanos. Sorprende, incluso, que no se olvida de los 
medios informáticos y electrónicos puestos a disposición de la persona y exami-
na si ello conlleva o no una modificación del concepto de persona tal y como es 
considerada por el humanismo.

En relación con la comunidad distingue el autor entre la comunidad políti-
ca (los poderes públicos) y la comunidad social (la sociedad civil). Las relaciones 
entre ambas están marcadas por la necesidad de respetar los respectivos ámbitos 
de competencia. A la sociedad civil se le aplica el principio de convivencia. 
Se abordan así los fines del Estado, el bien común, la lucha por la igualdad, la 
redistribución, la patria, el Estado, el progreso, el desarrollo y la comunidad in-
ternacional, entre otros temas. Y concluye con un amplio apartado en el que se 
comentan las raíces cristianas de Europa, lo que pone de relieve, una vez más, lo 
que Europa debe al cristianismo.

Una vez definido el humanismo cristiano, netamente diferenciado dentro 
de la teoría general del humanismo, y señaladas las bases teóricas sobre las que 
éste pivota, el autor examina de un modo didáctico los temas y problemas prác-
ticos de nuestra época. Entra de lleno en la parte práctica del humanismo cristia-
no. Y lo proyecta a la vida pública, a la política, a las ideologías, a la condición, 
integridad y virtudes del gobernante, a los derechos humanos, al nuevo orden 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-1 (2021)360

mundial, a la ideología de género, a la confrontación ideológica de nuestros días, 
a la doctrina social de la Iglesia, al trabajo, a los derechos inherentes al trabajo, a 
la inmigración, a la familia, al matrimonio, a las clases medias, a la cultura, al lai-
cismo, al relativismo, al sentido del más allá, a la prensa diaria, a la civilización 
del amor, entre otros temas.

Por último, para demostrar que el humanismo no es una mera teoría, 
dedica la parte constituida por los tres últimos Capítulos a señalar la vida y 
la obra de humanistas que han encarnado y puesto por obra dicha teoría. Co-
mienza por los protagonistas del Renacimiento, a mediados del siglo XV, en 
Italia, pues considera que es en este momento y en este lugar donde surge el 
humanismo como descubrimiento de la antigüedad clásica, por lo que rechaza 
que este humanismo sea profano y que la Edad Media fuesen siglos oscuros, 
lo que considera una falsedad histórica, sino que al contrario este humanismo 
tenía por finalidad las enseñanzas en los “studia humanitatis” de las disciplinas 
clásicas como la gramática, la historia, la poesía, la retórica y la filosofía moral 
según la inspiración griega de la paideia griega y las concepciones clásicas de 
Roma, en especial, las de Cicerón, y analiza a los principales humanistas de 
aquella época, su vida y su obra: Petrarca, Salutati, Bruni, Bracciolini, Alberti, 
Bocaccio, los primos Lorenzo y Giorgio Valla, Nicolás de Cusa, Pico de la 
Mirandola, Ficino y Pompanazzi. Sigue con los humanistas históricos como 
Santo Tomas Moro, Juan Luis Vives o Erasmo de Rotterdam, aunque se echa 
en falta una referencia o un capítulo dedicado a otros grandes precursores del 
humanismo como Lutero y Santo Tomás de Aquino, o al menos a San Agustín, 
cuya retórica es una defensa clara del hombre y su relación con Dios. Y, por 
último, se refiere a los humanistas de nuestro tiempo como Jacques Maritain, 
Cruz Martínez Esteruelas, el Cardenal Marcelo González y el Papa San Juan 
Pablo II, a quien considera el “liberador” del humanismo cristiano, esto es, 
aquella concepción por la que el Cristianismo no es un humanismo. Señala en 
cada uno de ellos su biografía, su pensamiento, sus obras más importantes y las 
razones que lleva al autor a considerarlos como humanistas cristianos.

De amena lectura, el lector se da cuenta de lo importante que resulta una 
teoría y una práctica del humanismo cristiano y hay que agradecer al autor que 
nos sepa mostrar las dos caras de la moneda: la de la teoría y la de la práctica 
porque, sólo de este modo, podemos llegar a la conclusión de que el Humanis-
mo cristiano sigue vivo y resulta necesario. En unas ocasiones, debe razonarse 
a partir de principios teóricos y, en otras, debe hacerse a partir de razones 
prácticas. Pero esta es, precisamente, la grandeza del humanismo cristiano.

Finalmente, el libro aparece bien editado, formal y tipográficamente, 
como corresponde a una Fundación que sigue los pasos de Tomás Moro, sabio 
e insigne humanista, y que cuenta entre sus objetivos “promocionar toda clase de 
estudios y actividades dedicados a la investigación, desarrollo, divulgación y proyección 



RECENSIONES 361

social de una corriente de opinión inspirada en los ideales y doctrinas que conformen el 
humanismo cristiano”.

 Juan Ramón Rodríguez Llamosí

Mounier, E., Entretiens, 1926-1944, Presses Univeritaires de Rennes, Rennes 
2017, 980 pp.

Las Presses Universitaires de Rennes nos ofrecen en este amplio volumen, casi 
unas mil páginas, los “Entretiens 1926-1944” de E. Mounier. Todo un conjunto 
de investigadores dirigidos por Bernard Comte han realizado la edición crítica 
de estos “Entretiens” Su presentación viene acompañada de numerosas y am-
plias notas que permiten comprender y situar no pocas de las informaciones 
y de las afirmaciones que hace E. Mounier en estos “Entretiens”. Desde 1926 
hasta 1944 E. Mounier iba consignando por escrito sus impresiones sobre dife-
rentes hechos y acontecimientos culturales como de sus encuentros y diálogos 
con la mayor parte de los intelectuales de su época. Estas notas, perfectamente 
fechadas, no son en forma alguna un diario intelectual. Son resúmenes, consta-
taciones, citas e impresiones de dichos hechos y encuentros. Les dio el título de 
“Entretiens” indicando con ello que son sencillamente notas personales sobre 
las múltiples conversaciones mantenidas o sencillamente presenciadas con los 
representantes más significativos del mundo intelectual francés a lo largo de 
aquellos años. E. Mounier toma el título de “Entretiens” de las notas publica-
das por un grupo de trabajo de la Universidad de Grenoble formado por los 
profesores J. Chevalier, J. Guitton y Leon Husm, en la Universidad de Gre-
noble. Este grupo difundía cada año unas notas de 5 a 10 páginas en donde se 
transcribían los diálogos sobre diferentes temas filosóficos ya de J. Chevalier 
con H. Bergson, o de J. Guitton con alguna otra personalidad intelectual. En 
1926 Mounier, estudiante en la Facultad de Letras de Grenoble, pasa a ser 
secretario y confidente filosófico del profesor J. Chevalier. A partir de ese mo-
mento comienza a consignar por escrito, en un cuaderno, sus conversaciones 
con J. Chevalier e igualmente con otros profesores. A estas notas las denomina 
“Entretiens”. Posteriormente consigna igualmente por escrito el informe de las 
reuniones que el profesor J. Chevalier tenía todos los miércoles con un grupo 
alumnos y antiguos alumnos para discutir sobre diferentes temas filosóficos. 
Estas notas de E. Mounier son resúmenes e impresiones personales sobre di-
chas discusiones. Posteriormente, hasta 1944, sigue poniendo por escrito no-
tas, informes y resúmenes de sus encuentros con diferentes personalidades del 
mundo intelectual. Constituyen un total de trece cuadernos o “Entretiens”. La 
obra que nos ofrece hoy las Presses Universitaires de Rennes publica íntegramente 
estos trece “Entretiens”. Cada uno de ellos viene precedido de una presentación 
en donde se exponen las circunstancias y los diferentes problemas a que hace 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-1 (2021)362

alusión E. Mounier. Estos “Entretiens” constituyen una verdadera fuente para la 
historia del pensamiento filosófico y religioso de Francia entre los años 1926 a 
1944. Todas las personalidades más significativas del poensamiento filosófico y 
teológico del mundo cultural francés de aquella época están presentes de una u 
otra forma en estos “Entretiens”. Por otra parte nos informan con claridad sobre 
la evolución del pensamiento de E. Mounier y las causas que provocaron dicha 
evolución. Por ejemplo, su primer proyecto de tesis doctoral estaba centrado 
sobre el estudio de la mística de Fray Juan de los Ángeles. Para informarse 
sobre este tema hace un viaje a España y en Madrid se encuentra con Pedro 
Sáinz Rodríguez que le da su opinión personal sobre el tema; se encuentra 
igualmente con el P. Antonio Torró, especialista de Fray Juan de los Ángeles. 
Pasa luego a Salamanca en donde se encuentra con Maldonado de Guevara, 
Decano de la Facultad de Letras y especialista del Siglo de Oro. Todos ellos 
le informan con claridad sobre los problemas y dificultades que iba a encon-
trar al hacer su tesis principal sobre Fray Juan de Los Ángeles. Esto hace que 
elija para su tesis principal otro tema y conserve el estudio de Fray Juan de 
los Ángeles para la tesis secundaria. Importantes e interesantes son sus notas 
sobre la exposición realizada por H. Ch. Puech a propósito de la “Ortodoxia 
de Dionisio Aeropagita” y de la discusión que siguió a esta exposición con J. 
Maritain. En “Entretiens III” se recoge las notas que tomo de su visita a España 
en el año 1930. Pasa por Barcelona, Zaragoza, Madrid, Salamanca, Toledo, 
Córdoba, Sevilla y Valencia. Es ciertamente de interés fijar la atención sobre lo 
que busca y le interesa en cada ciudad y sus impresiones sobre las mismas. Sin 
embargo lo realmente importante de estos “Entretiens” son los resúmenes cla-
ros y precisos que ofrece de los múltiples diálogos entre los filósofos y teólogos 
más representativos de Francia en aquella época : Berdiaeff, Maritain, Gabriel 
Marcel, Gilson, Ch. du Bos, Masignon, M. de Gandillac, Claudel, De Lubac, 
etc. Esta edición de los “Entretiens” de E. Mounier finaliza con un conjunto de 
Anexos. Uno de ellos informa con cierto detalle sobre las personas más signi-
ficativas que se citan a lo largo de ellos. Otro de los Anexos ofrece una amplia 
bibliografía: Obras de E. Mounier, Escritos contemporáneos y testimonios, Otros estu-
dios, lo que permite una comprensión más amplia y profunda sobre las circuns-
tancias intelectuales de los “Entretiens”. La obra ofrece un índice sumamente 
útil de las personas y publicaciones citadas a lo largo de los “Entretiens”. La 
lectura de esta obra se hace realmente imprescindible a la hora de estudiar el 
pensamiento de E. Mounier e igualmente del pensamiento filosófico y teológi-
co francés de aquella época.

Jaime García Álvarez 



RECENSIONES 363

Narbona, R., Peregrinos del absoluto. La experiencia mística, Ed. Taugenit, Madrid 
2020, 204 pp. 

Ante un racionalismo que única y exclusivamente otorgaba valor a la exac-
titud matemática de los sistemas lógicos Husserl había proclamado “el retorno a 
las cosas mismas”. La filosofía había perdido la realidad y era preciso recobrar-
la. Se hacía necesario entroncar de nuevo la razón con la experiencia o con la 
vivencia. Y esta ha sido la tarea de una gran parte de la filosofía del siglo XX y 
de forma muy particular la fenomenología. Esta orientación de la filosofía, “ha-
cia las cosas mismas”, se ha hecho sentir igualmente en el ámbito teológico. Ante 
una teología centrada exclusivamente en la exactitud de sus conceptos surge 
igualmente un retorno a la experiencia mística tratando de entronar la teología 
con la vivencia mística. No pocos han sido los estudios más o menos recientes 
sobre este tema. .Recordemos únicamente el reciente Coloquio Internacional 
celebrado en Ginebra sobre el tema “La Universidad frente a la mística”. Sobre 
el tema de la experiencia mística versa precisamente esta obra de R. Narbona, 
“Peregrinos del absoluto”. Es una obra rica en contenido y clara en su exposi-
ción. No es un libro de teología sino de análisis fenomenológico de la experien-
cia mística. Analiza la experiencia mística de doce personas pertenecientes a 
ámbitos religiosos sumamente diferentes. Todas ellas buscan con sinceridad el 
Absoluto y “quien busca la verdad, sea o no consciente de ello, busca a Dios (E. 
Stein) o como ora San Agustín: “Dios, a quien ama todo lo que es capaz de amar, 
sea consciente o inconscientemente” (Sol I, 1, 2). En un mundo como el nuestro 
en el cual se trata por todos los medios de ocultar o al menos de olvidar a Dios 
los autores estudiados en esta obra nos muestran con claridad que no se ha logra-
do borrar de lo más profundo del ser hombre la nostalgia de lo transcendente. El 
elenco de los autores estudiados es sumamente variado: Santa Teresa de Jesús, 
San Juan de la Cruz, B. Pascal, W. Blake, S. Kierkegaard, M. de Unamuno, R. 
M. Rilke, G. Bataille, S. Weil, E. M. Cioran, E. Hillesum, Th. Merton. El método 
empleado en el estudio de la experiencia mística de cada uno de estos autores es 
siempre el mismo: se expone su experiencia mística haciendo referencia a otros 
autores para resaltar con más fuerza su originalidad y finaliza la exposición con 
los datos más importantes de su vida. La experiencia mística del autor estudiado 
es resumida en un término: felicidad en Santa Teresa de Jesús, desamparo en 
S. Juan de La Cruz, corazón en B. Pascal, imaginación en W. Blake, libertad en 
Kierkegaard, duda en Unamuno, transgresión en Bataille, “amor fati” en S. Weil, 
la nada en Cioran, alegría en E. Hillesum, el rostro en Th. Merton, ebriedad en 
Cioran. La obra viene precedida de un amplio y sumamente sugerente prólogo 
donde el autor nos ofrece la clave para comprender la experiencia mística de 
los autores que va a estudiar a continuación. “Peregrinos del absoluto” es cier-
tamente una obra de sumo interés para comprender la problemática de la ex-



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-1 (2021)364

periencia mística. Por otra parte, su exposición, desde una perspectiva literaria, 
es sumamente elegante y clara. Esto hace que la obra se lea con sumo agrado. 

Jaime García Álvarez 

Valado Domínguez, O., Manuel García Morente. Una vida a la luz de la correspon-
dencia inédita con José Ortega y Gasset, Ed. San Esteban, Salamanca 2020, 150 pp. 

En esta obra nos ofrece una biografía de Manuel García Morente a la luz de su 
correspondencia con J. Ortega y Gasset. Es, por lo mismo, una biografía que busca, 
ante todo, contextualizar dicha correspondencia. Desde sus primeros años como 
profesor de Ética en la Facultad de Letras de la Universidad Central, en 1912, hasta 
1938 en que le comunica a Ortega y Gasset su reencuentro con Dios y su retorno 
a la Iglesia, e incluso su deseo de ser ordenado sacerdote, García Morente mantie-
ne una amistad profunda con Ortega. Esta amistad se manifiesta con claridad a lo 
largo de las 24 cartas que le escribe a Ortega y que Valado Domínguez publica por 
primera vez en esta obra. De hecho todas estas cartas comienzan con un “Querido 
Pepe” y finalizan con suma frecuencia con “Un abrazo de un buen amigo” o “Un 
abrazo enorme”. No obstante a lo largo de las cartas siempre García Morente trata a 
Ortega de Vd.: “He recibido su carta”, “Escríbame largo”. Para conocer realmente 
el grado de esta amistad sería preciso conocer igualmente las cartas que Ortega y 
Gasset dirigió en respuesta a García Morente. Hubiese sido interesante que el autor 
las hubiese integrado en esta misma obra. Estas cartas de García Morente están muy 
bien encuadradas dentro de los hechos a los que hacen alusión e incluso el autor 
nos ofrece, en notas a pie de páginas, una bibliografía con el fin de profundizar en 
el conocimiento de estos hechos. García Morente, en una carta fechada en Vigo el 
10 de julio de 1938, le comunica a Ortega su reencuentro con Dios y sus deseos de 
consagrase a su servicio dentro del sacerdocio. A partir de ese momento Ortega 
interrumpe su correspondencia con García Morente. Esta incomprensión de Ortega 
causó a García Morente un gran sufrimiento a lo largo de toda su vida. Ortega no 
fue sensible, no comprendió la decisión de García Morente. Esta obra, dentro de su 
sencillez, es sumamente clarificadora sobre algunos aspectos más íntimos y perso-
nales de la vida de García Morente. El autor ciertamente no se detiene a analizar el 
llamado “Hecho extraordinario” o la conversión de García Morente. Mauricio de 
Iriarte ya lo había hecho y con amplitud en su obra “El profesor García Morente, 
sacerdote”. Ciertamente la obra de Valado Domínguez es de gran interés ya que 
ilumina no pocos aspectos de la vida de García Morente.

Jaime García Álvarez 



RECENSIONES 365

Espiritualidad

Arana, J., Teología para incrédulos, BAC, Madrid 2020, 188 pp.

Confieso que he dado varias vueltas al presente libro. Y me he detenido a 
considerar no solo lo que dice, sino más aun el modo un tanto humorístico de 
decirlo, destacando a la vez una espontánea seriedad argumental que agrada. 
Y lo que más me lleva a valorarlo es el modo personal de referir cuanto dice. 
Me suena a interesantes experiencias personales pensadas, vividas, y dichas en 
voz alta. Y con la ventaja de que casi todos los temas les aborda desde distintos 
puntos de consideración, haciendo referencia incluso a destacados pensadores 
o personalidades, más filósofos que teólogos, para al fin aterrizar en su relato 
y convicción personal, que es lo que ciertamente engancha, agrada y ayuda. 
Como dice en el prólogo Olegario González de Cardedal, “este es un libro con un 
lenguaje peculiar, tanto por su seriedad como por el sentido del humor con que está escrito” 
(p. 15). Y quizá eso es lo bueno, lo que hace que cuando uno inicia la lectura 
de cada apartado, se encandile y se vea inmerso en una narración que parte de 
la experiencia, a la que une ejemplos o argumentaciones de mucha altura, para 
aterrizar en actitudes muy prácticas, de pura existencia comprensible. Se entien-
de que sea un conjunto de artículos o redacciones escritos a través de más de 
diez años. Ciertamente denotan madurez en su exposición, y una forma reposa-
da propia de un filósofo que describe y razona la vida, y que ha ido ascendiendo 
de una postura racional, natural, evidente, a una creencia en Dios, que ayuda 
–o preveo que ayudará– a muchos incrédulos a repensar el sentido de su vida, y 
muchos creyentes a orientar mejor su modo de creer. No es la Teología clásica, 
ni busque nadie en el libro argumentaciones propias de una Teología basada en 
fundamentos bíblicos o de la gran Patrística. Es un modo de Teología de andar 
por la vida con la sinceridad de quien ha llegado ya a contar con Dios, y sugiere 
que cualquier reflexión o experiencia vital le lleva a encauzar mejor hacia Él su 
proceder. Al menos esto es lo que más me ha inducido a valorar su agradable 
lectura.

Jesús Domínguez Sanabria

Bermúdez López, F., El grito del silencio. Editorial PPC, Madrid 2020, 240 pp.

Es un libro escrito desde una experiencia íntima espiritual, después de ha-
ber surcado avatares y encrucijadas de la vida intensas de actividad, de lucha por 
crear un mundo mejor, incluso en ambientes de la máxima necesidad humana. 
Y en ese espacio de silencio meditativo, bajo la impronta de una contemplación 
taciturna que vislumbra la inmensidad del bien y del mal –quizá más lo segundo 
que lo primero–, el autor nos vierte unas reflexiones que van traduciendo ese 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-1 (2021)366

“grito” que cualquiera puede escuchar si así se interioriza y ve con calma el de-
venir de la vida, en las variadas facetas del acontecer de nuestra problemática 
sociedad. En este aspecto el autor nos ofrece unas reflexiones que inducen a 
realizar esa contemplativa experiencia, y acoger el clamor sigiloso que surgirá 
de una calma interior llena de interrogantes y abierta a soluciones benditas. Un 
libro para pararse ante el mundo global en el que estamos inmersos, y tratar de 
escuchar el latido de la tierra, el anhelo de tantas personas necesitadas, la herida 
de tantas injusticias, y el hambre de dignidad, de justicia, y –en definitiva– de 
Dios, que tiene hoy nuestro entorno social. Y analiza la vida, y se deja interpelar 
por la muerte. Y expresa lo positivo del sufrimiento y el hambre de gozo antici-
pado de la resurrección. Y vierte experiencia personal, y recaba el mensaje re-
velado de la Biblia. Una síntesis de vida que reclama respuestas urgentes. Quien 
lo lea despacio probablemente percibirá la sana inquietud y necesidad de gene-
rosas decisiones, provocadas por el “grito” que surgirá en su interior si adopta 
las coordenadas de contemplación silenciosa que el autor propone. Y el objetivo 
final: ensimismarse y vivir en toda una postura de fe y amor como “para poder 
decir al atardecer de la vida como Jesús: ‘consumatum est’, todo está cumplido” (p. 236). 
Sí; probablemente quien lea despacio las reflexiones que el autor nos propone, 
tendrá que interrogarse con sana inquietud: ¿qué es lo que yo estoy aportando 
a la vida..., y qué es lo que en el aquí de mi sociedad debo aportar?... ¡Y el grito 
del silencio interior le reclamará un nuevo amanecer vital!

Jesús Domínguez Sanabria

Congregación para los Institutos de Vida Consagrada, El don de la fide-
lidad. La alegría de la perseverancia. Publicaciones Claretianas, Madrid 2020, 171 
pp.

Y después del subtítulo, aun añade un complemento que reza así: Orienta-
ciones, “Permaneced en mi amor” (Jn 15, 9). Se supone que a estas alturas, después 
de más de un año de la publicación del presente Documento, los consagrados de 
modo especial al seguimiento de Cristo ya tendrán sobra conocimiento, y hasta 
habrán considerado detenidamente cuanto la Congregación aquí pretende que 
tengamos en cuenta. Por eso, entiendo que ya sobra hacer una presentación de 
tal Documento. Quizá tan solo señalar que se nota –y es de agradecer– inquieta 
preocupación que tienen en las altas esfera de la Iglesia por la vida de los consa-
grados, Sí, agradecemos que nos ofrezcan oportunamente cuanto necesitemos 
tener en cuenta para reanimar nuestra vida diaria y llevar a cabo nuestro obje-
tivo común de ser signos significativos de la presencia Cristo en nuestra sociedad 
actual. Y en este aspecto el presente Documento destaca y es bueno valorar las 
dos primeras partes, ya que la tercera es una reiteración de los cánones del Dere-
cho Canónico referente a los casos extremos de la separación de algunos de los 



RECENSIONES 367

consagrados de su propio Instituto, a lo que añaden unas breves líneas sobre el 
modo de proceder del Dicasterio cuando a él le llega la solicitud de separación. 
Y el hecho de que en esta tercera parte hayan anotado toda esa documentación, 
indica que en las dos primeras partes abunda la consideración de las situaciones 
negativas o de alguna conducta ilegal o poco ejemplar de algunos consagrados. 
Es verdad que hacen alguna valiosa alusión al santo proceder de la mayoría de 
los consagrados. Pero el estudio y descripción que se hace en la Primera parte es 
harto negativo: abunda en las conductas improcedentes que de alguna manera 
se quieren denunciar e indica algunas de las causas que los ocasionan para las 
cuales en la 2ª parte se aducen medios adecuados que la Congregación conside-
ra actualmente necesarios para rectificar dichas conductas negativas o para no 
llegar a caer en ellas; y más que eso, para vivir de manera santificante el don 
de la fidelidad y poder disfrutar de la alegría de perseverar cuando se precede 
de forma sincera y coherente. Esta 2ª Parte es lo que de verdad interesa; es la 
más constructiva y a tener en cuenta siempre. Aunque es muy probable que al-
gunos de los que trabajan en el campo de la orientación de la Vida Consagrada 
desearían que se indicasen algunos modos más concretos de conducirse hoy, y 
quizá también en la necesidad de aportar los medios más determinantes y feha-
cientes que lleven a un proceder santo y santificador. Aun así, lo cierto es que 
el Documento es muy valioso y digno de ser meditado y llevado a la práctica.

Jesús Domínguez Sanabria

Dolz, M., Retiro espiritual. El silencio. Escucha y diálogo con Jesús, Ediciones Rialp, 
Madrid 2020, 243 pp.

El autor lo indica y así es: “son meditaciones pensadas para un retiro espiritual... 
Observan un temario clásico, y quieren ayudar a ponerse delante de Jesús, a escucharlo y a 
revisar con él la propia vida” (p. 15). Y con eso está dicho casi todo. El autor no se 
sale del guion: 20 meditaciones que corresponden a la temática que solían diri-
girse en aquellos Ejercicios Espirituales de la primera mitad del siglo pasado. La 
verdad que con un enfoque más sencillo, bastante distinto, y ciertamente muy 
fundamentada en el Evangelio o en los escritos del Nuevo Testamento, acom-
pañadas a veces por algunas acertadas citas de otros valiosos escritos. Tal vez el 
nuevo enfoque que el autor da a la exposición de cada meditación resulta un 
tanto diluido, con razonamientos extensos, con exposiciones muy descriptivas 
que llevan más a diálogos mentales, que a colocarse de corazón “delante de Jesús 
y revisar la propia vida” como al principio se propone y nos propone el autor. 
Yo, al menos, hubiera preferido un modo de narrar con puntos más breves, con 
sugerencias que inviten de verdad al silencio contemplativo, y a la “escucha y 
diálogo con Jesús” como reza el subtítulo. Sin embargo, he de reconocer que, a 
pesar de dicha salvedad, el autor aporta materia abundante para introducirse de 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-1 (2021)368

lleno en las orientaciones espirituales que ofrece. Y ciertamente puede ser útil 
para pararse, hacer silencio, saborearlo todo en forma de retiro, dejar que cada 
verdad que se considera penetre en el interior, y deducir –como entonces se 
decía– los propósitos de conducta correspondientes que ayuden a santificarse.

Jesús Domínguez Sanabria

Moreno Ramos, B., Poemas en tierra extraña, Ed. Vita Brevis, Madrid 2020, 
104 pp.

A los lectores que frecuenten la blogosfera católica en lengua castellana no 
es necesario presentarles al autor de este poemario. Bruno Moreno, además de 
sus muchos trabajos en favor de la difusión de la integridad de la fe junto con su 
familia fuera de su tierra y lengua natales, como misionero laico, alienta median-
te su blog, Espada de doble filo, ese mismo trabajo por otros medios como autor 
y paciente moderador. La fecundidad de la fe en él también brota en forma de 
poemas que en los últimos años han adquirido la consistencia del papel impreso, 
para bien de muchos.

Este año ha sido de nueva cosecha. Entre sus lectores internáuticos es cosa 
conocida, y sería una pena que pasase desapercibido para el lector de esta revis-
ta. Como poeta sencillamente cristiano, raro sería –y muestra ser consciente de 
ello en estos poemas– que un poemario como este o el resto de los suyos llamase 
la atención de la crítica literaria, atenta a la novedad formal o a la plasmación 
del delicuescente mundo que perece para regodearse abyectamente (deleitarse 
morosamente) en esa muerte o en la falta de orden, en el absurdo y el sinsentido 
(que sólo acusa cuando produce no dolor estético, sino material, aclarando al 
buen lector que para él, el poeta o el crítico moderno, la belleza, ni siquiera la 
fingida, no forma parte de la vida). 

Y es que aquí el poeta escribe consciente y orgullosamente desde la tradi-
ción cristiana, una tradición acostumbrada a rimar en orden (el lector encon-
trará, salvo en los haikus finales, verso castellano e italiano: romances, sonetos, 
coplas y letrillas, espinelas y hasta un cosante). Y a expresarse desde su sabiduría 
sobre la vida y la muerte, el bien y el mal, la alegría de vivir, el amor humano y 
divino, la naturaleza y la humanidad, el trabajo y el ocio, la compasión, la infan-
cia y el tiempo… En composiciones que a veces recuerdan antiguas paradojas, 
danzas de la muerte, emblemas, satiriquerías y humoradas. Que se remiten mu-
chas veces de manera más o menos explícita a temas y textos bíblicos (y no sólo 
los poemas sacros como los Salmos, con una glosa de los cuales abre el libro, 
el Eclesiastés o La perfecta casada del final de los Proverbios, sino también el 
Evangelio), celebran a la Virgen y la santidad de los testigos de Cristo y hasta 



RECENSIONES 369

traducen muy inspiradamente el poema de un santo mártir, El Niño ardiente de 
Robert Southwell.

El título y un breve prólogo dicen mucho de su tono: el propio del cristiano 
como homo viator y expatriado del cielo. Lo que no significa sin amor; al contrario: 
hay en este poemario, lleno de versos felices, mucho amor (de su familia, de su 
patria –la que fue sana, la que es enferma–, de Dios y su Iglesia) volcado sobre un 
mundo que siente peculiar y agudamente hostil, que se pierde en lo que se aleja de 
Dios, para hacerse luz del mismo, como una hoguerita que lo calienta aquí y allá, y 
lo invita a retomar el que fue su camino. Y reza por él desde la llaneza que parece 
haberse impuesto como buen castellano y fiel admirador de Cervantes. 

Por último, sepa también el lector que el libro está amablemente ilustrado con 
imágenes antiguas y modernas que hacen además entrañable su lectura para la vista. 

J. M. Díaz

Zarco, J., Encuentros con el silencio, Desclée de Brouwer, Bilbao 2020, 123 pp.

Aprender a escuchar lo que no se oye. Intuir la grandeza interpelante de 
lo que no se ve. Redescubrir pausadamente y en estado de contemplación la 
esencia de las cosas, de la naturaleza, de las personas, de cuanto va siendo en 
realidad la causa del ser y del devenir de la existencia. Esto intentan ser los “en-
cuentros con el silencio”. Y el autor, experto en la psicología que logra penetrar 
lo más íntimo del ser humano, nos describe hechos, circunstancias, realidades 
concretas, que cuando las intuimos en el silencio atronador de nuestro espíritu 
contemplativo, embelesamos el ser y sentir de nuestra vida, renovamos nuestra 
personalidad, y abordamos un modo nuevo, distinto, enriquecedor de ver la 
vida y de acometer los acontecimientos que la construyen. Y se supera la nos-
talgia, y se descubre el sentido optimista y constructivo de nuestro vivir de cada 
día. El libro es un intento por invitarnos a descubrir el valor de pararse ante los 
hechos vitales, hacer silencio, un silencio que ennoblece, un silencio que incisi-
vamente penetra en la esencia de cuanto existe o acontece; y desde esos paráme-
tros de la realidad oculta, construir mejor nuestra existencia de cada día y todo 
el sentido feliz de nuestra existencia total. Es que –dice el autor– “el espíritu no se 
ve, pero se siente; anima las vidas y las existencias, haciendo una suerte de comunión, una 
interdependencia de lo existente, que a todos nos toca con sus sedosos dedos” (p. 87). Y en 
este tono y con una deliciosa forma literaria de narrar, el autor nos ha dejado 
26 reflexiones breves, pero profundas, que ayudan a descubrir facetas ocultas 
de vivencias saludables, que llevan a dar a la existencia un nuevo sentido, más 
auténtico y más feliz.

Jesús Domínguez Sanabria



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-1 (2021)370

Historia

García Ruiz, V., San John Newman. Ensayo biográfico, San Pablo, Madrid 2020, 
471 pp.

Sí, ensayo biográfico, que, cuando se logra hacer atenta inmersión en él, re-
sulta una extensa e interesante biografía de uno de los personajes que más ha su-
gestionado e interpelado a muchos creyentes del mundo moderno. Un inquieto 
buscador de la Verdad Suprema, al estilo de San Agustín, pero con la impronta 
de tener un modo de fe en Cristo que ya desde adolescente le espoleaba, y que 
terminó, ya muy maduro en años y en cultura, por llevarle a abrazar el Catolicis-
mo, y ser fiel, coherente y perseverante con lo mejor de él. ¡Y llegó a ser Santo! 
La obra que aquí analizamos nos da una visión de la trayectoria de su vida, bajo 
el “intento de contar lo que pasó antes y después de su conversión” (p. 9). Tan interesante 
lo uno como lo otro. Y el autor de este ensayo ha logrado investigar y plasmar en 
detallada narración no solo la situación vital del Santo Cardenal Newman, sino 
también deslizar y contar las causas, pasos y circunstancias históricas y eclesiales 
que han configurado su biografía y su mensaje. Agradan y ayudan a compren-
der la íntima inquietud del Santo los múltiples textos personales, en los que el 
autor deja plasmado el modo de sentir y exponer la verdad recóndita que arde 
en la mente y en corazón del biografiado, así como su interesante espíritu crítico 
constructivo, que le llevaría a valorar todo lo positivo y –particularmente– lo 
negativo de su protestantismo, y lo gratificante o acogedor de su entrega al Ca-
tolicismo. “Escribo de rodillas y en la presencia de Dios”, así anotaba el Santo el inicio 
de su Diario (p. 225), en el que refleja la humildad, y grandeza a la vez, de un 
noble hombre de fe, que da la impresión de que, tanto antes como después de 
su conversión, todo lo vivió inmerso en una intensa vida de fe y de generosa 
entrega a la búsqueda de la Verdad de la Religión Cristiana. Otra interesante 
y la vez sorprendente aportación del autor de la presente obra es el análisis 
y exposición de las circunstancias que “agobiaron” a Newman en sus escritos 
o –como dejó escrito él mismo– “largos volúmenes, tras fatigarlos minuciosamente 
con enmiendas, precisiones entre paréntesis, notas al margen...” (p. 312). Con esto el 
lector puede comprender el cuidado exquisito del Santo por hacer que cuanto 
escribía –y lógicamente cuanto vivía– quedase expresado y testimoniado con la 
finura y perfección de un sincero y coherente cristiano; un cristiano que desde 
su humildad de vida, su finura intelectual y con su grandeza profética, llegaría a 
ser considerado como un gran Santo para el católico moderno. Hay mucho que 
aprender de cuanto aquí se narra del interesante Cardenal Newman, de su fe 
profunda, de su cultura religiosa y de su “abandono fiel en una Providencia Divina 
que él entrevió como su Luz Buena” (p. 429).

Jesús Domínguez Sanabria



RECENSIONES 371

Ingrao, Ch. W., La monarquía de los Habsburgo (1618-1815), Ediciones Rialp, 
Madrid 2020, 408 pp.

Estamos ante un libro indispensable para conocer la política de la rama 
austriaca de los Habsburgo entre 1618 y 1815. Con gran erudición, se muestra 
inteligible el papel de la Monarquía para mantener y agrandar sus territorios, 
desafiando una enorme complejidad interna y externa, y saliendo reforzada 
de situaciones que a punto la hicieron zozobrar.

El autor, Charles W. Ingrao, es profesor emérito de Historia en Pur-
due University, y visitante en numerosas universidades (Brown, Cambridge, 
Chicago, Indiana, Washington, y en varias de Chipre y Nueva Zelanda. Es 
especialista en Historia moderna de Europa Central y en Historia contem-
poránea de los Balcanes. Ha sido colaborador, como editor, del Austrian 
History Yearbook entre 1997 y 2006. Es un gran conocedor de la rama aus-
triaca de los Habsburgo y de la historia moderna y contemporánea de los 
territorios que rigieron.

El paradigma de los estados-nación ha levantado un muro de incom-
prensión sobre el complejo conjunto que rigieron los Habsburgo austria-
cos, tratándolo como un mundo caótico, imposible de gobernar, atrasado 
y decadente, hasta su consunción definitiva por incapacidad para afrontar 
los retos de la modernidad. No muy diferente de los tópicos que también 
sufren los últimos Austrias hispanos. Sin embargo, en un volumen sin apenas 
concesiones a las gráficas o las imágenes, el profesor Ingrao desarrolla una 
explicación sencilla y una narración de hechos bastante más alambicada –y 
con algún error de traducción– sobre el por qué la rama austriaca de los 
Habsburgo tuvo éxito durante tanto tiempo en una de las áreas más difíciles 
del mundo.

La Monarquía de los Habsburgo es modelo para sí misma, para gestio-
nar su propia circunstancia durante siglos. ¿Por qué ha de entenderse esta 
Monarquía como un caso de éxito y no de fracaso?

Los Habsburgo se dieron cuenta, desde el primer momento en que ac-
cedieron al título de Emperador del Sacro Imperio con Rodolfo I (1273-
1291), de que su poder residía en saber guardar el equilibrio entre las fuerzas 
internas de sus dominios personales, los territorios bajo su soberanía y la 
geoestrategia de las potencias que los rodeaban. Y para ello manejaron cinco 
factores interdependientes que fueron la base de su éxito histórico: la diplo-
macia geopolítica, la diversidad e individualidad de sus dominios, la estrecha 
identificación de la dinastía con Alemania, la búsqueda del consenso y pacto 
entre sus élites nacionales y sus aliados extranjeros, y el papel clave de los 
propios soberanos para dar reformas, seguridad y continuidad a su Estado. 
Charles Ingrao consigue convencernos de que, gracias al buen manejo de es-



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-1 (2021)372

tos factores, los Habsburgo han podido dirigir la complicada nave de la que 
eran capitanes; que este éxito histórico es sumamente notable y que, por lo 
tanto, despreciar el papel de la Monarquía austriaca durante tantos siglos es 
un gran error, que ha traído como resultado un mal manejo de las realidades 
de su antiguo Imperio en el presente, como conocemos bien los europeos.

Para demostrarlo nos muestra, en cada capítulo, cómo la rama austria-
ca de los Habsburgo resolvió seis gravísimos acontecimientos que podrían 
haber dado al traste con la Monarquía, de no haber mediado una gran in-
teligencia política: la Guerra de los Treinta Años (1618-1648); el problema 
continuo de los turcos en la frontera; la Guerra de Sucesión Española y sus 
consecuencias (1700-1740); la Guerra de Sucesión Austriaca, junto con el as-
censo de Prusia y la Guerra de los Siete Años (1740-1763); las reformas radi-
cales del cameralismo y el despotismo ilustrado (1765-1792); y el terremoto 
de la Revolución Francesa y el Imperio de Napoleón (1789-1815).

El autor lo afronta mediante un género narrativo que en algunos mo-
mentos puede ser farragoso, especialmente para el no especialista, que puede 
perderse en algunos momentos entre la sucesión de hechos y nombres. Sin 
embargo, consigue mostrar cómo la mezcla de inteligencia, equilibrio e ím-
petu logró que los Habsburgo se crecieran precisamente en las situaciones 
peores. 

Este trabajo sirve también para conocer la historia y particularidades de 
las regiones que estaban bajo su jurisdicción: Bohemia, Hungría y Austria; la 
frontera militar con el Imperio Otomano, lugar de asentamiento preferente 
de serbios cristianos ortodoxos; los territorios externos en los Países Bajos e 
Italia. Es muy interesante conocer el devenir de los jesuitas, del barroco, el 
increíble manejo de todas sus lenguas y confesiones (católicos, luteranos, cal-
vinistas, unitaristas, husitas, judíos, ortodoxos, musulmanes…); las áreas de 
despoblación y de repoblaciones, con un movimiento de granjeros alemanes 
hacia este y sudeste que anticipa y recuerda al de la Conquista del Oeste 
norteamericano; la evolución de las ciudades, con el mayor tirón inicial de 
Praga y la progresiva importancia de Viena; y, por supuesto, el papel de 
su enorme cultura, con el cénit musical que logró la corte con, entre otros, 
Mozart y Beethoven.

El tomo se detiene al inicio de la era de Metternich, en el gran Congreso 
de Viena (1815). Después de habernos demostrado que los Habsburgo supie-
ron mantenerse en el poder gracias al muy hábil equilibrio que mantuvieron 
en muy difíciles circunstancias, Charles Ingrao señala que su propio éxito fue 
el inicio de su decadencia: controladas las grandes amenazas exteriores, el 
Imperio no tuvo el incentivo que le había permitido afrontar sus problemas 
interiores. En última instancia, el imperio multiétnico terminó disgregándose 



RECENSIONES 373

por el entorno permisivo que el propio emperador creó para sus fuerzas des-
tructivas. Los estados-nación democráticos últimamente comienzan a darse 
cuenta de lo difícil que es conjugar la democracia en estados multiétnicos, 
hasta el punto de que el proceso democratizador fue fundamental para la 
desestabilización y deslegitimización de la Monarquía que terminó con su 
disolución en 1918. 

Jesús Manuel Utrilla Trinidad





ACTUALIDAD BIBLIOGRÁFICA 375

Libros Recibidos

La Ciudad de Dios-Revista Agustiniana anuncia en este apartado todos los 
libros recibidos de editoriales y autores. Se recensionarán además, aquellas obras 
que la Redacción considere de interés para sus lectores. Envíense dos ejemplares a 
LA CIUDAD DE DIOS – REVISTA AGUSTINIANA Paseo de la Alameda, 
39 - 28440 Guadarrama. Madrid. España.

* * *

EDICIONES ENCUENTRO, SA 
Conde de Aranda, 20 bajo B. 28001 Madrid

Delgado, M., El siglo español (1492-1659) (Col. 100XUNO),  2021, 405 
pp.

Jiménez Lozano, J.,  Meditación española sobre la libertad religiosa (Col. 
100XUNO),  2021, 193 pp.

EDICIONES UNIVERSIDAD DE NAVARRA, SA 
Campus universitario. Universidad de Navarra. 31009 Navarra

Aranda, A., El hecho teológico y pastoral del Opus Dei. Una indagación en las 
fuentes fundacionales  (Col. Biblioteca de Teología, 44),  2020, 369 pp.

Spaemann, R., Reflexión y espontaneidad: Estudios sobre Fenelón (Col. Astrola-
bio, serie Filosofía ),  2021, 453 pp.

CiuD-Ra 234-1 (2021) 375-380



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-1 (2021)376

EDICIONES RIALP,  SA 
Colombia, 63 , 8º A.  

28016 Madrid

Miravalle, J. M. L.,  Defensa de la belleza,  2020, 160 pp.

ÉDITIONS FACULTÉS JÉSUITES DE PARIS  
35 bis rue de Sèvres.  
75006 Paris (France)

Ferraroni, T.,  La brèche intérieure. La vulnérabilité du sujet devant Dieu. Une 
lecture d’Ignace de Loyola,  2020, 359 pp.

EDITORIAL AGUSTINIANA  
Paseo de la Alameda, 39.  

28440 Guadarrama (Madrid)

Nos Muros, L.,  Viaje a las Confesiones de San Agustín. Centro de Espiritua-
lidad Agustiniana, 2020, 110 pp.

Somavilla, E. (dir.), El papel de la mujer en la Iglesia. xxiii Jornadas Agusti-
nianas. Centro Teológico San Agustín, 2021, 319 pp.

EDITORIAL CIUDAD NUEVA  
José Picón, 28.  

28028 Madrid (Madrid)

Eguiarte, E. A., y Saavedra, M., El catecumenado en san Agustín (Col. Es-
tudios ),  2020, 399 pp.

Palma Ramírez, M., Michel Henry. Ser-hijo. La incesante experiencia de la 
Vidal,  2019, 212 pp.

Rivas Rebaque, F., San Ignacio de Antioquia. Obispo y mártir (Col. Conocer 
el siglo II, 1),  2020, 459 pp.

Rivas Rebaque, F., San Justino. Intelectual cristiano en Roma (Col. Conocer 
el siglo II, 1),  2016, 379 pp.



ACTUALIDAD BIBLIOGRÁFICA 377

EDITORIAL DYKINSON, SL  
Meléndez Valdés, 61.  

28015 Madrid

Rodríguez Llamosí, J. R., Casos difíciles de conciencia judicial, 2020, 
293 pp.

EDITORIAL SAL TERRAE 
GRUPO DE COMUNICACIÓN LOYOLA  

Polígono de Raos, parcela 14-I.  
39600 Maliaño (Cantabria)

Gómez Rincón, C. M.,  Racionalidad y trascendencia (Col. Presencia Teoló-
gica 280), 2020, 343 pp.

Otón, J.,  Tabor, el Dios oculto en la experiencia (Col. El pozo de Siquem 430), 
20202, 191 pp.

Stewart, I., El infinito. Una introducción  (Col. Ciencia y religión, 20),  
2020, 147 pp.

EDITORIAL SEXTO PISO ESPAÑA, SL 
Los Madrazo, 24, semisótano izquierda.  

28014 Madrid

Gray, J.,  Siete picos de ateísmo, 2018, 228 pp.

FRAGMENTA EDITORIAL  
Plaça del Nord, 4.  
08024 Barcelona

Duch, L.,  Salida del laberinto. Una trayectoria intelectual (Col. Fragmenta 
62), 2020, 220 pp.

FUNDACIÓN TOMÁS MORO  
Puerto de los Leones, 1. Of. 314-315.  

28220 Majadahonda

Díez Moreno, F.,  Teoría y práctica del Humanismo cristiano, 2020, 431 pp.



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-1 (2021)378

PALIBRIO 
1663 Liberty Drive. Suite 200.  

Bloomington, IN 47403 

Aller, D., OSA, Los agustinos en Santurce, Puerto Rico, 2020, 246 pp.

PAULINAS 
Carril del Conde, 62.  

28043 Madrid 

Martano, V., El abrazo de Jerusalén. Cincuenta años del histórico encuentro 
entre Pablo VI y Athenagoras,  2014, 173 pp.

Medina Balguerías, M., Seducidos y transformados. La belleza como camino 
de conversión (Col. Caminos nuevos 51),  2020, 119 pp.

PRENSAS DE LA UNIVERSIDAD DE ZARAGOZA  
Edificio de Ciencias Geológicas 

Pedro Cerbuna, 12.  
50009 Zaragoza

Baquero Gotor, A., La traición de Diógenes. Lecturas contemporáneas de la 
filosofía cínica (Col. Humanidades, 155)

R.C.U.  ESCORIAL-Mª CRISTINA 
Servicio de Publicaciones 

Alamillos, 2.  28200 San Lorenzo de El Escorial 

Campos, F. J. (coord.),  La Clausura femenina en España e Hispanoamérica: 
Historia y tradición viva,  (Col. del Instituto Escurialense de Investigacio-
nes Históricas y Artísticas, 67), 2 vols., 2020,  539 pp (vol. I) +  514 pp 
(vol. II) pp.

Rodríguez LLamosí, J. R., Jerónimo Montes. Pensamiento pena (Col. del Ins-
tituto Escurialense de Investigaciones Históricas y Artísticas, 65), 2020, 
349 pp (vol. II) 

SAN PABLO 
Protasio Gómez, 15. 28027 Madrid 

Cebrián, O.,  Desierto  (Col. Adentro),  2020, 193 pp.



ACTUALIDAD BIBLIOGRÁFICA 379

Colom, M.,  Esperanza  (Col. Adentro), 2020, 215 pp.
Santamaria, T., Interioridad  (Col. Adentro), 2020, 369 pp.

SAINT-LÉGER ÉDITIONS  
1, Chemin des pièces Bron.  

49260 Le Coudray-Maconard 

García álvarez, J.,  Celui qui t’a créé t’a recréé, 2021, 302 pp.





Jaime García Álvarez 
–	 Santo Tomás de Villanueva: La Misericordia hecha vida y pensamiento, 

Madrid 2016, 286 pp.

José Palomares  
–	 Fortuna de Fray Luís de León en la literatura española (ss. XVI-XVIII). 

Colección Augustiniana Historica, 1, Madrid 2016, 526 pp. 

Jaime García Álvarez
–	 San Agustín. Aproximaciones a su vida, obras y acción pastoral. Tomo I. 

Colección Delectat Audire, 1. Madrid 2017, 266 pp.
–	 San Agustín. Aproximaciones a su pensamiento teológico y espiritual. Tomo II. 

Colección Delectat Audire, 2. Madrid 2017, 286 pp.

Pío de Luis Vizcaíno
–	 La Eucaristía según san Agustín. Ver, creer, entender. Colección Caritas 

Veritatis, 1. Madrid 2017, 318 pp.

Modesto González Velasco
–	 Btos. José Agustín Fariña y Pedro de la Varga, de Valladolid. Agustinos. Mártires 

de Paracuellos. Colección Testigos de Cristo, 19. Madrid 2017, 175 pp.

Nello Cipriani
–	 Los Dialogi de San Agustín. Guía para su lectura. Colección Delectat Audire, 

3. Madrid 2017, 335 pp.

Modesto González Velasco
–	 Tres Agustinos de Asturias y de Santander. Mártires en Paracuellos, Colección 

Testigos de Cristo, 20. Madrid 2018, 159 pp.

Pío de Luis Vizcaíno
–	 El monacato de San Agustín. Comunión, comunidad, ministerio, Colección 

Caritas Veritatis 2. Madrid 2018, 379 pp.

Josep Ferre Domínguez
–	 El monasterio de agustinas de Bocairent, Historia de una fundación fa miliar 

(1556-2004). Colección Augustiniana Historica, 2, Madrid 2018, 444 pp.

Ismael Arevalillo García O.S.A.
–	 Exclaustración y desamortización eclesiástica en la España del siglo xix. 

Colección Augustiniana Historica, 3, Madrid 2019, 550 pp.
–	  Beato Anselmo Polanco, O.S.A ( 1881-1939). La vida sustenta las palabras. 

Colección Augustiniana Historica, 4, Madrid 2020, 317 pp.

NOVEDADES
EDITORIAL AGUSTINIANA








