
Textos y glosas





AVELINO FOLGADO Y LA CONTROVERSIA FRANCISCANA SOBRE LA... 295

Avelino Folgado y la controversia franciscana 
sobre la pobreza como origen del concepto 

de derecho subjetivo

Resumen

La cuestión sobre el origen del concepto de derecho subjetivo no ha sido pa-
cífica. Diferentes juristas, desde distintos sectores y ámbitos del Derecho, e 
incluso, desde diferentes países, han tratado de abordar cuál ha sido el origen 
del concepto del derecho subjetivo con posturas encontradas. En el presente 
trabajo examinamos la tesis que realizó el agustino Avelino Folgado Fernán-
dez, quien situó el origen de dicho concepto en la controversia franciscana 
sobre la pobreza.

Palabras clave: Derecho, subjetivo, controversia, franciscana, pobreza.

Abstract

The question about the origin of the concept of subjective right it ś no pacific. 
Different jurists, from different sectors and fields of Law, and even, from 
different countries, have tried to address what has been the origin of the 
concept of subjective law with mixed positions. In this work, we examine the 
thesis made by the augustinian Avelino Folgado Fernández, who located the 
origin of this concept in the controversy franciscan on poverty.

Key words: Right, subjective, controversy, franciscan, poverty.

CiuD-Ra 234-1 (2021) 295-318



JUAN RAMÓN RODRÍGUEZ LLAMOSÍ296

1.	E l problema acerca del derecho subjetivo

El Derecho no es sólo un conjunto de normas ni de leyes. Una 
definición que contemple el Derecho de este modo se refiere exclusi-
vamente al concepto de derecho objetivo, pero junto a él se sitúa el 
derecho subjetivo.

El derecho objetivo implica la exigencia o conjunto de exigencias 
coactivas de unos determinados comportamientos sociales (deberes 
jurídicos), domina y predomina la realidad jurídica, pero junto a esos 
deberes jurídicos, están los derechos del sujeto, es decir, las posibili-
dades del individuo de hacer o no hacer, de exigir que otro haga o no 
haga. Y esto integra el derecho subjetivo.

¿Qué es el derecho subjetivo? ¿Es una realidad con consisten-
cia propia más allá de las normas jurídicas positivas? ¿Acaso es la 
otra cara de la moneda de los deberes jurídicos, es decir, una realidad 
creada y determinada por las mismas normas jurídicas? ¿Se tienen 
derechos subjetivos porque hay normas que los reconocen y protegen 
o son las normas jurídicas el reconocimiento de derechos subjetivos?

Hasta épocas anteriores al siglo xvii no existía propiamente una 
teoría sistemática de los derechos subjetivos. La primacía casi absolu-
ta del derecho objetivo sobre el derecho subjetivo tenía razón de ser 
ideológica en los períodos anteriores al siglo xviii, pues había un inte-
rés en mantener la especulación jurídica como base del orden estable-
cido. La vida política, la jurídica e, incluso, la vida religiosa giraban en 
torno al concepto de orden. Para mantener ese orden social concreto 
se había elaborado una categoría filosófica, e incluso teológica, como 
era la del orden cósmico u orden natural. Lo importante era, pues, esa 
realidad objetiva del orden y no el sujeto, la persona o el individuo.

El iusnaturalismo escolástico expresó bien este hecho ideológico. 
Para esta concepción, el Derecho no sería sino la expresión normativa 
en formula de deber-ser de una determinada orden, de una determi-
nada relación objetiva que, en última instancia, estaba creada por una 
ley eterna de Dios que se realizaba en cada criatura, o por la decisión 
de quien tenía a su cuidado el gobierno de una comunidad de per-
sonas. Si en todo ello existía algo de derecho subjetivo, es decir, de 
exigencia del sujeto frente a los demás o frente al poder político, no 



AVELINO FOLGADO Y LA CONTROVERSIA FRANCISCANA SOBRE LA... 297

era sino el reducto de lo posible, de lo permitido por la ley, porque lo 
importante era la ley que contenía una orden.

Este planteamiento, como se sabe, cambió sustancialmente cuan-
do el individualismo de la Modernidad alcanzó su cima máxima. 
Entonces, se elaboró una auténtica teoría del derecho subjetivo 1. A 
partir de entonces, el derecho subjetivo se ha configurado, de este 
modo, como la facultad o facultades de un sujeto reconocidas y prote-
gidas por la ley. Desde esta perspectiva, el derecho subjetivo adquie-
re su sentido por el derecho objetivo. Dicho planteamiento sobre el 
derecho subjetivo es, en la teoría y en la práctica, el dominante en la 
actualidad 2.

Sin embargo, que las cosas estén así, es decir, que se haya forma-
do un concepto dominante en la actualidad del derecho subjetivo ha 
debido tener un origen en algún momento de nuestra historia en al-
gún hecho o acontecimiento que haya permitido a los juristas aceptar 
dicho planteamiento y desarrollarlo. Curiosamente, veremos que fue 
un gran agustino, el P. Avelino Folgado, quien se atrevió a terminar 
con la incertidumbre, y hasta cierto punto con la polémica y estable-

1  Aunque siguió prevaleciendo, en cierto modo, especialmente entre algunos 
filósofos del Derecho, el carácter dominante del derecho objetivo y se consideró 
al derecho subjetivo como un subproducto de la norma. En este sentido, puede 
citarse a Hans Kelsen para quien el derecho subjetivo no era sino el mismo 
derecho objetivo en una relación especial con el sujeto. El derecho objetivo se 
entiende como derecho subjetivo en cuanto es norma puesta a disposición de un 
sujeto concreto y cuya potencialidad sancionadora se realiza en base a la ex-
presa voluntad de un sujeto. “Derecho subjetivo es –decía Kelsen– el mismo derecho 
objetivo en relación con el sujeto de cuya declaración de voluntad depende la aplicación 
del acto coactivo estatal señalado por la norma”. Kelsen, H., Teoría pura del Derecho, 
FCE, México 1986, p. 129. En este sentido, disponer de una cosa o de la propia 
libertad, no es para Kelsen, sino consecuencia de los deberes jurídicos que las 
normas establecen respecto de otros sujetos. Es decir, lo que puedo hacer o tener 
lo es en razón de que otros tienen el deber de respetar mi libertad o el dominio 
sobre determinada cosa. En definitiva, lo primero y principal es la norma, la ley, 
el derecho objetivo.

2  La cuestión no es tan sencilla pues cabe preguntarse si existen derechos 
subjetivos anteriores a la ley. En determinadas circunstancias, los hombres defienden 
sus derechos, los derechos que la ley no les reconoce, por lo que cabría también 
considerar que el derecho objetivo depende del derecho subjetivo, al menos en 
determinados derechos subjetivos fundamentales.



JUAN RAMÓN RODRÍGUEZ LLAMOSÍ298

cer un origen cierto del concepto de derecho subjetivo que situó en la 
controversia franciscana sobre la pobreza 3.

2.	E l origen del concepto de derecho subjetivo

2.1.	Discusiones doctrinales

Aunque el primer acercamiento al origen del concepto de dere-
cho subjetivo se debe a Georges de Lagarde quien, por primera vez, 
llamó la atención acerca de la importancia del escrito de Guillermo de 
Occam Opus nonaginta dierum para la historia de la formación del con-
cepto de derecho-facultad 4, la cuestión no ha sido pacífica. Diferentes 
juristas, desde distintos sectores y ámbitos del Derecho, e incluso, des-
de diferentes países, han tratado de abordar cuál ha sido el origen del 
concepto del derecho subjetivo.

Algunos tomistas como el P. Teófilo Urdánoz 5, Hyacinthe M. He
ring 6, el profesor de Ciencias Políticas de la Universidad de Georgtown, 
Heinrich Albert Rommen, quien fue feliz expresión de la tradición to-
mista en la Filosofía del Derecho y del Estado, en la acepción más pro-
funda y viva de “filosofía fundamentalmente abierta”, conscientes de las 
tendencias actuales del pensamiento 7, han estimado que Santo Tomás 
de Aquino conocía y empleó el término derecho como facultad jurídica. 

3  Para una mayor amplitud de conocimientos sobre la figura del P. Avelino 
Folgado y su tesis fundamental sobre el concepto de derecho subjetivo puede 
verse más ampliamente nuestro libro: Rodríguez LLamosí, J. R., El Derecho y El 
Escorial. La labor jurídica de los agustinos juristas, San Lorenzo del Escorial 2020.

4  Garde, G. de la, La naissance de l’esprit laïque au déclin du Moyen Age, Lovaina 
1934-1946.

5  Urdánoz, T., «El bien común según Santo Tomás», en Apéndice II al vol. 
VIII de la Suma Teológica, Madrid 1956, p. 777; Íd., Historia de la Filosofía, vol. vii: 
Siglo xx: Filosofía de las ciencias, neopositivismo y filosofía analítica; vol. viii: 
Siglo xx: Neomarxismos. Estructuralismo. Filosofía de inspiración aristotélica, 
Madrid 1984-1985, pp. 343-435.

6  Hering, H., «De jure subjective sumpto apud sanctum thomam», en Angeli­
cum xvi (1939) 295-297.

7  Ambrosetti, G., «El espíritu de la obra de Heinrich Rommen», en Anuario de 
Filosofía del Derecho 13 (1967-1968) 71-78. Analiza la obra de Heinrich Albert Rommen, 
profesor de Ciencias Políticas en la Universidad de Georgetown, de Washington, tras 
la noticia de la muerte ocurrida el 19 de febrero de 1967, en Arlington.



AVELINO FOLGADO Y LA CONTROVERSIA FRANCISCANA SOBRE LA... 299

Aquella afirmación fue desmentida duramente por el profesor 
Michel Villey, cuando señaló:

“Es muy errado lo que ciertos tomistas han pretendido de que Santo Tomás 
conocía el sentido subjetivo de la palabra ius, sobre lo que no pueden aportar 
pruebas” 8.

También, en España, Manuel Fraga Iribarne, que tradujo el tra-
tado “De iustitia et iure” de Luis de Molina en 1941-1943 con el título: 
“Los seis libros de la justicia y el derecho”, se sumó a la discusión doctrinal 
sobre el origen del concepto de derecho subjetivo cuando señaló a 
Luis de Molina como el teólogo del libre albedrío, y le atribuyó que el 
sistema de la justicia y el derecho sólo se puede asentar sobre la base 
de los derechos subjetivos cuya autoría le atribuía 9.

Esta tesis también fue mantenida por Fernando Arturo Cuevillas 
quien sostuvo, en un artículo publicado en 1954, que Luis de Molina 
fue el creador de la idea del derecho subjetivo, esto es, el primero en 
entender el derecho como facultad 10. Y llegó a afirmar:

“Molina, con respecto a la noción misma de derecho, rompió con la tradi­
ción tomista y dio pie para que otros fundamentaran en su concepto el sistema 
jurídico individualista y voluntarista del siglo xix y, a veces, materialista del 
presente” 11. 

Esta afirmación, demasiado categórica, fue criticada por el P. 
Avelino Folgado para quien Molina no es, ni el primero en equiparar 
derecho y facultad, ni tampoco el creador del derecho subjetivo 12. 

8  Villey, M., Estudios en torno a la noción de Derecho Subjetivo, Chile 1976, p. 168.
9  Molina, L. de, Los seis libros de la justicia y el derecho; traducción del latín, 

estudio y notas de Manuel Fraga Iribarne; proemio de Eloy Montero y Gutiérrez, 
Madrid: 1941-1943, p. 22.

10  Cuevillas, F. A., «Luis de Molina: el creador de la idea de derecho 
como facultad», en Revista de Estudios políticos 75 (1954) 103-116.

11  Ibíd., p. 115.
12  Folgado Fernández, A., Evolución histórica del concepto de derecho subjetivo. 

Estudio especial en los teólogos-juristas españoles del siglo xvi, San Lorenzo del Escorial 
1960, pp. 66-67.



JUAN RAMÓN RODRÍGUEZ LLAMOSÍ300

Para el sabio agustino, aunque Molina trata el derecho subjetivo y 
utiliza, en ocasiones, indistintamente, los términos “derecho” y “facul-
tad” para designar lo mismo, no puede sostenerse que usara la noción 
de derecho subjetivo tal y como lo entendemos hoy en día o con las 
significaciones que le dieron los modernos escolásticos. Y se encargó 
de desmentir lo afirmado por aquél 13.

2.2.	La tesis del P. Avelino Folgado

En el año 1959 un religioso agustino, el P. Avelino Folgado 
Fernández 14, publicó un trabajo corto, pero muy interesante sobre 

13  Ibíd., pp. 51-54.
14  El P. Avelino Folgado Fernández nació en Pozuelo de Tábara (Zamora) el 

día 11 de mayo de 1917. Profesó de religioso agustino en el seminario de Nuestra 
Señora del Buen Consejo de Leganés (Madrid) en 1933, donde inició los estudios 
eclesiásticos de Filosofía que culminó en el Real Monasterio de San Lorenzo de 
El Escorial. La Guerra civil española interrumpió su carrera eclesiástica. Junto 
con los demás miembros de la comunidad de agustinos del Monasterio de San 
Lorenzo de El Escorial fue conducido aquel fatídico día de 6 de agosto de 1936, 
por orden de las autoridades del Gobierno de la República, a la cárcel de San 
Antón, de la que saldrían la mayoría de ellos hacia Paracuellos del Jarama donde 
serían asesinados por su condición cristiana, logrando salvar su vida. Tras tres 
años de penalidades, el P. Avelino Folgado reanudó sus estudios eclesiásticos, 
primero en el Monasterio de la Vid, en Burgos (1939-1940) y después (1940) 
fue destinado a la comunidad del Real Monasterio para cursar la Teología que 
finalizó en 1944, habiendo sido ordenado sacerdote un año antes, en 1943. Tras 
la reapertura de los Estudios Superiores del Escorial en septiembre de 1945, que 
habían estado suspendidos durante la Guerra civil, sus superiores le encomien-
dan el estudio de la carrera de Derecho Civil para su incorporación inmediata, 
consiguiendo en 1947 la licenciatura en Derecho civil por la Universidad Central 
de Madrid, y el grado de Doctor en 1959 por la misma Universidad. Desde su 
incorporación a la Universidad de El Escorial hasta su jubilación en 1994, el 
P. Avelino Folgado se dedicó a la enseñanza, siendo su ámbito de docencia el 
Derecho Civil. Asimismo, desempeño otros cargos como el de Ecónomo, Vicerrector, 
Rector y Decano de Derecho de la referida universidad escurialense. Mermada 
su salud por su elevada edad, se retiró a la comunidad de Salamanca el día 10 
de mayo de 2005, donde falleció, con una longevidad casi centenaria, el día 28 
de octubre de 2013, a la edad de 96 años. Sobre biografía y bibliografía del P. 
Avelino Folgado vid: González Velasco, M., Autores Agustinos de El Escorial, San 
Lorenzo del Escorial 1996, pp. 351-352; Íd., Autores Agustinos de El Escorial, San 
Lorenzo del Escorial 2006, pp. 87-88; Analecta Augustiniana, Roma 21 (1947-50) 
215; Boletín Informativo de la Provincia Agustiniana Matritense del Sagrado Corazón de 
Jesús, Madrid (1986) 100; 11, 381; Catálogos de la Orden de S. Agustín, Roma 1994, 



AVELINO FOLGADO Y LA CONTROVERSIA FRANCISCANA SOBRE LA... 301

este tema, que supuso una primera toma de conciencia del problema 
que en el Derecho civil representaba el concepto de derecho subjeti-
vo, titulado: La controversia sobre la pobreza franciscana bajo el pontificado 
de Juan XXIII y el concepto de derecho subjetivo 15. Tras plantear el proble-
ma de los términos jurídicos relativos al uso del derecho y las ideas 
romanas que lo configuran como objeto, se centró en la controversia 
con el Papado a razón de la disputa sobre la propiedad que mantu-
vieron los franciscanos, fieles a su regla monástica, y la posición de 
Guillermo de Occam, analizando los documentos pontificios sobre 
la cuestión.

También ese mismo año de 1959, el P. Avelino Folgado publicó 
un segundo trabajo titulado: Los tratados De legibus y de iustitia et iure en 
los autores españoles del siglo xvi y primera mitad del xvii 16. 

Estos dos primeros trabajos sirvieron al P. Avelino Folgado de 
recogida de material y preparación para su obra más importante, pu-
blicada en 1960, que presentó en la Universidad Central de Madrid 
como tesis doctoral con la que obtuvo el grado de doctor titulada: 
“Evolución histórica del concepto de Derecho subjetivo. Estudio especial de los 
teólogos-juristas españoles del siglo xvi” 17.

p. 508; Folgado Flórez, S., «La producción literario-cultural de los agustinos 
en el Real Colegio de Estudios Superiores “María Cristina” del Escoria (1892-
1992). Índice bibliográfico», en María Cristina de Habsburgo y los Estudios Superiores 
del Escorial. Cien años de Estudios Superiores, San Lorenzo del Escorial 1992, pp. 
537-539; Llordén Simón, A., «Biobibliografía Agustiniana Escurialense», en La 
Comunidad Agustiniana en el Monasterio de El Escorial. Obra Cultural (1885-1963), San 
Lorenzo de El Escorial 1964, pp. 347-348; Rodríguez Rodríguez, I., y Álvarez 
Fernández, J., Labor Científico-Literaria de los Agustinos Españoles, Valladolid 1992, 
vol. 1, pp. 202-203; vol. 2, p. 780.

15  Folgado Fernández, A., «La controversia sobre la pobreza franciscana 
bajo el pontificado de Juan XXII y el concepto de derecho subjetivo», en La Ciudad 
de Dios 172 (1959) 73-133. También formando parte del volumen Estal, G. del 
(coord.), La dialéctica de los dos reinos, San Lorenzo del Escorial 1959, pp. 73-133.

16  Folgado Fernández, A., «Los tratados “De legibus” y “De iustitia et 
iure” en los autores españoles del siglo xvi y primera mitad del XVII», en La 
Ciudad de Dios 172 (1959) 275-302. Hay una mala paginación y deben ser las 
páginas pp. 457-484.

17  Folgado Fernández, A., a.c., Evolución histórica del concepto de derecho 
subjetivo. Estudio especial en los teólogos-juristas españoles del siglo XVI, San Lorenzo 
del Escorial 1960.



JUAN RAMÓN RODRÍGUEZ LLAMOSÍ302

En la recensión que sobre la obra hizo A. Sánchez de la Torre dice 
a propósito del método empleado por el ilustre agustino:

“Su método es estrictamente doctrinal, o sea, atenido a los textos jurídicos 
o moral-jurídicos del periodo comprendido, cuyos autores fueran especialmente 
miembros de órdenes religiosas y teólogos profesionales. No hay duda de que esta 
elección es acertada, ya que casi siempre los juristas propiamente profesionales 
tienen mentalidad conservadora y, en el orden de la génesis conceptual y de los 
cambios metodológicos, actúan retardariamente” 18. 

El estudio llevado a cabo por el P. Avelino Folgado sitúa el origen 
del concepto de derecho subjetivo en la controversia sobre la pobreza 
franciscana, y desarrolla la labor que hicieron los primeros represen-
tantes de la teología española del Siglo de Oro para unir la Escolástica 
del siglo XIII con el Humanismo renacentista del siglo xvi, evitando 
repetir sin más sus especulaciones teóricas para proyectarse a la rea-
lidad y dar una adecuada respuesta a los nuevos problemas que plan-
teaban las nuevas circunstancias. 

Lo que el P. Avelino Folgado descubrió es que lo que Guillermo 
de Occam establecía para poder resolver la controversia franciscana 
sobre la pobreza era una distinción entre ius fori e ius poli, expresiones 
agustinianas que Occam empleará como sinónimas, respectivamen-
te, de Derecho positivo-humano y de Derecho natural-racional. Tras 
examinar los precedentes del Derecho romano y de la Edad Media, 
el P. Avelino Folgado, mediante un método basado en el estudio de 
los textos antiguos, determinó la aparición y evolución cronológica 
del cambio doctrinal en el concepto de ius hasta culminar con el de-
sarrollo del concepto de derecho subjetivo que tuvo lugar, según el 
sabio agustino, durante el siglo XIV con Guillermo de Occam, quien 
elaboró la primera concepción teórica del derecho subjetivo a partir, 
precisamente de la referida controversia. 

18  Sánchez de la Torre, A., “Folgado, A., «Evolución histórica del con-
cepto de derecho subjetivo»,  Estudio especial en los teólogos-juristas españoles 
del siglo xvi. San Lorenzo de El Escorial, 1960, 330 pp.”, en Anuario de Filosofía 
del Derecho 8 (1961) 320-322.



AVELINO FOLGADO Y LA CONTROVERSIA FRANCISCANA SOBRE LA... 303

El P. Avelino parte del origen mismo del ius, que en el Derecho 
romano y canonista medieval se refiere al objeto 19, aunque dicho con-
cepto admite una definición analógica 20, En este sentido, lo señaló 
Santo Tomás al afirmar:

“La palabra derecho (ius), primero significó la misma cosa justa (ipsa res 
iusta). Más, después, derivó para indicar el arte por el cual conocemos lo que es 
justo; y después para asignar el lugar donde se otorga el derecho, como cuando 
se dice que alguien comparece en derecho; finalmente, es llamada también de­
recho la sentencia dada por aquel a quien pertenece administrar justicia, aun 
cuando lo que se resuelva sea inicuo” 21.

Por otra parte, el concepto de Derecho también se refiere al su-
jeto, a cada ser humano, dotado de una “facultas” o “potestas”, lo que 

19  No existe ningún texto jurisprudencial, legal o literario, en el cual se 
signifique la palabra ius como poder o facultad de las personas. En Digesto 1, 1, 
11 se dice: “Ius pluribus modis dicitur: uno modo, cum id quod semper aequum ac bonum 
est ius dicitur, ut est ius naturale. Altero modo, quod omnibus aut pluribus in quaque 
civitate utile est, ut est ius civile. nec minus ius recte appellatur in civitate nostra ius 
honorarium praetor quoque ius reddere dicitur etiam cum inique decernit, relatione scilicet 
facta non ad id quod ita praetor fecit, sed ad illud quod praetorem facere convenit. Alia 
significatione ius dicitur locus in quo ius redditur, appellatione collata ab eo quod fit in eo 
ubi fit. quem locum determinare hoc modo possumus: ubicumque praetor salva maiestate 
imperii sui salvoque more maiorum ius dicere constituit, is locus recte ius appellatur” 
(“Derecho se dice de varios modos: en un modo se dice derecho de aquello que 
es siempre ecuo y bueno, como el derecho natural. En otro modo, de lo que es 
útil para todos o los más en cada ciudad, como es el derecho civil. No menos 
rectamente se llama derecho en nuestra ciudad al derecho honorario. También se 
dice que el pretor administra derecho, incluso cuando decide inicuamente, hecha 
relación, por supuesto, no a aquello que de tal manera hizo el pretor, sino a lo que 
convino que el pretor hiciera. En otra significación, se dice derecho del lugar en 
el cual se administra el derecho, aplicando el nombre de lo que se hace al lugar 
en donde se hace; cuyo lugar podemos determinar de este modo: dondequiera 
que el pretor, a salvo la majestad de su imperio y a salvo las costumbres de los 
mayores, determina pronunciar derecho, este lugar se llama con razón derecho”). 
Es decir, la palabra derecho admite diversos modos de decirse, pues significa: 
derecho natural, derecho civil, derecho honorario, lo que hace el pretor, el lugar 
en donde se administra el derecho, pero en ningún momento se señala que ius 
signifique potestas o facultas.

20  Folgado Fernández, A., o.c., pp. 77-80.
21  Santo Tomás de Aquino, Summa Theológica, II-II, c 57a 1.



JUAN RAMÓN RODRÍGUEZ LLAMOSÍ304

compromete a los filósofos y teólogos 22, como concepto que está defi-
nido unívocamente.

A partir de esta distinción, el P. Avelino Folgado se cuestiona 
cuando surge ese uso del concepto de derecho subjetivo y señala con 
rigor que el comienzo del uso medieval del citado concepto de dere-
cho subjetivo se sitúa en la polémica franciscana acerca del Derecho 
de propiedad 23.

Esta distinción, incluso, ha permitido apuntar un cruce del de-
recho subjetivo con lo humanístico, como afirma el profesor Elio 
Gallego García cuando señala:

“Es a lo más que una categoría jurídica, es un modo de concebir no ya 
sólo lo jurídico, sino al hombre mismo (...). Es como si se dijera: es verdad, el 
derecho subjetivo es incapaz de ofrecer una visión satisfactoria de lo jurídico, 
pero no podemos prescindir de él porque está en juego todo un modo de conce­
bir las cosas. Es lo que podríamos denominar la carga ideológica del derecho 
subjetivo” 24·

A este aspecto dedicará el P. Avelino interesantes monografías, 
que analizan el concepto de propiedad en San Agustín, a los que su-
maría otros estudios sobre diferentes aspectos del Derecho civil 25, y 

22  Folgado Fernández, A., o.c., pp. 80-96.
23  Umberto Eco ambientó su famosa novela El nombre de la rosa, (que puede 

leerse ya en cualquier edición, por eso no citamos ninguna) en la Italia del siglo 
xiv en la época del pontificado del Papa Juan XXII. En el texto se puede entre-
ver toda la problemática entre los franciscanos espirituales y los conventuales y 
la controversia que enfrenta a los franciscanos contra el Papa por las diferencias 
jurídicas en torno a la institución de la propiedad.

24  Gallego García, E., Tradición jurídica y derecho subjetivo Madrid 1996, p. 97.
25  Folgado Fernández, A., «Los derechos del escritor y del artista según 

los moralistas y canonistas españoles de la primera mitad del siglo xvii», en 
Anuario Jurídico y Económico Escurialense 2 (1961) 331-77; Íd., «La doctrina juris-
prudencial del abuso del Derecho», en Anuario Jurídico y Económico Escurialense 12 
(1980) 223-377; Íd., «La figura de la prodigalidad en el Código Civil, después 
de la ley de 24 de octubre de 1983», en Anuario Jurídico y Económico Escurialense 
16 (1984) 15-48.



AVELINO FOLGADO Y LA CONTROVERSIA FRANCISCANA SOBRE LA... 305

otros relativos a San Agustín, del que fue fiel seguidor desde su juven-
tud, relacionados con la Ley y el Derecho 26.

Se debe, por tanto, al P. Avelino Folgado haber puesto fin a las dis-
cusiones doctrinales acerca del origen del concepto del derecho sub-
jetivo señalando de forma clara y precisa, con rigor técnico, y tras el 
examen minucioso de los textos antiguos, que dicho origen se sitúa en 
la polémica sobre la pobreza franciscana que tuvo lugar en el siglo xiv.

3.	L a controversia franciscana sobre la pobreza 

3.1.	 Orígenes de la controversia

Cuando San Francisco de Asís fundó su Orden en el año 1209 
propuso que sus “frailes menores” se atuvieran taxativamente a las ins-
trucciones que Jesús transmitió a sus apóstoles cuando los envió a 
predicar: “No os proveáis de oro, ni de plata, ni de cobre en vuestros cintos; 
ni de alforja para el camino, ni de dos túnicas, ni de bordón” (Mt. 10, 9-10; 
cf. Mc. 10, 28; Lc. 18, 28). 

La Primera Regla de los frailes menores que dio San Francisco 
de Asís estableció, en este sentido, una serie de normas: el perfecto 
debe vender todo lo que tiene y dar su importe a los pobres (Cap. I.); 
hay que despojarse de todo, dejar de lado bolsa, alforja, pan y hasta 
bastón (Cap. XIV); ningún fraile puede recibir pecunia, ni dinero 
alguno, ni siquiera libros (Cap. VIII), porque hay que darle tan poca 
importancia al dinero como a las piedras: “Guardémonos, pues, los que 
dejamos todas las cosas, no sea que por tan poco perdamos el reino de los cielos” 
(Cap. VIII.); los frailes que sepan trabajar deben hacerlo y para ello 
pueden poseer sus instrumentos y recibir lo necesario, salvo dinero, 
pero ninguno tendrá habitación propia ni permanente: “Dondequiera 
que moraren, en los yermos o en otras partes, ningún lugar se apropien ni le 

26  Folgado fernández, A., «Terminología del derecho de propiedad en san 
Agustín», en Anuario Jurídico y Económico Escurialense, 29 (1996) 9-37; Íd., «Controversia 
pelagiano-agustiniana sobre la salvación de los ricos», en La Ciudad de Dios 211 
(1998) 403-475; Íd., «La Ley y el Derecho en San Agustín», en Anuario Jurídico y 
Económico Escurialense 31 (1999) 11-46; Íd., El pensamiento de San Agustín en torno a 
la propiedad privada, San Lorenzo de El Escorial 2003.



JUAN RAMÓN RODRÍGUEZ LLAMOSÍ306

defiendan” (Cap. VII). Tampoco los frailes “deben poseer nada para sí 
mismos, ni casa, ni habitación, ni ninguna otra cosa”, ni caballerías para 
transportarse, confiando su subsistencia a la limosna de los fieles 
(Cap. XV).

Igualmente, San Francisco suprimió todo orden jerárquico a fin 
de evitar el poder que otorga la superioridad jerárquica que es, en 
cierto modo, una forma de riqueza. Por ello, los frailes no pueden 
tener servidores, e incluso, deben ser ellos los servidores de todos los 
demás allí donde se encuentren: deben ser los “menores” dentro de 
cualquier agrupación humana (Cap. VII). Tampoco la organización 
de la comunidad franciscana puede establecer jerarquías en función 
del gobierno del grupo, ni mucho menos aceptar cargo alguno de au-
toridad dentro de la Iglesia: “Ninguno de los frailes tenga poder y señorío, 
máxime entre sí” (Cap. V). Ningún fraile puede llamarse “prior” (que 
significa, el primero) porque todos son iguales; y, para internalizar 
esta igualdad como vivencia, se obliga a que los frailes se llamen her-
manos y se laven los pies unos a otros (Cap. VI); y el que se encar-
gue de la coordinación tiene que ser llamado simplemente “ministro” 
(Cap. V), y debe ser considerado el mayor servidor de todos los demás 
y, por lo tanto, el último de la comunidad: “el que quiera ser mayor entre 
ellos, sea ministro y siervo de ellos; y el mayor sea como el mentor” (Cap. V).

Como puede apreciarse, San Francisco pretendía que los fran-
ciscanos vivieran al margen del Derecho renunciando a todos los de-
rechos individuales (iura) tanto sobre bienes materiales (propiedad) 
como sobre los inmateriales (poder, honor, etc.). El Derecho quedaba, 
por tanto, fuera de la vida del fraile franciscano hasta tal extremo 
que, ni siquiera, debía recurrir a la justicia si le hicieren un mal, sino 
presentar la otra mejilla (Cap. XI). En definitiva, el franciscano no 
puede recurrir al orden jurídico para protegerse porque no tiene nada 
de qué defenderse dado que, por sus propios votos, ha renunciado a 
sus derechos individuales y se encuentra al margen del Derecho. Esto 
no implicaba, ni cuestionar el orden jurídico de la Iglesia, ni mucho 
menos una incitación a la revolución social. Era, simplemente, una 



AVELINO FOLGADO Y LA CONTROVERSIA FRANCISCANA SOBRE LA... 307

forma de vida religiosa. Y, de hecho, así lo entendió la Iglesia por lo 
que el propio Papa Inocencio III aprobó esta Primera Regla 27.

Sin embargo, las cosas no eran realmente así. Tanto antes de la 
muerte de San Francisco como después de ésta, los franciscanos re-
cibieron privilegios de la Santa Sede, nombraron autoridades de la 
Orden, y en general, retornaron al Derecho aun cuando seguían ne-
gándolo. De hecho, a la muerte de San Francisco, se comenzó la cons-
trucción de un lujoso templo y centro de peregrinaje en su memoria 
para lo cual se recibieron importantes limosnas, aparecieron iglesias y 
grandes conventos franciscanos en toda Europa y tuvieron necesidad 
de personal de servicio, jardineros, cocineros, etc. En esta línea, el 
Papa Gregorio IX promulgó el 29 de septiembre de 1230 la Bula Quo 
elegante según la cual los franciscanos tienen solamente el “uso” de los 
bienes que están a su disposición pero no la propiedad, que correspon-
de directamente al Papado (in ius et proprietatem Beati Petri) 28.

Esta situación, pronto, se hizo insostenible y comenzaron las crí-
ticas en torno al Papa. Es obvio que lo que subyacía era una discusión 
estrictamente jurídica porque estaban en juego conceptos romanos 
muy asentados como los de uso, usufructo, y dominium o propiedad, 
pero las Bulas papales apoyaban a los franciscanos asumiendo los 
planteamientos jurídicos de la Orden religiosa, y distinguían entre el 
“simple uso de hecho” (“simplex usus facti”), que corresponde a los fran-
ciscanos y que no implica, en absoluto, derecho alguno; y el ius utendi, 
el usufructus, la possessio, y la proprietas, que corresponden a la Iglesia. 

Según la tesis desarrollada por San Buenaventura en su Apología 
pauperum y convalidada por el Papa Nicolás III en la constitución Exiit 
qui seminat (1279), la Orden franciscana ejerce un simplex usus facti 

27  No deja de ser sorprendente, ciertamente, que se pueda vivir al margen 
del Derecho, y mucho menos viviendo en comunidad. Michel Villey lo dijo con 
cierta precisión en sus lecciones de los años 1961-1966 reunidas bajo el título La 
formación del pensamiento jurídico moderno (Montchrétien 1975), cuando afirmaba 
en su p. 191: “La empresa franciscana constituye un test cautivante para la Filosofía del 
Derecho. ¿Es posible quedarse fuera del Derecho?”.

28  Folgado Fernández, A., Evolución histórica del concepto de derecho subje­
tivo. Estudio especial en los teólogos-juristas españoles del siglo XVI, San Lorenzo de El 
Escorial 1960, p. 104.



JUAN RAMÓN RODRÍGUEZ LLAMOSÍ308

sobre los bienes muebles o inmuebles -dependencias conventuales, 
etc.- que pueda utilizar; la propiedad (dominium) de tales bienes, en 
cambio, sigue estando en manos de los benefactores de la Orden (en 
muchos casos, la propia Sede Pontificia), que autorizan a los frailes a 
servirse de ellos 29. 

A finales del siglo XIII, aparecieron en Italia y en el sur de Francia 
ciertos franciscanos extremistas llamados “espirituales” que regresaron 
al culto a la pobreza y no admitían sino el “uso pobre” (“usus pauper”) 
de los bienes materiales. Es por esto que, a finales de 1323 un Papa 
francés, el Papa Juan XXII 30, decide poner fin a esta ficción jurídica 
por la cual los franciscanos pueden mantenerse oficialmente “pobres”, 
mientras utilizan, de hecho, numerosos bienes; rechaza las sutilezas 
jurídicas que usan los franciscanos para desligarse de lo jurídico; con-
dena a los “espirituales”; y quiere forzar a los franciscanos a aceptar la 
propiedad de sus iglesias y conventos 31. 

En las bulas Ad conditorem canonum (1322), Cum inter nonnullos 
(1323) y Quia quorundam (1324), el Papa sostenía que la pretensión 

29  Ibíd., p. 104.
30  Es abundante la referencia que este Papa ha tenido en la literatura: Dante, 

en la Divina Comedia, cita dos veces a Juan XXII en el cántico del Paraíso (Dante 
Alighieri, Divina Comedia, Par. XVIII, 130-136; y, XXVII, 58-60). También Las 
profecías de San Malaquías se refieren a este Papa como De surore osseo (Del zapatero 
de Ossa), refiriéndose al oficio de zapatero de su padre. En la novela El nombre 
de la Rosa de Umberto Eco algunos personajes se refieren a él con improperios. 
La novela Los Reyes Malditos de Maurice Druon se refiere a este pontífice como 
un gran líder.

31  En el romance medieval La novela de la rosa (Le Román de la Rose), poema 
de cerca de 22.000 versos octosílabos que adopta la forma de sueño alegórico, 
escrita entre 1225 y 1280. La primera parte del poema fue escrita por Guillaume 
de Lorris, y consta de 4.058 versos octosílabos. Se elaboró entre 1225 y 1240. La 
obra, interrumpida por la prematura muerte de Guillaume de Lorris, fue conti-
nuada por Jean de Meung con 17.722 versos entre 1275 y 1280. En ella se describe 
a un monje franciscano, a quien se le designa con el significativo apelativo de 
“Falso-rostro” y que declara (v. 4325): “Si se cree por el mundo, que toda la virtud en 
nosotros abunda, y que siempre como pobres nos presentamos, somos, les hago saber, quienes 
tenemos todo sin nada tener”. Vid. Lorris, G. de, Roman de la Rose, trad. de Juan 
Victorio, Madrid 1987; Lorris, G. de, Le Roman de la rose, introducción de María 
L. Carmona, trad. de Carlos Alvar y Julián Muela, Madrid 1995; Lorris, G. de, 
El Libro de la Rosa, prólogo de Carlos Alvar, trad. de Carlos Alvar y Julián Muela, 
apéndice de Alfred Serrano i Donet, Madrid 1986.



AVELINO FOLGADO Y LA CONTROVERSIA FRANCISCANA SOBRE LA... 309

de los franciscanos de no ser considerados propietarios de los bienes 
de que disfrutan es técnicamente inadmisible. Los franciscanos, en 
efecto, utilizan tales bienes como si se tratara de propiedades suyas: 
ejercen sin obstáculo el ius fruendi y el ius utendi. Su propietario oficial 
(el Papado), en cambio, ejerce sobre ellos un extraño dominio mera-
mente nominal, vacío de facultades reales (dominium verbale, nudum 
et aenigmaticum). El intento de los franciscanos de desvincular el usus 
iuris del usus facti era realmente engañoso. Los franciscanos tienen un 
uso estable de sus conventos, de sus jardines y graneros, es decir el 
commodum o valor de uso de la cosa, y al Papa se le ha dejado una fic-
ción de propiedad o dominio, un dominium verbalis, nudi et aenigmatici, 
un dominio puramente verbal porque los verdaderos propietarios son 
los franciscanos.

Los franciscanos no soportan esta imposición porque atenta con-
tra sus principios y se rebelan contra la autoridad del Papa. Éste re-
crimina al general de la Orden, Michele de Cesena. La Bula Quis 
vir reprobus se refiere, con este grave apelativo de “hombre réprobo”, al 
propio Cesena. Y ordena la detención de los “espirituales”, incluido el 
propio Cesena 32. 

3.2.	Guillermo de Occam y el Opus nonaginta dierum

En medio de esta revuelta aparece un franciscano, venido de 
Oxford, llamado Guillermo de Occam (o de Ockham) (1285-1349), 
que se coloca del lado de sus hermanos perseguidos y ataca las tesis 
del Papa Juan XXII en una serie de escritos polémicos, entre los que 
destaca el Opus nonaginta dierum (1332), llamado así porque fue escrito 
en noventa días. Su argumentación se basaba en la afirmación de que 
el derecho individual no es un simple derecho, sino es el poder de 
beneficiarse: todo derecho implica una idea de poder subyacente que 
puede ser ejercitado por el titular. En cambio, los franciscanos, como 
lo hizo Jesús, se limitan a usar sin tener poder de hacerlo: tienen el 
goce, pero no el título del goce. Por tanto, no pueden acogerse a los 
remedios que son la esencia de todo derecho individual: la potestas 
vindicandi et defendendi in humano iudicio. 

32  Folgado Fernández, A., o.c., pp. 99-100.



JUAN RAMÓN RODRÍGUEZ LLAMOSÍ310

Lo que Occam establecía, con todo acierto, era una distinción en-
tre ius fori e ius poli, expresiones agustinianas que empleará como sinó-
nimas, respectivamente, de Derecho positivo-humano y de Derecho 
natural-racional. Concretamente, el ius poli -que, literalmente, sería el 
“Derecho celestial”- lo identifica con “la equidad natural que, sin ninguna 
ordenación humana, y ni siquiera divina, es conforme a la razón humana”, 
esto es, “aequitas naturalis quae est consona rationi humanae”. En el jar-
dín del Edén imperaba el ius poli, que facultaba al hombre a utilizar 
cualesquiera bienes que pudiera necesitar. Tras el pecado original, 
el ius poli fue restringido por el ius fori, que instituye el derecho de 
propiedad y atribuye al propietario la facultad de excluir a los demás 
hombres del uso de la cosa, pero en situaciones extremas el hombre 
recupera su derecho originario a utilizar bienes que, aunque no sean 
de su propiedad, resultan imprescindibles para su supervivencia.

Para Occam, los franciscanos ejercen una facultad jurídico-na-
tural, es decir, derivada del ius poli, sobre los bienes a su disposición. 
Dicho de otro modo, poseen tales bienes en precario con la autoriza-
ción de sus propietarios legales. Si los propietarios retiran tal licencia, 
los franciscanos no pueden ejercitar acción judicial alguna: en esto 
consiste el simplex usus facti, cuya plausibilidad niega Juan XXII y 
Occam reivindica. 

En este contexto polémico es donde Occam acuña su formulación 
del derecho como potestas cuando afirma:

“El derecho de uso (“ius utendi”) es la facultad de usar lícitamente una 
cosa externa (potestas licita utendi re extrínseca), de la que su titular no puede 
ser privado sin culpa o sin causa racional en contra de su voluntad, de modo 
que, si el titular fuera privado de ella, puede llevar a juicio al usurpador” 33.

El propósito de Occam era, sin duda, demostrar que los francisca-
nos -igual que Cristo y los Apóstoles en su día-, no son titulares de tal 
potestas: en efecto, si son privados de los bienes que detentan en preca-
rio no pueden ejercitar acción judicial alguna. Lo relevante es que en 
la argumentación del ius de Occam se consagra un “giro subjetivista”, 
un verdadero salto cualitativo en la historia del pensamiento jurídico. 

33  Occam, G. de, Opus nonaginta dierum, q. 2.



AVELINO FOLGADO Y LA CONTROVERSIA FRANCISCANA SOBRE LA... 311

El Opus, dice el P. Avelino, es esencialmente la fuente donde se contie-
ne la doctrina común de los franciscanos sobre la pobreza franciscana 
y los conceptos jurídicos en que la basaba 34. Dice el sabio agustino:

“Desde el punto de vista formal, el concepto franciscano del derecho subje­
tivo –elaborado con pasión para defender el privilegio de no poseer ninguno– 
es casi perfecto, casi técnico. Ni los mismos civilistas de nuestros días tienen 
mucho más que añadir. Occam y los franciscanos le llenaron de contenidos 
voluntaristas; sin incurrir en falta de lógica cabe llenarle de contenidos inte­
lectualistas. La formulación tuvo éxito” 35.

Pues bien, a partir de la controversia de los franciscanos sobre la 
pobreza, la filosofía jurídica incluyo una interpretación subjetiva de 
los textos romanos. El ius, definido como objeto, fue desplazado por 
el ius, entendido como facultas o potestas, vinculadas al sujeto, como 
derechos que nacen del sujeto mismo y no de las relaciones conflicti-
vas con otros sujetos. El ius pasó de ser una relación objetiva a ser una 
facultas o potestas 36.

3.3.	La formulación de los teólogos de los siglos xiv y xv

A la sombra del occamismo, aquella formulación de éxito con-
quistó, en lucha con la concepción tradicional del Derecho, la mayor 
parte de las Universidades Europeas de los siglos xiv y xv. Teólogos 
voluntaristas como Juan de Gerson y Juan Mayr e intelectualistas 
como Conrado Summenhart de Calw y Juan Driedo de Turnhout ela-
boraron meritorios y sistemáticos trabajos doctrinales que, a su vez, 
tendrían una gran importancia en nuestros teólogos del siglo xvi, los 
cuales eran conocedores de la controversia franciscana y la exponían 
en sus clases (pues era tema de explicación obligada en las cátedras 
de la época) mostrando los puntos del litigio y desarrollando las opi-
niones de Occam, si bien sin poder citar el Opus nonaginta dierum ni 
los escritos de los franciscanos revueltos, que eran obras prohibidas 37.

34  Folgado Fernández, A., o.c., p. 112.
35  Ibíd., p. 146.
36  Ibíd., p. 216.
37  Ibíd., p. 146.



JUAN RAMÓN RODRÍGUEZ LLAMOSÍ312

De esta manera, el origen del concepto de derecho subjetivo se 
afianza en el siglo xvi en la segunda escolástica hispana y, concreta-
mente, tras la controversia con los franciscanos sobre la pobreza y la 
reinterpretación de Guillermo de Occam de la idea del ius naturale del 
Derecho clásico romano con el concepto de lex naturalis de los teólo-
gos y la facultas no potestas que pusieron en marcha los franciscanos a 
partir de la controversia sobre la pobreza evangélica predicada por 
Jesús y admitida en su regla monástica. 

En este sentido, ius se definirá como poder lícito de obrar, usar, 
disponer, ordenar, etc., del que nadie debe ser privado contra su vo-
luntad si no existe culpa o causa razonable, con la facultad, si lo fuese 
injustamente, de defenderlo y vindicarlo. Y esta concepción romperá 
con la tradición jurídica que definía el derecho como “lo justo” que 
había iniciado Aristóteles, completando el Derecho romano mediante 
la práctica, y que había logrado en Santo Tomás su mayor perfección 
teórica. Dice, a este respecto, el P. Avelino Folgado:

“Doctrinalmente, la consideración del derecho como facultad o poder del 
hombre nace dentro del especial movimiento filosófico de los siglos xiv y xv, ges­
tado en el seno de la Orden franciscana, con las figuras señeras de Juan Duns 
Escoto y Guillermo de Occam. En oposición crítica al Tomismo, los sistemas 
de ambos, con sus errores y extravagancias a veces, son un esfuerzo benemérito 
de orientación hacia lo individual concreto, lo personal. El nuevo concepto del 
derecho nace, no como una consecuencia o ulterior desarrollo de una noción 
parcial –el aspecto objetivo que se quiere completar–, sino como una visión 
nueva, distinta y suficiente, llamada a substituir la anterior y objetivada de 
una filosofía que parte de principios opuestos” 38.

Para el P. Avelino Folgado las doctrinas sobre el derecho subjetivo 
de Juan de Gerson (1363-1429), expuestas en su libro Tractatus De po­
testate eclesiástica et De origine iuris et legum, que escribió en el Concilio 
de Constanza 39, y que leyó después ante los Padres conciliares el día 6 

38  Ibíd., p. 94.
39  El concilio de Constanza fue un concilio ecuménico de la Iglesia Católica, 

convocado el 30 de octubre de 1413 por Segismundo de Hungría, emperador ger-
mánico, y el antipapa Juan XXIII. La reunión se llevó a cabo del 5 de noviembre 
de 1414 hasta el 22 de abril de 1418​ en la ciudad imperial de Constanza. Sus 



AVELINO FOLGADO Y LA CONTROVERSIA FRANCISCANA SOBRE LA... 313

de febrero de 1417, no son una obra solitaria y desconectada de la vida, 
sino la cristalización del sentir y pensar de la época. Gerson escribió 
su Tratado sobre la potestad de la Iglesia, es decir, sobre los derechos de 
la Iglesia y de los eclesiásticos en cada uno de los órdenes, grados y 
oficios, en medio de un ambiente polémico como fue el del Concilio de 
Constanza. El propio Gerson, advertía en el Prólogo de su Tratado, que 
lo que va a decir no es nuevo ni original, sino que está en el ambiente y 
se encuentra en multitud de escritos propios y de otros autores 40.

Lo que Juan de Gerson afirmaba es una teoría del Derecho que 
ya había desarrollado cuatro años antes como concepto moral previo 
en su obra De vita spirituali animae. Y lo que viene a decir es que todo 
lo que hay de entidad y bondad en cada ser debe llamarse Derecho: 
el derecho del cielo a influir, del sol a iluminar, del fuego a calentar, 
de la golondrina a hacer nido y de toda criatura a hacer lo que natu-
ralmente puede hacer.

Dice el P. Avelino a propósito de Gerson:

“Definido el derecho como facultad o poder de alguien por dictamen de la 
recta razón, Gerson cree que puede y debe llamarse derecho, al menos en sentido 
amplio, todo lo que hay de entidad y bondad en cada criatura, puesto que lo 
tiene en virtud de ese dictamen de recta razón” 41.

Gerson partía de la definición tradicional del Derecho como “lo 
suyo”, lo que conviene o está ordenado a alguien, pero lleva, a su úl-
timo extremo el voluntarismo y el positivismo de Occam. Y es que, 
como señala más adelante el propio sabio agustino respecto de esta 
doctrina de Gerson:

“El fundamento del derecho es el dictamen de la Recta Razón o la Justicia 
Primera que corresponde a Dios por esencia y a las criaturas por participación. 

principales objetivos fueron: acabar con el Gran Cisma de Occidente y estudiar 
la reforma de la Iglesia, aunque se tomaron otras decisiones, como la condena de 
Juan Huss. Vid. Alberigo, G., «El concilio de Constanza (1414-1418)», en Historia 
de los concilios ecuménicos, Salamanca 1993, pp. 189-201.

40  Folgado Fernández, A., o.c., p. 151.
41  Ibíd., p. 159.



JUAN RAMÓN RODRÍGUEZ LLAMOSÍ314

Pero identificado o fundado ese dictamen sobre el derecho arbitrario de la Divi­
nidad, el derecho queda despojado de toda base objetiva y reducido a caprichoso 
subjetivismo” 42.

Con estrecha dependencia de Gerson, dice el P. Avelino Folgado, 
que el profesor y decano de la facultad de Teología de Tubinga, 
Conrado Summenhart de Calw (1450-1502), expuso su teoría del dere-
cho subjetivo en la Quaestio prima de su obra titulada: De contractibus 43. 

Para Summenhart, ius tiene dos sentidos: el primero, como sinó-
nimo de lex. Se dice de esta manera que los Mandamientos de la Ley 
de Dios son Derecho divino, los de la Iglesia son Derecho canónico y 
las Constituciones del Emperador son Derecho civil o imperial. Según 
el segundo sentido, ius es facultad o poder. Y, de esta manera, el padre 
tiene derecho en el hijo, el rey en los súbditos y todos los hombres en 
las cosas que les pertenecen y aún en determinadas personas. Por lo 
que, así definido, dice el P. Avelino Folgado, el Derecho es formal y 
entitativamente una relación 44.

El escocés Juan Mayr (1469-1550), que también tuvo su participa-
ción en la evolución cronológica del concepto de Derecho subjetivo, 
expuso sus doctrinas sobre el derecho subjetivo en su obra titulada In 
Quartum Sententiarum (Disp 15, q. 10), donde tras analizar las disqui-
siciones metafísicas sobre el concepto Derecho, que incluso encuentra 
contradictorias, afirmará que el Derecho es poder, potencia lícita, do-
minio (potestas, potentia licita, ius, dominium, extenso vocabulo coincidunt). 
Es, en primer lugar, dominio. Quien tiene derecho sobre una cosa es 
dueño y señor de la misma. Pero es, en segundo lugar, potestad o po-
tencia lícita. Es poder moral o concedido por la ley, es potencia lícita, 
lo que implicará una serie de facultades que forman su contenido e 
indican su magnitud y que el titular ejerce en nombre propio 45.

42  Ibíd., p. 160.
43  Ibíd., p. 161.
44  Ibíd., p. 162.
45  Ibíd., pp. 169-170.



AVELINO FOLGADO Y LA CONTROVERSIA FRANCISCANA SOBRE LA... 315

El último teólogo del siglo xv que expuso una noción de derecho 
subjetivo fue Juan Driedo de Turnhout (1480-1535) 46. Sus ideas en tor-
no al derecho subjetivo se contienen en su obra De libertate christiana. 
En ella dice que ius tiene un doble significado: unas veces significa ley, 
como cuando se afirma que el Decálogo es Derecho Divino; y otras, 
dominio, como cuando se afirma que alguien tiene derecho sobre sus 
posesiones o sus campos. Y, en este último sentido, ius puede definirse 
como poder o facultad de uno sobre otro, y puede ser real o in rem, que 
no es personal, y personal o in personam (Lib. I, cap. 9 y Lib. I, cap. 10).

3.4.	La Escuela teológica española del siglo xvi

Las ideas de Occam seguidas por aquella primera generación de 
escolásticos como Gerson, Diedro, Mayr, etc., que realizaron los pri-
meros análisis del concepto de derecho subjetivo, fueron seguidas por 
los escolásticos del siglo xvi, quienes consagraron definitivamente el 
concepto en el mundo jurídico. 

A partir de las concepciones previas de Gerson, Summenhart y 
Mayr el concepto de derecho subjetivo pasó a ser formulado por la 
Escuela Teológica española del siglo xvi y primera mitad del siglo 
xvii 47, particularmente por el dominico Francisco de Vitoria, funda-
dor de la llamada “Segunda escolástica” en la Universidad de Salamanca, 
quien definió el ius en In STh. Tom. Aquinat como: “potestas vel facultas 
conveniens alicui secundum leges” (in IIa IIae, qu. 62, art. 1, 5). Esto es, 
“potestad o facultad que conviene a alguien según la ley”.

Con su autoridad, Francisco de Vitoria aseguró la entrada del 
concepto de derecho subjetivo en los escolásticos del siglo xvi, en los 
cuales tal definición resultó común, siendo sus seguidores más repre-
sentativos Domingo de Soto, los agustinos Pedro de Aragón y Miguel 
Bartolomé Salón, y los jesuitas Luis de Molina y Francisco Suárez 48.

46  Ibíd., p. 171.
47  Ibíd., pp. 191ss.
48  Para el estudio de la noción de derecho subjetivo en los escolásticos del 

siglo xvi vid. Ortiz, B., «El concepto de derecho en la Escolástica Española», en 
Cuadernos de la Universidad de Córdoba 143 (1980-1981) 9ss.; Megías Quirós, J. J., 
«De la facultad moral a la cualidad moral: el derecho subjetivo en la Segunda 



JUAN RAMÓN RODRÍGUEZ LLAMOSÍ316

Domingo de Soto (1495-1560) en su De justitia et iure señaló 
que: “ius idem est quod facultas disponendi de rebus liberique illis utendi” 
(Lib. IV, q. 1, art. 1). Luis de Molina (1535-1600) en su De justitia et 
iure explicó que ius es una “facultas aliquid faciendi sive obtinendi aut 
in eo insistendi, vel aliquo alio modo se habendi, cui sine legitima causa, 
contraveniatur, injuria fit eam habenti” (Lib. II, disp. I.). Y Francisco 
Suárez (1548-1617), en su conocido Tratado De legibus ac Deo legisla­
tore sostuvo que ius es una “facultas quaedam moralis quam unusquisque 
habet vel circa rem suam vel ad rem sibi debita” (Lib. I, cap. 2, párr. 5) 
y, también, “Ius enim interdum significat moralem facultatem ad rem 
aliquam vel in re sive sit verum dominium, sive aliqua participatio eius” 
(Lib. II, cap. 17, párr. 2).

La valoración de lo humano sería la preocupación constante del 
humanismo de los teólogos juristas del siglo xvi. En este humanismo 
está la base de su filosofía, su teología y su ascética y mística y, sobre 
todo, su política y su derecho. En el campo de la política destaca el 
desarrollo de las ideas sobre el origen de la sociedad y la soberanía de 
las “Repúblicas perfectas” (los nacientes Estados), el contrato social, 
los deberes y derechos de los príncipes y la doctrina del tiranicidio. 
En el ámbito del Derecho, la formación del Derecho internacional, 
los estudios sobre la licitud de la guerra, sobre la colonización y la 
conquista, la esclavitud, los derechos de la persona, etc. 

A estos grandes teólogos del siglo xvi se debe la formación del 
contenido del concepto de Derecho en su aspecto subjetivo como lici-
tud, como potestad y como facultad. Un contenido que viene explica-
do como moral legítima y jurídica lo que implica un aspecto alterita-
rio, intersubjetivo y comunitario. 

Escolástica tardía», en Anuario de Filosofía del Derecho 9 (1992) 325ss.; Sosa Morato, 
B., La noción de derecho en “Los seis libros de la justicia y el derecho” de Luis de Molina, 
Pamplona 1985; Barrientos García, J., El tratado “De justitia et jure (1590)” de 
Pedro de Aragón, Salamanca 1978, pp. 145ss.; Composta, D., «La “moralis facultas” 
nella filosofia giuridica di F. Suárez», en Salesianum. Rivista Trimestrale di Teologia, 
Pedagogía, Filosofia e Diritto Canonico 18 (1956) 476ss.; y 19 (1957) 3ss.; Sánchez 
de la Torre, A., «Derecho subjetivo y deber jurídico en la escuela de Suárez», 
en Boletim da Faculdade de Direito 65 (1989) 145ss.



AVELINO FOLGADO Y LA CONTROVERSIA FRANCISCANA SOBRE LA... 317

4.  Conclusión

A pesar de las diferentes discusiones doctrinales sobre el origen 
del concepto de derecho subjetivo, el P. Avelino Folgado apuntó una 
nueva dirección según la cual la noción del derecho subjetivo resulta 
una creación de los franciscanos del siglo xiii, lo que habría permitido 
a Guillermo de Occam elaborarla a partir de las ideas que ya estaban 
en el propio ambiente.

A partir de esta tesis, el filósofo del derecho e historiador de las 
ideas jurídicas, el profesor francés Michel Villey, mantuvo que la atri-
bución del significado de “facultad” o “potestad” a la palabra “dere-
cho” tuvo sus orígenes precisos en el pensamiento del filósofo y teó-
logo inglés Guillermo de Occam. Villey convirtió la citada obra de 
Occam en el acta de nacimiento de aquella noción a partir del cual 
construyo un amplio sistema de su filosofía jurídica.

Sin embargo, la tesis del P. Avelino Folgado nos merece respeto 
y, no en vano, se hizo clásica en el ámbito del Derecho civil (Federico 
de Castro, Castán Tobeñas y Díez Picazo) y de la Filosofía jurídica 
(Vallet de Goytisolo, Millán Puelles). Unos y otros, civilistas y filó-
sofos, consideraron de manera unánime que, a partir de los francis-
canos, la filosofía jurídica incluye una interpretación subjetiva de los 
textos, una interpretación que la propia filosofía jurídica romana ex-
cluía taxativamente.

Juan Ramón Rodríguez Llamosí



JUAN RAMÓN RODRÍGUEZ LLAMOSÍ318


