
CREO EN LA RESURRECCIÓN DE LOS MUERTOS Y EN LA VIDA ETERNA 267

Creo en la resurrección de los muertos 
y en la vida eterna

Resumen

Dos son los artículos del credo cristiano que comentamos, recomponiendo 
el pensamiento de san Agustín: la resurrección de los muertos, que repre-
senta el desenlace de la historia humana y de la creación entera, pues la 
resurrección para la gloria es la culminación de la obra divina de la primera 
creación, en la nueva creación, obra principalmente de Dios, pero también 
de sí misma.

El segundo artículo es la vida eterna, que no puede ser otra que la vida divina 
(pues Dios es el único inmortal) participada por la criatura, hecha capaz de 
Dios. El culmen de la creación consiste en asociar a la criatura al Creador, en 
su vida trinitaria plenamente feliz.

Palabras clave: Resurrección, hombre, muerte, reencarnación, nueva crea-
ción, cuerpo espiritual. Felicidad, vida eterna, visión de Dios, paz, descanso, 
ciudad celeste. 

Abstract

Two are the articles of Christian creed we are going to comment, by making 
up saint Augustine’s thought: the first one is the resurrection of the dead, 
which represents the development of human history and the whole creation, 
because the resurrection for the glory is the culmination of the divine work 
of first creation, into a new creation; work that is mainly proper of God but is 
also the work of the creature.

The second article of the creed concerns to the everlasting life, which might 
not be another one than divine life (as God is the only immortal) participated 
by creature, made capable of God. The highest point of creation consists in 
becoming associates creature and Creator, in the Trinitarian fully happy life.

Key words: Resurrection, mankind, death, reincarnation, new creation, spi-
ritual body. Happiness, everlasting life, vision of God, peace, rest, celestial 
city.

CiuD-Ra 234-1 (2021) 267-292



MODESTO GARCÍA GRIMALDOS, OSA268

Nos proponemos exponer la explicación que da san Agustín de 
estos dos artículos del credo cristiano diseminada por sus escritos y 
concentrada con mayor densidad en su obra más extensa y madura 
de La ciudad de Dios.

I.	C reo en la resurrección de los muertos

La fe en la resurrección de Cristo no es sólo un pilar de la religión 
cristiana, sino la piedra angular que la fundamenta; al mismo tiempo, 
sustenta la esperanza de sus seguidores puesta en el cumplimiento de 
la promesa de que también ellos habrán de resucitar gloriosamente 1.

Concepto de resurrección

Resurrección se deriva de resurgere (levantarse) al igual que cadá-
ver viene de cadere (caer). Por la connotación primaria material de la 
palabra, algunos creen que la resurrección sólo se aplica a los cuerpos, 
que son los que mueren; pero tal modo de pensar –advierte san Agus-
tín– está en contradicción con el apóstol Pablo que exhorta a quienes 
aún están vivos: Si habéis resucitado con Cristo, gustad las cosas de arriba 
(Col 3,1) 2. Evidentemente el Apóstol alude aquí a una resurrección 
espiritual, por lo que se ha de admitir la existencia de una doble resu-
rrección: la de las almas, que tiene lugar al presente, por la escucha de 
la voz del Hijo de Dios, que suscita la fe y produce la obediencia; y la 
resurrección de los cuerpos, al final de los tiempos, que, en su sentido 
pleno, equivale al logro de la inmortalidad, en la que sólo tomarán 
parte los que han experimentado la primera resurrección 3. Sin que 
eso signifique que no hayan de resucitar, en cierto modo, también los 
réprobos, aunque éstos lo harán para un juicio de condenación. Pues 
la resurrección final será universal de buenos y malos, todos los cuales 
recuperarán su integridad en cuerpo y alma 4, ya que «el cuerpo es 

1  Civ. Dei XXII 10; Fide et sym. 10,23; Trin. II 17,29; Serm. 361,2; 241,1,1.
2  Civ. Dei XX 10; 9,4; Serm. 362,16.
3  Civ. Dei XX 6,1-2; Serm. 362,23-25.
4  Civ. Dei XX 21,1-4; Doc. christ. I 21,19.



CREO EN LA RESURRECCIÓN DE LOS MUERTOS Y EN LA VIDA ETERNA 269

algo más que un simple adorno o un instrumento: forma parte de la 
misma naturaleza del hombre» 5.

Noción de hombre

En efecto, el hombre –según lo entiende la fe cristiana– no es sólo 
alma, sino un compuesto de dos sustancias dispares, alma racional y 
cuerpo 6, de cuya unión resulta un animal racional 7. Ambas sustan-
cias son, respectivamente, espiritual y material; inmortal por natura-
leza, la primera; la segunda, de suyo, mortal, aunque que, por disposi-
ción divina, podría haberse librado de la muerte si el hombre hubiera 
obedecido el mandamiento divino. El alma fue infundida por Dios 
al hombre para actuar como principio vital del cuerpo (llamado por 
ello cuerpo animal) 8; ella, a su vez, era vivificada por Dios, en cuanto 
fuente de su sabiduría y felicidad. El Creador advirtió al hombre que 
si lo desobedecía, ipso facto, incurriría en la muerte plena: muerte del 
alma, apartada de Dios, y muerte del cuerpo, desasistido del alma 9.

La muerte

Por la muerte natural, se disuelve el hombre, que, sin embargo, 
persiste de alguna manera en el alma 10. Las almas de los muertos, por 
decirlo de alguna forma, están en la muerte 11; en lugares (no espacia-
les) diferenciados: las de los impíos, penando, y las de los piadosos, 
en el descanso 12, mientras la carne de éstos reposa en la esperanza, 
fundada en la promesa divina de la resurrección de los cuerpos 13.

5  Civ. Dei I 13.
6  Civ. Dei V 11; Trin. XV 7,11.
7  Civ. Dei XXII 24,2.
8  Civ. Dei XIII 23,1; 24,6; Gen litt. VI 19,30; 20,31; 25,36; C. Adim. 12.
9  Civ. Dei XIII 2; 23,2; 24,6; Trin. IV 3,5.
10  Trin. VIII 6,9; In ps. 127,15.
11  Civ. Dei XIII 11,2.
12  Civ. Dei XIII 8; Enchir. 29,109.
13  Civ. Dei XIII 20.



MODESTO GARCÍA GRIMALDOS, OSA270

Una cierta creencia en la pervivencia del hombre después de la 
muerte física ha sido patrimonio universal de la humanidad desde que 
el hombre es hombre. Otras culturas no cristianas, a falta de una luz 
sobrenatural que alcanzara a alumbrar hasta las ultimidades del de-
venir humano, han resuelto el destino del hombre en la forma de un 
eterno retorno, a modo de un giro interminable de lo mismo, que, 
imposibilita la verdadera felicidad, la cual requiere seguridad de no 
perderla. A los cristianos, la Escritura los instruye acerca de la opor-
tunidad única que representa esta vida y esta muerte, a semejanza de 
Cristo, que sólo ha muerto una vez por los pecados, y resucitado de entre 
los muertos ya no muere más, la muerte no tiene ya dominio sobre Él (Rom 6,9). 
También los seguidores de Cristo, después de la resurrección, estaremos 
siempre con el Señor (1Tes 4,16) 14.

A escala humana, el eterno retorno se traduce en la reencarna-
ción, como recurso reiterado para alcanzar –según los platónicos– la 
purificación perfecta que dé acceso a una vida feliz del alma desen-
carnada, en un estado temporal, según Platón, y permanente, para 
Porfirio. Presuponen estos filósofos una concepción unidimensional 
del hombre, consistente sólo en su alma, la cual volvería del más allá 
a esta vida encarnándose en otro cuerpo humano o incluso en un 
cuerpo de animal; esta creencia, que considera inepto al cuerpo para 
participar de la dicha divina inmortal, resulta incompatible con la fe 
cristiana en la resurrección de los muertos, que concibe al hombre 
como una sustancia corpóreo-espiritual. Los cristianos sostienen que 
no es la sustancia del cuerpo, sino la corrupción del hombre lo que le 
impide a éste la contemplación de la Verdad 15.

De ahí que la religión cristiana proponga, como solución definiti-
va al peregrinar humano en el mundo, el logro de la salud plena, que 
equivale a la reconstitución del hombre entero de manera definitiva e 
indisoluble. Esto tendrá lugar en la Jerusalén celeste, donde los justos 
serán inundados por la paz de la incorrupción y la inmortalidad, sien-
do igualados a los ángeles. «Allí, después de trabajosas calamidades 
y preocupaciones de seres mortales, seremos consolados, como sus 

14  Civ. Dei XII 13,1-2.
15  Civ. Dei X 29,2; XIII 19; Epist. 205,2,16.



CREO EN LA RESURRECCIÓN DE LOS MUERTOS Y EN LA VIDA ETERNA 271

niños llevados en brazos o puestos sobre sus rodillas. Aquella felicidad 
insólita nos envolverá con caricias infinitamente tiernas a nosotros, 
hombres desacostumbrados y bisoños. Al contemplar aquello, nuestro 
corazón se llenará de gozo» 16. Esto sucederá al final de los tiempos, 
tras la resurrección de los muertos y la nueva creación.

El fin del mundo y la nueva creación

Cuando los cristianos profesan la fe en la resurrección de los 
muertos, ciertamente se refieren a la que tendrá lugar al final de los 
tiempos, que será definitiva, pues, una vez resucitados, los hombres no 
moriremos más. No se trata de la recuperación de la vida anterior que 
tuvimos en el mundo, como fue el caso de otras resurrecciones de que 
habla la Sagrada Escritura, como la de Lázaro, etc., sino de la entrada 
en un mundo nuevo, «la resurrección para la vida eterna, como la del 
cuerpo de Cristo» 17. Los acontecimientos finales de este mundo se 
sucederán conforme a un orden lógico: primero será el resurgir de los 
muertos, luego, el juicio y, concluido el juicio, el cielo y la tierra desa-
parecerán, pero no serán aniquilados, sino transformados 18.

Tendrá lugar una verdadera recreación del mundo, de este mismo 
mundo pero transformado por una conflagración universal en que se-
rán consumidas por el fuego las cualidades de los elementos corrupti-
bles, permaneciendo la sustancia corpórea revestida de las cualidades 
propias de cuerpos inmortales. «Es decir, el mundo, ya nuevo y más 
excelente, se acomodará a los hombres, renovados incluso en su carne 
de una manera más excelente también» 19. De ahí que san Agustín 
considere la resurrección de los cuerpos humanos como parte de la 
nueva creación, «por la incorruptibilidad, lo mismo que nuestra alma la 
recibe por la fe» 20.

16  Civ. Dei XX 21,1.
17  Enchir. 23,84; Epist. 102,3.
18  Civ. Dei XX 14; 5,1; 5,5.
19  Civ. Dei XX 16.
20  Civ. Dei XX 5,3.



MODESTO GARCÍA GRIMALDOS, OSA272

Los filósofos paganos ante la resurrección

Cuando los filósofos paganos oyen a los cristianos hablar de la re-
surrección de los muertos se llevan las manos a la cabeza expresando 
asombro por lo absurdo de tal afirmación, contraria a lo racionalmen-
te correcto o filosóficamente admisible, y proponen razonamientos 
inconsistentes e ironizan acerca de la pretensión de los seguidores de 
la fe cristiana, despachándose con un: De esto te oiremos hablar en otra 
ocasión, como le dijeron los atenienses a Pablo (Hch 17,32).

Sus argumentos para sustentar la imposibilidad de que los cuer-
pos resucitados moren en los cielos se podrían agrupar en dos princi-
pales órdenes: uno, el orden de la naturaleza cósmica, que ordena los 
elementos por su peso: tierra, agua, aire y fuego, y que contravendría 
la pretensión cristiana. A lo cual, Agustín les responde –ateniéndose 
a la mera observación de la naturaleza– que lo que ellos dicen no se 
corresponde con la realidad, para lo que aduce, en contra, ejemplos 
de la misma naturaleza, como cuando ésta presenta cuerpos terrestres 
flotando en el agua, o aves volando en los aires, o fuego saliendo de 
las entrañas de la tierra 21. Y, yendo más directamente al tema, Agus-
tín argumenta que, si el autor de la naturaleza ha hecho posible que 
las almas espirituales puedan habitar en cuerpos terrestres, no se le 
puede negar el poder de hacer subir a los cielos a los cuerpos que les 
sirvieron de morada en este mundo 22.

El otro argumento de los filósofos platónicos lo apoyaban en el 
orden de la naturaleza humana concebida por ellos unidimensional-
mente como alma, despreciando el cuerpo como algo accesorio y un 
impedimento para la contemplación de la Verdad, que los haría felices. 
En esto, ni entre los mismos filósofos se ponen de acuerdo sobre el des-
tino de los hombres –observa Agustín–, pues Platón sustenta que las 
almas humanas (impulsadas por el destino eterno) anhelan necesaria-
mente estar unidas a los cuerpos, estableciendo como única diferencia 
entre las de los hombres virtuosos y las de los pecadores que las de 
los primeros podrán vivir separadas de los cuerpos por algún tiempo 

21  Civ. Dei XXII 11,1-5; Serm. 242,5,7-7,9.
22  Civ. Dei XXII 4. Cf. Alfeche, M., «Augustine’s Discussions with Philos-

opher on the Resurrection of the body», Augustiniana 45 (1995) 95-140.



CREO EN LA RESURRECCIÓN DE LOS MUERTOS Y EN LA VIDA ETERNA 273

gozando en compañía de los dioses, en el más allá, en tanto que las de 
los impuros habrán de volver en seguida a la tierra, encarnándose en 
un cuerpo de hombre o de animal. Mientras que Porfirio concede que 
las almas sabias puedan librarse definitivamente de la necesidad de la 
reencarnación, permaneciendo felices eternamente con el Padre. En 
cambio, ambos, que objetan que los cuerpos terrestres puedan morar 
en el cielo, pues, según ellos, la unión con cualquier cuerpo, aunque 
sea inmortal, impide que las almas sean felices, sin embargo admiten 
que hay dioses dotados de cuerpos inmortales, que son eternamente 
felices 23.

Platón, maestro de Porfirio y de todos los filósofos platónicos que 
se empeñan en negar la posibilidad de la resurrección de los muertos, 
da un paso más de acercamiento a la solución cristiana atribuyendo 
a Dios la voluntad y el poder para dotar, a los dioses humanos, de 
cuerpos inmortales en los que sean perfectamente felices, no porque 
así lo exija su naturaleza, sino porque, por encima de la naturaleza, 
prevalece el plan de Dios. De este modo dice Platón que habló el Dios 
increado a los humanos promovidos a la inmortalidad: «Puesto que 
habéis nacido, no podéis ser inmortales e indisolubles; sin embargo, 
no seréis destruidos, ni los hados de la muerte os quitarán la vida, ni 
serán más poderosos que mis designios, que son un vínculo más fuer-
te para vuestra perpetuidad que aquellos que os mantienen unidos» 24.

Discurre Agustín: si Porfirio asumiera la enseñanza de Platón de 
que, aun las almas santas, volverán a los cuerpos humanos, y Platón 
admitiera con Porfirio que no volverán a los males de este mundo, 
entonces ambos estarían de acuerdo en que volverán a tales cuerpos 
en que no sufrirán mal alguno. Esto es precisamente lo que promete 
Dios que ha de hacer a las almas eternamente felices unidas a su carne 
inmortal. «A buen seguro que así llegarían con nosotros a esta conclu-
sión: confesando que las almas de los santos han de volver a cuerpos 
inmortales, vuelvan precisamente a aquellos en los que soportaron los 

23  Civ. Dei XIII 19; Serm. 241,7,7. Richey, L. B., «Porphyry, Rein-
carnation and Resurrection in De civitate Dei», Augustinian Studies 26 (1995) 
129-142.

24  Civ. Dei XXII 26; Serm. 241,8,8.



MODESTO GARCÍA GRIMALDOS, OSA274

males de este mundo y en los que honraron con religiosa fidelidad a 
Dios para verse libres de esos males» 25.

Enseñanza cristiana sobre la resurrección

Los cristianos aducimos –expone san Agustín– como prueba 
concluyente de la posibilidad de la resurrección de los cuerpos el 
hecho de la resurrección de Cristo, creencia que se ha extendido 
por todo el mundo, a pesar de que a los filósofos paganos les parez-
ca algo imposible; así como es también increíble que un grupo de 
personas indoctas (como eran los Apóstoles) hayan persuadido a 
sabios e ignorantes para que admitan la resurrección de Jesús 26. A 
pesar de parecer imposible la resurrección de Cristo en la carne y 
su ascensión al cielo, sin embargo, en tiempos tan cultos como los 
de Augusto y Tiberio –sin que el terror y la contradicción de tantas 
persecuciones lo impidieran–, se ha creído con la fe más cabal, se 
ha predicado con intrepidez y se ha diseminado por toda la tierra 
–fecundada por la sangre de los mártires– la resurrección e inmor-
talidad de la carne, primero de Cristo, y luego de los demás al fin 
de los tiempos 27.

Burlas de los paganos y respuesta de Agustín

Los infieles se burlan de los cristianos, por creer en la resurrec-
ción de los muertos, preguntando maliciosamente si resucitarán los 
fetos abortivos, o en qué formato de cuerpo habrán de resucitar los 
niños. Si han de resucitar todos con un cuerpo ideal –insinúan–, ¿qué 
sucederá con los gordos y los altos, que sobrepasan el canon de belle-
za, o con los flacos y los bajos, que no lo alcanzan? Por otra parte, pue-

25  Civ. Dei XXII 27 y 28; Serm. 264,6; 256,2; C. Faust. 11,3. Sobre la 
identidad específica y numerica del cuerpo resucitado, en el pensamiento de san 
Agustín, cf. Goñi, P., «Características del cuerpo resucitado, según san Agus-
tín», Augustinus 6 (1961) 205-250; Íd., La resurrección de la carne según san Agustín, 
Washington 1961.

26  Civ. Dei XXII 5 y 25; Doc. christ. II 32,50; Serm. 242,1,1.
27  Civ. Dei XXII 7.



CREO EN LA RESURRECCIÓN DE LOS MUERTOS Y EN LA VIDA ETERNA 275

de resultar un espectáculo horripilante añadir de pronto a un cuerpo 
los cabellos rasurados y las uñas cortadas a lo largo de la vida 28.

Les parece imposible que sean recompuestos los cuerpos que se 
corrompen y se mezclan con el polvo, o se evaporan en el aire, o son 
comidos por los animales. ¿Qué pasará con los cuerpos monstruosos y 
con las carnes comidas y asimiladas por otros hombres –inquieren–? 
¿De quién serán? 29.

En su respuesta, sobre los abortos, Agustín se muestra indeciso 
acerca de si se les puede considerar como hombres; pero, si así fuera, 
ciertamente resucitarán 30. Acerca de los que mueren antes de alcan-
zar la edad adulta, dice el santo que, en el embrión, se encuentra 
virtualmente el desarrollo pleno del ser humano: por consiguiente 
Dios le concederá de forma maravillosa cuanto le correspondería en 
su edad adulta. Cada cual resucitará en su talla propia, la que tuvo 
o hubiera tenido en su juventud, salvando siempre la perfección y la 
belleza 31.

Se pregunta si perdurará el sexo femenino en el cielo, a lo que 
decididamente responde que sí. Pues el Señor tuvo la oportunidad de 
haberlo negado, a pregunta de los saduceos (Lc 20,27-38), y no lo hizo, 
sino que tan sólo dijo que los hombres y las mujeres no se casarán 
para engendrar hijos, pues no será necesaria la generación donde ya 
no habrá muerte 32.

Las protuberancias deformes y los apéndices extirpados en modo 
alguno afearán los cuerpos resucitados. Ateniéndose a la mutabilidad 
de la materia, según la cual todo cuerpo es convertible en otro cuerpo, 
sugiere Agustín que los excedentes serán distribuidos por el cuerpo 
de forma que contribuyan a embellecerlo 33. Tanto los flacos como 
los obesos obtendrán unos cuerpos bellos conforme a la noción de 

28  Civ. Dei XXII 12,1; Serm. 242,2,2-3,4.
29  Civ. Dei XXII 12,2.
30  Civ. Dei XXII 13; Enchir. 23,85-86.
31  Civ. Dei XXII 14-16.
32  Civ. Dei XXII 17.
33  Civ. Dei XXII 19,1; Enchir. 23,87; 23,89.



MODESTO GARCÍA GRIMALDOS, OSA276

belleza corporal, consistente «en la armonía de sus partes con cierta 
tonalidad de color» 34.

En cuanto a la carne de un hombre que otro ha comido y asimi-
lado, «le será devuelta al hombre en que primero comenzó a ser carne 
humana, puesto que el otro la tenía como prestada, y, como un dinero 
ajeno, debe retornar a aquel de quien se tomó» 35.

El Creador omnipotente –asegura– restaurará todos los cuerpos 
en su integridad, cualquiera que haya sido el destino de alguna de sus 
partes, ya sea que hayan sido devoradas por las bestias o consumidas 
por el fuego, o hayan sido reducidas a polvo y ceniza, o disueltas en 
el agua, o evaporadas en el aire 36. No debe preocupar a los cristia-
nos la suerte de los cadáveres, incluso si son devorados por las fieras, 
pues ni siquiera esto será un obstáculo para la resurrección de los 
cuerpos, según dijo el Señor, que no se perderá un solo cabello de su 
cabeza (Lc 21,18). Nadie puede expulsar (es decir, aniquilar) ni la más 
insignificante pizca de sustancia de los espacios que albergan el cielo 
y la tierra, que «están llenos de la presencia de Aquel que conoce de 
dónde hará surgir, por la resurrección, lo que Él mismo creó» 37. Los 
convocará «desde el seno más secreto de los demás elementos en que 
se hayan podido convertir los cadáveres al disiparse. En un instante 
volverán a su integridad» 38.

Resume san Agustín sus argumentaciones a las objeciones de los 
paganos a la fe cristiana en la resurrección como sigue: «en la resu-
rrección de la carne, el tamaño de los cuerpos tendrá para siempre las 
proporciones que tenía la exigencia corporal de una juventud perfecta 
o perfeccionable, conservada la debida belleza en las proporciones de 
todos los miembros» 39.

34  Civ. Dei XXII 19,2; Enchir. 23,90.
35  Civ. Dei XXII 20,2; Enchir. 23,88.
36  Civ. Dei XXII 20,1; Cura mort. 6,8; Serm. 242A,2; 127,11,15.
37  Civ. Dei I 12,1.
38  Civ. Dei I 12,2; Cura mort. 2,4; 8,10; In ps. 62,6.
39  Civ. Dei XXII 20,3.



CREO EN LA RESURRECCIÓN DE LOS MUERTOS Y EN LA VIDA ETERNA 277

Cómo será el cuerpo resucitado

El cuerpo resucitado será un cuerpo celeste 40, mejor que el cuer-
po terrestre. Aventajará al cuerpo actual, sujeto a la muerte y causa u 
ocasión de pecado 41. E incluso superará en calidad al cuerpo de nues-
tros primeros padres, que gozaban de un cuerpo excelente, pero ani-
mal, es decir, animado por un alma viviente, de naturaleza inmortal, 
pero que no lo eximía de la necesidad de alimentarse ni le garantizaba 
la inmortalidad 42.

En cambio, el cuerpo resucitado estará animado por un alma 
perfectamente bienaventurada y plenamente espiritual 43, por lo que 
estará tan compenetrado con su espíritu que participará de las pro-
piedades del espíritu 44. Así pues, se le transferirá el vigor del espíritu, 
por el que vivirá una vida «absoluta y ciertamente vital» 45; no necesi-
tará ingerir alimentos para subsistir46, aunque no le será impedido el 
tomarlos 47. Y estará tan identificado con el espíritu que le obedecerá 
con suma diligencia y docilidad 48, será inmune al pecado y será re-
vestido de tal inmortalidad que, como la de los ángeles, no le podrá 
ser arrebatada por el pecado 49.

En modo alguno, el cuerpo resucitado cambiará su sustancia de 
carne por la de espíritu 50. Que se le llame cuerpo espiritual no quiere 
decir que se convierta en espíritu, conforme algunos interpretan las 

40  Civ. Dei IX 23,2; XIII 23,1; Enchir. 23,91; Fide et sym. 6,13. Cf. Marrou, 
H. I., y La Bonnardière, A. M., «Le dogme de la resurrection des corps et la 
théologie des valeurs selon l’enseignement de saint Augustin», Revue des Études 
Augustinennes 12 (1966) 111-136.

41  Civ. Dei XIII 23,2.
42  Civ. Dei XIII 23,1; 24,6; Epist. 205,11.
43  Doc. christ. I 19,18.
44  Civ. Dei XIII 23,1; Enchir. 23,91; Fide et sym. 6,13.
45  Civ. Dei XIX 17.
46  Civ. Dei XIII 22; XIX 17; Gen. litt. XII 7,18.
47  Civ. Dei XIII 22; XXII 21.
48  Civ. Dei XIX 17.
49  Civ. Dei XIII 24,6; Gen. litt. IX 9,15.
50  Civ. Dei XI 10,2.



MODESTO GARCÍA GRIMALDOS, OSA278

palabras del Apóstol: se siembra cuerpo animal, resucita cuerpo espiritual 
(1Cor 15,42) 51, pues la carne es buena por naturaleza, como lo prueba 
el hecho de que el Mediador de nuestra salvación, haciéndose hom-
bre, tomara la carne humana sin pecado, la transformara por la resu-
rrección y la llevara incorruptible a los cielos 52.

Si ya el cuerpo humano terrestre es de tal belleza que pareciera 
que, en su creación, se antepuso la dignidad a la necesidad, cuando, 
en la vida bienaventurada, no sólo miembros u órganos, sino incluso 
sistemas corporales, como el digestivo, no sean necesarios en absolu-
to, tan sólo redundarán en alabanza del Creador (Sal 103,1) 53.

El cuerpo espiritual no será un obstáculo para la contemplación 
de Dios 54, en quien el hombre tendrá el conocimiento de todas las 
cosas 55. Antes al contrario, a pesar de que las almas bienaventura-
das pueden disfrutar la felicidad perfecta estando separadas de sus 
cuerpos, sin embargo Agustín está convencido de que es necesario 
que tomen sus propios cuerpos mediante la resurrección, para poder 
ver la inmutable sustancia de Dios igual que los ángeles, aunque no 
se muestra tan firme en su argumentación: «sea debido a una causa 
oculta o a que tiene en sí misma una cierta inclinación natural de go-
bernar su cuerpo, por la cual se retarda en cierto modo en poner toda 
su atención en aquel supremo cielo, durante el tiempo que se halla sin 
su cuerpo; pero una vez que le consiga por la resurrección, descansará 
de este apetito y quedará completamente libre para ver a Dios» 56.

El cuerpo resucitado estará dotado «de una paz suma» 57, propor-
cionará a la voluntad una estable inmutabilidad, sin causarle ninguna 

51  Civ. Dei XIII 20; Enchir. 23,91. Cf. Mourant, J. A., Augustine on Immor-
tality, Villanova 1969, pp. 46-47.

52  Civ. Dei X 24; 29,2; Epist. 205,2,16. Cf. Alfeche, M., «The Rising of the 
Dead in the Works of Augustine (1Cor 15,35-57)», Augustiniana 39 (1989) 54-98.

53  Civ. Dei XXII 24,4; Serm. 243,6,6-8,7.
54  Civ. Dei X 29,2; Epist. 205,2,16.
55  Civ. Dei XXII 24,5; Epist. 148,5,16; Div. q. oc. tr. 47.
56  Gen. litt. XII 68.
57  Doc. christ. I 24,25; I 19,18.



CREO EN LA RESURRECCIÓN DE LOS MUERTOS Y EN LA VIDA ETERNA 279

molestia 58, puesto que el espíritu del hombre no tendrá que combatir 
vicio alguno, sino que prevalecerá la paz de la virtud 59, así como el 
logro de la paz social 60.

En resumen, el cuerpo de los bienaventurados, por la resurrec-
ción, será transformado a semejanza del de Cristo, quien asumió 
nuestro cuerpo mortal libremente, el cual, después de resucitar, fue 
transformado en espiritual 61. Cuando resuciten los muertos, quedará 
constituido el único Cristo, resultante de la unión de la cabeza y los 
miembros –la Iglesia–, cuerpo espiritual de Cristo, animado por el 
espíritu de vida 62.

En cuanto al cuerpo de los condenados, Agustín está convenci-
do de que también resucitarán 63 cada uno en su propia carne para 
ser castigados con el diablo y sus ángeles. «Porque no hay verdadera 
vida si no es donde se vive felizmente, ni verdadera incorrupción sino 
donde la salud no es destruida por ningún dolor; mas allí donde al 
infeliz no se le permite morir, la muerte –por decirlo así– no muere, y 
en donde el eterno dolor no mata, sino que atormenta, la corrupción 
misma no termina. Esto es lo que en la sagrada Escritura se llama 
segunda muerte (Ap 2,11; 20,6.14)» 64.

El castigo será más benigno para algunos condenados «que, fuera 
del pecado original, ningún otro cometieron; tratándose de aquellos 
que cometieron otros pecados, la condenación de cada uno será allí 
tanto más tolerable cuanto fue aquí menor su iniquidad» 65.

58  Civ. Dei XIII 20; Enchir. 23,91.
59  Civ. Dei XXII 24,5; Epist. 148,5,16.
60  Civ. Dei XIX 17.
61  Civ. Dei XIII 23,2.
62  Civ. Dei XIII 23,3.
63  Civ. Dei XIII 2.
64  Enchir. 23,92.
65  Enchir. 23,93.



MODESTO GARCÍA GRIMALDOS, OSA280

II.	C reo en la vida eterna

Todos desean la vida eterna

La vida eterna feliz es un anhelo universal de todos los hombres 
que están en su sano juicio 66. El logro de una felicidad sin fin es la 
razón del filosofar 67, y es la única razón de ser del cristiano 68. San 
Agustín está convencido de que sólo en la religión del Dios único se 
halla la verídica promesa de la felicidad eterna 69.

¿Qué se entiende por vida eterna?

Por vida eterna se entiende una vida feliz sin fin 70, pues sólo la 
vida feliz es verdadera vida 71 y sólo la vida eterna puede ser verda-
deramente feliz 72. «La vida, por mucho que dure, no se la llamará 
vida eterna si ha de tener un fin; la vida, en efecto, recibe ese nombre 
solamente por vivir, y se la llama eterna por no tener fin» 73. Así pues, 
la verdadera vida feliz requiere la eternidad. Eso no significa que todo 
lo eterno sea feliz, pues los ángeles malos viven eternamente, pero no 
son felices; sino que «la vida no será verdadera y perfectamente feliz si 
no es eterna», y el sujeto no tiene certeza de su eternidad 74.

Empleamos el término eternidad en su sentido propio, no como 
una subsistencia muy larga, aunque sea indefinida, como es el caso de 
la ciudad terrena, que pervive en el mundo no por la existencia ilimi-
tada de todos sus miembros, sino por la sucesión de sus ciudadanos, 
que nacen, mueren y se reemplazan los unos a los otros 75. Esto no 

66  Civ. Dei X 1,1.
67  Civ. Dei XIX 1,3.
68  Civ. Dei V 25; VI 9,5.
69  Civ. Dei I 36; II 23,1; X 12.
70  Civ. Dei VI 12.
71  Civ. Dei XX 6,2.
72  Civ. Dei VII 1.
73  Civ. Dei XI 11.
74  Civ. Dei XI 11.
75  Civ. Dei V 14.



CREO EN LA RESURRECCIÓN DE LOS MUERTOS Y EN LA VIDA ETERNA 281

deja de ser una apariencia de perpetuidad, como sucede con el árbol 
de hoja perenne; parece que goza siempre del mismo verdor y lozanía, 
pero está cambiando constantemente las hojas, unas que caen y otras 
que brotan. La ciudad celeste, en cambio, no se llama eterna por la 
prolongación indefinida del grupo, sino porque, en ella, «todos sus 
ciudadanos serán inmortales, y los hombres llegarán a alcanzar lo que 
no perdieron nunca los ángeles santos» 76, «la certeza de su perseve-
rancia sin término» 77.

¿En qué consiste la vida eterna?

La vida eterna es el sumo bien del hombre 78, la felicidad plena y ver-
dadera, que consiste en la satisfacción de todos los deseos 79, y donde 
no habrá mal alguno ni faltará ningún bien 80. Por eso, debe ser pre-
ferida, sin ningún género de dudas, a todos los reinos de la tierra, que 
no resisten la comparación con ella 81.

La felicidad del paraíso celestial supera a la que gozaron los pri-
meros hombres en el paraíso terrestre, antes del pecado, por cuanto 
que éstos no tenían certeza de la permanencia de su felicidad; en este 
sentido, aun el creyente en la palabra de Dios –ya en este mundo– 
puede gozar de una felicidad más estable y segura que Adán y Eva, 
por la garantía de permanencia en la felicidad que le ofrece la prome-
sa divina del cielo 82.

Y es que la vida eterna o verdadera felicidad requiere estos dos 
elementos: «el gozo sin molestia del bien inmutable, que es Dios, y 
la seguridad sin sombra de duda o error sobre su perseverancia para 
siempre en ese gozo» 83.

76  Civ. Dei XXII 1,1.
77  Civ. Dei XXII 1,2.
78  Civ. Dei XIX 4,1.
79  Civ. Dei V prol.; In ps. 62,6.
80  Civ. Dei XXII 30,1.
81  Civ. Dei VI 1,3; Cat. rud. 24,45; 26,52.
82  Civ. Dei XI 12; XIV 10; Cat. rud. 18,30.
83  Civ. Dei XI 13; XII 13,1.



MODESTO GARCÍA GRIMALDOS, OSA282

Por eso el planteamiento que hacen los reencarnacionistas para 
el logro de la felicidad es engañoso. Proponen que, habiéndose puri-
ficado en la tierra los justos para acceder a la visión de Dios, y, una 
vez alcanzada ésta, un día habrán de abandonar esa bienaventuranza 
para zambullirse de nuevo, una y mil veces, en esta vida miserable, 
sin acabar nunca su ciclo de reencarnaciones 84. Tal como lo plantea 
Platón, se trataría de un círculo alternativo de felicidad y desventura, 
en que «la purificación perfecta consigue el olvido de los males, y el 
olvido de los males produce el deseo de los cuerpos, donde se impli-
quen de nuevo en los males; se seguiría que la felicidad suprema es la 
causa de la infelicidad, y la perfecta sabiduría, la causa de la necedad, 
y la purificación suprema, la causa de la inmundicia» 85.

Ahora bien, si la felicidad requiere seguridad de no perderla, 
¿cómo pueden ser felices los hombres mortales? Ello es posible –res-
ponde san Agustín– gracias a que el Mediador, siendo Dios inmortal, 
asumió nuestra carne mortal, en la que operó la transformación nece-
saria para hacerla inmortal 86.

La dicha del hombre entero. La felicidad de la vida eterna inundará 
al hombre entero en cuerpo y espíritu 87. El espíritu estará lleno del 
conocimiento de la verdad –proveniente de la misma sabiduría de 
Dios– sin error y sin esfuerzo; el cuerpo, transformado con la resu-
rrección, será vivificado por el espíritu y estará íntimamente compe-
netrado con él, en la paz de la virtud 88.

«Nuestros pensamientos estarán patentes para unos y otros mu-
tuamente» 89, y la belleza de los cuerpos, cuyos miembros no desempe-
ñan ya una función necesaria, serán motivo de alabanza al Creador 90.

84  Civ. Dei XII 20,1.
85  Civ. Dei X 30; XII 20,1-4.
86  Civ. Dei IX 14; 15,1-2.
87  Civ. Dei XIX 10.
88  Civ. Dei XXII 24,5.
89  Civ. Dei XXII 29,6.
90  Civ. Dei XXII 30,1.



CREO EN LA RESURRECCIÓN DE LOS MUERTOS Y EN LA VIDA ETERNA 283

«Los bienaventurados serán iguales a los ángeles por la inmortalidad 
y la felicidad» 91. «Sólo quien es feliz por ser él mismo su propio bien, 
sin recibirlo de nadie, es quien no puede ser desgraciado, porque a sí 
mismo no se puede perder» 92. No obstante, también los ángeles, sin 
ser su propio bien supremo, pueden lograr su felicidad uniéndose al 
bien inmutable, participando de su Creador, permaneciendo firmes 
en su eternidad, ciertos con su verdad, santos por un don suyo 93.

Los ángeles son dichosos por la contemplación de Dios 94; por su 
adhesión al Ser supremo 95. «¿Quién podrá concebir adecuadamente 
o expresar en palabras la gloria tan grande que supone el estar unido 
a Dios, hasta el punto de vivir para Él, participar de su sabiduría, y de 
su felicidad; disfrutar de tan inmenso bien sin peligro de muerte, ni de 
error, sin molestia alguna?» 96. Para ello fue preciso que, ejercitando 
su buena voluntad, se dirigieran al que es en grado sumo y se adhirie-
ran a Él, y así «pudieron llegar a ser en mayor grado, consiguiendo, 
por su participación, sabiduría y felicidad» 97.

La felicidad de la vida eterna procede de Dios. Dios es la felicidad 
misma. Aunque su dicha es incomparable, sin embargo también los 
hombres pueden ser felices según su capacidad 98. Ahora bien, sólo el 
Dios creador puede conceder, como don, la vida feliz, por participa-
ción en la suya propia 99, y «sólo el que da la verdadera felicidad puede 
dar la vida eterna» 100. Pues «así como el alma es el principio vital de 
la carne, así también Dios es la vida bienaventurada del hombre» 101.

91  Civ. Dei XXII 17; Cat. rud. 27,54.
92  Civ. Dei XII 1,2.
93  Civ. Dei X 7; XI 13; XI 32.
94  Civ. Dei X 16,1.
95  Civ. Dei XII 6.
96  Civ. Dei XII 1,3.
97  Civ. Dei XII 9,1.
98  Civ. Dei XI 11.
99  Civ. Dei X 18.
100  Civ. Dei VI 12; VII 30.
101  Civ. Dei XIX 26.



MODESTO GARCÍA GRIMALDOS, OSA284

Según los filósofos platónicos, con los que Agustín está de acuer-
do  102, Dios es el autor de las naturalezas, dador de la inteligencia 
e inspirador del amor, que hace vivir bien y felizmente. «Si nuestra 
naturaleza procediera de nosotros, seríamos nosotros los autores de 
nuestra sabiduría, y no nos preocuparíamos de aprenderla con la doc-
trina; y nuestro amor, partiendo de nosotros y referido a nosotros, 
nos bastaría para vivir felizmente, y no tendría necesidad de algún 
otro bien de que gozar. Ahora bien, como nuestra naturaleza, para 
existir, tiene a Dios por autor, sin duda debemos de tenerlo a Él como 
maestro para conocer la verdad, y como suministrador de la suavidad 
íntima, para ser felices» 103. Así pues, dado que la criatura racional no 
se basta a sí misma para lograr la felicidad 104, Dios es la «fuente de 
nuestra felicidad» y «meta de nuestro apetito». Reeligiéndolo a Él (de 
donde se deriva la palabra religión), tendemos hacia Él por el amor, y 
alcanzándolo, logramos la felicidad 105.

La vida eterna consiste en la visión de Dios. En la bienaventuranza, 
los justos resucitados verán a Dios cara a cara (1Cor 13,12), tal cual es 
(1Jn 3,2), como ya lo ven los santos ángeles 106; con la peculiaridad de 
que el hombre es un ser corpóreo-espiritual. Sin duda, lo verán con 
los ojos del espíritu, como vio el profeta Eliseo a su criado Giezi –sin 
estar presente– recibiendo los regalos del sirio Naamán 107. La duda 
que tiene san Agustín –aunque se inclina por la solución positiva– es 
si lo verán también con los ojos del cuerpo, lo cual requeriría que los 
ojos del cuerpo espiritual estuvieran dotados de capacidad para ver 
lo espiritual, pues Dios es espíritu 108. No sabemos –se dice a sí mis-
mo– hasta dónde puede llegar el cuerpo espiritual en su capacitación 
para ver a Dios 109. Así como el espíritu puede ver el cuerpo, podría 
suceder que el cuerpo espiritual alcanzara a ver al espíritu, es decir a 

102  Civ. Dei VIII 9; X 2.
103  Civ. Dei XI 25.
104  Civ. Dei XXII 1,2.
105  Civ. Dei X 3,2.
106  Civ. Dei XXII 29,1.
107  Civ. Dei XXII 29,2.
108  Civ. Dei XXII 29,3.
109  Civ. Dei XXII 29,4.



CREO EN LA RESURRECCIÓN DE LOS MUERTOS Y EN LA VIDA ETERNA 285

Dios. Valga como ejemplo la percepción espiritual que tenemos de la 
vida de los demás –que resulta directamente inaprensible– por medio 
de la visión de sus cuerpos 110. Así como vemos con evidencia la vida 
de los demás manifestada en sus cuerpos, así (probablemente, dice) 
veremos a Dios con evidencia, rigiendo todas las cosas. De modo que, 
o bien los ojos del cuerpo espiritual tendrán la capacidad de ver a 
Dios; o bien lo veremos en espíritu en nosotros mismos, en los demás 
y en sí mismo, y lo veremos presente en todo cuerpo con los ojos del 
cuerpo «adondequiera que se dirijan y alcancen esos ojos del cuerpo 
espiritual» 111.

El acceso a la visión de Dios y la unión con Él requieren la purifi-
cación de toda mancha de pecado y de los malos deseos 112.

La visión de Dios, con su inefable belleza, llenará de gozo el cora-
zón de los justos en el cielo: «nos envolverá con caricias infinitamente 
tiernas a nosotros, hombres desacostumbrados y bisoños» 113.

La vida eterna es paz, una paz plena, sin riesgo de perderla. Paz, 
pues, del espíritu y del cuerpo; y paz entre el cuerpo y el espíritu. 
Mas no se trata de una mera paz natural como la que es fruto, en la 
tierra, de una vida honrada y virtuosa. La paz de la bienaventuranza 
final es incomparable pues resulta de la total referencia de la persona 
a Dios 114. Para evitar que se la confunda con una paz natural o una 
eternidad desdichada, san Agustín propone que se la designe como 
«la paz de la vida eterna», o bien «la vida eterna en paz» 115.

En aquella paz final, nuestra naturaleza habrá recuperado su in-
tegridad por la inmortalidad y la incorrupción, en que no caben in-

110  Civ. Dei XXII 29,5.
111  Civ. Dei XXII 29,6; Serm. 277,14-18. En la Epist. 147, desarrolla todo un 

tratado acerca del modo en que Dios puede ser visto por el hombre, y la Epist. 
148 aborda la visión de Dios por los bienaventurados. En Retract. II 41, remite 
a una exposición más exhaustiva en Civ. Dei XXII. cf. M. García Grimaldos, El 
nuevo impulso de san Agustín a la antropología cristiana, Roma-Madrid 2005, 430-431).

112  Civ. Dei X 3,2; In ps. 123,2.
113  Civ. Dei XX 21,1.
114  Civ. Dei XIX 10.
115  Civ. Dei XIX 11.



MODESTO GARCÍA GRIMALDOS, OSA286

clinaciones viciosas ni rivalidades: «Dios mandará al hombre, el alma 
al cuerpo, y al obedecer, será tanta la suavidad y la facilidad cuanta 
será la felicidad en el gozo de vivir y de reinar. Y todo esto será eterno 
en todos y cada uno, y habrá certeza de su eternidad. La paz de esta 
felicidad, o la felicidad de esta paz, constituirá el supremo bien» 116. 
Será una paz verdadera en que «nadie sufrirá contrariedad alguna ni 
por su parte ni por parte de otro» 117. Paz de los hombres entre sí, y 
con los ángeles y con Dios, porque los amaremos como ellos nos aman 
a nosotros 118.

Descanso en Dios. La vida eterna es concebida por san Agustín 
como descanso eterno en Dios, un descanso que no es inactividad, 
sino que supone satisfacción. Establece, el santo, un paralelismo en-
tre el descanso de Dios al término de su obra y el descanso del justo 
al completarse el desarrollo de la creación. El descanso de Dios fue 
de complacencia en cada una de sus criaturas y de extraordinaria 
satisfacción por el conjunto de su obra (Gén 1,31). No encontró, sin 
embargo, en el hombre un colaborador agradecido y diligente en el 
perfeccionamiento de la creación, si bien éste hubo de prestar, sin otra 
alternativa, su esfuerzo denodado a la tarea, aunque fuera con miras 
interesadas. Cuando el hombre haya sido restaurado y santificado de 
su pretensión de suplantar a Dios, en vez de aceptar cuanto es y cuan-
to tiene como don suyo, reconociéndolo como Dios, entonces, al igual 
que Dios descansó el día séptimo de su tarea de crear, también los 
redimidos descansarán en Dios 119. En su progreso, el hombre llegará 
a un estado de ánimo que le hará amar más a Dios que temer el in-
fierno; de ningún modo pecará, no ya para no caer en el castigo que 
temía, sino para no ofender a aquel que tanto le ama 120.

San Agustín reasigna el día séptimo al hombre redimido, en quien 
el Señor se complacerá como su obra excelente. Este día séptimo no 
tendrá ocaso, sino prolongación indefinida en el «día octavo eterno, 

116  Civ. Dei XIX 27.
117  Civ. Dei XXII 30,1.
118  Enchir. 16,63.
119  Civ. Dei XXII 30,4; Cat. rud. 17,28.
120  Cat. rud. 17,27.



CREO EN LA RESURRECCIÓN DE LOS MUERTOS Y EN LA VIDA ETERNA 287

que ha sido consagrado por la resurrección de Cristo, significando 
el eterno descanso no sólo del espíritu, sino también del cuerpo. Allí 
descansaremos y contemplaremos, contemplaremos y amaremos, 
amaremos y alabaremos. He aquí lo que habrá al fin, mas sin fin. 
Pues ¿qué otro puede ser nuestro fin sino llegar al reino que no tiene 
fin?» 121.

En el cielo, «toda ocupación será alabar a Dios, que será el todo 
para todos. No sé qué otra cosa se puede hacer allí, donde ni por pere-
za cesará la actividad ni se trabajará por necesidad. Esto nos recuerda 
también el salmo donde se lee o se oye: Dichosos los que viven en tu casa 
alabándote siempre (Sal 83/84,5)» 122.

Recompensa de los santos. En las Sagradas Escrituras, Dios prometió 
reiteradamente la felicidad eterna a los justos. Le fue prometida al pa-
triarca Abrahán, a quien Dios le aseguró que, en su descendencia, se-
rían bendecidas todas las naciones (Gén 22,18). La anunció por el profeta 
Isaías, al proclamar: Resucitarán los que estaban en los sepulcros (Is 26,19), 
y profetizar: Habrá un cielo nuevo y una tierra nueva, y no se acordarán ni 
les vendrán más a la memoria las tribulaciones pasadas,... y nunca más se oirá 
en ella la voz del llanto (Is 65,17-19). Y también por el profeta Daniel, 
a quien dijo: Muchos de los que duermen en el polvo (...) despertarán: unos 
para la vida eterna, otros para ignominia perpetua (Dan 12,2). Y el otro 
pasaje del mismo profeta: Los santos del Altísimo recibirán el reino y lo 
poseerán por los siglos de los siglos (Dan 7,18). Y un poco después: Será un 
reino eterno (Dan 7,27) 123.

La auténtica y colmada felicidad la esperamos, pues, en el siglo 
futuro, después de la muerte 124, aunque está íntimamente relacionada 
con la vida presente. El Señor la tiene reservada para todos y solos los 
buenos 125, por haber tolerado con paciencia los males y haber supe-
rado las pruebas de esta vida 126.

121  Civ. Dei XXII 30,5; Serm. 362,26,28; 27,28.
122  Civ. Dei XXII 30,1; Cat. rud. 25,47; In ps. 86,9.
123  Civ. Dei XXII 3.
124  Civ. Dei VIII 27,2.
125  Civ. Dei XX 1,2; 28.
126  Civ. Dei XIX 4,5; 10; Cat. rud. 27,55.



MODESTO GARCÍA GRIMALDOS, OSA288

Éstos, los justos, ordenan rectamente su vida en este mundo para 
llegar a la vida feliz, «viviendo según el espíritu, no según la carne, 
es decir, según Dios, no según el hombre». De modo que los afectos 
del ánimo humano: temor, deseo, dolor y gozo se dispongan recta-
mente durante la vida en el mundo, como sucederá en los ciudadanos 
de la ciudad celeste, en los que «la vida feliz y a la vez eterna tendrá 
un amor y un gozo no sólo recto, sino también seguro, sin temor ni 
dolor alguno» 127. Resulta así una vida virtuosa –en la que sobresalió 
el emperador Teodosio, la cual es también una vida religiosa, es de-
cir, vivida según Dios–, cuya recompensa es la eterna felicidad, como 
don de Dios 128. Pues, como dice el Apóstol, la gracia de Dios es la vida 
eterna en nuestro Señor Jesucristo (Rom 6,23); y, si es gracia de Dios, es 
gratuita, por lo que los mismos buenos méritos del hombre son dones 
de Dios 129.

La vida que transcurre en esta tierra, por muy colmada que esté 
de todos los bienes espirituales, corporales y materiales, es, por sí sola, 
totalmente desgraciada, aunque si se la ordena a la vida bienaventu-
rada, que se ama ardientemente y se espera con plena fidelidad, se la 
puede llamar vida feliz, más por la esperanza de la vida bienaventura-
da que por la realidad presente. «De hecho, esta realidad sin aquella 
esperanza es una engañosa felicidad y una gran desventura: no ofrece 
al alma los verdaderos bienes, puesto que ella no es la sabiduría au-
téntica, que sabe elegir con prudencia, realizar con fortaleza, regular 
con templanza y distribuir con justicia. Le falta estar ordenada hacia 
aquel fin donde Dios lo será todo para todos (1Cor 15,28) en una eter-
nidad segura y en una paz perfecta» 130. Considerando los bienes de 
que Dios ha colmado esta vida uno se pregunta ¿qué no nos dará en 
la otra? Habiendo entregado a su Hijo por nosotros, ¿qué no tendrá 
reservado a los justos? (Rom 8,32) 131.

127  Civ. Dei XIV 9; cf. XIV 9,1-6.
128  Civ. Dei V 26,1; V 21.
129  Enchir. 28,107.
130  Civ. Dei XIX 20; Cat. rud. 16,24.
131  Civ. Dei XXII 24,1-5.



CREO EN LA RESURRECCIÓN DE LOS MUERTOS Y EN LA VIDA ETERNA 289

Dios será el premio de los justos. De todas las formulaciones de la 
promesa en el Antiguo Testamento ninguna iguala a la del Levítico: 
Seré vuestro Dios y vosotros seréis mi pueblo (26,12), reiterada por el pro-
feta Ezequiel (37,27). Nada más ni nada menos que el Señor mismo 
–lo mejor y más grande que puede existir– se promete como premio 
de la virtud; «Él mismo será toda nuestra recompensa, ya que goza-
remos de su bondad y de su belleza en aquella eterna felicidad» 132. 
San Agustín parafrasea bellamente la promesa de Dios: «Yo seré su 
saciedad, yo seré lo que puedan desear honestamente los hombres, la 
vida, la salud, el alimento, la abundancia, la gloria, el honor, la paz, 
todos los bienes». De este modo se cumple lo dicho por el Apóstol: 
Dios lo será todo para todos (1Cor 15,28). «Será meta en nuestros deseos 
Él mismo, a quien veremos sin fin, amaremos sin hastío, alabaremos 
sin cansancio. Este don, este afecto, esta ocupación será común a to-
dos, como lo es la vida eterna» 133.

El premio será graduado en consonancia con los méritos, pero no 
habrá envidia, sino que cada uno se contentará con su propio bien 134.

La libertad de los santos

Por el libre albedrío, Dios dotó a la criatura inteligente de un po-
der cuasi absoluto ya que incluso podía oponerse a Dios. No obstante 
Dios prefirió correr el riesgo cierto de deserción, por la soberbia de 
querer bastarse a sí misma para conseguir la vida feliz. Estimó que era 
mejor mantener el libre albedrío, por el que la criatura se adhiriera al 
Creador de forma personal 135.

En el cielo, el libre albedrío florecerá como libertad verdadera. La 
diferencia entre ambos reside en que, por el libre albedrío, la criatura 
inteligente puede no pecar; en cambio, gozando de la verdadera liber-
tad, no podrá pecar. Puede resultar extraño que se llame libertad a la 
incapacidad de pecar; lo cierto es que, al ser confirmada en gracia, la 

132  Cat. rud. 27,55.
133  Civ. Dei XXII 30,1.
134  Civ. Dei XXII 30,2.
135  Civ. Dei XXII 1,2.



MODESTO GARCÍA GRIMALDOS, OSA290

criatura inteligente se asemeja más a Dios, quien no puede pecar por 
su misma naturaleza. Los bienaventurados no dejarán de disfrutar el 
libre albedrío por el hecho de no sentir el atractivo del pecado; «al 
contrario, será más libre este libre albedrío cuanto más liberado se 
vea, desde el placer del pecado hasta alcanzar el deleite indeclinable 
de no pecar», como don de Dios  136. En el cielo recordaremos sin 
amargura nuestros pecados, por cuyo perdón cantaremos eternamen-
te las misericordias del Señor (Sal 88/89,2) 137.

Ciudad de Dios

El proyecto original del Creador sólo contemplaba la existencia 
de una sociedad (o ciudad) de ángeles y de hombres que participaran 
conjuntamente de su gloria inmortal, si bien, por el libre albedrío de 
que dotó a las criaturas inteligentes, cabía la posibilidad de que se 
formaran dos ciudades, una en que prevaleciera el amor de sí y otra 
inspirada por el amor de Dios 138. La que vive según Dios está predes-
tinada a vivir siempre con Dios, en la patria definitiva, logrando así el 
fin último de la historia: la edificación de la ciudad de Dios 139; la otra, 
en cambio, a sufrir castigo eterno con el diablo 140.

La ciudad de Dios, constituida definitivamente en el cielo por los 
ángeles fieles y los hombres justos, procede de Dios, está iluminada 
por Dios y goza de la dicha que proviene del disfrute del bien sumo, 
que es Dios 141.

Mientras los hombres santos peregrinan por este mundo, cami-
nan guiados por la fe y suspirando en esperanza por la hermosura de 
la ciudad celeste; de ahí reciben fuerza para soportar los oprobios que 

136  Civ. Dei XXII 30,3; Trin. XIII 7,10; Enchir. 28,105. Galindo Rodrigo 
distingue dos clases de libertad en san Agustín, cf. «La libertad como autodeter-
minación, en san Agustín», Augustinus 31 (1986) 343-355, pp. 345-347.

137  Civ. Dei XXII 30,4.
138  Civ. Dei XIV 13,1; 28.
139  Cf. Capánaga, V., «Introducción», en Obras de San Agustín XVI, Madrid 

1988, p. 67*.
140  Civ. Dei I prol.; XV 1,1.
141  Civ. Dei XI 24.



CREO EN LA RESURRECCIÓN DE LOS MUERTOS Y EN LA VIDA ETERNA 291

les propinan los enamorados de este mundo. A la fe sucederá la visión 
y a la esperanza, la posesión del bien que deseamos; en cambio, la 
caridad aumentará. «Entre lo temporal y lo eterno hay esta diferen-
cia: que todo lo temporal se ama más antes de poseerse, y después 
de poseído se desprecia, pues no sacia el alma, para la que lo eterno 
es el verdadero y seguro descanso. Lo eterno se ama con más inten-
sidad cuando es poseído que cuando se desea, porque a nadie que lo 
desea se le concede apreciar en más lo deseado, que lo que ello es en 
sí mismo; de suerte que pueda despreciarlo por encontrarlo inferior; 
antes bien, por mucho que alguno imagine sea lo eterno, hallará que 
es mucho más cuando lo alcance» 142.

Una vez hayan llegado a su meta definitiva, los bienaventurados 
quedarán establecidos en la ciudad eterna: «allí no nace nadie, porque 
nadie muere; allí reina la verdadera y plena felicidad (...); allí no sale 
el sol sobre malos y buenos (Mt 5,45): sólo hay un sol, el sol de justicia, 
que protege a los buenos; allí (...) la verdad es su común tesoro» 143.

Será auténticamente gloriosa la ciudad celeste porque «habrá ver-
dadera gloria allí donde nadie será alabado por error o adulación de 
quien alaba. No se dará el honor a ningún indigno donde no se admi-
tirá sino al digno» 144. Incomparablemente más gloriosa que la ciudad 
terrena porque «allí la victoria es la verdad; el honor, la santidad. Allí 
la paz es la felicidad; la vida, la eternidad» 145. Allí tendrá lugar la 
glorificación sin fin de la Iglesia después del fin 146.

Modesto García Grimaldos, OSA

142  Doc. christ. I 38,42.
143  Civ. Dei V 16.
144  Civ. Dei XXII 30,1.
145  Civ. Dei II 29,2.
146  Civ. Dei XX 17.



MODESTO GARCÍA GRIMALDOS, OSA292

Siglas de las obras de San Agustín citadas en el trabajo

Cat. rud. ...............................  De catechizandis rudibus
Civ. Dei ................................  De civitate Dei
C. Adim. ...............................  Contra Adimantum
C. Faust. ..............................  Contra Faustum (Manichaeum)
Cura mort. ............................  De cura pro mortuis gerenda
Div. q. oc. tr. .........................  De diversis quaestionibus octoginta tribus
Doc. christ. ...........................  De doctrina christiana
Enchir. ..................................  Enchiridion de fide, spe et caritate
Epist. ....................................  Epistulae
Fide et sym. ..........................  De fide et symbolo
Gen litt. ................................  De Genesi ad litteram
In ps. .....................................  Enarrationes in psalmos
Serm. ....................................  Sermones
Trin. .....................................  De Trinitate


