CruD-Ra 234-1 (2021) 267-292

Creo en la resurreccion de los muertos
y en la vida eterna

RESUMEN

Dos son los articulos del credo cristiano que comentamos, recomponiendo
el pensamiento de san Agustin: la resurreccion de los muertos, que repre-
senta el desenlace de la historia humana y de la creacién entera, pues la
resurreccion para la gloria es la culminacion de la obra divina de la primera
creacion, en la nueva creacion, obra principalmente de Dios, pero también
de si misma.

El segundo articulo es la vida eterna, que no puede ser otra que la vida divina
(pues Dios es el tnico inmortal) participada por la criatura, hecha capaz de
Dios. El culmen de la creacion consiste en asociar a la criatura al Creador, en
su vida trinitaria plenamente feliz.

PALABRAS CLAVE: Resurreccién, hombre, muerte, reencarnacion, nueva crea-
cién, cuerpo espiritual. Felicidad, vida eterna, vision de Dios, paz, descanso,
ciudad celeste.

ABSTRACT

Two are the articles of Christian creed we are going to comment, by making
up saint Augustine’s thought: the first one is the resurrection of the dead,
which represents the development of human history and the whole creation,
because the resurrection for the glory is the culmination of the divine work
of first creation, into a new creation; work that is mainly proper of God but is
also the work of the creature.

The second article of the creed concerns to the everlasting life, which might
not be another one than divine life (as God is the only immortal) participated
by creature, made capable of God. The highest point of creation consists in
becoming associates creature and Creator, in the Trinitarian fully happy life.

KEY WORDS: Resurrection, mankind, death, reincarnation, new creation, spi-
ritual body. Happiness, everlasting life, vision of God, peace, rest, celestial
city.




268 MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA

Nos proponemos exponer la explicaciéon que da san Agustin de
estos dos articulos del credo cristiano diseminada por sus escritos y
concentrada con mayor densidad en su obra mas extensa y madura

de La ciudad de Dios.

I. CREO EN LA RESURRECCION DE LOS MUERTOS

La fe en la resurreccion de Cristo no es s6lo un pilar de la religion
cristiana, sino la piedra angular que la fundamenta; al mismo tiempo,
sustenta la esperanza de sus seguidores puesta en el cumplimiento de
la promesa de que también ellos habran de resucitar gloriosamente 1.

Concepto de resurreccién

Resurreccion se deriva de resurgere (levantarse) al igual que cada-
ver viene de cadere (caer). Por la connotacion primaria material de la
palabra, algunos creen que la resurreccion solo se aplica a los cuerpos,
que son los que mueren; pero tal modo de pensar —advierte san Agus-
tin— esta en contradiccion con el apéstol Pablo que exhorta a quienes
aun estan vivos: Si habéis resucitado con Cristo, gustad las cosas de arriba
(Col 3,1) 2. Evidentemente el Apostol alude aqui a una resurreccion
espiritual, por lo que se ha de admitir la existencia de una doble resu-
rreccion: la de las almas, que tiene lugar al presente, por la escucha de
la voz del Hijo de Dios, que suscita la fe y produce la obediencia; y la
resurreccion de los cuerpos, al final de los tiempos, que, en su sentido
pleno, equivale al logro de la inmortalidad, en la que s6lo tomaran
parte los que han experimentado la primera resurreccion 3. Sin que
eso signifique que no hayan de resucitar, en cierto modo, también los
réprobos, aunque éstos lo haran para un juicio de condenacion. Pues
la resurreccion final sera universal de buenos y malos, todos los cuales
recuperaran su integridad en cuerpo y alma 4, ya que «el cuerpo es

Civ. Dei XXII 105 Fide et sym. 10,23; Trin. 11 17,29; Serm. 361,2; 241,1,1.
Civ. Dei XX 105 9,4; Serm. 362,16.

Ciy. Dei XX 6,1-2; Serm. 362,23-25.

Civ. Dei XX 21,1-4; Doc. christ. T 21,19.

=W N =



CREO EN LA RESURRECCION DE LOS MUERTOS Y EN LA VIDA ETERNA 269

algo mas que un simple adorno o un instrumento: forma parte de la
misma naturaleza del hombre» 5.

Nocién de hombre

En efecto, el hombre —segtin lo entiende la fe cristiana— no es s6lo
alma, sino un compuesto de dos sustancias dispares, alma racional y
cuerpo 6, de cuya unién resulta un animal racional 7. Ambas sustan-
cias son, respectivamente, espiritual y material; inmortal por natura-
leza, la primera; la segunda, de suyo, mortal, aunque que, por disposi-
cion divina, podria haberse librado de la muerte si el hombre hubiera
obedecido el mandamiento divino. El alma fue infundida por Dios
al hombre para actuar como principio vital del cuerpo (llamado por
ello cuerpo animal) 8; ella, a su vez, era vivificada por Dios, en cuanto
fuente de su sabiduria y felicidad. El Creador advirti6 al hombre que
si lo desobedecia, ipso facto, incurriria en la muerte plena: muerte del
alma, apartada de Dios, y muerte del cuerpo, desasistido del alma 9.

La muerte

Por la muerte natural, se disuelve el hombre, que, sin embargo,
persiste de alguna manera en el alma 10. Las almas de los muertos, por
decirlo de alguna forma, estan en la muerte !1; en lugares (no espacia-
les) diferenciados: las de los impios, penando, y las de los piadosos,
en el descanso 12, mientras la carne de éstos reposa en la esperanza,
fundada en la promesa divina de la resurreccion de los cuerpos 13.

5 Civ. Dei 1 13.
6 Civ. Dei V 11; Trin. XV 7,11.

7  Civ. Dei XXII 24,2.

8 Civ. Dei XIII 23,1; 24,6; Gen litt. VI 19,30; 20,31; 25,36; C. Adim. 12.
9  Civ. Dei XIII 2; 23,2; 24,6; Trin. IV 3,5.

10 Trin. VIII 6,9; In ps. 127,15.

11 Civ. Dei XIII 11,2.

12 Civ. Dei X111 8; Enchir. 29,109.

13 Civ. Dei XIII 20.

o~

~

~

~

~



270 MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA

Una cierta creencia en la pervivencia del hombre después de la
muerte fisica ha sido patrimonio universal de la humanidad desde que
el hombre es hombre. Otras culturas no cristianas, a falta de una luz
sobrenatural que alcanzara a alumbrar hasta las ultimidades del de-
venir humano, han resuelto el destino del hombre en la forma de un
eterno retorno, a modo de un giro interminable de lo mismo, que,
imposibilita la verdadera felicidad, la cual requiere seguridad de no
perderla. A los cristianos, la Escritura los instruye acerca de la opor-
tunidad dnica que representa esta vida y esta muerte, a semejanza de
Cristo, que s6lo ha muerto una vez por los pecados, y resucitado de entre
los muertos ya no muere mds, la muerte no tiene ya dominio sobre EI(Rom 6,9).
También los seguidores de Cristo, después de la resurreccion, estaremos
siempre con el Serior (17es 4,16) 14.

A escala humana, el eterno retorno se traduce en la reencarna-
ci6én, como recurso reiterado para alcanzar —segun los platénicos- la
purificacion perfecta que dé acceso a una vida feliz del alma desen-
carnada, en un estado temporal, segun Platén, y permanente, para
Porfirio. Presuponen estos fil6sofos una concepcion unidimensional
del hombre, consistente s6lo en su alma, la cual volveria del mas alla
a esta vida encarnandose en otro cuerpo humano o incluso en un
cuerpo de animal; esta creencia, que considera inepto al cuerpo para
participar de la dicha divina inmortal, resulta incompatible con la fe
cristiana en la resurreccion de los muertos, que concibe al hombre
como una sustancia corporeo-espiritual. Los cristianos sostienen que
no es la sustancia del cuerpo, sino la corrupcion del hombre lo que le
impide a éste la contemplacion de la Verdad 15.

De ahi que la religion cristiana proponga, como soluciéon definiti-
va al peregrinar humano en el mundo, el logro de la salud plena, que
equivale a la reconstitucion del hombre entero de manera definitiva e
indisoluble. Esto tendra lugar en la Jerusalén celeste, donde los justos
seran inundados por la paz de la incorrupcion y la inmortalidad, sien-
do igualados a los angeles. «Alli, después de trabajosas calamidades
y preocupaciones de seres mortales, seremos consolados, como sus

14 Civ. Dei XII 13,1-2.
15 Civ. Dei X 29,2; XIII 19; Epist. 205,2,16.



CREO EN LA RESURRECCION DE LOS MUERTOS Y EN LA VIDA ETERNA 271

ninos llevados en brazos o puestos sobre sus rodillas. Aquella felicidad
insolita nos envolvera con caricias infinitamente tiernas a nosotros,
hombres desacostumbrados y bisonos. Al contemplar aquello, nuestro
corazoén se llenara de gozo» 16. Esto sucedera al final de los tiempos,
tras la resurreccion de los muertos y la nueva creacion.

El fin del mundo y la nueva creacién

Cuando los cristianos profesan la fe en la resurrecciéon de los
muertos, ciertamente se refieren a la que tendra lugar al final de los
tiempos, que sera definitiva, pues, una vez resucitados, los hombres no
moriremos mas. No se trata de la recuperacion de la vida anterior que
tuvimos en el mundo, como fue el caso de otras resurrecciones de que
habla la Sagrada Escritura, como la de Lazaro, etc., sino de la entrada
en un mundo nuevo, «la resurreccion para la vida eterna, como la del
cuerpo de Cristo» 7. Los acontecimientos finales de este mundo se
sucederan conforme a un orden loégico: primero sera el resurgir de los
muertos, luego, el juicio y, concluido el juicio, el cielo y la tierra desa-
pareceran, pero no seran aniquilados, sino transformados 18.

Tendra lugar una verdadera recreacién del mundo, de este mismo
mundo pero transformado por una conflagraciéon universal en que se-
ran consumidas por el fuego las cualidades de los elementos corrupti-
bles, permaneciendo la sustancia corporea revestida de las cualidades
propias de cuerpos inmortales. «Es decir, el mundo, ya nuevo y mas
excelente, se acomodara a los hombres, renovados incluso en su carne
de una manera mas excelente también» 19. De ahi que san Agustin
considere la resurreccion de los cuerpos humanos como parte de la
nueva creacion, «por la incorruptibilidad, lo mismo que nuestra alma la
recibe por la fe» 20.

16  Civ. Dei XX 21,1.

17 Enchir. 23,84; Epist. 102,3.
18 Civ. Dei XX 14; 5,15 5,5.
19 Civ. Dei XX 16.

20 Civ. Dei XX 5,3.



272 MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA

Los filé6sofos paganos ante la resurreccion

Cuando los fil6sofos paganos oyen a los cristianos hablar de la re-
surreccién de los muertos se llevan las manos a la cabeza expresando
asombro por lo absurdo de tal afirmacion, contraria a lo racionalmen-
te correcto o filoséficamente admisible, y proponen razonamientos
inconsistentes e ironizan acerca de la pretension de los seguidores de
la fe cristiana, despachandose con un: De esto te oiremos hablar en otra
ocasion, como le dijeron los atenienses a Pablo (Hch 17,32).

Sus argumentos para sustentar la imposibilidad de que los cuer-
pos resucitados moren en los cielos se podrian agrupar en dos princi-
pales 6rdenes: uno, el orden de la naturaleza c6smica, que ordena los
elementos por su peso: tierra, agua, aire y fuego, y que contravendria
la pretension cristiana. A lo cual, Agustin les responde —ateniéndose
a la mera observacion de la naturaleza— que lo que ellos dicen no se
corresponde con la realidad, para lo que aduce, en contra, ejemplos
de la misma naturaleza, como cuando ésta presenta cuerpos terrestres
flotando en el agua, o aves volando en los aires, o fuego saliendo de
las entranas de la tierra2!. Y, yendo mas directamente al tema, Agus-
tin argumenta que, si el autor de la naturaleza ha hecho posible que
las almas espirituales puedan habitar en cuerpos terrestres, no se le
puede negar el poder de hacer subir a los cielos a los cuerpos que les
sirvieron de morada en este mundo 22.

El otro argumento de los filosofos platénicos lo apoyaban en el
orden de la naturaleza humana concebida por ellos unidimensional-
mente como alma, despreciando el cuerpo como algo accesorio y un
impedimento para la contemplacion de la Verdad, que los haria felices.
En esto, ni entre los mismos fil6sofos se ponen de acuerdo sobre el des-
tino de los hombres —observa Agustin—, pues Platon sustenta que las
almas humanas (impulsadas por el destino eterno) anhelan necesaria-
mente estar unidas a los cuerpos, estableciendo como unica diferencia
entre las de los hombres virtuosos y las de los pecadores que las de
los primeros podran vivir separadas de los cuerpos por algin tiempo

21 Civ. Dei XXII 11,1-5;5 Serm. 242,5,7-7,9.

22 Civ. Dei XXII 4. Cf. ALFECHE, M., «Augustine’s Discussions with Philos-
opher on the Resurrection of the body», Augustiniana 45 (1995) 95-140.



CREO EN LA RESURRECCION DE LOS MUERTOS Y EN LA VIDA ETERNA 273

gozando en compaiiia de los dioses, en el mas alla, en tanto que las de
los impuros habran de volver en seguida a la tierra, encarnandose en
un cuerpo de hombre o de animal. Mientras que Porfirio concede que
las almas sabias puedan librarse definitivamente de la necesidad de la
reencarnacion, permaneciendo felices eternamente con el Padre. En
cambio, ambos, que objetan que los cuerpos terrestres puedan morar
en el cielo, pues, segtn ellos, la unién con cualquier cuerpo, aunque
sea inmortal, impide que las almas sean felices, sin embargo admiten
que hay dioses dotados de cuerpos inmortales, que son eternamente
felices 23.

Platon, maestro de Porfirio y de todos los filosofos platénicos que
se empenan en negar la posibilidad de la resurreccién de los muertos,
da un paso mas de acercamiento a la solucion cristiana atribuyendo
a Dios la voluntad y el poder para dotar, a los dioses humanos, de
cuerpos inmortales en los que sean perfectamente felices, no porque
asi lo exija su naturaleza, sino porque, por encima de la naturaleza,
prevalece el plan de Dios. De este modo dice Platon que hablé el Dios
increado a los humanos promovidos a la inmortalidad: «Puesto que
habéis nacido, no podéis ser inmortales e indisolubles; sin embargo,
no seréis destruidos, ni los hados de la muerte os quitaran la vida, ni
seran mas poderosos que mis designios, que son un vinculo mas fuer-
te para vuestra perpetuidad que aquellos que os mantienen unidos» 24.

Discurre Agustin: si Porfirio asumiera la ensenanza de Platon de
que, aun las almas santas, volveran a los cuerpos humanos, y Platén
admitiera con Porfirio que no volveran a los males de este mundo,
entonces ambos estarian de acuerdo en que volveran a tales cuerpos
en que no sufriran mal alguno. Esto es precisamente lo que promete
Dios que ha de hacer a las almas eternamente felices unidas a su carne
inmortal. <A buen seguro que asi llegarian con nosotros a esta conclu-
sion: confesando que las almas de los santos han de volver a cuerpos
inmortales, vuelvan precisamente a aquellos en los que soportaron los

23 Civ. Dei XIII 19; Serm. 241,7,7. RICHEY, L. B., «Porphyry, Rein-
carnation and Resurrection in De civitate Dei», Augustinian Studies 26 (1995)
129-142.

94 Civ. Dei XXII 26; Serm. 241,8,8.



274 MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA

males de este mundo y en los que honraron con religiosa fidelidad a
Dios para verse libres de esos males» 2.

Ensenanza cristiana sobre la resurreccion

Los cristianos aducimos —expone san Agustin—- como prueba
concluyente de la posibilidad de la resurreccién de los cuerpos el
hecho de la resurreccion de Cristo, creencia que se ha extendido
por todo el mundo, a pesar de que a los fil6sofos paganos les parez-
ca algo imposible; asi como es también increible que un grupo de
personas indoctas (como eran los Apostoles) hayan persuadido a
sabios e ignorantes para que admitan la resurreccion de Jests 26. A
pesar de parecer imposible la resurreccion de Cristo en la carne y
su ascension al cielo, sin embargo, en tiempos tan cultos como los
de Augusto y Tiberio —sin que el terror y la contradiccién de tantas
persecuciones lo impidieran—, se ha creido con la fe mas cabal, se
ha predicado con intrepidez y se ha diseminado por toda la tierra
—fecundada por la sangre de los martires— la resurrecciéon e inmor-
talidad de la carne, primero de Cristo, y luego de los demas al fin
de los tiempos 27.

Burlas de los paganos y respuesta de Agustin

Los infieles se burlan de los cristianos, por creer en la resurrec-
ci6n de los muertos, preguntando maliciosamente si resucitaran los
fetos abortivos, o en qué formato de cuerpo habran de resucitar los
ninos. Si han de resucitar todos con un cuerpo ideal —insintan—, équé
sucedera con los gordos y los altos, que sobrepasan el canon de belle-
za, o con los flacos y los bajos, que no lo alcanzan? Por otra parte, pue-

25 Civ. Dei XXII 27 y 28; Serm. 264,65 256,2; C. Faust. 11,3. Sobre la
identidad especifica y numerica del cuerpo resucitado, en el pensamiento de san
Agustin, cf. GONI, P., «Caracteristicas del cuerpo resucitado, segiin san Agus-
tin», Augustinus 6 (1961) 205-250; 1., La resurreccion de la carne segiin san Agustin,
Washington 1961.

26  Civ. Dei XXII 5y 25; Doc. christ. 11 32,505 Serm. 242,1,1.

27 Civ. Dei XXII 7.



CREO EN LA RESURRECCION DE LOS MUERTOS Y EN LA VIDA ETERNA 275

de resultar un espectaculo horripilante anadir de pronto a un cuerpo
los cabellos rasurados y las unas cortadas a lo largo de la vida 28.

Les parece imposible que sean recompuestos los cuerpos que se
corrompen y se mezclan con el polvo, o se evaporan en el aire, o son
comidos por los animales. {Qué pasara con los cuerpos monstruosos y
con las carnes comidas y asimiladas por otros hombres —inquieren—?
¢De quién seran? 29,

En su respuesta, sobre los abortos, Agustin se muestra indeciso
acerca de si se les puede considerar como hombres; pero, si asi fuera,
ciertamente resucitaran 30. Acerca de los que mueren antes de alcan-
zar la edad adulta, dice el santo que, en el embrion, se encuentra
virtualmente el desarrollo pleno del ser humano: por consiguiente
Dios le concedera de forma maravillosa cuanto le corresponderia en
su edad adulta. Cada cual resucitara en su talla propia, la que tuvo
o hubiera tenido en su juventud, salvando siempre la perfeccion y la
belleza 31.

Se pregunta si perdurara el sexo femenino en el cielo, a lo que
decididamente responde que si. Pues el Sefior tuvo la oportunidad de
haberlo negado, a pregunta de los saduceos (Lc20,27-38), y no lo hizo,
sino que tan sélo dijo que los hombres y las mujeres no se casaran
para engendrar hijos, pues no sera necesaria la generacion donde ya
no habra muerte 32.

Las protuberancias deformes y los apéndices extirpados en modo
alguno afearan los cuerpos resucitados. Ateniéndose a la mutabilidad
de la materia, segtin la cual todo cuerpo es convertible en otro cuerpo,
sugiere Agustin que los excedentes seran distribuidos por el cuerpo
de forma que contribuyan a embellecerlo 33. Tanto los flacos como
los obesos obtendran unos cuerpos bellos conforme a la nocion de

28  Civ. Dei XXII 12,1; Serm. 242,2,2-3,4.
29 Civ. Dei XXII 12,2.

30 Civ. Dei XXII 13; Enchir. 23,85-86.

31  Civ. Dei XXII 14-16.

32 Civ. Dei XXII 17.

33 Civ. Dei XXII 19,1; Enchir. 23,87; 23,89.

~



276 MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA

belleza corporal, consistente «en la armonia de sus partes con cierta
tonalidad de color» 34.

En cuanto a la carne de un hombre que otro ha comido y asimi-
lado, «le sera devuelta al hombre en que primero comenz6 a ser carne
humana, puesto que el otro la tenia como prestada, y, como un dinero
ajeno, debe retornar a aquel de quien se tomé» 3.

El Creador omnipotente —asegura— restaurara todos los cuerpos
en su integridad, cualquiera que haya sido el destino de alguna de sus
partes, ya sea que hayan sido devoradas por las bestias o consumidas
por el fuego, o hayan sido reducidas a polvo y ceniza, o disueltas en
el agua, o evaporadas en el aire 36. No debe preocupar a los cristia-
nos la suerte de los cadaveres, incluso si son devorados por las fieras,
pues ni siquiera esto sera un obstaculo para la resurreccion de los
cuerpos, segun dijo el Sefior, que no se perdera un solo cabello de su
cabeza (Lc¢21,18). Nadie puede expulsar (es decir, aniquilar) ni la mas
insignificante pizca de sustancia de los espacios que albergan el cielo
y la tierra, que «estan llenos de la presencia de Aquel que conoce de
donde hara surgir, por la resurreccion, lo que El mismo creé» 37. Los
convocara «desde el seno mas secreto de los demas elementos en que
se hayan podido convertir los cadaveres al disiparse. En un instante
volveran a su integridad» 38.

Resume san Agustin sus argumentaciones a las objeciones de los
paganos a la fe cristiana en la resurrecciéon como sigue: «en la resu-
rreccion de la carne, el tamafo de los cuerpos tendra para siempre las
proporciones que tenia la exigencia corporal de una juventud perfecta
o perfeccionable, conservada la debida belleza en las proporciones de
todos los miembros» 39.

34 Civ. Dei XXII 19,2; Enchir. 23,90.

35 Civ. Dei XXII 20,2; Enchir. 23,88.

36 Civ. Dei XXII 20,1; Cura mort. 6,8; Serm. 242A,2; 127,11,15.
37 Civ. Dei 1 12,1.

38 Civ. Dei 1 12,25 Cura mort. 2,4; 8,105 In ps. 62,6.

39  Civ. Dei XXII 20,3.

~

~

~

o~

~



CREO EN LA RESURRECCION DE LOS MUERTOS Y EN LA VIDA ETERNA 277

Cémo sera el cuerpo resucitado

El cuerpo resucitado serd un cuerpo celeste 40, mejor que el cuer-
po terrestre. Aventajara al cuerpo actual, sujeto a la muerte y causa u
ocasion de pecado 41. E incluso superara en calidad al cuerpo de nues-
tros primeros padres, que gozaban de un cuerpo excelente, pero ani-
mal, es decir, animado por un alma viviente, de naturaleza inmortal,
pero que no lo eximia de la necesidad de alimentarse ni le garantizaba
la inmortalidad 42.

En cambio, el cuerpo resucitado estara animado por un alma
perfectamente bienaventurada y plenamente espiritual 43, por lo que
estara tan compenetrado con su espiritu que participara de las pro-
piedades del espiritu 44. Asi pues, se le transferira el vigor del espiritu,
por el que vivird una vida «absoluta y ciertamente vital» 43; no necesi-
tara ingerir alimentos para subsistir46, aunque no le serd impedido el
tomarlos 47. Y estara tan identificado con el espiritu que le obedecera
con suma diligencia y docilidad 48, sera inmune al pecado y sera re-
vestido de tal inmortalidad que, como la de los angeles, no le podra
ser arrebatada por el pecado 49.

En modo alguno, el cuerpo resucitado cambiara su sustancia de
carne por la de espiritu 5. Que se le llame cuerpo espiritual no quiere
decir que se convierta en espiritu, conforme algunos interpretan las

40 Civ. Dei IX 23,2; XIII 23,1; Enchir. 23,91; Fide et sym. 6,13. Cf. MARROU,
H. I, y LA BONNARDIERE, A. M., «Le dogme de la resurrection des corps et la

théologie des valeurs selon I’enseignement de saint Augustin», Revue des Etudes
Augustinennes 12 (1966) 111-136.

41  Civ. Dei XIII 23,2.

42 Civ. Dei XIII 23,1; 24,6; Epist. 205,11.

43 Doc. christ. 1 19,18.

44 Civ. Dei X111 23,1; Enchir. 23,91; Fide et sym. 6,13.
45  Cip. Dei XIX 17.

46  Civ. Dei XIII 22; XIX 17; Gen. Litt. X1I 7,18.

47  Civ. Dei X111 22; XXII 21.

48 Civ. Dei XIX 17.

49  Civ. Dei XIII 24,6; Gen. litt. IX 9,15.

50  Civ. Dei X1 10,2.



278 MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA

palabras del Apéstol: se siembra cuerpo animal, resucita cuerpo espiritual
(7Cor 15,42) 51, pues la carne es buena por naturaleza, como lo prueba
el hecho de que el Mediador de nuestra salvacion, haciéndose hom-
bre, tomara la carne humana sin pecado, la transformara por la resu-
rreccion y la llevara incorruptible a los cielos 52.

Si ya el cuerpo humano terrestre es de tal belleza que pareciera
que, en su creacion, se antepuso la dignidad a la necesidad, cuando,
en la vida bienaventurada, no s6lo miembros u 6rganos, sino incluso
sistemas corporales, como el digestivo, no sean necesarios en absolu-
to, tan solo redundaran en alabanza del Creador (Sal 103,1) 53.

El cuerpo espiritual no sera un obstaculo para la contemplacion
de Dios %4, en quien el hombre tendra el conocimiento de todas las
cosas 55. Antes al contrario, a pesar de que las almas bienaventura-
das pueden disfrutar la felicidad perfecta estando separadas de sus
cuerpos, sin embargo Agustin esta convencido de que es necesario
que tomen sus propios cuerpos mediante la resurreccion, para poder
ver la inmutable sustancia de Dios igual que los angeles, aunque no
se muestra tan firme en su argumentacion: «sea debido a una causa
oculta o a que tiene en si misma una cierta inclinacién natural de go-
bernar su cuerpo, por la cual se retarda en cierto modo en poner toda
su atencion en aquel supremo cielo, durante el tiempo que se halla sin
su cuerpo; pero una vez que le consiga por la resurreccion, descansara
de este apetito y quedara completamente libre para ver a Dios» 56.

El cuerpo resucitado estara dotado «de una paz suma» 57, propor-
cionara a la voluntad una estable inmutabilidad, sin causarle ninguna

51  Civ. Dei X111 205 Enchir. 23,91. Cf. MOURANT, J. A., Augustine on Immor-
tality, Villanova 1969, pp. 46-47.

52 Civ. Dei X 24; 29,2; Epist. 205,2,16. Cf. ALFECHE, M., «The Rising of the
Dead in the Works of Augustine (7Cor 15,35-57)», Augustiniana 39 (1989) 54-98.

53 Civ. Dei XXII 24,4; Serm. 243,6,6-8,7.

54 Civ. Dei X 29,2; Epist. 205,2,16.

55 Civ. Dei XXII 24,5; Epist. 148,5,16; Div. g. oc. tr. 47.
56  Gen. litt. X11 68.

57 Doc. christ. 1 24,25; 1 19,18.



CREO EN LA RESURRECCION DE LOS MUERTOS Y EN LA VIDA ETERNA 279

molestia 58, puesto que el espiritu del hombre no tendra que combatir
vicio alguno, sino que prevalecera la paz de la virtud %9, asi como el
logro de la paz social 60.

En resumen, el cuerpo de los bienaventurados, por la resurrec-
cién, sera transformado a semejanza del de Cristo, quien asumio
nuestro cuerpo mortal libremente, el cual, después de resucitar, fue
transformado en espiritual 61. Cuando resuciten los muertos, quedara
constituido el dnico Cristo, resultante de la union de la cabeza y los
miembros -la Iglesia—, cuerpo espiritual de Cristo, animado por el
espiritu de vida 62.

En cuanto al cuerpo de los condenados, Agustin esta convenci-
do de que también resucitaran 63 cada uno en su propia carne para
ser castigados con el diablo y sus angeles. «<Porque no hay verdadera
vida si no es donde se vive felizmente, ni verdadera incorrupcién sino
donde la salud no es destruida por ningin dolor; mas alli donde al
infeliz no se le permite morir, la muerte —por decirlo asi- no muere, y
en donde el eterno dolor no mata, sino que atormenta, la corrupcion
misma no termina. Esto es lo que en la sagrada Escritura se llama
segunda muerte (Ap 2,11; 20,6.14)» 64,

El castigo sera mas benigno para algunos condenados «que, fuera
del pecado original, ningin otro cometieron; tratandose de aquellos
que cometieron otros pecados, la condenacién de cada uno sera alli
tanto mas tolerable cuanto fue aqui menor su iniquidad» 65.

58 Civ. Dei XIII 20; Enchir. 23,91.
59  Civ. Dei XXII 24,5; Epist. 148,5,16.
60 Civ. Dei XIX 17.

T =T

61 Civ. Dei XIII 23,2.
62 Civ. Dei XIII 23,3.
63 Civ. Dei XIII 2.

64  Enchir. 23,92.
65  Enchir. 23,93.



280 MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA

II. CREO EN LA VIDA ETERNA

Todos desean la vida eterna

La vida eterna feliz es un anhelo universal de todos los hombres
que estan en su sano juicio 66. El logro de una felicidad sin fin es la
razon del filosofar 67, y es la unica razén de ser del cristiano 68. San
Agustin esta convencido de que sélo en la religion del Dios unico se
halla la veridica promesa de la felicidad eterna 69.

¢Qué se entiende por vida eterna?

Por vida eterna se entiende una vida feliz sin fin 79, pues sélo la
vida feliz es verdadera vida 7! y sé6lo la vida eterna puede ser verda-
deramente feliz 72. «La vida, por mucho que dure, no se la llamara
vida eterna si ha de tener un fin; la vida, en efecto, recibe ese nombre
solamente por vivir, y se la llama eterna por no tener fin» 73. Asi pues,
la verdadera vida feliz requiere la eternidad. Eso no significa que todo
lo eterno sea feliz, pues los angeles malos viven eternamente, pero no
son felices; sino que «la vida no serd verdadera y perfectamente feliz si
no es eterna», y el sujeto no tiene certeza de su eternidad 74.

Empleamos el término eternidad en su sentido propio, no como
una subsistencia muy larga, aunque sea indefinida, como es el caso de
la ciudad terrena, que pervive en el mundo no por la existencia ilimi-
tada de todos sus miembros, sino por la sucesion de sus ciudadanos,
que nacen, mueren y se reemplazan los unos a los otros 75. Esto no

66 Civ. Dei X 1,1.

67 Civ. Dei XIX 1,3.

68 Civ. Dei V 25; VI 9,5.

69 Civ. Dei 1 36; IT 23,1; X 12.
70 Civ. Dei VI 12.

71  Civ. Dei XX 6,2.

72  Civ. Dei VII 1.

73 Civ. Dei X1 11.

74 Civ. Dei X1 11.

75  Civ. Dei V 14.



CREO EN LA RESURRECCION DE LOS MUERTOS Y EN LA VIDA ETERNA 281

deja de ser una apariencia de perpetuidad, como sucede con el arbol
de hoja perenne; parece que goza siempre del mismo verdor y lozania,
pero esta cambiando constantemente las hojas, unas que caen y otras
que brotan. La ciudad celeste, en cambio, no se llama eterna por la
prolongacion indefinida del grupo, sino porque, en ella, «todos sus
ciudadanos seran inmortales, y los hombres llegaran a alcanzar lo que
no perdieron nunca los angeles santos» 76, «la certeza de su perseve-
rancia sin término» 77.

¢En qué consiste la vida eterna?

La vida eterna es el sumo bien del hombre8, la felicidad plena y ver-
dadera, que consiste en la satisfaccién de todos los deseos 79, y donde
no habra mal alguno ni faltara ningtn bien 80. Por eso, debe ser pre-
ferida, sin ningun género de dudas, a todos los reinos de la tierra, que
no resisten la comparacién con ella 81,

La felicidad del paraiso celestial supera a la que gozaron los pri-
meros hombres en el paraiso terrestre, antes del pecado, por cuanto
que éstos no tenian certeza de la permanencia de su felicidad; en este
sentido, aun el creyente en la palabra de Dios —ya en este mundo—
puede gozar de una felicidad mas estable y segura que Adan y Eva,
por la garantia de permanencia en la felicidad que le ofrece la prome-
sa divina del cielo 82.

Y es que la vida eterna o verdadera felicidad requiere estos dos
elementos: «el gozo sin molestia del bien inmutable, que es Dios, y
la seguridad sin sombra de duda o error sobre su perseverancia para
siempre en ese gozo» 83.

76  Civ. Dei XXII 1,1.

77  Civ. Dei XXII 1,2.

78  Civ. Dei XIX 4,1.

79  Civ. Dei V prol.; In ps. 62,6.

80 Civ. Dei XXII 30,1.

81 Civ. Dei VI 1,3; Cat. rud. 24,45; 26,52.
82 Civ. Dei X1 12; XIV 10; Cat. rud. 18,30.
83 Civ. Dei X1 13; XII 13,1.



282 MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA

Por eso el planteamiento que hacen los reencarnacionistas para
el logro de la felicidad es engafioso. Proponen que, habiéndose puri-
ficado en la tierra los justos para acceder a la visién de Dios, y, una
vez alcanzada ésta, un dia habran de abandonar esa bienaventuranza
para zambullirse de nuevo, una y mil veces, en esta vida miserable,
sin acabar nunca su ciclo de reencarnaciones 84. Tal como lo plantea
Platon, se trataria de un circulo alternativo de felicidad y desventura,
en que «la purificacion perfecta consigue el olvido de los males, y el
olvido de los males produce el deseo de los cuerpos, donde se impli-
quen de nuevo en los males; se seguiria que la felicidad suprema es la
causa de la infelicidad, y la perfecta sabiduria, la causa de la necedad,
y la purificacién suprema, la causa de la inmundicia» 85.

Ahora bien, si la felicidad requiere seguridad de no perderla,
{como pueden ser felices los hombres mortales? Ello es posible —res-
ponde san Agustin— gracias a que el Mediador, siendo Dios inmortal,
asumi6 nuestra carne mortal, en la que opero6 la transformacion nece-
saria para hacerla inmortal 86.

La dicha del hombre entero. La felicidad de la vida eterna inundara
al hombre entero en cuerpo y espiritu 87. El espiritu estara lleno del
conocimiento de la verdad —proveniente de la misma sabiduria de
Dios- sin error y sin esfuerzo; el cuerpo, transformado con la resu-
rreccion, sera vivificado por el espiritu y estara intimamente compe-
netrado con él, en la paz de la virtud 88.

«Nuestros pensamientos estaran patentes para unos y otros mu-
tuamente» 89, y la belleza de los cuerpos, cuyos miembros no desempe-
nan ya una funciéon necesaria, seran motivo de alabanza al Creador 90.

84 Civ. Dei XII 20,1.
85 Civ. Dei X 30; XII 20,1-4.
86 Civ. Dei IX 14; 15,1-2.
87 Civ. Dei XIX 10.

88  Civ. Dei XXII 24,5.

89  Civ. Dei XXII 29,6.

90 Cip. Dei XXII 30,1.



CREO EN LA RESURRECCION DE LOS MUERTOS Y EN LA VIDA ETERNA 283

«Los bienaventurados serdan iguales a los dngeles por la inmortalidad
y la felicidad» 91. «Sélo quien es feliz por ser él mismo su propio bien,
sin recibirlo de nadie, es quien no puede ser desgraciado, porque a si
mismo no se puede perder» 92. No obstante, también los angeles, sin
ser su propio bien supremo, pueden lograr su felicidad uniéndose al
bien inmutable, participando de su Creador, permaneciendo firmes
en su eternidad, ciertos con su verdad, santos por un don suyo 9.

Los angeles son dichosos por la contemplacion de Dios 94; por su
adhesion al Ser supremo 9. «{Quién podra concebir adecuadamente
o expresar en palabras la gloria tan grande que supone el estar unido
a Dios, hasta el punto de vivir para El participar de su sabiduria, y de
su felicidad; disfrutar de tan inmenso bien sin peligro de muerte, ni de
error, sin molestia alguna?» 96, Para ello fue preciso que, ejercitando
su buena voluntad, se dirigieran al que es en grado sumo y se adhirie-
ran a El, y asi «pudieron llegar a ser en mayor grado, consiguiendo,
por su participacion, sabiduria y felicidad» 97.

La felicidad de la vida eterna procede de Dios. Dios es la felicidad
misma. Aunque su dicha es incomparable, sin embargo también los
hombres pueden ser felices segun su capacidad 98. Ahora bien, sélo el
Dios creador puede conceder, como don, la vida feliz, por participa-
ci6on en la suya propia 99, y «sélo el que da la verdadera felicidad puede
dar la vida eterna» 100, Pues «asi como el alma es el principio vital de
la carne, asi también Dios es la vida bienaventurada del hombre» 101,

91 Civ. Dei XXII 17; Cat. rud. 27,54.
92  Civ. Dei X1I 1,2.

93  Civ. Dei X 7; XI 13; XI 32.
94 Civ. Dei X 16,1.

95  Civ. Dei XII 6.

96 Civ. Dei X1I 1,3.

97 Civ. Dei X1I 9,1.

98 Civ. Dei X1 11.

99 Civ. Dei X 18.

100 Civ. Dei VI 12; VII 30.
101  Civ. Dei XIX 26.



284 MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA

Segun los fil6sofos platonicos, con los que Agustin esta de acuer-
do 102, Dios es el autor de las naturalezas, dador de la inteligencia
e inspirador del amor, que hace vivir bien y felizmente. «Si nuestra
naturaleza procediera de nosotros, seriamos nosotros los autores de
nuestra sabiduria, y no nos preocupariamos de aprenderla con la doc-
trina; y nuestro amor, partiendo de nosotros y referido a nosotros,
nos bastaria para vivir felizmente, y no tendria necesidad de algtin
otro bien de que gozar. Ahora bien, como nuestra naturaleza, para
existir, tiene a Dios por autor, sin duda debemos de tenerlo a El como
maestro para conocer la verdad, y como suministrador de la suavidad
intima, para ser felices» 103. Asi pues, dado que la criatura racional no
se basta a si misma para lograr la felicidad 104, Dios es la «fuente de
nuestra felicidad» y «meta de nuestro apetito». Reeligiéndolo a El (de
donde se deriva la palabra religion), tendemos hacia El por el amor, y
alcanzandolo, logramos la felicidad 105.

La vida eterna consiste en la vision de Dios. En la bienaventuranza,
los justos resucitados veran a Dios cara a cara (71Cor 13,12), tal cual es
(7/n 3,2), como ya lo ven los santos angeles 196; con la peculiaridad de
que el hombre es un ser corporeo-espiritual. Sin duda, lo veran con
los ojos del espiritu, como vio el profeta Eliseo a su criado Giezi —sin
estar presente— recibiendo los regalos del sirio Naaman 107. La duda
que tiene san Agustin —aunque se inclina por la solucién positiva— es
si lo veran también con los ojos del cuerpo, lo cual requeriria que los
ojos del cuerpo espiritual estuvieran dotados de capacidad para ver
lo espiritual, pues Dios es espiritu 198. No sabemos —se dice a si mis-
mo- hasta dénde puede llegar el cuerpo espiritual en su capacitacién
para ver a Dios 109. Asi como el espiritu puede ver el cuerpo, podria
suceder que el cuerpo espiritual alcanzara a ver al espiritu, es decir a

102 Civ. Dei VIIT 9; X 2.
103 Civ. Dei X1 25.

104 Civ. Dei XXII 1,2.
105 Civ. Dei X 3,2.

106  Civ. Dei XXII 29,1.
107 Civ. Dei XXII 29,2.
108  Civ. Dei XXII 29,3.
109  Civ. Dei XXII 29,4.



CREO EN LA RESURRECCION DE LOS MUERTOS Y EN LA VIDA ETERNA 285

Dios. Valga como ejemplo la percepcién espiritual que tenemos de la
vida de los demas —que resulta directamente inaprensible— por medio
de la vision de sus cuerpos 119, Asi como vemos con evidencia la vida
de los demas manifestada en sus cuerpos, asi (probablemente, dice)
veremos a Dios con evidencia, rigiendo todas las cosas. De modo que,
o bien los ojos del cuerpo espiritual tendran la capacidad de ver a
Dios; o bien lo veremos en espiritu en nosotros mismos, en los demas
y en si mismo, y lo veremos presente en todo cuerpo con los ojos del
cuerpo «adondequiera que se dirijan y alcancen esos ojos del cuerpo
espiritual» 111,

El acceso a la vision de Dios y la unién con El requieren la purifi-
cacion de toda mancha de pecado y de los malos deseos 112.

La vision de Dios, con su inefable belleza, llenara de gozo el cora-
z6n de los justos en el cielo: «nos envolvera con caricias infinitamente
tiernas a nosotros, hombres desacostumbrados y bisofios» 113.

La vida eterna es paz, una paz plena, sin riesgo de perderla. Paz,
pues, del espiritu y del cuerpo; y paz entre el cuerpo y el espiritu.
Mas no se trata de una mera paz natural como la que es fruto, en la
tierra, de una vida honrada y virtuosa. La paz de la bienaventuranza
final es incomparable pues resulta de la total referencia de la persona
a Dios 114, Para evitar que se la confunda con una paz natural o una
eternidad desdichada, san Agustin propone que se la designe como
«la paz de la vida eterna», o bien «la vida eterna en paz» 115.

En aquella paz final, nuestra naturaleza habra recuperado su in-
tegridad por la inmortalidad y la incorrupcién, en que no caben in-

110 Civ. Dei XXII 29,5.

111 Civ. Dei XXII 29,6; Serm. 277,14-18. En la Epist. 147, desarrolla todo un
tratado acerca del modo en que Dios puede ser visto por el hombre, y la Epist.
148 aborda la vision de Dios por los bienaventurados. En Retract. 11 41, remite
a una exposicién mas exhaustiva en Civ. Dei XXII. cf. M. Garcia Grimaldos, £/
nuevo impulso de san Agustin a la antropologia cristiana, Roma-Madrid 2005, 430-431).

112 Civ. Dei X 3,25 In ps. 123,2.
113 Civ. Dei XX 21,1.
114  Civ. Dei XIX 10.
115  Civ. Dei XIX 11.



286 MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA

clinaciones viciosas ni rivalidades: «Dios mandara al hombre, el alma
al cuerpo, y al obedecer, sera tanta la suavidad y la facilidad cuanta
sera la felicidad en el gozo de vivir y de reinar. Y todo esto sera eterno
en todos y cada uno, y habra certeza de su eternidad. La paz de esta
felicidad, o la felicidad de esta paz, constituira el supremo bien» 116
Sera una paz verdadera en que «nadie sufrira contrariedad alguna ni
por su parte ni por parte de otro» 117. Paz de los hombres entre si, y
con los angeles y con Dios, porque los amaremos como ellos nos aman
a nosotros 118,

Descanso en Dios. La vida eterna es concebida por san Agustin
como descanso eterno en Dios, un descanso que no es inactividad,
sino que supone satisfaccion. Establece, el santo, un paralelismo en-
tre el descanso de Dios al término de su obra y el descanso del justo
al completarse el desarrollo de la creacion. El descanso de Dios fue
de complacencia en cada una de sus criaturas y de extraordinaria
satisfaccion por el conjunto de su obra (Gén 1,31). No encontrd, sin
embargo, en el hombre un colaborador agradecido y diligente en el
perfeccionamiento de la creacion, si bien éste hubo de prestar, sin otra
alternativa, su esfuerzo denodado a la tarea, aunque fuera con miras
interesadas. Cuando el hombre haya sido restaurado y santificado de
su pretension de suplantar a Dios, en vez de aceptar cuanto es y cuan-
to tiene como don suyo, reconociéndolo como Dios, entonces, al igual
que Dios descanso el dia séptimo de su tarea de crear, también los
redimidos descansaran en Dios 119. En su progreso, el hombre llegara
a un estado de animo que le hara amar mas a Dios que temer el in-
fierno; de ningtin modo pecard, no ya para no caer en el castigo que
temia, sino para no ofender a aquel que tanto le ama 120,

San Agustin reasigna el dia séptimo al hombre redimido, en quien
el Sefor se complacera como su obra excelente. Este dia séptimo no
tendra ocaso, sino prolongacion indefinida en el «dia octavo eterno,

116 Civ. Dei XIX 27.

117 Civ. Dei XXII 30,1.

118  Enchir. 16,63.

119  Civ. Dei XXII 30,4; Cat. rud. 17,28.
120 Cat. rud. 17,27.



CREO EN LA RESURRECCION DE LOS MUERTOS Y EN LA VIDA ETERNA 287

que ha sido consagrado por la resurreccion de Cristo, significando
el eterno descanso no sélo del espiritu, sino también del cuerpo. Alli
descansaremos y contemplaremos, contemplaremos y amaremos,
amaremos y alabaremos. He aqui lo que habra al fin, mas sin fin.

Pues {qué otro puede ser nuestro fin sino llegar al reino que no tiene
fin?» 121,

En el cielo, «toda ocupacion sera alabar a Dios, que sera el todo
para todos. No sé qué otra cosa se puede hacer alli, donde ni por pere-
za cesara la actividad ni se trabajara por necesidad. Esto nos recuerda
también el salmo donde se lee o se oye: Dichosos los que viven en tu casa
alabandote siempre (Sal 83/84,5)» 122,

Recompensa de los santos. En las Sagradas Escrituras, Dios prometio
reiteradamente la felicidad eterna a los justos. Le fue prometida al pa-
triarca Abrahan, a quien Dios le asegur6 que, en su descendencia, se-
rian bendecidas todas las naciones (Gén 22,18). La anunci6 por el profeta
Isaias, al proclamar: Resucitardn los que estaban en los sepulcros (Is 26,19),
y profetizar: Habrd un cielo nuevo y una tierra nueva, y no se acordardn ni
les vendran mds a la memoria las tribulaciones pasadas,... y nunca mds se oird
en ella la voz del llanto (Is 65,17-19). Y también por el profeta Daniel,
a quien dijo: Muchos de los que duermen en el polvo (...) despertardn: unos
para la vida eterna, otros para ignominia perpetua (Dan 12,2). Y el otro
pasaje del mismo profeta: Los santos del Altisimo recibiran el reino y lo
poseerdn por los siglos de los siglos (Dan 7,18). Y un poco después: Serd un
reino eterno (Dan 7,27) 123,

La auténtica y colmada felicidad la esperamos, pues, en el siglo
futuro, después de la muerte 124, aunque esta intimamente relacionada
con la vida presente. El Sefior la tiene reservada para todos y solos los
buenos 125, por haber tolerado con paciencia los males y haber supe-
rado las pruebas de esta vida 126

121 Civ. Dei XXII 30,5; Serm. 362,26,28; 27,28.
122 Civ. Dei XXII 30,1; Cat. rud. 25,47; In ps. 86,9.
123 Civ. Dei XXII 3.

124 Civ. Dei VIII 27,2.

125 Civ. Dei XX 1,2; 28.

126  Civ. Dei XIX 4,5; 10; Cat. rud. 27,55.

~

~7

7



288 MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA

Estos, los justos, ordenan rectamente su vida en este mundo para
llegar a la vida feliz, «viviendo segun el espiritu, no segin la carne,
es decir, segun Dios, no segun el hombre». De modo que los afectos
del animo humano: temor, deseo, dolor y gozo se dispongan recta-
mente durante la vida en el mundo, como sucedera en los ciudadanos
de la ciudad celeste, en los que «la vida feliz y a la vez eterna tendra
un amor y un gozo no soélo recto, sino también seguro, sin temor ni
dolor alguno» 127. Resulta asi una vida virtuosa —en la que sobresali6
el emperador Teodosio, la cual es también una vida religiosa, es de-
cir, vivida segtin Dios—, cuya recompensa es la eterna felicidad, como
don de Dios 128. Pues, como dice el Apoéstol, la gracia de Dios es la vida
eterna en nuestro Sesior Jesucristo (Rom 6,23); v, si es gracia de Dios, es
gratuita, por lo que los mismos buenos méritos del hombre son dones
de Dios 129,

La vida que transcurre en esta tierra, por muy colmada que esté
de todos los bienes espirituales, corporales y materiales, es, por si sola,
totalmente desgraciada, aunque si se la ordena a la vida bienaventu-
rada, que se ama ardientemente y se espera con plena fidelidad, se la
puede llamar vida feliz, mas por la esperanza de la vida bienaventura-
da que por la realidad presente. «De hecho, esta realidad sin aquella
esperanza es una engafosa felicidad y una gran desventura: no ofrece
al alma los verdaderos bienes, puesto que ella no es la sabiduria au-
téntica, que sabe elegir con prudencia, realizar con fortaleza, regular
con templanza y distribuir con justicia. Le falta estar ordenada hacia
aquel fin donde Dios lo sera todo para todos (7Cor 15,28) en una eter-
nidad segura y en una paz perfecta» 130. Considerando los bienes de
que Dios ha colmado esta vida uno se pregunta {qué no nos dara en
la otra? Habiendo entregado a su Hijo por nosotros, ¢qué no tendra
reservado a los justos? (Rom 8,32) 131,

127  Civ. Dei XIV 9; cf. XIV 9,1-6.
128 Civ. Dei V 26,1; V 21.

129  Enchir. 28,107.

130 Civ. Dei XIX 20; Cat. rud. 16,24.
131  Civ. Dei XXII 24,1-5.



CREO EN LA RESURRECCION DE LOS MUERTOS Y EN LA VIDA ETERNA 289

Dios serd el premio de los justos. De todas las formulaciones de la
promesa en el Antiguo Testamento ninguna iguala a la del Levitico:
Seré vuestro Dios y vosotros seréis mi pueblo (26,12), reiterada por el pro-
feta Ezequiel (37,27). Nada mas ni nada menos que el Sefior mismo
—lo mejor y mas grande que puede existir— se promete como premio
de la virtud; «<El mismo sera toda nuestra recompensa, ya que goza-
remos de su bondad y de su belleza en aquella eterna felicidad» 132.
San Agustin parafrasea bellamente la promesa de Dios: «Yo seré su
saciedad, yo seré lo que puedan desear honestamente los hombres, la
vida, la salud, el alimento, la abundancia, la gloria, el honor, la paz,
todos los bienes». De este modo se cumple lo dicho por el Apéstol:
Dios lo serd todo para todos (1Cor 15,28). «Sera meta en nuestros deseos
El mismo, a quien veremos sin fin, amaremos sin hastio, alabaremos
sin cansancio. Este don, este afecto, esta ocupacion sera comun a to-
dos, como lo es la vida eterna» 133,

El premio sera graduado en consonancia con los méritos, pero no
habra envidia, sino que cada uno se contentara con su propio bien 134,

La libertad de los santos

Por el libre albedrio, Dios dot6 a la criatura inteligente de un po-
der cuasi absoluto ya que incluso podia oponerse a Dios. No obstante
Dios prefiri6 correr el riesgo cierto de desercion, por la soberbia de
querer bastarse a si misma para conseguir la vida feliz. Estim6 que era
mejor mantener el libre albedrio, por el que la criatura se adhiriera al
Creador de forma personal 135,

En el cielo, el libre albedrio florecera como libertad verdadera. La
diferencia entre ambos reside en que, por el libre albedrio, la criatura
inteligente puede no pecar; en cambio, gozando de la verdadera liber-
tad, no podra pecar. Puede resultar extrano que se llame libertad a la
incapacidad de pecar; lo cierto es que, al ser confirmada en gracia, la

132  Cat. rud. 27,55.

133 Civ. Dei XXII 30,1.
134 Civ. Dei XXII 30,2.
135  Civ. Dei XXII 1,2.



290 MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA

criatura inteligente se asemeja mas a Dios, quien no puede pecar por
su misma naturaleza. Los bienaventurados no dejaran de disfrutar el
libre albedrio por el hecho de no sentir el atractivo del pecado; «al
contrario, sera mas libre este libre albedrio cuanto mas liberado se
vea, desde el placer del pecado hasta alcanzar el deleite indeclinable
de no pecar», como don de Dios 136. En el cielo recordaremos sin
amargura nuestros pecados, por cuyo perdén cantaremos eternamen-
te las misericordias del Sefor (Sal88/89,2) 137,

Ciudad de Dios

El proyecto original del Creador s6lo contemplaba la existencia
de una sociedad (o ciudad) de angeles y de hombres que participaran
conjuntamente de su gloria inmortal, si bien, por el libre albedrio de
que dot6 a las criaturas inteligentes, cabia la posibilidad de que se
formaran dos ciudades, una en que prevaleciera el amor de si y otra
inspirada por el amor de Dios 138. La que vive segun Dios esta predes-
tinada a vivir siempre con Dios, en la patria definitiva, logrando asi el
fin altimo de la historia: la edificacion de la ciudad de Dios 139; la otra,
en cambio, a sufrir castigo eterno con el diablo 149,

La ciudad de Dios, constituida definitivamente en el cielo por los
angeles fieles y los hombres justos, procede de Dios, esta iluminada
por Dios y goza de la dicha que proviene del disfrute del bien sumo,
que es Dios 141,

Mientras los hombres santos peregrinan por este mundo, cami-
nan guiados por la fe y suspirando en esperanza por la hermosura de
la ciudad celeste; de ahi reciben fuerza para soportar los oprobios que

136  Civ. Dei XXII 30,3; Trin. XIII 7,10; Enchir. 28,105. Galindo Rodrigo
distingue dos clases de libertad en san Agustin, cf. «La libertad como autodeter-
minacion, en san Agustin», Augustinus 31 (1986) 343-355, pp. 345-347.

137 Civ. Dei XXII 30,4.
138  Civ. Dei XIV 13,1; 28.

139 Cf. CAPANAGA, V., «Introduccion», en Obras de San Agustin XVI, Madrid
1988, p. 67*

140  Civ. Dei 1 prol.; XV 1,1
141  Civ. Dei X1 24.



CREO EN LA RESURRECCION DE LOS MUERTOS Y EN LA VIDA ETERNA 291

les propinan los enamorados de este mundo. A la fe sucedera la vision
y a la esperanza, la posesion del bien que deseamos; en cambio, la
caridad aumentara. «Entre lo temporal y lo eterno hay esta diferen-
cia: que todo lo temporal se ama mas antes de poseerse, y después
de poseido se desprecia, pues no sacia el alma, para la que lo eterno
es el verdadero y seguro descanso. Lo eterno se ama con mas inten-
sidad cuando es poseido que cuando se desea, porque a nadie que lo
desea se le concede apreciar en mas lo deseado, que lo que ello es en
si mismo; de suerte que pueda despreciarlo por encontrarlo inferior;
antes bien, por mucho que alguno imagine sea lo eterno, hallara que
es mucho mas cuando lo alcance» 142,

Una vez hayan llegado a su meta definitiva, los bienaventurados
quedaran establecidos en la ciudad eterna: «alli no nace nadie, porque
nadie muere; alli reina la verdadera y plena felicidad (...); alli no sale
el sol sobre malos y buenos (Mt 5,45): s6lo hay un sol, el sol de justicia,
que protege a los buenos; alli (...) la verdad es su comin tesoro» 143.

Sera auténticamente gloriosa la ciudad celeste porque «habra ver-
dadera gloria alli donde nadie sera alabado por error o adulacion de
quien alaba. No se dara el honor a ningin indigno donde no se admi-
tira sino al digno» 144. Incomparablemente mas gloriosa que la ciudad
terrena porque «alli la victoria es la verdad; el honor, la santidad. Alli
la paz es la felicidad; la vida, la eternidad» 45. Alli tendra lugar la
glorificacion sin fin de la Iglesia después del fin 146,

MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA

142 Doc. christ. 1 38,42.
143  Civ. Dei V 16.

144 Civ. Dei XXII 30,1.
145 Civ. Dei 11 29,2.
146  Civ. Dei XX 17.



292 MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA

Siglas de las obras de San Agustin citadas en el trabajo

Cat. rud. ..o, De catechizandis rudibus

Civ. Dei ... De civitate Dei

C. Adim. ......ooouveeeevanennnn. Contra Adimantum

C. Faust. ......cueeeveereerannne. Contra Faustum (Manichaeum)
Cura mort. ..........cccoevveunee De cura pro mortuis gerenda

Div. q. 0c. 1. ..., De diversis quaestionibus octoginta tribus
Doc. christ. .....cuueeneeneenennne. De doctrina christiana

Enchir. ...ccooevveeeeieeeiennnnn Enchiridion de fide, spe et caritate
Epist. oo, Epistulae

Fide et sym. .............ccouu.. De fide et symbolo

Gen litt. .o, De Genesi ad litteram

Inps. .o Enarrationes in psalmos

SErm. e Sermones

THIN. oo, De Trinitate



