CruD-Ra 234-1 (2021) 245-266

Creo en el perdon de Dios

RESUMEN

La insistencia en la fragilidad moral del ser humano no convierte a la antro-
pologia cristiana en pesimista. De hecho, negar la existencia del pecado es en
si mismo falaz (1 Jn 1,8). Jesus revela a un Dios rico en misericordia. Por su
parte, la version biblica de la Historia presenta a Dios saliendo al encuentro
del hombre, toda vez que mantiene su amor por mil generaciones (Ex 34,
6-7). "Cdllese y no quiera alabar a Dios quien no quiera ver su misericordia" (conf- 5,
7, 12). Podemos interrumpir el circulo del perdon si nos convertimos tnica-
mente en receptores de perdén, pero no en sus agentes. Todos los pecados,
menos uno, pueden ser perdonados: la negativa a perdonar (Mt 6, 15). La
misericordia es la grandeza de Dios (cf. lo. eu. tr.14, 5).

PALABRAS CLAVE: pecado, perdon, justicia, misericordia, Padre.

ABSTRACT

The fact that it underlines human moral frailty does not make Christian an-
thropology pessimistic. As a matter of fact, to deny sin is a lie in itself (1 John
1, 8). Jesus has revealed a God rich in mercy. History as depicted in the Bible
is one of a God willing to encounter man, while keeping His love for a thou-
sand generations (Exodus 34, 6-7). "May keep quiet, may he not attempt to
praise God he who is not willing to see God's mercy" (Saint Augustine, Confes-
sions 5, 7, 12). We can indeed block the loop of forgiveness if we become only
receptors but not agents of forgiveness. All sins but one can be forgiven - the
refusal to forgive (Mt 6, 15). Mercy is the greatness of God (Saint Augustine,
Commentary on the Gospel of John 14, 5).

KEY WORDS: sin, forgiveness, justice, mercy, Father.



246 SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA

La humanidad entera ha tocado las raices mas hondas de su fra-
gilidad con ocasion del Covid-19. De un dia para otro, nos sentimos
asustados e impotentes ante un temible virus. Las epidemias son fisi-
cas, pero siempre tienen algo de simbolico y espiritual. Topamos con
la paradoja de una vulnerabilidad fisica y psicolégica confesada, y, a
veces, la negacion de la debilidad moral porque cada uno tiene capa-
cidad para justificar su vida personal sin la confrontaciéon con ningun
criterio ético.

Entendida la culpa como una voz acusadora que incomoda, se
huye de toda autocritica y responsabilidad para borrar la contingen-
cia de cualquier herida interior. Es el no reconocimiento de las limita-
ciones humanas esenciales, en vez de intentar paliar las flaquezas que
nos acompanan. Vivir instalados en un cuerpo fragil es la expresion
de otras servidumbres, rupturas y esclavitudes mas profundas.

Los avances de la ciencia y de la técnica, unidos a la critica
al humanismo y al antropocentrismo clasicos, han provocado una
revolucion antropolégica que suefia con una humanidad nueva —el
posthumanismo- y desautoriza las religiones tradicionales. El recelo
posthumanista hacia la ética y la teologia desemboca en la pretendi-
da infinitud, y la autosuficiencia libera de toda responsabilidad. En
este horizonte, desaparece la sombra de la culpa y del pecado !. Sin
culpa, no hay necesidad de perdén y el hombre se deja invadir por
una falsa sensacion de inocencia semejante a la actitud del fariseo
(cf. Lc 18, 9-14) que, en vez de volver sobre si mismo, revisa puntual-
mente las prescripciones de la tradicion de Israel y se enorgullece de
su cumplimiento material.

Para hablar de la necesidad del perdon, es necesario reconocer
nuestro fondo de pobreza y desamparo. Hay conciencias mas laxas,
proyectos mas abiertos y tolerantes donde la capacidad de autojustifi-

1 El transhumanismo en la sociedad actual fue el tema de las XXI Jornadas
Agustinianas, organizadas por el Centro Teolégico San Agustin los dias 2 y 3 de
febrero de 2019. Las actas de este encuentro —distribuidas por Editorial Agustiniana,
Paseo de la Alameda, 39, 28440 Guadarrama (Madrid)- ofrecen las intervenciones
de los profesores Eloy Bueno de la Fuente, Francisco José Génova Omedes, José
Roman Flecha Andrés, Roberto Noriega Fernandez y de José Mazuelos Pérez,
obispo de la Diécesis de Asidonia-Jerez, actual obispo de Canarias.



CREO EN EL PERDON DE DIOS 247

cacion no conoce fronteras. Desde una vision abierta a lo religioso es
mas facil entender y aceptar este discurso. Para san Agustin, el pecado
“es siempre un amor desordenado de las cosas buenas” (cf. Sol. 21, 3) 2, o la
clasica definicion de “una aversion hacia el creador, a quien debe preferirse, y
una conversion hacia las criaturas inferiores” (Simpl. 1, 2, 18) 3.

Quien, en un afan de emancipacién radical pretenda construirse
a si mismo independientemente de Dios, no suscribira jamas la afir-
macion de Maria Zambrano cuando escribe que “solo el hombre es
pordiosero” 4. Si Dios es prescindible, el pecado ni interesa ni inquieta.
Detras del afan abolicionista del pecado estan las acusaciones de algu-
nas doctrinas que hablan de la religién como una dependencia esclavi-
zante, generadora de angustia, de miedos y de tabues. Esta mentalidad
conecta con los postulados de la llamada postbiologia que promulga otro
paraiso terrenal —de hechura humana- donde estan ausentes no solo
la figura de Dios, sino también realidades como el desvalimiento, las
debilidades fisicas y morales que nos acompanan durante el camino de
la vida y hasta la misma muerte. El obstaculo insalvable de la felicidad
parece que sea la mortalidad y solo quienes vivan persuadidos de una
vida eterna podrian sonar con ser felices. José Saramago, Nobel de
Literatura de 1998, comienza su novela Las intermitencias de la muerte>
diciendo: “Y al dia siguiente no muri6 nadie”.

La literatura puede ser inofensiva, mientras que “la muerte de
la muerte” —proclamada explicitamente sin marcar la raya divisoria
entre la especulacion cientifica y la ficcion—, supone el empeiio por in-
troducir en el imaginario colectivo una revoluciéon antropolégica, una
nueva epistemologia y una nueva ética. Como escribe descaradamen-
te Y. N. Harari, “guries de la alta tecnologia estan elaborando para
nosotros religiones valientes y nuevas que tienen poco que ver con
Dios y todo que ver con la tecnologia. Prometen todas las recompen-

2 CrprIANIL, N., «La doctrina moral de San Agustin», en OROZ RETA, J., y
GALINDO RODRIGO, J. A., El pensamiento de San Agustin para el hombre de hoy (I1I),
Edicep, Valencia 1998, p. 496.

3 FITZGERALD, A., Diccionario de San Agustin. Agustin a través del tiempo. Monte
Carmelo, Burgos 2001, pp. 1014-1015.

4 El hombre y lo divino, FCE, Madrid 1993, pp. 156-157.
5 Editorial Alfaguara, Madrid 2005.



248 SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA

sas antiguas (felicidad, paz, prosperidad e incluso vida eterna), pero
aqui, en la tierra y con la ayuda de la tecnologia en lugar de después
de la muerte y con la ayuda de seres celestiales” 6.

En este contexto, no encaja hablar de la necesidad de perdén. La
antropologia cristiana, por el contrario, afirma la finitud humana, que
hemos nacido herederos del pecado y a nuestro alrededor encontra-
mos las huellas del odio, la injusticia, el desamor.

Sin Dios, el pecado se ignora, se diluye o se encaja en la horma
de la psicologia y no de la moral. Represion, desplazamiento, proyec-
cién, son conceptos esterilizados para que nadie los traduzca como
ofensa a Dios y a uno mismo. “Hay pecado donde hay Dios personal
y hombre personal” 7.

Conviene senalar los perfiles diferenciales de cada confesion re-
ligiosa, concretamente la imagen de Dios que presentan. Podemos
anunciar un Dios amor padre/madre que colma a sus hijos de gracia
y de ternura (Sal 102), nos quiere libres y transparentes como el vien-
to y nos invita a sentarnos a la lumbre del evangelio para celebrar una
fiesta gozosa de familia. También es posible la caricatura de un Dios
amenazante y todopoderoso, vestido con toga de juez, que al final de
nuestros dias nos espera después de haber cruzado el arco de un es-
caner y presentado un balance detallado de cada capitulo de nuestra
biografia, nunca libre de fragilidades y de errores.

SIEMPRE ES POSIBLE EL PERDON DE DIOS

El corazén de la confesion sacramental recuerda el papa Fran-
cisco, “no son los pecados que decimos, sino el amor divino que re-
cibimos y que siempre necesitamos. Sin embargo, nos puede asaltar
una duda: «no sirve confesarse, siempre cometo los mismos pecados».
Pero el Sefior nos conoce, sabe que la lucha interior es dura, que somos

6 HARARL Y. N., Homo Deus. Breve historia del maniana, Debate, Barcelona
2018, p. 383.

7  GONZALEZ DE CARDEDAL, O., Invitacion al cristianismo, Sigueme, Salamanca
2018, p. 115.



CREO EN EL PERDON DE DIOS 249

débiles y propensos a caer, a menudo reincidiendo en el mal. Y nos
propone comenzar a reincidir en el bien, en pedir misericordia” (Ce-
lebracion de la penitencia. Basilica Vaticana, 29 de marzo de 2019).

“Yo quiero curar, no acusar”, decia san Agustin refiriéndose a la
practica de la pastoral penitencial (S. 82, 8) y, gracias a la medicina de
la confesion, la experiencia del pecado no degenera en desesperacion.
(S. 352, 3, 8-9). El Rito de la Penitencia alude a este aspecto medicinal
del Sacramento (Reconciliatio et paenitentia, Juan Pablo II) 8.

No poder pecar supondria no poder tampoco amar a Dios libre-
mente. Precisamente, el amor es el termoémetro para medir la grave-
dad del pecado. El amor es una aventura demasiado arriesgada como
para viajar sin brajula. Podemos falsificar el amor, caminar en direc-
cién equivocada y alejarnos progresivamente de lo que un dia fue
nuestro rumbo deseado. Seria dramatica la condiciéon humana si la
experiencia de la culpa moral no fuera acompanada de la posibilidad
del perdon. “La idea del perdén presupone una relacion recuperada
tras haber sido rota entre dos seres personales. No hay perdon para las
cosas, porque ellas no son capaces de arrepentimiento” 9.

Dios se ha obstinado en perdonarnos. Nos ama no porque noso-
tros seamos buenos, sino porque €l es bueno. Lo que haya en nosotros
de pecado no altera su amor. La justicia de Dios seguira siendo siem-
pre incomprensible para nosotros, porque nos resulta dificil compagi-
nar justicia y misericordia y nos resistimos a entender que la justicia es
una variante del amor. En Oseas 2, 21, Dios promete desposarse con
su pueblo “en la justicia y en el juicio, en la gracia y en la ternura”. En
Isaias 40-66, la expresion justicia de Dios adquiere un amplio alcance:
La justicia de Dios es unas veces salvacion del pueblo cautivo, otras el
atributo divino de misericordia o de la fidelidad 10.

Identificar la justicia con la observancia de la ley es colocarse al
borde del legalismo. Misericordia y justicia no son incompatibles en

8 Exhortacion apostolica sobre la reconciliacion y la penitencia en la misi6n
de la Iglesia hoy (2 de diciembre de 1984).

9 GONZALEZ DE CARDEDAL, O., o. ¢, p. 115.

10 Cf. LEON-DUFOUR, X., Vocabulario de teologia biblica, Herder, Barcelona
1988, pp. 464-466.



250 SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA

el Dios de nuestra fe. “La justicia divina no excluye la misericordia y
el perdon que devuelven al hombre a su situacion de imagen e hijo
de Dios. El perdon que Dios otorga al hombre se realiza en él como
sanacion, santificaciéon y recreacién de su entero ser” 11,

“Practicad la justicia, pero anteponed la misericordia” (S. 106, 4). La
justicia de Dios no puede reducirse al ejercicio de un juicio, sino que,
ante todo, es fidelidad misericordiosa, lealtad a una voluntad de salva-
cion. El afan excesivo de ser justo puede desembocar en la injusticia,
del mismo modo que el cumplimiento de la ley deletreando el texto
de la norma puede llevar al cumplimiento puramente material. Lo
observa san Agustin: “A quien, pues, se hace muy justo, hace injusto esa
desmesura misma. Por cierto, quien dice que él no tiene pecado o quien supone
que es justo no por la gracia de Dios sino por su voluntad, se hace muy justo,
pero no es justo viviendo rectamente, sino, mds bien, hinchado suponiendo que
es lo que no es” (lo. eu. tr. 95, 2).

Jesus de Nazaret nos ha revelado un Dios rico en misericordia 12.
La razon de ser de la Iglesia es “revelar a Dios como Padre” 13. El
amor gratuito y solidario de Dios Padre es un dato inequivoco de
la revelacion biblica. Dios complice con la felicidad humana, con su
plena realizacion y salvacion (Gn 3,15). La historia que narra la Biblia
es la historia de un Dios que sale al encuentro del ser humano y man-
tiene su amor por mil generaciones (Ex 34,6-7).

La misericordia, la compasién y la paciencia del Padre, son el
paradigma de una Iglesia que tiene vocacién de nueva humanidad.
“El mundo de los hombres puede hacerse cada vez mas humano, ni-
camente si introducimos en el ambito pluriforme de las relaciones
humanas y sociales, junto con la justicia, el «xamor misericordioso»,
que constituye el mensaje mesianico del Evangelio” 14. Como sefala
Juan Martin Velasco, “es posible que todas estas tareas aparentemen-
te complejas se encierren en dos fundamentales: dar testimonio del
amor salvador de Dios a través de la renovacion de la vida teologal

11 GoNzALEZ DE CARDEDAL, O., o.c., pp. 118-119.
12 JuaN PaBLo II, Dives in misericordia, p. 1.

13 Ib, p. 8.

14 Ib,p. 7



CREO EN EL PERDON DE DIOS 251

de sus miembros y realizar ese testimonio en el servicio desinteresa-
do, humilde y generoso, a todos los hombres y en especial a los mas
necesitados” 15,

Hemos insistido, quiza demasiado, en “Sed perfectos como vues-
tro Padre es perfecto” (Mt 5,48), y menos en “Sed misericordiosos
como vuestro Padre es misericordioso” (Lc 6,36). El perdon ilimitado
e inagotable del Padre, {es condicionado?; {exige un compromiso de
perdén previo por nuestra parte? Esta actitud parece estar presente
en la literalidad del evangelio: “Si no perdonais a los demads, tampoco
vuestro Padre perdonara vuestros pecados” (Mt 6,15). Y el apostol
Santiago, con lenguaje diafano, concluye: “Quien no sea misericor-
dioso tendra un juicio sin misericordia” (Sant 2,13).

Se trata de una condicién tan indispensable que el Senor no dudé
en que figurase expresamente en el Padrenuestro: “Perdona nuestras
ofensas como también nosotros perdonamos a los que nos ofenden”
(Mt 6,12). Quiere decir que Dios perdona todos los pecados imagi-
nables, excepto uno que consiste en negarnos nosotros a perdonar.
Aceptar, sin mas, esta posibilidad, ¢no lleva a la sospecha de que Dios
se desdiga de si mismo? La misericordia, auténtico ser sustantivo de
Dios, sana la vida del pecador frente a cualquier oposicion. El perdéon
de Dios no depende del perdén humano.

El comentario de Agustin a Juan 8,10, cuando los letrados le pre-
sentan una mujer sorprendida en adulterio, es de gran belleza: “Y se
marcharon todos. Quedo él y ella solos; quedo el creador y la criatura; quedo
la miseria y la misericordia; quedo la que reconocia su pecado y el que le per-
donaba el pecado. Esto es lo que, inclinado, escribia en la tierra. Pues escribio
en la tierra. Cuando el hombre peco, se le dijo: Eres tierra. Por tanto, cuando
Jesis concedia el perdon a la pecadora, al otorgdrselo, escribia en la tierra. Le
concedia el perdon; pero, al ofrecérselo, levanto hacia ella el rostro y le dijo:
¢Nadie te ha apedreado? Y ella no dijo: «Por qué? <Qué he hecho, Serior?
cAcaso soy culpable?» No se expreso en esos términos, sino que dijo: Nadie, Se-
fior. Se acuso a si misma. Los judios no pudieron probar el delito, y se retiraron
sin rechistar. Aquella mujer cuyo Serior no ignoraba su falta, sino que buscaba
su fe y su confesion, la confeso. ¢ Nadie te ha apedreado? Ella responde: Nadie,

15 Increencia y evangelizacion, Sal Terrae, Santander 1988, 2* Edicién, p. 163.



252 SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA

Serior. Dijo nadie por haber confesado sus pecados, y Sesior por habérseles per-
donado. Nadie, Senior. Conozco ambas cosas: sé quién eres ti y sé quién soy yo.
[...] Conozco mi culpa, conozco tu misericordia” (S. 16 A, 5).

El momento culminante de la escena es cuando Jesus dice a la
mujer: “El Mesias soy yo, que estoy hablando contigo” (Jn 4, 26). Esta
manifestacion de Jesus como salvador, despierta en la mujer el deseo
de una vida plena, después de haberse ido apagando, uno tras otro, el
amor de sus maridos sucesivos.

“El oficio de Dios es amar”, proclamaba la publicacién oficial
ofrecida por el Comité para el Jubileo del Afio 2000 para reflexionar
sobre Dios como Padre de la misericordia y reconocernos en la vida
como hijos suyos 16. Esta verdad de nuestra fe tiene su reflejo en el
Nuevo Testamento a través de una deliciosa parabola narrada por san
Lucas (15,11-32) y que san Agustin comenta en el Sermoén 112 A, 1-5.
Estamos ante la l6gica original y tinica del amor.

Lo mejor del Evangelio lo hemos convertido en letra pequena y
no hemos proclamado con claridad que la fe cristiana no solo es ex-
presion de la voluntad del hombre de ir hacia Dios, sino que describe
la venida de Dios a este mundo en busca del hombre. “Tanto amo
Dios al mundo, que le dio su unigénito Hijo” (Jn 3,16). El amor de
padre hace a Dios vulnerable y fiel a su alianza y a su corazén, por
encima de todas las rupturas. “Si somos infieles, él permanece fiel”
(2 Tim 2,13). Dios no puede traicionarse a si mismo; no se equivocé
cuando decidi6 amar sin limites y sin condiciones al ser humano. “Que
calle, que no intente alabar a Dios quien no quiera ver, ante todo y sobre todo,
su misericordia” (Conlf. 5, 7,12).

Puede ser verdad que algunos no busquen a Dios, pero Dios bus-
ca a cada hombre y tiene paciencia como el agricultor que conoce el
intervalo entre sementera y cosecha. “Vosotros sois un campo que
Dios cultiva”, sefiala San Pablo (7 Cor 3,9). El padre de la parabola
respet6 la libertad de su hijo y se limit6 a esperarle pacientemente.
Cada tarde salia a la puerta de casa con los ojos fijos en el camino de
entrada al pueblo. Es la historia de san Agustin, siempre perseguido por

16  Dios, Padre misericordioso, Comité para el Jubileo del afio 2000, BAC, p. 77.



CREO EN EL PERDON DE DIOS 253

Dios. Y es la historia de nuestra vida. ¢Quién ha llevado la iniciativa?
“Dios nos amo6 primero”, dice san Juan (4,19).

Somos hijos de Dios, pero conviene precisar: somos hijos pro-
digos que venimos del Padre y volvemos al Padre (cf. Jn 13,3; 8,42;
16,28). Dios es el puerto de salida y el camino de retorno hacia donde
dirigimos nuestros pasos (cf. Conf. 1, 1,1). Por eso, no basta con iden-
tificarse rapidamente con el hijo prédigo y mas a duras penas con
el hijo mayor porque es una figura poco atractiva. Se trata de mirar
hacia el padre e identificarnos con él. Porque, aunque nos veamos
reflejados en los dos hermanos de la parabola sobre el amor de Dios
(Lc¢ 15, 11-32), todavia puede faltarnos lo principal. El protagonista
de la parabola es el padre y el padre constituye nuestro modelo de
identificacion.

Cuando Jesus le dice a Pedro que hay que perdonar hasta setenta
veces siete (Mt 18, 21-22), afirma el perdon sin limites. Expresado de
otro modo, el perdén universal, incondicional y gratuito. Perdonar
es un signo de grandeza. Una comunidad o una familia donde no se
regale el perdon diariamente es un infierno, del mismo modo que una
sociedad sin compasién es inhumana.

Los psicologos describen un mecanismo de defensa que consiste
en un mimetismo misterioso por el que quien recibe una agresion
tiende a imitar a su agresor. Es una reacciéon de la que ya habla en el
siglo XIX el P. Lacordaire: “/Quieres ser feliz un instante? Véngate.
{Quieres ser feliz siempre? Perdona”.

Perdonar no significa olvidar; hay heridas y cicatrices que per-
duran siempre y tampoco podemos ignorar pasivamente la injusticia.
Si uno perdona es porque quiere destruir el mal. Resistirse al perdon
supone vivir con el corazén envenenado. Otra cosa es restaurar la
confianza o pretender cerrar los ojos ante unos hechos que han tenido
un significado importante.

La fidelidad al proceso de crecimiento de Dios en nosotros exige
un cambio continuo que tiene que ir unido al recuerdo del amor fiel
que nos tiene aquel de quien nos hemos alejado. Luis Rosales decia
que “la esperanza del hombre quiza es tan solo la memoria filial que
aun tenemos de Dios”.



254 SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA

En sentido biblico, la vuelta a Dios se relaciona siempre con la
vuelta a casa. La parabola del hijo pr6digo nos da la imagen mas ama-
ble del cielo: una casa paterna. Es decir, ese espacio calido y sosegado
donde siempre nos hemos sentido amados y encontrado cobijo, segu-
ridad y bienestar. El enfermo hospitalizado quiere volver a casa, estar
en su cama vestida con las sabanas que llevan unas iniciales bordadas,
quiza, por su madre o su abuela, contemplar las paredes y los mue-
bles de su habitacién. Asi, como una casa, describe Jesus el mas alla
ultimo, la casa del Padre con habitaciones para todos. Alli seremos
“familia de Dios” (Ef 2,19). No es un tema evasivo y espiritualista.

Lo importante no es ser indefectibles, sino distanciarnos de la
instalacion en el egoismo que es la fuente de donde manan todos los
pecados. Los mismos errores son, en ocasiones, elocuentes lecciones
de vida y de futuro. En nuestras fidelidades se fraguan nuestras desilu-
siones. “Hacemos muiiecos de nieve —escribi6 el poeta Walter Scott—
y lloramos cuando se derriten”. Algunas fidelidades a las personas y
a las instituciones pueden acortarnos la mirada e impedirnos contem-
plar perspectivas mas amplias.

PERDONAR Y SER PERDONADOS

La peticion del Padrenuestro explicada mas minuciosamente por
san Agustin es “perdona nuestras ofensas, como también nosotros
perdonamos a los que nos ofenden” (Mt 6, 12). Tiene su explicacion
porque la historia de Agustin pasa por las experiencias humanas del
pecado, el perdon, la gracia, la misericordia. Manifiesta abiertamente
su necesidad de ser perdonado: “/Ay de mi, Sernior, iten piedad de mi! iAy
de mi! Mira que no trato de ocultar mis llagas. Tu eres el médico, yo soy el en-
Jermo. Tii eres misericordioso, yo miserable...Toda mi esperanza estd deposita-
da solo en tu misericordia, que es inmensamente grande” (Conf. 10, 28-40).

El perdon de Dios no va detras del perdéon humano y tampoco
estd condicionado por el nuestro. En esta peticién del Padrenuestro
firmamos el compromiso de imitar al Padre que es indulgente en el
perdonar. El papa Francisco decia en una Audiencia celebrada en la
Plaza de San Pedro: “La actitud mas peligrosa de toda vida cristiana



CREO EN EL PERDON DE DIOS 255

¢cual es? Es la soberbia [...]. El pecado divide la fraternidad, el pecado
nos hace suponer que somos mejores que los demas, el pecado nos
hace creer que somos similares a Dios.

Y, en cambio, ante Dios todos somos pecadores y tenemos razo-
nes para golpearnos el pecho —itodos!- como el publicano en el tem-
plo. San Juan, en su Primera Carta, escribe: «Si decimos: “no tenemos
pecado”, nos engafiamos y la verdad no esta en nosotros» (1 Jn 1, 8).

Si quieres engafiarte, di que no tienes pecados: asi te engafas” (10 de
abril de 2019).

El retorno de Agustin a la casa del Padre no es mérito propio ni
fruto de un acto voluntarista: “La noche se me convirtio en luz, puesto que
desconfié de poder pasar tanto mar durante la noche, y de superar tanto cami-
no, y de llegar hasta el término perseverando hasta el fin; mas esto lo consegui
gracias a Aquel que me busco habiendo huido yo, que hirio mi espalda con el

azote del castigo, que llamdandome me aparto de la muerte, que me ilumino la
noche” (En. Ps. 138, 14).

Agustin no es un pesimista y tampoco desconoce sus propias
fuerzas, pero es muy consciente de que necesita de la ayuda y de la luz
de Dios: “Pero ccomo se ilumind la noche? Bajando Cristo a la noche. Cristo
tomd la carne de este mundo, y asi nos ilumind la noche” (En. Ps. 138, 14).

Por su edad, reconoce que debiera ser ejemplar en su vida, pero
confiesa que la debilidad nos acompaia durante toda la vida y co-
menta a sus fieles que “también nosotros, los ya envejecidos en esta milicia,
lenemos enemigos, menores, pero los tenemos. En cierto modo, nuestros enemi-
gos estdn ya fatigados a causa de la edad, pero, incluso fatigados, no cesan de
turbar con diversos movimientos la quietud de la vejez.” (S. 9, 11).

Esta conciencia de vulnerabilidad, que nunca ocult6 san Agustin,
le lleva a hablar con frecuencia de la necesidad del perdén. Negar el
pecado es mentir (1 Jn 1, 8). Nuestros pecados son nuestros enemigos:
“Si no existiese en la Iglesia el perdon de los pecados, ninguna esperanza ha-
bria de vida y liberacion eterna. Damos gracias a Dios que concedio este don a
su Iglesia [...| Vuestros pecados son vuestros enemigos; van detrds de vosotros,
pero solo hasta el mar. Cuando haydis entrado en él, vosotros os libraréis, pero
ellos serdn aniquilados, del mismo modo que el agua cubrio a los egipcios,
mientras los israelitas se zafaban de ellos pasando a pie enjuto” (S. 213, 9).



256 SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA

Agustin, agradece a Dios en repetidas ocasiones haber sido per-
donado: “CQué le pagaré al Serior por hacer que mi memoria recuerde todos
estos detalles sin que mi alma tema por ello? Te amare, Serior, y te daré gracias
y conffesaré tu nombre, porque has perdonado esas acciones mias tan malas y
perversas. A tu gracia lo atribuyo y a tu misericordia, porque descongelaste mis
pecados como si se tratara de hielo” (Conf. 2, 7, 15).

Aunque algunos pecados parecen pequeiios, los pecados menores
también matan: “Muchos pecados menudos matan si se los descuida. Menu-
das son las gotas que llenan los rios; menudos son los granos de arena; pero, si
se amontona mucha arena, oprime y aplasta” (lo. eu. tr. 12, 14).

Habituarse a los pecados menores es algo asi como un pacto con
la mediocridad. San Agustin aconsejaba a los catecimenos la oracién
como medio cotidiano de higiene espiritual: “Una vez que sedis bautiza-
dos, procurad llevar una vida santa en los preceptos de Dios, para que guardéis
incolume vuestro bautismo hasta el final. No os digo que vais a vivir en esta
vida sin pecado: puesto que hay pecados veniales, sin los cuales no es posible
esta vida. Pues el bautismo fue instituido para perdonar todos los pecados: y
para perdonar los pecados leves, sin los cuales no podemos vivir, también se nos
ha conseguido la oracion. <Qué eficacia tiene la oracion? La de: Perdonanos
nuestras deudas, asi como nosotros también perdonamos a nuestros deudores.
Por el bautismo fuimos lavados una sola vez; por la oracion nos lavamos todos
los dias |...]). Porque si sus pecados fuesen leves bastaria la oracion de cada dia
para perdonarlos” (Symb. 7, 15).

El entusiasmo de san Agustin por la vida monastica no le im-
pidi6 descubrir y expresar que es un proyecto tocado por la floje-
dad humana. En una carta dirigida al clero y a los fieles de Hipona,
después del hecho escandaloso de un monje y un sacerdote que se
acusaron reciprocamente de crimenes graves, escribia: “Os confieso in-
genuamente delante de Dios, que es testigo de mi sinceridad desde que empecé
a servir a Dios: dificilmente hallé personas mejores que las que adelantan en
el monasterio, pero no las he encontrado peores que las que en el monasterio
cayeron, hasta el punto de que pienso que a esto se refiere lo que estd escrito en
el Apocalipsis: El justo justifiquese mds, y el corrompido corrompase mds asin
(Ap 22,11)” (Ep. 78, 9)

Mas realismo imposible y una advertencia clara acerca de la difi-
cultad de la vida comun. “De aqui que se engasian los hombres, sea para no



CREO EN EL PERDON DE DIOS 257

emprender una vida mejor, o quizd por agredirla temerariamente, ya que, al
querer ensalzarla, lo hacen de tal manera, que omiten los males que alli estdn
mezclados; y los que la quieren vituperar, lo hacen con un dnimo tan cruel y
perverso, que solo resaltan los males que hay alli, o que ellos creen que hay”
(En. Ps. 99, 12).

La reflexion de Agustin sobre el Salmo 99 es extensa y afirma que
los panegiristas de los clérigos se fijan solo en los buenos ministros
y olvidan a otros de vida menos ejemplar. Sucede lo mismo con los
criticos que censuran la avaricia de los clérigos, sus reyertas y sus cos-
tumbres libertinas. Agustin llega a una conclusion cabal: En los mo-
nasterios “hay varones excelentes, hombres santos” que se aman y apoyan
mutuamente. No se puede ignorar, sin embargo, la presencia de otros
que, apoyandose en el mal comportamiento de algunos, no perseve-
ran en cumplir su propésito y al salir del monasterio, se convierten en
censuradores intolerantes que se escandalizan de las debilidades hu-
manas. De ellos, escribe: “Tu pones por los suelos a quien no supiste tolerar,
y no hablas de los que te han tolerado a ti” (En. Ps. 99, 12).

El argumento del discurso es que en ningtin lugar del mundo y en
ningun estado se puede tener la paz perfecta, tampoco en los monas-
terios: “Sin duda tuvieron un laudable y buen pensamiento quienes eligieron
llevar con los tales una vida tranquila, ya que, apartados del bullicio munda-
no, de las turbas agitadas, de las grandes turbulencias del siglo, se hallan como
en el puerto. Pero (ya encontrard el gozo alli, ya encontrard el regocijo que se
promete? Aiin no; todavia habrd alli gemido, molestia de tentaciones, ya que
el puerto tiene entrada por alguna parte; si no la tuviese, no penetrarian las
naves en él; necesita tener entrada por algin sitio. Pues bien, algunas veces
por la parte abierta penetra el viento, y en donde no hay escollos, con todo, se
rompen las naves al estrellarse unas contra otras” (En. Ps. 99, 12).

El sentido crudo de san Agustin se ve reflejado en la Regla, has-
ta el punto de hablar a sus monjes de peleas, de ira y hasta de odio.
¢{Coémo es posible que también en una comunidad, escuela de con-
cordia y fraternidad, se llegue al odio? San Agustin pone en guardia
contra el odio que surge inadvertidamente: “Cuidado con esta maldad,
hermanos, porque en seguida se nos filtra. Por haber dicho que los judios fueron
asi, no vaya nadie a creerse que estd lejos de caer en lo mismo. Que te corrija
un hermano tuyo, deseando tu bien; si lo odias, eres uno de ellos. Mirad qué



258 SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA

pronto ocurre esto y con qué facilidad. Evitad un mal tan grande, un pecado
tan sutil” (En. Ps. 37, 25).

Al odio se puede llegar paso a paso, inesperadamente. Se lo re-
cuerda a un obispo nimida que habia quedado contrariado a causa
de algunos escandalos: “Sabes muy bien, dptimo hermano, cudnto hay que
vigilar entre tantos peligros para que el odio no se apodere del corazon; no nos
permitiria orar a Dios dentro del sagrario del corazon a puertas cerradas, por
haber cerrado la puerta contra Dios. Y como a ningin airado le parece injusta
su ira, ella se desliza. Luego la ira inveterada se convierte en odio, y, mientras,
una cierta satisfaccion se mezcla al justo dolor, el interesado la retiene largo
tiempo en el vaso, hasta que el contenido se avinagra y el vaso se contamina”
(Ep. 38, 2).

Es dificil que, al leer las dltimas palabras de esta carta, no se
advierta el eco de la Regla que invita a cortar lo mas pronto posible
las discordias que surjan en la casa religiosa, para evitar que “la ira
se convierta en odio, la paja se transforme en una viga y haga homicida al
alma” (Reg. V1, 41). Se habla de paja y de viga, aludiendo al texto de
Mateo 7, 3-5.

No BLOQUEAR EL CIRCUITO DEL PERDON

Agustin propone el ideal del anima una et cor unum in Deum, antici-
po de la vida de los bienaventurados en el cielo, pero no olvida invitar
a los monjes a evitar que haya entre ellos discordias: “No mantengdis
disputas o terminadlas cuanto antes para evitar que la ira desemboque en
odio, convierta en viga una paja y haga homicida al alma. Pues asi leé¢is: El
que odia a su hermano es homicida (1 Jn 3, 15)” (Reg. VI, 41).

La afirmacion de san Juan es breve y rotunda: “El odio hace al
alma homicida” (cf. 1 Jn 3, 15). El evangelio sefiala que “si uno te
abofetea en la mejilla derecha, vuélvele también la otra; al que quiera
ponerte pleito para quitarte la tinica, déjale también la capa; a quien
te fuerza a caminar una milla, acompanalo dos” (Mt 5,39-42). La
ley cristiana manda amar, incluso a los que nos hacen mal. De este
modo, el hombre se hace imitador de la misericordia de Dios, que
“hace salir su sol sobre malos y buenos, y manda la lluvia a justos e



CREO EN EL PERDON DE DIOS 259

injustos” (Mt 5, 45). Estos gestos solo se entienden a la luz de la re-
velacion cristiana, para la cual “Dios es caridad”. Porque es caridad,
ama la vida y no quiere la muerte de nadie.

A diferencia de la caridad, que quiere el bien del otro, el odio quie-
re “devolver mal por mal” o hasta “mal por bien” (cf. en Ps. 37, 25).
Es el sentimiento mas destructivo y contrario a la comunién fraterna.
De la conciencia de la gravedad del odio nace la fuerte invitacion al
perdon y, sobre todo, la grave amonestacion dirigida a quien siempre
rechaza pedir perdén o no lo pide de corazén, que esta sin motivo en
el monasterio, aunque no sea expulsado de él (cf. Reg. VI, 42).

Vivimos entre “los santos de la puerta de al lado” (Gaudete et exul-
tate, 7) y personas imperfectas, mejorables. Dios no nos perdona si no-
sotros negamos el perdon a los demas. “Pues si niegas el perdon a quien te
lo suplica, te verds desoido cuando ti lo supliques. Cerraste la puerta a quien
llamaba, la encontrards cerrada cuando llames ti. Y si abres las entranias de
misericordia a quien te suplica perdon, Dios te las abrird a ti cuando se lo
pidas a él. Y ahora voy a dirigirme a aquellos que suplican el perdon a sus her-
manos cristianos y no lo reciben. Si tii se lo concedes, podrds orar confiado. Mas
si te lo suplica y no se lo concedes, écomo puedes estar tranquilo?” (S. 386, 1).

Parece que en el Padrenuestro seamos somos nosotros quienes fi-
jemos la medida del perdén de Dios. “Te suplican perdon, concédelo. Te lo
suplican y lo suplicards. Te lo suplican; perdona, como también ti suplicas que
se te perdone. Advierte que llegard el momento de orar |...|. Di aun lo que si-
gue: Perdonanos nuestras deudas. Has llegado a las palabras en que pensaba:
Perdonanos —dice- nuestras deudas. Haz, por tanto, lo que sigue. Perdonanos
nuestras deudas. (En virtud de qué derecho? ¢De qué pacto? ¢De qué acuer-
do? (Qué documento autografo aduces? Como también nosotros perdonamos a
nuestros deudores. Por si fuera poco, el hecho de no perdonar, todavia mientes
a Dios. Se ha puesto la condicion; es una ley establecida. «Perdoname, como
yo perdono». En consecuencia, no te perdona si ti no perdonas |...]. No hay
forma de esquivar este versiculo si no es cumpliendo lo que se dice. |...] ¢ Quieres
recibir? Da. ¢ Quieres que se te perdone? Perdona” (S. 114, 5).

Todavia mas explicito es san Agustin en el sermén 211. “Hemos
llegado a un acuerdo con Dios 'y hemos pactado con él las condiciones de nues-
tro perdon; en serial de garantia hemos plasmado nuestra firma. Con plena
confianza pedimos que nos perdone, pero a condicion de perdonar también no-



260 SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA

sotros; si no perdonamos nosotros, no sofiemos en que se nos perdonen nuestros
pecados, no nos hagamos ilusiones” (S. 211, 1).

Jests vincula el perdén de Dios a nuestra disposicién a perdonar.
Es una invitacion a salir del circulo infernal de la venganza, de la dure-
za de corazon. Antes de pedir perdén al Sefior, tenemos que perdonar:
“Sabéis a qué vamos a acercarnos, ¢qué hemos de decir antes a Dios? Perdonanos
nuestras deudas, asi como nosotros perdonamos a nuestros deudores. Obrad el
perdon; obrad. Pues llegaréis a esas palabras de la oracion. < Como os atreveréis
a decirlas?|...] Estds lleno de odio, ¢y te atreves a decirlas? Me responderds: «Yo
no las digo». Rezas, ¢y no las dices? Estds lleno de odio Cy no las dices? Te res-
pondo al instante. Ast, pues, si las dices, mientes; si no las dices, nada merecerds.
[...] Dia tu corazon: no odies. Mas tu corazon, tu alma, odia todavia; di a tu
alma: no odies. «Como podré orar, como podré decir: perdonanos nuestras deu-
das? Sin duda puedo decir eso, pero écomo me atreveré a decir lo que sigue: como
también nosotros ?» ¢ Qué? «Como también nosotros perdonamos». cDonde estd
la fe? Haz ti lo que dices: Como también nosotros” (S. 49, 8).

Hay que temer cuando uno es reacio al perdon: “Si te alegras cuan-
do recibes el perdon, teme cuando no perdonas tu” (S. 114-A, 2). Retrasar
el perdon puede ser una forma de humillacién y de poder. Si no se
perdona pronto, la relacion interpersonal sera cada vez mas distante
y menos confiada. El perdén es sanador si sale del corazon. “Perdonad
de corazon; no haya ira en el interior, puesto que esa ira reciente es una paja
tierna y casi despreciable. La ira recien nacida turba el ojo, igual que una paja
en el ojo: Mi ojo esta turbado por la ira; pero la paja se nutre con sospechas y
se robustece con el paso del tiempo. La paja llegard a convertirse en viga; la
ira inveterada se convertird en odio. Ahora bien, donde existe odio, habrd un
homicidio: Quien odia a su hermano —dijo- es un homicida. [...| Invoquemos
al Serior para que se digne concedernos lo que ha mandado: Perdonad y se os
perdonard; dad y se os dard” (S. 114-A, 6).

Siempre estamos necesitados del perdén de Dios porque el per-
don es fuente de renovacion. Lo recordaba Benedicto XVI hablando
del tramo final del camino de san Agustin: “En la ltima parte de su
vida comprendi6 que no era verdad lo que habia dicho en sus primeras
predicaciones sobre el Sermén de la montana: es decir, que nosotros,
como cristianos, vivimos ahora permanentemente este ideal. Solo Cris-
to mismo realiza verdadera y completamente el Sermén de la monta-



CREO EN EL PERDON DE DIOS 261

na. Nosotros siempre tenemos necesidad de ser lavados por Cristo, que
nos lava los pies, y de ser renovados por él. Tenemos necesidad de una
conversion permanente. Hasta el final necesitamos esta humildad que
reconoce que somos pecadores en camino, hasta que el Sefior nos da la
mano definitivamente y nos introduce en la vida eterna. San Agustin
muri6 con esta ultima actitud de humildad, vivida dia tras dia” 17.

Podemos bloquear el circuito del perdén, si nos consideramos
receptores y no agentes de perdon. El perdon es clausula indispen-
sable de un corazén noble, mucho mas de una vida cristiana. Tanto
el perdon recibido como el perdén otorgado. “Otorgar el perdén es
tan necesario y peligroso como dificil solicitarlo. Otorgarlo es nece-
sario en cuanto condicién para conseguir el perdéon de Dios, como
evidencia el Padrenuestro; es necesario como medio para aniquilar
la colera que provocé la ofensa objeto del perdon, colera que, si no
se corta a tiempo, facilmente evolucionara hasta convertirse en odio,
negacion de la caridad, que implica la muerte del alma (cf. 1 Jn 3,15),
(6, 1) y de la comunion. Es también peligroso porque puede hacerse
acompanar de un sentimiento de superioridad, pura expresiéon de or-
gullo frente al hermano al que se dice perdonar; orgullo que, como el
odio, es incompatible con la caridad, por lo que comporta asimismo
el desaparecer de la comunién. A su vez, solicitar el perdon es dificil
porque implica un abajamiento personal y, por ello, una humillacién;
el propio orgullo puede sentirse pisoteado” 18. Todos necesitamos el
perdoén y todos estamos llamados a ser administradores del perdon.

La relacion con Dios, lo mismo que la convivencia humana, se
asientan sobre el perdén, la misericordia y la comprension. Establecer
el perdon como cimiento de las relaciones humanas es mucho mas
que hablar de empatia o de convivencia civilizada, es un imperativo
evangélico relacionado con el Padrenuestro que nos invita a perdonar
(Mt 6, 12; Lc 11, 4). En la carta a los efesios, leemos: “Perdonaos mu-
tuamente como Dios os ha perdonado en Cristo” (4, 32). El gesto del
perdon nace del amor gratuito; si se perdona es por amor. Un perdén
sin amor es un perdon condescendiente, humillante.

17 Audiencia general, miércoles 27 de febrero de 2008.

18 Luis VizcAINO, P. de, Teologia espiritual de la Regla de San Agustin, Ciudad
Nueva-Estudio Agustiniano, Madrid 2013, p. 116.



262 SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA

EL PERDON Y EL OLVIDO

En el lenguaje coloquial se dice “yo perdono, pero no olvido”. El
perddn es voluntario, podemos controlarlo; el olvido, sin embargo,
puede ser imborrable y, con frecuencia, deja una herida dificil de cica-
trizar. Hay recuerdos que no son faciles de sepultar, particularmente
cuando nos ha fallado una persona amiga o hemos recibido una ofen-
sa de quien no esperabamos.

Es importante distinguir entre olvido y rencor. Olvidar es tanto
como raer de la memoria un suceso influyente de la propia biografia.
Es una costura, una huella que el tiempo puede ir borrando, pero nun-
ca del todo. Como tampoco es facil reconstruir sentimientos rotos. La
ofensa recibida marca distancias, otra cosa es que levante muros insal-
vables. El rencor es mas grave porque mantiene vivo un sentimiento
negativo y es una fijacion permanente de hostilidad. Olvido y perdén
no van de la mano automaticamente, perdén y rencor son irreconci-
liables. El rencor interrumpe la trayectoria del perdon.

Para algunos, el perdon y la justicia presentan una cierta incom-
patibilidad. Dios es misericordioso con quien practica la misericordia,
el perdon: “Si decimos que no tenemos pecados, nos enganiamos a nosotros
mismos y la verdad no estd en nosotros [...]. Quienes después de bautizados si-
guen en esta vida, debido a su fragilidad mortal contraen algo que, aunque no
llegue a provocar el naufragio, conviene, no obstante, que sea achicado. Porque
si en una nave no se achica el agua, poco a poco penetra la cantidad que la
hard hundirse del todo” (S. 56, 11).

Aunque uno esté libre de los pecados graves que conducen a la
muerte, hay otras formas de pecado. San Agustin habla de la necesi-
dad de controlar nuestros sentidos y nuestros pensamientos para no
sumar faltas que, aunque sean pequenas, nos esclavizan y aplastan.
“¢ Qué diferencia hay entre que te aplaste el plomo o la arena? El plomo es una
masa compacta; la arena la forman muchos granos pequerios, que te aplastan
por su gran cantidad. Se trata de pecados insignificantes: <no ves que los rios
se llenan de menudas gotas de agua y arrasan los campos? Son pequerios, pero
son muchos” (S. 56, 12).

Esta justificado, por tanto, que tengamos siempre en los labios la
peticion de perdon por nuestros pecados: “El Serior tu Dios te dice: «Per-



CREO EN EL PERDON DE DIOS 263

dona y te perdono. ¢ No has perdonado ? Eres tii quien te pones contra ti mismo,
no yo». Asi es, amadisimos hijos mios, puesto que sé de cudnta utilidad es para
vosotros decir en la oracion del Serior y en cualquier oracion esta peticion:
Perdonanos nuestras deudas, como también nosotros perdonamos a nuestros
deudores. Escuchadme, vais a ser bautizados, perdonad todo. Perdone cada cual
de corazon lo que tenga en su interior contra quienquiera que sea” (S. 56, 12).

Hay que pensar en la necesidad del perdon continuado como la
ducha diaria o el pasar un plumero sobre nuestra mesa de trabajo. “En
cuanto a los pecados de cada dia, a propdsito de los cuales os indiqué que os era
necesario repetir, como purificacion diaria, esta peticion: Perdonanos nuestras
deudas como también nosotros perdonamos a nuestros deudores, qué vais a
hacer? Tenéis enemigos; ¢quién vive en esta tierra sin tener ninguno? Mirad
por vosotros: amadlos” (S. 56, 14).

La lectura del silogismo biblico segtin el cual “la misma medida
que vosotros uséis la usaran con vosotros” (Mt 7, 2) es exigente. El
pecado que no tiene perdoén es la negativa a perdonar. No se trata,
por supuesto, de igualar el perdon de Dios y nuestro perdoén, aun-
que se pueda hablar de una misteriosa proporcionalidad 19: “Perdonad
para que se os perdone, dijo Cristo [...] Y qué decis vosotros en la oracion?
Agquello de que ahora me ocupo: Perdonanos nuestras deudas como también
nosotros perdonamos a nuestros deudores. «Perdonanos, Sefior, como nosotros
perdonamos». Esto es lo que dices: «Padre que estds en los cielos, perdonanos
nuestras deudas igual que nosotros las perdonamos a nuestros deudores». |...]
Apedreaban al santo Esteban y él, entre piedra y piedra, de rodillas, oraba por
sus enemigos, diciendo: Sefior, no les imputes este pecado. Ellos le arrojaban
piedras, no le pedian perdon; pero él oraba por ellos. Asi quiero que seas ti
estirate. {Por qué arrastras siempre tu corazon por tierra? Escucha, estira
tu corazon hacia arriba, ama a tus enemigos. Si no puedes amar al enemigo
cuando te maltrata, amale al menos cuando te pide perdon. Ama al hombre
que te dice: «Hermano, he pecado, perdoname». Si entonces no perdonas, no

digo que borras la oracion de tu corazon, sino que serds borrado del libro de
Dios” (S. 56, 16).

{Cuales son nuestras deudas con Dios? Todo en nosotros es deu-
da porque todo es gracia. El Padrenuestro no es solo una férmula de

19 Cf. CABODEVILLA, ]. M?, Discurso del Padrenuestro, BAC, Madrid 1971, p. 336.



264 SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA

oracién o un programa de vida, es también un recordatorio puntual
de nuestro deber de gratitud por la posibilidad de reciclar nuestra
vida y de levantarnos de nuestras caidas. Hay deudas muy concretas
y cada uno recuerda un listado personal de desaciertos y de egoismos
camuflados. En la vida cristiana solo cabe la deuda pasajera, no la
deuda croénica e imposible de cancelar que es como llevar clavado un
cuchillo en la espalda.

EL PECADO DE NEGARSE A PERDONAR Y
EL PECADO DE NO SER FELIZ

Todos los pecados pueden ser perdonados menos uno, nuestra
negativa a perdonar: “Si no perdonais a los demas, tampoco vuestro
Padre perdonara vuestras culpas” (Mt 6, 15), pone san Mateo en la-
bios de Jesus a continuacién del Padrenuestro. No solo perdonar, sino
perdonar al estilo de Jesis. Perdonar sin colocarnos en un pedestal,
sin lastimar la dignidad humana con la humillacién, sin mezquindad.
El mayor dano que puede hacernos un enemigo es que dejemos de
amarle y la deuda que mas nos cuesta perdonar es la ingratitud por los
favores que hemos hecho. Esperamos demasiado el aplauso humano,
nos falta eso que llamamos desapego, libertad. Un aprendizaje dificil
es morir a ilusiones vanas, a esos elogios que son fruto de nuestra
fantasia. En nuestra mano solo esta manejar las veces que podemos y
debemos decir gracias. Nada mas. Hay personas insensibles, perezo-
sas para la gratitud y para los detalles.

El escritor argentino Jorge Luis Borges, escribi6 un poema titula-
do He cometido el peor de los pecados. Confiesa: “He cometido el peor de
los pecados que un hombre puede cometer, no he sido feliz”.

San Agustin escribi6 un breve libro titulado La vida feliz, fechado
el ano 386 durante unas vacaciones otonales acompanado por un gru-
po de amigos en Casiciaco. El tema ya habia sido tratado por Cicerén,
Séneca, Plotino...La reflexion agustiniana, sin embargo, desemboca
en un mar diferente: Dios. “Es feliz quien posee a Dios” (beata u. 2, 11).

En La ciudad de Dios se pregunta san Agustin como entre los mil-
tiples dioses que adoraban los romanos, no se haya considerado en el



CREO EN EL PERDON DE DIOS 265

consejo de los dioses de Jupiter, la Felicidad. Comenta Agustin que
vale mas ser feliz que ser rey, y que, facilmente, podemos encontrar
hombres que temerian ser nombrados reyes; nadie, en cambio, que se
niegue a ser feliz (cf. Ciu. IV, 23, 3). “No es precisamente la felicidad eso
que todo el mundo busca, y que no hay absolutamente nadie que no la quiera?”
(Conf. 10, 20, 29).

Aunque en la teologia sistematica sea un tema poco estudiado,
Dios es alegria 20. “Resumamos el mensaje de la Biblia: La alegria, en
la Biblia, no es la vivencia fugaz de un instante. Una vez que con la lle-
gada de Jesucristo ha irrumpido la plenitud del tiempo, ha irrumpido
el tiempo, proféticamente anunciado, de la alegria” 21. En la Biblia, la
invitacion a la alegria es reiterativa: “Aparta de tu corazon la tristeza”
(Ecl 11,10). “No te prives de pasar un dia feliz” (Eclo 14,11.14). “Dios
ama al que da con alegria” (2 Co 9,7). “Alegraos con los que estan
alegres” (Rm 12,15).

Frente a la alegria del evangelio, la tristeza individualista que de-
nuncia el papa Francisco: “El gran riesgo del mundo actual, con su
multiple y abrumadora oferta de consumo, es una tristeza individua-
lista que brota del corazén comodo y avaro, de la busqueda enfermiza
de placeres superficiales, de la conciencia aislada. Cuando la vida in-
terior se clausura en los propios intereses, ya no hay espacio para los
demas, ya no entran los pobres, ya no se escucha la voz de Dios, ya no
se goza la dulce alegria de su amor, ya no palpita el entusiasmo por
hacer el bien” (Evangelii gaudium, 2).

La presencia del mal es el argumento de mayor peso del ateismo
moderno, la piedra con que tropiezan muchas personas. Voltaire afir-
mo una vez: “La pregunta por el mal no es mas que un juego intelec-
tual para aquellos que disfrutan discutiendo; son como presos hacien-
do ruido con sus cadenas” 22. Agustin se plantea esta misma cuestion y
reflexiona: “La tribulacion es un fuego que si te encuentra siendo oro te quita
la maleza y si te encuentra siendo paja, te reduce a cenizas” (S. 81,7).

20 KASPER, W., La alegria del cristiano, Sal Terrae, Santander 2019, pp. 103-104.
21 1Ibid., pp. 102-103.

22 GRESHAKE, G., ¢Por qué el Dios del amor permite que suframos?, Sigueme,
Salamanca 2008, p. 9.



266 SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA

Quiza haya que insistir con Karl Rahner que la “incomprensibi-
lidad del dolor es un fragmento de la incomprensibilidad de Dios” 23.
La tnica respuesta ante el dolor —sea fisico o moral- es que el Dios de
Jesus es un Dios “rico en misericordia” (Ef 2, 4), capaz de compasion.

San Agustin experiment6 la misericordia de Dios, justamente
cuando se sentia mas alejado de él. Escribe en las Confesiones: “A ti la
alabanza, a ti la gloria, fuente de las misericordias. Yo me iba mds miserable
y tii mds cercano” (6, 16, 26). Y afiade: “Que silencie, Sefior, tus alabanzas
el que no estima tus actos de misericordia. Estas misericordias son las que te
confiesan desde lo mds intimo de mi ser” (6, 7, 12).

La grandeza de Dios es su misericordia (Io. eu. tr. 14, 5). La situa-
cioén actual de la sociedad y de la Iglesia aconseja —en palabras pro-
nunciadas por san Juan XXIII en la apertura del Concilio Vaticano II
que cita el papa Francisco en la bula Misericordiae vultus— “usar la me-
dicina de la misericordia y no empuiar las armas de la severidad” 24.

San Agustin —con acento cristolégico— afirma en el Sermén 144,
3: “Misericordia es el hecho de que Cristo haya venido a nosotros”. Y co-
mentando el salmo 30, escribe: “¢Qué mayor misericordia que el hecho de
darnos a su Hijo unico no para que viviera con nosotros, sino para que muriera
por nosotros?” (11, 1, 7). La Encarnacion es el gesto supremo de miseri-
cordia por parte de Dios hacia la humanidad. Dios es, por encima de
cualquier otro titulo o atributo, misericordia sin limites. Cita el papa
Francisco a san Agustin cuando escribe “es mds facil que Dios contenga
la ira que la misericordia” (En. Ps. 76, 11).

Todos somos un ejército de perdonados, todos hemos sido mira-
dos con compasion divina. “Si nos acercamos al Sefior y afinamos el
oido, posiblemente escucharemos algunas veces este reproche: «¢No
debias tu también tener compasion de tu companero, como yo tuve
compasion de ti?»” (Mt 18,33)” (Gaudete et exultate, 82).

SANTIAGO M. INSUNzA SECO, OSA

23 1Ib., p. 23.
24 Gaudet Mater Ecclesia, 11 de octubre de 1962, pp. 2-3.



