
CREO EN EL PERDÓN DE DIOS 245

Creo en el perdón de Dios

Resumen

La insistencia en la fragilidad moral del ser humano no convierte a la antro-
pología cristiana en pesimista. De hecho, negar la existencia del pecado es en 
sí mismo falaz (1 Jn 1,8). Jesús revela a un Dios rico en misericordia. Por su 
parte, la versión bíblica de la Historia presenta a Dios saliendo al encuentro 
del hombre, toda vez que mantiene su amor por mil generaciones (Ex 34, 
6-7). "Cállese y no quiera alabar a Dios quien no quiera ver su misericordia" (conf. 5, 
7, 12). Podemos interrumpir el círculo del perdón si nos convertimos única-
mente en receptores de perdón, pero no en sus agentes. Todos los pecados, 
menos uno, pueden ser perdonados: la negativa a perdonar (Mt 6, 15). La 
misericordia es la grandeza de Dios (cf. Io. eu. tr.14, 5).

Palabras clave: pecado, perdón, justicia, misericordia, Padre.

Abstract

The fact that it underlines human moral frailty does not make Christian an-
thropology pessimistic. As a matter of fact, to deny sin is a lie in itself (1 John 
1, 8). Jesus has revealed a God rich in mercy. History as depicted in the Bible 
is one of a God willing to encounter man, while keeping His love for a thou-
sand generations (Exodus 34, 6-7). "May keep quiet, may he not attempt to 
praise God he who is not willing to see God's mercy" (Saint Augustine, Confes-
sions 5, 7, 12). We can indeed block the loop of forgiveness if we become only 
receptors but not agents of forgiveness. All sins but one can be forgiven - the 
refusal to forgive (Mt 6, 15). Mercy is the greatness of God (Saint Augustine, 
Commentary on the Gospel of John 14, 5).

Key words: sin, forgiveness, justice, mercy, Father.

CiuD-Ra 234-1 (2021) 245-266



SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA246

La humanidad entera ha tocado las raíces más hondas de su fra-
gilidad con ocasión del Covid-19. De un día para otro, nos sentimos 
asustados e impotentes ante un temible virus. Las epidemias son físi-
cas, pero siempre tienen algo de simbólico y espiritual. Topamos con 
la paradoja de una vulnerabilidad física y psicológica confesada, y, a 
veces, la negación de la debilidad moral porque cada uno tiene capa-
cidad para justificar su vida personal sin la confrontación con ningún 
criterio ético. 

Entendida la culpa como una voz acusadora que incomoda, se 
huye de toda autocrítica y responsabilidad para borrar la contingen-
cia de cualquier herida interior. Es el no reconocimiento de las limita-
ciones humanas esenciales, en vez de intentar paliar las flaquezas que 
nos acompañan. Vivir instalados en un cuerpo frágil es la expresión 
de otras servidumbres, rupturas y esclavitudes más profundas. 

Los avances de la ciencia y de la técnica, unidos a la crítica 
al humanismo y al antropocentrismo clásicos, han provocado una 
revolución antropológica que sueña con una humanidad nueva –el 
posthumanismo– y desautoriza las religiones tradicionales. El recelo 
posthumanista hacia la ética y la teología desemboca en la pretendi-
da infinitud, y la autosuficiencia libera de toda responsabilidad. En 
este horizonte, desaparece la sombra de la culpa y del pecado 1. Sin 
culpa, no hay necesidad de perdón y el hombre se deja invadir por 
una falsa sensación de inocencia semejante a la actitud del fariseo 
(cf. Lc 18, 9-14) que, en vez de volver sobre sí mismo, revisa puntual-
mente las prescripciones de la tradición de Israel y se enorgullece de 
su cumplimiento material.

Para hablar de la necesidad del perdón, es necesario reconocer 
nuestro fondo de pobreza y desamparo. Hay conciencias más laxas, 
proyectos más abiertos y tolerantes donde la capacidad de autojustifi-

1  El transhumanismo en la sociedad actual fue el tema de las XXI Jornadas 
Agustinianas, organizadas por el Centro Teológico San Agustín los días 2 y 3 de 
febrero de 2019. Las actas de este encuentro –distribuidas por Editorial Agustiniana, 
Paseo de la Alameda, 39, 28440 Guadarrama (Madrid)– ofrecen las intervenciones 
de los profesores Eloy Bueno de la Fuente, Francisco José Génova Omedes, José 
Román Flecha Andrés, Roberto Noriega Fernández y de José Mazuelos Pérez, 
obispo de la Diócesis de Asidonia-Jerez, actual obispo de Canarias.



CREO EN EL PERDÓN DE DIOS 247

cación no conoce fronteras. Desde una visión abierta a lo religioso es 
más fácil entender y aceptar este discurso. Para san Agustín, el pecado 
“es siempre un amor desordenado de las cosas buenas” (cf. Sol. 21, 3) 2, o la 
clásica definición de “una aversión hacia el creador, a quien debe preferirse, y 
una conversión hacia las criaturas inferiores” (Simpl. 1, 2, 18) 3. 

Quien, en un afán de emancipación radical pretenda construirse 
a sí mismo independientemente de Dios, no suscribirá jamás la afir-
mación de María Zambrano cuando escribe que “solo el hombre es 
pordiosero” 4. Si Dios es prescindible, el pecado ni interesa ni inquieta. 
Detrás del afán abolicionista del pecado están las acusaciones de algu-
nas doctrinas que hablan de la religión como una dependencia esclavi-
zante, generadora de angustia, de miedos y de tabúes. Esta mentalidad 
conecta con los postulados de la llamada postbiología que promulga otro 
paraíso terrenal –de hechura humana– donde están ausentes no solo 
la figura de Dios, sino también realidades como el desvalimiento, las 
debilidades físicas y morales que nos acompañan durante el camino de 
la vida y hasta la misma muerte. El obstáculo insalvable de la felicidad 
parece que sea la mortalidad y solo quienes vivan persuadidos de una 
vida eterna podrían soñar con ser felices. José Saramago, Nobel de 
Literatura de 1998, comienza su novela Las intermitencias de la muerte 5 
diciendo: “Y al día siguiente no murió nadie”. 

La literatura puede ser inofensiva, mientras que “la muerte de 
la muerte” –proclamada explícitamente sin marcar la raya divisoria 
entre la especulación científica y la ficción–, supone el empeño por in-
troducir en el imaginario colectivo una revolución antropológica, una 
nueva epistemología y una nueva ética. Como escribe descaradamen-
te Y. N. Harari, “gurúes de la alta tecnología están elaborando para 
nosotros religiones valientes y nuevas que tienen poco que ver con 
Dios y todo que ver con la tecnología. Prometen todas las recompen-

2  Cipriani, N., «La doctrina moral de San Agustín», en Oroz Reta, J., y 
Galindo Rodrigo, J. A., El pensamiento de San Agustín para el hombre de hoy (III), 
Edicep, Valencia 1998, p. 496.

3  Fitzgerald, A., Diccionario de San Agustín. Agustín a través del tiempo. Monte 
Carmelo, Burgos 2001, pp. 1014-1015.

4  El hombre y lo divino, FCE, Madrid 1993, pp. 156-157. 
5  Editorial Alfaguara, Madrid 2005.



SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA248

sas antiguas (felicidad, paz, prosperidad e incluso vida eterna), pero 
aquí, en la tierra y con la ayuda de la tecnología en lugar de después 
de la muerte y con la ayuda de seres celestiales” 6.

En este contexto, no encaja hablar de la necesidad de perdón. La 
antropología cristiana, por el contrario, afirma la finitud humana, que 
hemos nacido herederos del pecado y a nuestro alrededor encontra-
mos las huellas del odio, la injusticia, el desamor. 

Sin Dios, el pecado se ignora, se diluye o se encaja en la horma 
de la psicología y no de la moral. Represión, desplazamiento, proyec-
ción, son conceptos esterilizados para que nadie los traduzca como 
ofensa a Dios y a uno mismo. “Hay pecado donde hay Dios personal 
y hombre personal” 7. 

Conviene señalar los perfiles diferenciales de cada confesión re-
ligiosa, concretamente la imagen de Dios que presentan. Podemos 
anunciar un Dios amor padre/madre que colma a sus hijos de gracia 
y de ternura (Sal 102), nos quiere libres y transparentes como el vien-
to y nos invita a sentarnos a la lumbre del evangelio para celebrar una 
fiesta gozosa de familia. También es posible la caricatura de un Dios 
amenazante y todopoderoso, vestido con toga de juez, que al final de 
nuestros días nos espera después de haber cruzado el arco de un es-
cáner y presentado un balance detallado de cada capítulo de nuestra 
biografía, nunca libre de fragilidades y de errores.

Siempre es posible el perdón de Dios

El corazón de la confesión sacramental recuerda el papa Fran-
cisco, “no son los pecados que decimos, sino el amor divino que re-
cibimos y que siempre necesitamos. Sin embargo, nos puede asaltar 
una duda: «no sirve confesarse, siempre cometo los mismos pecados». 
Pero el Señor nos conoce, sabe que la lucha interior es dura, que somos 

6  Harari, Y. N., Homo Deus. Breve historia del mañana, Debate, Barcelona 
2018, p. 383.

7  González de Cardedal, O., Invitación al cristianismo, Sígueme, Salamanca 
2018, p. 115.



CREO EN EL PERDÓN DE DIOS 249

débiles y propensos a caer, a menudo reincidiendo en el mal. Y nos 
propone comenzar a reincidir en el bien, en pedir misericordia” (Ce-
lebración de la penitencia. Basílica Vaticana, 29 de marzo de 2019).

“Yo quiero curar, no acusar”, decía san Agustín refiriéndose a la 
práctica de la pastoral penitencial (S. 82, 8) y, gracias a la medicina de 
la confesión, la experiencia del pecado no degenera en desesperación. 
(S. 352, 3, 8-9). El Rito de la Penitencia alude a este aspecto medicinal 
del Sacramento (Reconciliatio et paenitentia, Juan Pablo II) 8. 

No poder pecar supondría no poder tampoco amar a Dios libre-
mente. Precisamente, el amor es el termómetro para medir la grave-
dad del pecado. El amor es una aventura demasiado arriesgada como 
para viajar sin brújula. Podemos falsificar el amor, caminar en direc-
ción equivocada y alejarnos progresivamente de lo que un día fue 
nuestro rumbo deseado. Sería dramática la condición humana si la 
experiencia de la culpa moral no fuera acompañada de la posibilidad 
del perdón. “La idea del perdón presupone una relación recuperada 
tras haber sido rota entre dos seres personales. No hay perdón para las 
cosas, porque ellas no son capaces de arrepentimiento” 9. 

Dios se ha obstinado en perdonarnos. Nos ama no porque noso-
tros seamos buenos, sino porque él es bueno. Lo que haya en nosotros 
de pecado no altera su amor. La justicia de Dios seguirá siendo siem-
pre incomprensible para nosotros, porque nos resulta difícil compagi-
nar justicia y misericordia y nos resistimos a entender que la justicia es 
una variante del amor. En Oseas 2, 21, Dios promete desposarse con 
su pueblo “en la justicia y en el juicio, en la gracia y en la ternura”. En 
Isaías 40-66, la expresión justicia de Dios adquiere un amplio alcance: 
La justicia de Dios es unas veces salvación del pueblo cautivo, otras el 
atributo divino de misericordia o de la fidelidad 10. 

Identificar la justicia con la observancia de la ley es colocarse al 
borde del legalismo. Misericordia y justicia no son incompatibles en 

8  Exhortación apostólica sobre la reconciliación y la penitencia en la misión 
de la Iglesia hoy (2 de diciembre de 1984).

9  González de Cardedal, O., o. c., p. 115.
10  Cf. Léon-Dufour, X., Vocabulario de teología bíblica, Herder, Barcelona 

1988, pp. 464-466.



SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA250

el Dios de nuestra fe. “La justicia divina no excluye la misericordia y 
el perdón que devuelven al hombre a su situación de imagen e hijo 
de Dios. El perdón que Dios otorga al hombre se realiza en él como 
sanación, santificación y recreación de su entero ser” 11. 

“Practicad la justicia, pero anteponed la misericordia” (S. 106, 4). La 
justicia de Dios no puede reducirse al ejercicio de un juicio, sino que, 
ante todo, es fidelidad misericordiosa, lealtad a una voluntad de salva-
ción. El afán excesivo de ser justo puede desembocar en la injusticia, 
del mismo modo que el cumplimiento de la ley deletreando el texto 
de la norma puede llevar al cumplimiento puramente material. Lo 
observa san Agustín: “A quien, pues, se hace muy justo, hace injusto esa 
desmesura misma. Por cierto, quien dice que él no tiene pecado o quien supone 
que es justo no por la gracia de Dios sino por su voluntad, se hace muy justo, 
pero no es justo viviendo rectamente, sino, más bien, hinchado suponiendo que 
es lo que no es” (Io. eu. tr. 95, 2). 

Jesús de Nazaret nos ha revelado un Dios rico en misericordia 12. 
La razón de ser de la Iglesia es “revelar a Dios como Padre” 13. El 
amor gratuito y solidario de Dios Padre es un dato inequívoco de 
la revelación bíblica. Dios cómplice con la felicidad humana, con su 
plena realización y salvación (Gn 3,15). La historia que narra la Biblia 
es la historia de un Dios que sale al encuentro del ser humano y man-
tiene su amor por mil generaciones (Ex 34,6-7).

La misericordia, la compasión y la paciencia del Padre, son el 
paradigma de una Iglesia que tiene vocación de nueva humanidad. 
“El mundo de los hombres puede hacerse cada vez más humano, úni-
camente si introducimos en el ámbito pluriforme de las relaciones 
humanas y sociales, junto con la justicia, el «amor misericordioso», 
que constituye el mensaje mesiánico del Evangelio” 14. Como señala 
Juan Martín Velasco, “es posible que todas estas tareas aparentemen-
te complejas se encierren en dos fundamentales: dar testimonio del 
amor salvador de Dios a través de la renovación de la vida teologal 

11  González de Cardedal, O., o.c., pp. 118-119. 
12  Juan Pablo II, Dives in misericordia, p. 1.
13  Íd., p. 8.
14  Íd., p. 7.



CREO EN EL PERDÓN DE DIOS 251

de sus miembros y realizar ese testimonio en el servicio desinteresa-
do, humilde y generoso, a todos los hombres y en especial a los más 
necesitados” 15.

Hemos insistido, quizá demasiado, en “Sed perfectos como vues-
tro Padre es perfecto” (Mt 5,48), y menos en “Sed misericordiosos 
como vuestro Padre es misericordioso” (Lc 6,36). El perdón ilimitado 
e inagotable del Padre, ¿es condicionado?; ¿exige un compromiso de 
perdón previo por nuestra parte? Esta actitud parece estar presente 
en la literalidad del evangelio: “Si no perdonáis a los demás, tampoco 
vuestro Padre perdonará vuestros pecados” (Mt 6,15). Y el apóstol 
Santiago, con lenguaje diáfano, concluye: “Quien no sea misericor-
dioso tendrá un juicio sin misericordia” (Sant 2,13). 

Se trata de una condición tan indispensable que el Señor no dudó 
en que figurase expresamente en el Padrenuestro: “Perdona nuestras 
ofensas como también nosotros perdonamos a los que nos ofenden” 
(Mt 6,12). Quiere decir que Dios perdona todos los pecados imagi-
nables, excepto uno que consiste en negarnos nosotros a perdonar. 
Aceptar, sin más, esta posibilidad, ¿no lleva a la sospecha de que Dios 
se desdiga de sí mismo? La misericordia, auténtico ser sustantivo de 
Dios, sana la vida del pecador frente a cualquier oposición. El perdón 
de Dios no depende del perdón humano. 

El comentario de Agustín a Juan 8,10, cuando los letrados le pre-
sentan una mujer sorprendida en adulterio, es de gran belleza: “Y se 
marcharon todos. Quedó él y ella solos; quedó el creador y la criatura; quedó 
la miseria y la misericordia; quedó la que reconocía su pecado y el que le per-
donaba el pecado. Esto es lo que, inclinado, escribía en la tierra. Pues escribió 
en la tierra. Cuando el hombre pecó, se le dijo: Eres tierra. Por tanto, cuando 
Jesús concedía el perdón a la pecadora, al otorgárselo, escribía en la tierra. Le 
concedía el perdón; pero, al ofrecérselo, levantó hacia ella el rostro y le dijo: 
¿Nadie te ha apedreado? Y ella no dijo: «¿Por qué? ¿Qué he hecho, Señor? 
¿Acaso soy culpable?» No se expresó en esos términos, sino que dijo: Nadie, Se-
ñor. Se acusó a sí misma. Los judíos no pudieron probar el delito, y se retiraron 
sin rechistar. Aquella mujer cuyo Señor no ignoraba su falta, sino que buscaba 
su fe y su confesión, la confesó. ¿Nadie te ha apedreado? Ella responde: Nadie, 

15  Increencia y evangelización, Sal Terrae, Santander 1988, 2ª Edición, p. 163.



SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA252

Señor. Dijo nadie por haber confesado sus pecados, y Señor por habérseles per-
donado. Nadie, Señor. Conozco ambas cosas: sé quién eres tú y sé quién soy yo. 
[...] Conozco mi culpa, conozco tu misericordia” (S. 16 A, 5).

El momento culminante de la escena es cuando Jesús dice a la 
mujer: “El Mesías soy yo, que estoy hablando contigo” ( Jn 4, 26). Esta 
manifestación de Jesús como salvador, despierta en la mujer el deseo 
de una vida plena, después de haberse ido apagando, uno tras otro, el 
amor de sus maridos sucesivos.

“El oficio de Dios es amar”, proclamaba la publicación oficial 
ofrecida por el Comité para el Jubileo del Año 2000 para reflexionar 
sobre Dios como Padre de la misericordia y reconocernos en la vida 
como hijos suyos 16. Esta verdad de nuestra fe tiene su reflejo en el 
Nuevo Testamento a través de una deliciosa parábola narrada por san 
Lucas (15,11-32) y que san Agustín comenta en el Sermón 112 A, 1-5. 
Estamos ante la lógica original y única del amor.

Lo mejor del Evangelio lo hemos convertido en letra pequeña y 
no hemos proclamado con claridad que la fe cristiana no solo es ex-
presión de la voluntad del hombre de ir hacia Dios, sino que describe 
la venida de Dios a este mundo en busca del hombre. “Tanto amó 
Dios al mundo, que le dio su unigénito Hijo” ( Jn 3,16). El amor de 
padre hace a Dios vulnerable y fiel a su alianza y a su corazón, por 
encima de todas las rupturas. “Si somos infieles, él permanece fiel” 
(2 Tim 2,13). Dios no puede traicionarse a sí mismo; no se equivocó 
cuando decidió amar sin límites y sin condiciones al ser humano. “Que 
calle, que no intente alabar a Dios quien no quiera ver, ante todo y sobre todo, 
su misericordia” (Conf. 5, 7,12). 

Puede ser verdad que algunos no busquen a Dios, pero Dios bus-
ca a cada hombre y tiene paciencia como el agricultor que conoce el 
intervalo entre sementera y cosecha. “Vosotros sois un campo que 
Dios cultiva”, señala San Pablo (1 Cor 3,9). El padre de la parábola 
respetó la libertad de su hijo y se limitó a esperarle pacientemente. 
Cada tarde salía a la puerta de casa con los ojos fijos en el camino de 
entrada al pueblo. Es la historia de san Agustín, siempre perseguido por 

16  Dios, Padre misericordioso, Comité para el Jubileo del año 2000, BAC, p. 77. 



CREO EN EL PERDÓN DE DIOS 253

Dios. Y es la historia de nuestra vida. ¿Quién ha llevado la iniciativa? 
“Dios nos amó primero”, dice san Juan (4,19).

Somos hijos de Dios, pero conviene precisar: somos hijos pró-
digos que venimos del Padre y volvemos al Padre (cf. Jn 13,3; 8,42; 
16,28). Dios es el puerto de salida y el camino de retorno hacia donde 
dirigimos nuestros pasos (cf. Conf. 1, 1,1). Por eso, no basta con iden-
tificarse rápidamente con el hijo pródigo y más a duras penas con 
el hijo mayor porque es una figura poco atractiva. Se trata de mirar 
hacia el padre e identificarnos con él. Porque, aunque nos veamos 
reflejados en los dos hermanos de la parábola sobre el amor de Dios 
(Lc 15, 11-32), todavía puede faltarnos lo principal. El protagonista 
de la parábola es el padre y el padre constituye nuestro modelo de 
identificación. 

Cuando Jesús le dice a Pedro que hay que perdonar hasta setenta 
veces siete (Mt 18, 21-22), afirma el perdón sin límites. Expresado de 
otro modo, el perdón universal, incondicional y gratuito. Perdonar 
es un signo de grandeza. Una comunidad o una familia donde no se 
regale el perdón diariamente es un infierno, del mismo modo que una 
sociedad sin compasión es inhumana.

Los psicólogos describen un mecanismo de defensa que consiste 
en un mimetismo misterioso por el que quien recibe una agresión 
tiende a imitar a su agresor. Es una reacción de la que ya habla en el 
siglo XIX el P. Lacordaire: “¿Quieres ser feliz un instante? Véngate. 
¿Quieres ser feliz siempre? Perdona”.

Perdonar no significa olvidar; hay heridas y cicatrices que per-
duran siempre y tampoco podemos ignorar pasivamente la injusticia. 
Si uno perdona es porque quiere destruir el mal. Resistirse al perdón 
supone vivir con el corazón envenenado. Otra cosa es restaurar la 
confianza o pretender cerrar los ojos ante unos hechos que han tenido 
un significado importante.

La fidelidad al proceso de crecimiento de Dios en nosotros exige 
un cambio continuo que tiene que ir unido al recuerdo del amor fiel 
que nos tiene aquel de quien nos hemos alejado. Luis Rosales decía 
que “la esperanza del hombre quizá es tan solo la memoria filial que 
aún tenemos de Dios”. 



SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA254

En sentido bíblico, la vuelta a Dios se relaciona siempre con la 
vuelta a casa. La parábola del hijo pródigo nos da la imagen más ama-
ble del cielo: una casa paterna. Es decir, ese espacio cálido y sosegado 
donde siempre nos hemos sentido amados y encontrado cobijo, segu-
ridad y bienestar. El enfermo hospitalizado quiere volver a casa, estar 
en su cama vestida con las sábanas que llevan unas iniciales bordadas, 
quizá, por su madre o su abuela, contemplar las paredes y los mue-
bles de su habitación. Así, como una casa, describe Jesús el más allá 
último, la casa del Padre con habitaciones para todos. Allí seremos 
“familia de Dios” (Ef 2,19). No es un tema evasivo y espiritualista.

Lo importante no es ser indefectibles, sino distanciarnos de la 
instalación en el egoísmo que es la fuente de donde manan todos los 
pecados. Los mismos errores son, en ocasiones, elocuentes lecciones 
de vida y de futuro. En nuestras fidelidades se fraguan nuestras desilu-
siones. “Hacemos muñecos de nieve –escribió el poeta Walter Scott– 
y lloramos cuando se derriten”. Algunas fidelidades a las personas y 
a las instituciones pueden acortarnos la mirada e impedirnos contem-
plar perspectivas más amplias. 

Perdonar y ser perdonados

La petición del Padrenuestro explicada más minuciosamente por 
san Agustín es “perdona nuestras ofensas, como también nosotros 
perdonamos a los que nos ofenden” (Mt 6, 12). Tiene su explicación 
porque la historia de Agustín pasa por las experiencias humanas del 
pecado, el perdón, la gracia, la misericordia. Manifiesta abiertamente 
su necesidad de ser perdonado: “¡Ay de mí, Señor, ¡ten piedad de mí! ¡Ay 
de mí! Mira que no trato de ocultar mis llagas. Tú eres el médico, yo soy el en-
fermo. Tú eres misericordioso, yo miserable...Toda mi esperanza está deposita-
da solo en tu misericordia, que es inmensamente grande” (Conf. 10, 28-40). 

El perdón de Dios no va detrás del perdón humano y tampoco 
está condicionado por el nuestro. En esta petición del Padrenuestro 
firmamos el compromiso de imitar al Padre que es indulgente en el 
perdonar. El papa Francisco decía en una Audiencia celebrada en la 
Plaza de San Pedro: “La actitud más peligrosa de toda vida cristiana 



CREO EN EL PERDÓN DE DIOS 255

¿cuál es? Es la soberbia [...]. El pecado divide la fraternidad, el pecado 
nos hace suponer que somos mejores que los demás, el pecado nos 
hace creer que somos similares a Dios.

Y, en cambio, ante Dios todos somos pecadores y tenemos razo-
nes para golpearnos el pecho –¡todos!– como el publicano en el tem-
plo. San Juan, en su Primera Carta, escribe: «Si decimos: “no tenemos 
pecado”, nos engañamos y la verdad no está en nosotros» (1 Jn 1, 8). 
Si quieres engañarte, di que no tienes pecados: así te engañas” (10 de 
abril de 2019).

El retorno de Agustín a la casa del Padre no es mérito propio ni 
fruto de un acto voluntarista: “La noche se me convirtió en luz, puesto que 
desconfié de poder pasar tanto mar durante la noche, y de superar tanto cami-
no, y de llegar hasta el término perseverando hasta el fin; mas esto lo conseguí 
gracias a Aquel que me buscó habiendo huido yo, que hirió mi espalda con el 
azote del castigo, que llamándome me apartó de la muerte, que me iluminó la 
noche” (En. Ps. 138, 14).

Agustín no es un pesimista y tampoco desconoce sus propias 
fuerzas, pero es muy consciente de que necesita de la ayuda y de la luz 
de Dios: “Pero ¿cómo se iluminó la noche? Bajando Cristo a la noche. Cristo 
tomó la carne de este mundo, y así nos iluminó la noche” (En. Ps. 138, 14).

Por su edad, reconoce que debiera ser ejemplar en su vida, pero 
confiesa que la debilidad nos acompaña durante toda la vida y co-
menta a sus fieles que “también nosotros, los ya envejecidos en esta milicia, 
tenemos enemigos; menores, pero los tenemos. En cierto modo, nuestros enemi-
gos están ya fatigados a causa de la edad, pero, incluso fatigados, no cesan de 
turbar con diversos movimientos la quietud de la vejez.” (S. 9, 11).

Esta conciencia de vulnerabilidad, que nunca ocultó san Agustín, 
le lleva a hablar con frecuencia de la necesidad del perdón. Negar el 
pecado es mentir (1 Jn 1, 8). Nuestros pecados son nuestros enemigos: 
“Si no existiese en la Iglesia el perdón de los pecados, ninguna esperanza ha-
bría de vida y liberación eterna. Damos gracias a Dios que concedió este don a 
su Iglesia [...] Vuestros pecados son vuestros enemigos; van detrás de vosotros, 
pero solo hasta el mar. Cuando hayáis entrado en él, vosotros os libraréis, pero 
ellos serán aniquilados, del mismo modo que el agua cubrió a los egipcios, 
mientras los israelitas se zafaban de ellos pasando a pie enjuto” (S. 213, 9).



SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA256

Agustín, agradece a Dios en repetidas ocasiones haber sido per-
donado: “¿Qué le pagaré al Señor por hacer que mi memoria recuerde todos 
estos detalles sin que mi alma tema por ello? Te amaré, Señor, y te daré gracias 
y confesaré tu nombre, porque has perdonado esas acciones mías tan malas y 
perversas. A tu gracia lo atribuyo y a tu misericordia, porque descongelaste mis 
pecados como si se tratara de hielo” (Conf. 2, 7, 15).

Aunque algunos pecados parecen pequeños, los pecados menores 
también matan: “Muchos pecados menudos matan si se los descuida. Menu-
das son las gotas que llenan los ríos; menudos son los granos de arena; pero, si 
se amontona mucha arena, oprime y aplasta” (Io. eu. tr. 12, 14). 

Habituarse a los pecados menores es algo así como un pacto con 
la mediocridad. San Agustín aconsejaba a los catecúmenos la oración 
como medio cotidiano de higiene espiritual: “Una vez que seáis bautiza-
dos, procurad llevar una vida santa en los preceptos de Dios, para que guardéis 
incólume vuestro bautismo hasta el final. No os digo que vais a vivir en esta 
vida sin pecado: puesto que hay pecados veniales, sin los cuales no es posible 
esta vida. Pues el bautismo fue instituido para perdonar todos los pecados: y 
para perdonar los pecados leves, sin los cuales no podemos vivir, también se nos 
ha conseguido la oración. ¿Qué eficacia tiene la oración? La de: Perdónanos 
nuestras deudas, así como nosotros también perdonamos a nuestros deudores. 
Por el bautismo fuimos lavados una sola vez; por la oración nos lavamos todos 
los días [...]. Porque si sus pecados fuesen leves bastaría la oración de cada día 
para perdonarlos” (Symb. 7, 15).

El entusiasmo de san Agustín por la vida monástica no le im-
pidió descubrir y expresar que es un proyecto tocado por la floje-
dad humana. En una carta dirigida al clero y a los fieles de Hipona, 
después del hecho escandaloso de un monje y un sacerdote que se 
acusaron recíprocamente de crímenes graves, escribía: “Os confieso in-
genuamente delante de Dios, que es testigo de mi sinceridad desde que empecé 
a servir a Dios: difícilmente hallé personas mejores que las que adelantan en 
el monasterio, pero no las he encontrado peores que las que en el monasterio 
cayeron, hasta el punto de que pienso que a esto se refiere lo que está escrito en 
el Apocalipsis: El justo justifíquese más, y el corrompido corrómpase más aún 
(Ap 22,11)” (Ep. 78, 9)

Más realismo imposible y una advertencia clara acerca de la difi-
cultad de la vida común. “De aquí que se engañan los hombres, sea para no 



CREO EN EL PERDÓN DE DIOS 257

emprender una vida mejor, o quizá por agredirla temerariamente, ya que, al 
querer ensalzarla, lo hacen de tal manera, que omiten los males que allí están 
mezclados; y los que la quieren vituperar, lo hacen con un ánimo tan cruel y 
perverso, que solo resaltan los males que hay allí, o que ellos creen que hay” 
(En. Ps. 99, 12).

La reflexión de Agustín sobre el Salmo 99 es extensa y afirma que 
los panegiristas de los clérigos se fijan solo en los buenos ministros 
y olvidan a otros de vida menos ejemplar. Sucede lo mismo con los 
críticos que censuran la avaricia de los clérigos, sus reyertas y sus cos-
tumbres libertinas. Agustín llega a una conclusión cabal: En los mo-
nasterios “hay varones excelentes, hombres santos” que se aman y apoyan 
mutuamente. No se puede ignorar, sin embargo, la presencia de otros 
que, apoyándose en el mal comportamiento de algunos, no perseve-
ran en cumplir su propósito y al salir del monasterio, se convierten en 
censuradores intolerantes que se escandalizan de las debilidades hu-
manas. De ellos, escribe: “Tú pones por los suelos a quien no supiste tolerar, 
y no hablas de los que te han tolerado a ti” (En. Ps. 99, 12).

El argumento del discurso es que en ningún lugar del mundo y en 
ningún estado se puede tener la paz perfecta, tampoco en los monas-
terios: “Sin duda tuvieron un laudable y buen pensamiento quienes eligieron 
llevar con los tales una vida tranquila, ya que, apartados del bullicio munda-
no, de las turbas agitadas, de las grandes turbulencias del siglo, se hallan como 
en el puerto. Pero ¿ya encontrará el gozo allí, ya encontrará el regocijo que se 
promete? Aún no; todavía habrá allí gemido, molestia de tentaciones, ya que 
el puerto tiene entrada por alguna parte; si no la tuviese, no penetrarían las 
naves en él; necesita tener entrada por algún sitio. Pues bien, algunas veces 
por la parte abierta penetra el viento, y en donde no hay escollos, con todo, se 
rompen las naves al estrellarse unas contra otras” (En. Ps. 99, 12).

El sentido crudo de san Agustín se ve reflejado en la Regla, has-
ta el punto de hablar a sus monjes de peleas, de ira y hasta de odio. 
¿Cómo es posible que también en una comunidad, escuela de con-
cordia y fraternidad, se llegue al odio? San Agustín pone en guardia 
contra el odio que surge inadvertidamente: “Cuidado con esta maldad, 
hermanos, porque en seguida se nos filtra. Por haber dicho que los judíos fueron 
así, no vaya nadie a creerse que está lejos de caer en lo mismo. Que te corrija 
un hermano tuyo, deseando tu bien; si lo odias, eres uno de ellos. Mirad qué 



SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA258

pronto ocurre esto y con qué facilidad. Evitad un mal tan grande, un pecado 
tan sutil” (En. Ps. 37, 25).

Al odio se puede llegar paso a paso, inesperadamente. Se lo re-
cuerda a un obispo númida que había quedado contrariado a causa 
de algunos escándalos: “Sabes muy bien, óptimo hermano, cuánto hay que 
vigilar entre tantos peligros para que el odio no se apodere del corazón; no nos 
permitiría orar a Dios dentro del sagrario del corazón a puertas cerradas, por 
haber cerrado la puerta contra Dios. Y como a ningún airado le parece injusta 
su ira, ella se desliza. Luego la ira inveterada se convierte en odio, y, mientras, 
una cierta satisfacción se mezcla al justo dolor, el interesado la retiene largo 
tiempo en el vaso, hasta que el contenido se avinagra y el vaso se contamina” 
(Ep. 38, 2). 

Es difícil que, al leer las últimas palabras de esta carta, no se 
advierta el eco de la Regla que invita a cortar lo más pronto posible 
las discordias que surjan en la casa religiosa, para evitar que “la ira 
se convierta en odio, la paja se transforme en una viga y haga homicida al 
alma” (Reg. VI, 41). Se habla de paja y de viga, aludiendo al texto de 
Mateo 7, 3-5. 

No bloquear el circuito del perdón

Agustín propone el ideal del anima una et cor unum in Deum, antici-
po de la vida de los bienaventurados en el cielo, pero no olvida invitar 
a los monjes a evitar que haya entre ellos discordias: “No mantengáis 
disputas o terminadlas cuanto antes para evitar que la ira desemboque en 
odio, convierta en viga una paja y haga homicida al alma. Pues así leéis: El 
que odia a su hermano es homicida (1 Jn 3, 15)” (Reg. VI, 41). 

La afirmación de san Juan es breve y rotunda: “El odio hace al 
alma homicida” (cf. 1 Jn 3, 15). El evangelio señala que “si uno te 
abofetea en la mejilla derecha, vuélvele también la otra; al que quiera 
ponerte pleito para quitarte la túnica, déjale también la capa; a quien 
te fuerza a caminar una milla, acompáñalo dos” (Mt 5,39-42). La 
ley cristiana manda amar, incluso a los que nos hacen mal. De este 
modo, el hombre se hace imitador de la misericordia de Dios, que 
“hace salir su sol sobre malos y buenos, y manda la lluvia a justos e 



CREO EN EL PERDÓN DE DIOS 259

injustos” (Mt 5, 45). Estos gestos solo se entienden a la luz de la re-
velación cristiana, para la cual “Dios es caridad”. Porque es caridad, 
ama la vida y no quiere la muerte de nadie. 

A diferencia de la caridad, que quiere el bien del otro, el odio quie-
re “devolver mal por mal” o hasta “mal por bien” (cf. en Ps. 37, 25). 
Es el sentimiento más destructivo y contrario a la comunión fraterna. 
De la conciencia de la gravedad del odio nace la fuerte invitación al 
perdón y, sobre todo, la grave amonestación dirigida a quien siempre 
rechaza pedir perdón o no lo pide de corazón, que está sin motivo en 
el monasterio, aunque no sea expulsado de él (cf. Reg. VI, 42). 

Vivimos entre “los santos de la puerta de al lado” (Gaudete et exul-
tate, 7) y personas imperfectas, mejorables. Dios no nos perdona si no-
sotros negamos el perdón a los demás. “Pues si niegas el perdón a quien te 
lo suplica, te verás desoído cuando tú lo supliques. Cerraste la puerta a quien 
llamaba, la encontrarás cerrada cuando llames tú. Y si abres las entrañas de 
misericordia a quien te suplica perdón, Dios te las abrirá a ti cuando se lo 
pidas a él. Y ahora voy a dirigirme a aquellos que suplican el perdón a sus her-
manos cristianos y no lo reciben. Si tú se lo concedes, podrás orar confiado. Mas 
si te lo suplica y no se lo concedes, ¿cómo puedes estar tranquilo? ” (S. 386, 1).

Parece que en el Padrenuestro seamos somos nosotros quienes fi-
jemos la medida del perdón de Dios. “Te suplican perdón, concédelo. Te lo 
suplican y lo suplicarás. Te lo suplican; perdona, como también tú suplicas que 
se te perdone. Advierte que llegará el momento de orar [...]. Di aun lo que si-
gue: Perdónanos nuestras deudas. Has llegado a las palabras en que pensaba: 
Perdónanos –dice– nuestras deudas. Haz, por tanto, lo que sigue. Perdónanos 
nuestras deudas. ¿En virtud de qué derecho? ¿De qué pacto? ¿De qué acuer-
do? ¿Qué documento autógrafo aduces? Como también nosotros perdonamos a 
nuestros deudores. Por si fuera poco, el hecho de no perdonar, todavía mientes 
a Dios. Se ha puesto la condición; es una ley establecida. «Perdóname, como 
yo perdono». En consecuencia, no te perdona si tú no perdonas [...]. No hay 
forma de esquivar este versículo si no es cumpliendo lo que se dice. [...] ¿Quieres 
recibir? Da. ¿Quieres que se te perdone? Perdona” (S. 114, 5). 

Todavía más explícito es san Agustín en el sermón 211. “Hemos 
llegado a un acuerdo con Dios y hemos pactado con él las condiciones de nues-
tro perdón; en señal de garantía hemos plasmado nuestra firma. Con plena 
confianza pedimos que nos perdone, pero a condición de perdonar también no-



SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA260

sotros; si no perdonamos nosotros, no soñemos en que se nos perdonen nuestros 
pecados, no nos hagamos ilusiones” (S. 211, 1). 

Jesús vincula el perdón de Dios a nuestra disposición a perdonar. 
Es una invitación a salir del círculo infernal de la venganza, de la dure-
za de corazón. Antes de pedir perdón al Señor, tenemos que perdonar: 
“Sabéis a qué vamos a acercarnos, ¿qué hemos de decir antes a Dios? Perdónanos 
nuestras deudas, así como nosotros perdonamos a nuestros deudores. Obrad el 
perdón; obrad. Pues llegaréis a esas palabras de la oración. ¿Cómo os atreveréis 
a decirlas? [...] Estás lleno de odio, ¿y te atreves a decirlas? Me responderás: «Yo 
no las digo». Rezas, ¿y no las dices? Estás lleno de odio ¿y no las dices? Te res-
pondo al instante. Así, pues, si las dices, mientes; si no las dices, nada merecerás. 
[...] Di a tu corazón: no odies. Mas tu corazón, tu alma, odia todavía; di a tu 
alma: no odies. «¿Cómo podré orar, cómo podré decir: perdónanos nuestras deu-
das? Sin duda puedo decir eso, pero ¿cómo me atreveré a decir lo que sigue: como 
también nosotros?» ¿Qué? «Como también nosotros perdonamos». ¿Dónde está 
la fe? Haz tú lo que dices: Como también nosotros” (S. 49, 8).

Hay que temer cuando uno es reacio al perdón: “Si te alegras cuan-
do recibes el perdón, teme cuando no perdonas tú” (S. 114-A, 2). Retrasar 
el perdón puede ser una forma de humillación y de poder. Si no se 
perdona pronto, la relación interpersonal será cada vez más distante 
y menos confiada. El perdón es sanador si sale del corazón. “Perdonad 
de corazón; no haya ira en el interior, puesto que esa ira reciente es una paja 
tierna y casi despreciable. La ira recién nacida turba el ojo, igual que una paja 
en el ojo: Mi ojo está turbado por la ira; pero la paja se nutre con sospechas y 
se robustece con el paso del tiempo. La paja llegará a convertirse en viga; la 
ira inveterada se convertirá en odio. Ahora bien, donde existe odio, habrá un 
homicidio: Quien odia a su hermano –dijo– es un homicida. [...] Invoquemos 
al Señor para que se digne concedernos lo que ha mandado: Perdonad y se os 
perdonará; dad y se os dará” (S. 114-A, 6).

Siempre estamos necesitados del perdón de Dios porque el per-
dón es fuente de renovación. Lo recordaba Benedicto XVI hablando 
del tramo final del camino de san Agustín: “En la última parte de su 
vida comprendió que no era verdad lo que había dicho en sus primeras 
predicaciones sobre el Sermón de la montaña: es decir, que nosotros, 
como cristianos, vivimos ahora permanentemente este ideal. Solo Cris-
to mismo realiza verdadera y completamente el Sermón de la monta-



CREO EN EL PERDÓN DE DIOS 261

ña. Nosotros siempre tenemos necesidad de ser lavados por Cristo, que 
nos lava los pies, y de ser renovados por él. Tenemos necesidad de una 
conversión permanente. Hasta el final necesitamos esta humildad que 
reconoce que somos pecadores en camino, hasta que el Señor nos da la 
mano definitivamente y nos introduce en la vida eterna. San Agustín 
murió con esta última actitud de humildad, vivida día tras día” 17.

Podemos bloquear el circuito del perdón, si nos consideramos 
receptores y no agentes de perdón. El perdón es clausula indispen-
sable de un corazón noble, mucho más de una vida cristiana. Tanto 
el perdón recibido como el perdón otorgado. “Otorgar el perdón es 
tan necesario y peligroso como difícil solicitarlo. Otorgarlo es nece-
sario en cuanto condición para conseguir el perdón de Dios, como 
evidencia el Padrenuestro; es necesario como medio para aniquilar 
la cólera que provocó la ofensa objeto del perdón, cólera que, si no 
se corta a tiempo, fácilmente evolucionará hasta convertirse en odio, 
negación de la caridad, que implica la muerte del alma (cf. 1 Jn 3,15), 
(6, 1) y de la comunión. Es también peligroso porque puede hacerse 
acompañar de un sentimiento de superioridad, pura expresión de or-
gullo frente al hermano al que se dice perdonar; orgullo que, como el 
odio, es incompatible con la caridad, por lo que comporta asimismo 
el desaparecer de la comunión. A su vez, solicitar el perdón es difícil 
porque implica un abajamiento personal y, por ello, una humillación; 
el propio orgullo puede sentirse pisoteado” 18. Todos necesitamos el 
perdón y todos estamos llamados a ser administradores del perdón. 

La relación con Dios, lo mismo que la convivencia humana, se 
asientan sobre el perdón, la misericordia y la comprensión. Establecer 
el perdón como cimiento de las relaciones humanas es mucho más 
que hablar de empatía o de convivencia civilizada, es un imperativo 
evangélico relacionado con el Padrenuestro que nos invita a perdonar 
(Mt 6, 12; Lc 11, 4). En la carta a los efesios, leemos: “Perdonaos mu-
tuamente como Dios os ha perdonado en Cristo” (4, 32). El gesto del 
perdón nace del amor gratuito; si se perdona es por amor. Un perdón 
sin amor es un perdón condescendiente, humillante. 

17  Audiencia general, miércoles 27 de febrero de 2008.
18  Luis Vizcaíno, P. de, Teología espiritual de la Regla de San Agustín, Ciudad 

Nueva-Estudio Agustiniano, Madrid 2013, p. 116.



SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA262

El perdón y el olvido

En el lenguaje coloquial se dice “yo perdono, pero no olvido”. El 
perdón es voluntario, podemos controlarlo; el olvido, sin embargo, 
puede ser imborrable y, con frecuencia, deja una herida difícil de cica-
trizar. Hay recuerdos que no son fáciles de sepultar, particularmente 
cuando nos ha fallado una persona amiga o hemos recibido una ofen-
sa de quien no esperábamos. 

Es importante distinguir entre olvido y rencor. Olvidar es tanto 
como raer de la memoria un suceso influyente de la propia biografía. 
Es una costura, una huella que el tiempo puede ir borrando, pero nun-
ca del todo. Como tampoco es fácil reconstruir sentimientos rotos. La 
ofensa recibida marca distancias, otra cosa es que levante muros insal-
vables. El rencor es más grave porque mantiene vivo un sentimiento 
negativo y es una fijación permanente de hostilidad. Olvido y perdón 
no van de la mano automáticamente, perdón y rencor son irreconci-
liables. El rencor interrumpe la trayectoria del perdón.

Para algunos, el perdón y la justicia presentan una cierta incom-
patibilidad. Dios es misericordioso con quien practica la misericordia, 
el perdón: “Si decimos que no tenemos pecados, nos engañamos a nosotros 
mismos y la verdad no está en nosotros [...]. Quienes después de bautizados si-
guen en esta vida, debido a su fragilidad mortal contraen algo que, aunque no 
llegue a provocar el naufragio, conviene, no obstante, que sea achicado. Porque 
si en una nave no se achica el agua, poco a poco penetra la cantidad que la 
hará hundirse del todo” (S. 56, 11). 

Aunque uno esté libre de los pecados graves que conducen a la 
muerte, hay otras formas de pecado. San Agustín habla de la necesi-
dad de controlar nuestros sentidos y nuestros pensamientos para no 
sumar faltas que, aunque sean pequeñas, nos esclavizan y aplastan. 
“¿Qué diferencia hay entre que te aplaste el plomo o la arena? El plomo es una 
masa compacta; la arena la forman muchos granos pequeños, que te aplastan 
por su gran cantidad. Se trata de pecados insignificantes: ¿no ves que los ríos 
se llenan de menudas gotas de agua y arrasan los campos? Son pequeños, pero 
son muchos” (S. 56, 12).

Está justificado, por tanto, que tengamos siempre en los labios la 
petición de perdón por nuestros pecados: “El Señor tu Dios te dice: «Per-



CREO EN EL PERDÓN DE DIOS 263

dona y te perdono. ¿No has perdonado? Eres tú quien te pones contra ti mismo, 
no yo». Así es, amadísimos hijos míos, puesto que sé de cuánta utilidad es para 
vosotros decir en la oración del Señor y en cualquier oración esta petición: 
Perdónanos nuestras deudas, como también nosotros perdonamos a nuestros 
deudores. Escuchadme, vais a ser bautizados, perdonad todo. Perdone cada cual 
de corazón lo que tenga en su interior contra quienquiera que sea” (S. 56, 12).

Hay que pensar en la necesidad del perdón continuado como la 
ducha diaria o el pasar un plumero sobre nuestra mesa de trabajo. “En 
cuanto a los pecados de cada día, a propósito de los cuales os indiqué que os era 
necesario repetir, como purificación diaria, esta petición: Perdónanos nuestras 
deudas como también nosotros perdonamos a nuestros deudores, ¿qué vais a 
hacer? Tenéis enemigos; ¿quién vive en esta tierra sin tener ninguno? Mirad 
por vosotros: amadlos” (S. 56, 14).

La lectura del silogismo bíblico según el cual “la misma medida 
que vosotros uséis la usarán con vosotros” (Mt 7, 2) es exigente. El 
pecado que no tiene perdón es la negativa a perdonar. No se trata, 
por supuesto, de igualar el perdón de Dios y nuestro perdón, aun-
que se pueda hablar de una misteriosa proporcionalidad 19: “Perdonad 
para que se os perdone, dijo Cristo [...] ¿Y qué decís vosotros en la oración? 
Aquello de que ahora me ocupo: Perdónanos nuestras deudas como también 
nosotros perdonamos a nuestros deudores. «Perdónanos, Señor, como nosotros 
perdonamos». Esto es lo que dices: «Padre que estás en los cielos, perdónanos 
nuestras deudas igual que nosotros las perdonamos a nuestros deudores». [...] 
Apedreaban al santo Esteban y él, entre piedra y piedra, de rodillas, oraba por 
sus enemigos, diciendo: Señor, no les imputes este pecado. Ellos le arrojaban 
piedras, no le pedían perdón; pero él oraba por ellos. Así quiero que seas tú; 
estírate. ¿Por qué arrastras siempre tu corazón por tierra? Escucha, estira 
tu corazón hacia arriba, ama a tus enemigos. Si no puedes amar al enemigo 
cuando te maltrata, ámale al menos cuando te pide perdón. Ama al hombre 
que te dice: «Hermano, he pecado, perdóname». Si entonces no perdonas, no 
digo que borras la oración de tu corazón, sino que serás borrado del libro de 
Dios” (S. 56, 16).

¿Cuáles son nuestras deudas con Dios? Todo en nosotros es deu-
da porque todo es gracia. El Padrenuestro no es solo una fórmula de 

19  Cf. Cabodevilla, J. Mª, Discurso del Padrenuestro, BAC, Madrid 1971, p. 336.



SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA264

oración o un programa de vida, es también un recordatorio puntual 
de nuestro deber de gratitud por la posibilidad de reciclar nuestra 
vida y de levantarnos de nuestras caídas. Hay deudas muy concretas 
y cada uno recuerda un listado personal de desaciertos y de egoísmos 
camuflados. En la vida cristiana solo cabe la deuda pasajera, no la 
deuda crónica e imposible de cancelar que es como llevar clavado un 
cuchillo en la espalda.

El pecado de negarse a perdonar y 
el pecado de no ser feliz 

Todos los pecados pueden ser perdonados menos uno, nuestra 
negativa a perdonar: “Si no perdonáis a los demás, tampoco vuestro 
Padre perdonará vuestras culpas” (Mt 6, 15), pone san Mateo en la-
bios de Jesús a continuación del Padrenuestro. No solo perdonar, sino 
perdonar al estilo de Jesús. Perdonar sin colocarnos en un pedestal, 
sin lastimar la dignidad humana con la humillación, sin mezquindad. 
El mayor daño que puede hacernos un enemigo es que dejemos de 
amarle y la deuda que más nos cuesta perdonar es la ingratitud por los 
favores que hemos hecho. Esperamos demasiado el aplauso humano, 
nos falta eso que llamamos desapego, libertad. Un aprendizaje difícil 
es morir a ilusiones vanas, a esos elogios que son fruto de nuestra 
fantasía. En nuestra mano solo está manejar las veces que podemos y 
debemos decir gracias. Nada más. Hay personas insensibles, perezo-
sas para la gratitud y para los detalles. 

El escritor argentino Jorge Luis Borges, escribió un poema titula-
do He cometido el peor de los pecados. Confiesa: “He cometido el peor de 
los pecados que un hombre puede cometer, no he sido feliz”. 

San Agustín escribió un breve libro titulado La vida feliz, fechado 
el año 386 durante unas vacaciones otoñales acompañado por un gru-
po de amigos en Casiciaco. El tema ya había sido tratado por Cicerón, 
Séneca, Plotino...La reflexión agustiniana, sin embargo, desemboca 
en un mar diferente: Dios. “Es feliz quien posee a Dios” (beata u. 2, 11). 

En La ciudad de Dios se pregunta san Agustín cómo entre los múl-
tiples dioses que adoraban los romanos, no se haya considerado en el 



CREO EN EL PERDÓN DE DIOS 265

consejo de los dioses de Júpiter, la Felicidad. Comenta Agustín que 
vale más ser feliz que ser rey, y que, fácilmente, podemos encontrar 
hombres que temerían ser nombrados reyes; nadie, en cambio, que se 
niegue a ser feliz (cf. Ciu. IV, 23, 3). “¿No es precisamente la felicidad eso 
que todo el mundo busca, y que no hay absolutamente nadie que no la quiera? ” 
(Conf. 10, 20, 29).

Aunque en la teología sistemática sea un tema poco estudiado, 
Dios es alegría 20. “Resumamos el mensaje de la Biblia: La alegría, en 
la Biblia, no es la vivencia fugaz de un instante. Una vez que con la lle-
gada de Jesucristo ha irrumpido la plenitud del tiempo, ha irrumpido 
el tiempo, proféticamente anunciado, de la alegría” 21. En la Biblia, la 
invitación a la alegría es reiterativa: “Aparta de tu corazón la tristeza” 
(Ecl 11,10). “No te prives de pasar un día feliz” (Eclo 14,11.14). “Dios 
ama al que da con alegría” (2 Co 9,7). “Alegraos con los que están 
alegres” (Rm 12,15). 

Frente a la alegría del evangelio, la tristeza individualista que de-
nuncia el papa Francisco: “El gran riesgo del mundo actual, con su 
múltiple y abrumadora oferta de consumo, es una tristeza individua-
lista que brota del corazón cómodo y avaro, de la búsqueda enfermiza 
de placeres superficiales, de la conciencia aislada. Cuando la vida in-
terior se clausura en los propios intereses, ya no hay espacio para los 
demás, ya no entran los pobres, ya no se escucha la voz de Dios, ya no 
se goza la dulce alegría de su amor, ya no palpita el entusiasmo por 
hacer el bien” (Evangelii gaudium, 2).

La presencia del mal es el argumento de mayor peso del ateísmo 
moderno, la piedra con que tropiezan muchas personas. Voltaire afir-
mó una vez: “La pregunta por el mal no es más que un juego intelec-
tual para aquellos que disfrutan discutiendo; son como presos hacien-
do ruido con sus cadenas” 22. Agustín se plantea esta misma cuestión y 
reflexiona: “La tribulación es un fuego que si te encuentra siendo oro te quita 
la maleza y si te encuentra siendo paja, te reduce a cenizas” (S. 81,7). 

20  Kasper, W., La alegría del cristiano, Sal Terrae, Santander 2019, pp. 103-104.
21  Ibíd., pp. 102-103. 
22  Greshake, G., ¿Por qué el Dios del amor permite que suframos?, Sígueme, 

Salamanca 2008, p. 9.



SANTIAGO M. INSUNZA SECO, OSA266

Quizá haya que insistir con Karl Rahner que la “incomprensibi-
lidad del dolor es un fragmento de la incomprensibilidad de Dios” 23. 
La única respuesta ante el dolor –sea físico o moral– es que el Dios de 
Jesús es un Dios “rico en misericordia” (Ef 2, 4), capaz de compasión. 

San Agustín experimentó la misericordia de Dios, justamente 
cuando se sentía más alejado de él. Escribe en las Confesiones: “A ti la 
alabanza, a ti la gloria, fuente de las misericordias. Yo me iba más miserable 
y tú más cercano” (6, 16, 26). Y añade: “Que silencie, Señor, tus alabanzas 
el que no estima tus actos de misericordia. Estas misericordias son las que te 
confiesan desde lo más íntimo de mi ser” (6, 7, 12).

La grandeza de Dios es su misericordia (Io. eu. tr. 14, 5). La situa-
ción actual de la sociedad y de la Iglesia aconseja –en palabras pro-
nunciadas por san Juan XXIII en la apertura del Concilio Vaticano II 
que cita el papa Francisco en la bula Misericordiae vultus– “usar la me-
dicina de la misericordia y no empuñar las armas de la severidad” 24.

San Agustín –con acento cristológico– afirma en el Sermón 144, 
3: “Misericordia es el hecho de que Cristo haya venido a nosotros”. Y co-
mentando el salmo 30, escribe: “¿Qué mayor misericordia que el hecho de 
darnos a su Hijo único no para que viviera con nosotros, sino para que muriera 
por nosotros? ” (II, 1, 7). La Encarnación es el gesto supremo de miseri-
cordia por parte de Dios hacia la humanidad. Dios es, por encima de 
cualquier otro título o atributo, misericordia sin límites. Cita el papa 
Francisco a san Agustín cuando escribe “es más fácil que Dios contenga 
la ira que la misericordia” (En. Ps. 76, 11). 

Todos somos un ejército de perdonados, todos hemos sido mira-
dos con compasión divina. “Si nos acercamos al Señor y afinamos el 
oído, posiblemente escucharemos algunas veces este reproche: «¿No 
debías tú también tener compasión de tu compañero, como yo tuve 
compasión de ti?»” (Mt 18,33)” (Gaudete et exultate, 82).

Santiago M. Insunza Seco, OSA

23  Íd., p. 23.
24  Gaudet Mater Ecclesia, 11 de octubre de 1962, pp. 2-3. 


