
RESUCITÓ AL TERCER DÍA (LA RESURRECCIÓN DE JESÚS EN SAN AGUSTÍN) 221

Resucitó al tercer día 
(La resurrección de Jesús en san Agustín)

Resumen

La resurrección de Cristo es la victoria total respecto a la muerte. Tiene lugar 
más allá de este mundo y es para vivir fuera del tiempo y del espacio. La 
Palabra Resurrección es la que se ha usado para expresar el contenido de 
la experiencia pascual de los apóstoles. El vencedor de la muerte, Cristo, 
resucitó a los tres días, se apareció a los suyos y avala toda esperanza de resu-
citar. La Resurrección no es un suceso más, es algo único en la historia y no 
es comparable a nada o perteneciente a la otra dimensión, escatológica, es 
incognoscible y solo es accesible si Él decide comunicarse y lo hace a través 
de las apariciones. El Resucitado es la explosión y el primer exponente del 
mundo futuro.

Palabras clave: Resurrección, Apariciones, Esperanza, A los tres días, 
Mundo futuro. 

Abstract

The resurrection of Christ is a total victory in regard to death. It is taking 
place beyond this world and is to live outside time and space. The Word 
Resurrection has been used to express the meaning of the apostles paschal 
experience. The victor of death, Christ, rose on the third day, He appeared 
to His own and guaranteeing all hope of rising. The Resurrection is not one 
more event, it is something unique in the history, and it is comparable to no-
thing or belonging to another dimension, eschatological, not recognizable; 
and only accesible if he decides to communicate it and does so through His 
apparitions. The Risen One is the explosion and the first exponent of the 
future world.

Key words: Resurrection, Apparitions, Hope, On the third day, Future 
world.

CiuD-Ra 234-1 (2021) 221-244



SANTIAGO SIERRA, OSA222

1.	I ntroducción 1

La Resurrección es un hecho totalmente inaudito y definitivo. 
Más aún, es el único hecho del que hay que dar testimonio. La Resu-
rrección rompe todo continuidad con esta vida. La Resurrección no 
habla de simple perduración, sino de que no hay en el hombre ningún 
puente oculto para pasar de la corruptibilidad a la incorrupción. Es 
nueva creación de nueva vida, hecha por Dios a partir del principio 
de la muerte y superando la muerte. La muerte y resurrección son 
vistas como parte y culminación del plan de Dios. Para el hombre 
es una realidad absolutamente original y sin comparación con nada 
conocido: “La Resurrección de Jesús no tiene paralelo con ningún 
otro de los sucesos del mundo y de la historia. Se habla de Resurrec-
ción como nueva dimensión, que es inobjetivable, irrepresentable e 
impensable. No puede ser comprendida con acuñaciones tomadas de 
otras dimensiones. La Resurrección no puede ser conocida más que 
por manifestaciones del Resucitado. La Resurrección trasciende este 
carácter interrogante: precisamente porque es entrada en la dimen-
sión de Dios, se convierte en un hecho que solo puede ser efectuado 
por Dios mismo y que, con su sola afirmación, presupone y plantea 
necesariamente el problema de Dios" 2. 

La resurrección es un acontecimiento escatológico, que trascien-
de el tiempo. Muerte y Resurrección de Jesús es un acto doble, no dos 
actos sucesivos: “La resurrección funda la fe de la Iglesia y la fe de 
la Iglesia confiere credibilidad, sentido y verdad a la resurrección... 
La resurrección no es un hecho empírico, como lo son los del orden 
material, social, moral de nuestro mundo cotidiano. Es absolutamente 
real e incide sobre este mundo, pero desde su naturaleza propia; por 
ello, no es demostrable sino solo perceptible de revelación por un lado 
y de fe por otro” 3.

1  En este primer apartado soy deudor de González Faus, J. I., La humani-
dad nueva, Sal Terrae, Santander, 1984, pp. 117-158; González de Cardedal, G., 
Cristología, BAC, Madrid 2001, pp. 125-174; Bermejo, I., El Símbolo de los apóstoles, 
Revista Agustiniana, 2002, pp. 183-190

2  González Faus, J. I., o.c., p. 143.
3  González de Cardedal, G., o.c., p. 142.



RESUCITÓ AL TERCER DÍA (LA RESURRECCIÓN DE JESÚS EN SAN AGUSTÍN) 223

Está claro que no se puede decir que la Resurrección es un hecho 
histórico. Por hecho histórico se entiende aquel que, por su misma na-
turaleza, es decir, por haber ocurrido en un lugar, tiempo e individuo 
determinados y pertenecientes al pasado de nuestra historia, es de 
suyo accesible al conocimiento o a la investigación histórica. En cam-
bio, la Resurrección solo es tangencial a esos datos: toca, si, al tiempo 
y al espacio. Pero el Resucitado entra en una dimensión nueva que 
no es la de este tiempo y este espacio. Para cualquier acontecimiento 
como la Resurrección, solo es posible el esquema aparición o testi-
monio. La fe en la Resurrección es de un orden distinto a lo que pue-
de causar el testimonio humano, pues la Resurrección, por su misma 
naturaleza como acontecimiento escatológico, desborda la capacidad 
de lo que se puede testificar por la palabra humana. La Resurrección 
tiene una función universal y un carácter soteriológico. Jesús Resuci-
tado es primicia de los que duermen. La Resurrección de Jesús no solo 
representa a todas las resurrecciones, sino que las precede, es decir: 
abre el Futuro en cuanto futuro de vida, y no meramente en cuanto 
simple tiempo por llegar 4. 

La resurrección fue corporal y no solo psíquica o espiritual y es 
que la resurrección es personal y, por tanto, corporal. Pero “el Resuci-
tado posee una individualidad tal que no es individualidad limitante 
sino individualidad comunitaria. Esta es la diferencia entre un cuer-
po carnal y un cuerpo espiritual... El Señor Resucitado es Espíritu... 
Nosotros somos un cuerpo con alma, el Resucitado es un cuerpo con 
Espíritu... El cuerpo del Resucitado, sin perder su individualidad, tie-
ne, por tanto, un cierto carácter universal, ha adquirido un tipo de 
existencia que es intrínsecamente comunitaria. Por eso el Resucitado, 
lo llena todo y lo recapitula todo” 5.

Los anuncios de la resurrección están en profunda coherencia con 
toda la vida entregada en obediencia a Dios y en servicio a los hom-
bres. La resurrección es un acontecimiento que tiene que ver con el 
fin de los tiempos e identifica a Jesús con el Juez escatológico. Aparece 
como la forma anticipada de la existencia nueva, que Dios otorgará a 

4  Cf. González Faus, J. I., o.c. pp. 145-154.
5  Ibíd., p. 158.



SANTIAGO SIERRA, OSA224

toda la creación cuando llegue la consumación; por tanto, no hay que 
interpretarla en sentido biológico o vitalista. Pero, además, el men-
saje de Jesús adquiere validez divina a partir de la resurrección y es 
propuesta y percibida como inicio de la resurrección universal, ya 
que con ella ha comenzado el fin de los tiempos. “El mensaje de la 
resurrección de Cristo no se propone en vacío: es la resurrección de 
alguien que vivió una vida determinada, que creyó en Dios de una 
manera determinada, que comprendió la realidad, al hombre y a la 
historia de una manera determinada, que vivió una muerte por unas 
causas y con unas actitudes determinadas” 6.

Donde Dios actúa la última palabra no la tiene la muerte sino el 
amor. Eso es lo que significa la resurrección, pero solo reconocerá 
al Resucitado quien realice su misma forma de existencia. Hay que 
reconocer que la muerte y resurrección de Jesús constituye el corazón 
mismo del cristianismo. A ellas se ordena todo el mensaje precioso de 
Jesús y de ellas deriva todo el sentido y contenido de la predicación 
de la Iglesia. Los apóstoles mostraron en su predicación lo que decía 
la Escritura sobre el Resucitado, pero transmitieron también su signi-
ficado. Dijeron que la resurrección es la glorificación del Hijo por el 
Padre. Por la resurrección queda constituido Jesús en su poder, Hijo 
de Dios, Señor y Cristo, Cabeza y salvador, juez y Señor de vivos y 
muertos 7. La resurrección de Jesús, sigue siendo hoy, y lo seguirá sien-
do, un profundo misterio para todos. Tenemos que afirmar la realidad 
de la resurrección de Jesús, pero decir que son históricos los relatos de 
la resurrección es más complejo. La vida en la que vive el Resucitado 
no es la biológica, no está dentro de la historia, sino que se trata de 
una vida nueva, distinta y definitiva. 

2.	E l vencedor de la muerte, Cristo

Para Agustín la muerte de Cristo unida a la resurrección, es la 
que salva al hombre de la muerte, la que vence a la muerte y, a la vez, 
ilumina la muerte humana: “La muerte humana está relacionada con 

6  González de Cardedal, G., o.c., p. 155.
7  Cf. Bermejo, I., o.c., p. 188.



RESUCITÓ AL TERCER DÍA (LA RESURRECCIÓN DE JESÚS EN SAN AGUSTÍN) 225

otro acontecimiento mucho más misterioso aún, que es el aconteci-
miento central de la historia: el triunfo de Cristo sobre el pecado y 
la muerte, mediante su muerte y su resurrección. Este triunfo lleva 
consigo no solo el vencer a la muerte mediante la resurrección, sino 
el convertir a la misma muerte en instrumento de justicia y de salva-
ción” 8. Cuando consideramos la muerte de Cristo no podemos por 
menos de preguntarnos por qué Dios eligió la muerte de su Hijo para 
salvar a los hombres, es decir, ¿qué tiene la muerte para ser elegida 
como instrumento de redención? A esta pregunta Agustín responde 
diciendo que la muerte del pecador es destruida por la muerte del 
Justo: “¿Por qué, pues, la muerte de Cristo no había de realizarse? O 
mejor, ¿por qué, dejando a un lado otros medios innumerables de los 
que podía echar mano el Todopoderoso, eligió precisamente la muer-
te como medio, no perdiendo nada la divinidad ni experimentando 
cambio alguno; y así, al vestir nuestra humanidad, proporciona a los 
hombres un bien inmenso, pues la muerte temporal e inmerecida del 
que es al mismo tiempo Hijo de Dios e hijo del hombre nos libró de la 
muerte eterna, bien merecida?” (La Trinidad 13, 16, 21). 

Cristo, hecho hombre, murió en lo que recibió de nosotros, en su 
carne mortal y así la hace sacramento de salvación: “A esta nuestra 
doble muerte consagró nuestro Salvador su muerte única, y para obrar 
nuestra doble resurrección antepuso y propuso su única resurrección 
como sacramento y ejemplo..., vestido de carne mortal, muere sólo 
en la carne y resucita en la carne sola, y así la armoniza con nuestra 
doble muerte, siendo sacramento del hombre interior y ejemplo del 
exterior... La resurrección del cuerpo del Señor se prueba pertenecer 
al sacramento de nuestra resurrección interior por aquel pasaje donde, 
después de resucitado, dice a la mujer: No me toques, porque aún no he su-
bido a mi Padre... Que la resurrección del cuerpo del Señor sea ejemplo 
de la resurrección de nuestro hombre exterior, lo evidencian aquellas 
palabras a sus discípulos: Palpad y ved, porque el espíritu no tiene carne 
ni huesos, como veis que yo tengo... La única muerte de nuestro Salvador 
sirvió de medicina salutífera a nuestra doble muerte. Su resurrección 

8  Mateo-Seco, L. F., «Escatología», en Oroz, J. y Galindo, J., El pensa-
miento de san Agustín para el hombre de hoy, II, Teología Dogmática, Edicep, Valencia 
2005, pp. 962-1009, p. 992.



SANTIAGO SIERRA, OSA226

es ejemplo de nuestra doble resurrección, pues su cuerpo nos propor-
ciona suficiente remedio medicinal en ambas cosas, como sacramento 
del hombre interior y ejemplo del exterior” (La Trinidad 4, 3, 6).

La carne de Cristo es sacramento de salvación por la voluntarie-
dad de Cristo que ofrece su vida. Su resurrección es la causa de la nue-
va vida del cuerpo y del alma: “El alma del Mediador demostró que 
la muerte de su carne no era penal, pues al abandonarla no lo hizo en 
contra de su querer, sino porque quiso, cuando quiso y como quiso” 
(La Trinidad 4, 13, 16). Y continua: “Con el sacrificio verdadero de 
su muerte, ofrecido por nosotros en la cruz, purificó, abolió y extin-
guió cuanto en el hombre de culpable existía, y que con derecho los 
principados y potestades reclamaban se expiase con suplicios; y con 
su resurrección llama a vida nueva a los predestinados, pues a los que 
llamó justificó, y a los que justificó glorificó” (La Trinidad 4, 13, 17).

Está claro que para Agustín la muerte y resurrección de Cristo 
constituye una unidad y le convierte en un único mediador; Él es el 
verdadero sacrificio. La muerte de Cristo es la liberación del hombre 
de la muerte, es decir, porque Cristo muere y vence a la muerte, el 
hombre vive o, dicho de otra manera, la muerte de Cristo es libera-
dora: “Efectivamente ha descendido, ha muerto y con la muerte nos ha 
liberado de la muerte. Matado por la muerte, a la muerte ha matado” 
(Comentario a Juan 12, 10). Asumió la muerte y mató a la muerte, 
esta es una de las grandes obras del Señor, que se ha doctorado como 
médico total, curando la gran herida del hombre: su muerte: “¿Quién 
es el médico? Nuestro Señor Jesucristo. ¿Quién es nuestro Señor Jesu-
cristo? El que vieron aun quienes lo crucificaron. El que fue arrestado, 
abofeteado, azotado, embadurnado de esputos, coronado de espinas, 
suspendido en una cruz, muerto, herido por la lanza, bajado de la 
cruz, colocado en un sepulcro, ése es nuestro Señor Jesucristo, simple 
y llanamente él en persona, y él mismo es el entero médico de nuestras 
heridas... Ese mismo es nuestro entero médico, simple y llanamente 
ése mismo... Curó tus llagas allí donde soportó largo tiempo las suyas; 
te sanó de la muerte eterna allí donde se dignó morir temporalmente. 
Y ¿murió o, más bien, la muerte murió en él? ¿Qué clase de muerte es 
la que mata la muerte?” (Comentario a Juan 3, 3).



RESUCITÓ AL TERCER DÍA (LA RESURRECCIÓN DE JESÚS EN SAN AGUSTÍN) 227

Es evidente que Cristo no ha merecido la muerte, sino que por 
puro amor ha cargado sobre sus hombros nuestra culpa y nos ha libe-
rado por su muerte, porque él es la Vida: “Nuestra mismísima Vida 
descendió acá y tomó nuestra muerte, y la mató con la abundancia de 
su vida” (Confesiones 4, 12, 19). Y su muerte enseña humildad: “Por-
que quiso nacer a la manera humana y padecer y morir. Sin haber me-
recido nada de esto, sino por su altísima bondad: para que nos guar-
demos del orgullo” (La música 6, 4, 7). Pero la muerte de Cristo no es 
solo la victoria sobre la muerte, es también el paso a la vida, es decir, 
en la cruz muere lo viejo y nace lo nuevo, muere lo que Jesús había 
asumido del hombre y resucita el hombre nuevo. Pero la resurrección 
de Cristo, en la perspectiva agustiniana, es doble y significa doble 
victoria, aunque sea solo una muerte y una resurrección 9. Cristo por 
nosotros, y porque quiso, ha muerto al pecado y a la muerte, para que 
nosotros pudiésemos estrenar la vida nueva ahora y, más adelante, la 
resurrección del cuerpo. El planteamiento en Agustín es muy claro: 
“Urge al presente explicar, en la medida otorgada por Dios, cómo la 
unidad de nuestro Señor y Salvador, Jesucristo, armoniza con nuestra 
duplicidad y nos dispone para la salud. Ningún cristiano duda que 
nosotros estábamos muertos en el alma y en el cuerpo: en el alma, 
por el pecado; en el cuerpo, en pena del pecado, y en consecuencia a 
causa del pecado. Estas dos realidades, es decir, el alma y el cuerpo, 
necesitaban de medicina y resurrección, a fin de renovar, mejorándo-
lo, cuanto en el hombre había sido deteriorado” (La Trinidad 4, 3, 5; 
cf. La Trinidad 4, 3, 6) 10.

9  Cf. Drobner, R. H., «Cristo Mediador y Redentor», en Oroz, J. y Galindo, 
J., El pensamiento de san Agustín para el hombre de hoy, II, Teología Dogmática, Edicep, 
Valencia 2005, pp. 387-430, p. 425.

10  Como consecuencia de esta resurrección de Cristo se da en nosotros la doble 
resurrección: "¿Qué decir, por tanto? ¿Cómo entendemos esas dos resurrecciones? 
¿Acaso quizá quienes ahora resucitan no resucitarán entonces, de forma que ahora 
suceda la resurrección de unos, entonces la de otros? No es así porque, si hemos 
creído rectamente, hemos resucitado con esa resurrección, y nosotros mismos, que 
ya hemos resucitado, aguardamos para el final la otra resurrección. Pero también 
ahora hemos resucitado a la vida eterna, si permanecemos perseverantemente 
en esa fe misma; y resucitaremos a la vida eterna, cuando seremos igualados a 
ángeles. Él mismo, pues, distinga, él mismo nos aclare lo que he osado decir, cómo 
acontece una resurrección antes de la resurrección, no de unos y otros, sino de los 
mismos� muere en la carne, resucita en la carne, asciende en la carne, a la carne 



SANTIAGO SIERRA, OSA228

Cristo muriendo, derrama su sangre, y paga el precio de nuestra 
liberación total: “El diablo, pues, poseía al género humano y con el re-
cibo de los pecados tenía en su poder a los reos de suplicios; dominaba 
en los corazones de los infieles, los arrastraba, engañados y cautivos, a 
adorar a la criatura, abandonado el Creador. En cambio, mediante la fe 
de Cristo, que por su muerte y resurrección ha sido afianzada; mediante 
su sangre, que fue derramada para remisión de pecados, miles de creyentes 
son liberados del dominio del diablo, son unidos al Cuerpo de Cristo 
y, bajo tan importante Cabeza, por su único Espíritu, son vivificados los 
miembros fieles. A esto llamaba juicio, a esta separación, a esta expul-
sión del diablo de sus redimidos” (Comentario a Juan 52, 6). Precisa-
mente porque ha muerto el Justo, que no tenía pecado, y que pagó por 
los hombres injustos, Él se ha convertido en Dueño y Señor: “¿Cuál es 
la justicia que venció a Satanás? La justicia de Jesucristo. ¿Cómo fue 
derrotado? Porque, no encontrando en Él nada digno de muerte, sin 
embargo, le mató. Es, pues, justo que los deudores, por él encadenados, 
sean libres cuando ponen su fe en aquel a quien sin tener culpa dio 
muerte. Esto es ser justificados por la sangre de Cristo. Sangre inocen-
te derramada en remisión de nuestros pecados... En esta redención, la 
sangre de Cristo ha sido dada por nosotros como precio; y al recibirlo 
Satanás, no se enriqueció, se ató, para que nosotros nos veamos libres 
de sus lazos, de suerte que ya no pueda arrastrar, envueltos en las redes 
del pecado, al abismo de la muerte segunda y eterna los que Cristo, 
exento de deuda, redimió con su sangre, voluntariamente derramada” 
(La Trinidad 13, 14, 18-15, 19).

En la predicación con frecuencia Agustín habla de la sangre 
como el precio que Cristo paga por nosotros, pero hemos de reco-

promete la resurrección, a la mente promete la resurrección, a la mente antes que 
a la carne, a la carne después de la mente. Quien oye y obedece, vivirá; quien 
oye y no obedece, esto es, oye y desprecia, oye y no cree, no vivirá. ¿Por qué no 
vivirá? Porque no oye. ¿Qué significa «no oye»? No obedece" (Comentario a Juan 
19, 10). Habla Agustín de dos resurrecciones en nosotros, nos viene a decir que 
una resurrección acontece ahora, en ciertas almas por la fe y la otra tendrá lugar 
al final para todos los cuerpos. Donde encontramos esta reflexión más completa es 
en los sermones 362 y 127, allí nos habla de la resurrección de los espíritus, de la 
resurrección del hombre interior, de la resurrección del alma y de la resurrección 
de los cuerpos que tendrá lugar al final de los tiempos y del juicio final, que 
asegura la separación definitiva de los buenos y de los malos.



RESUCITÓ AL TERCER DÍA (LA RESURRECCIÓN DE JESÚS EN SAN AGUSTÍN) 229

nocer que Cristo ha tenido toda una estrategia para comprarnos, de 
hecho, Agustín habla de una especie de cepo con el cebo de su sangre: 
“Para rescatarnos convirtió su cruz en un cepo en el que puso como 
cebo su sangre... El Redentor, en efecto, derramó su sangre para bo-
rrar nuestros pecados. Así, pues, su sangre destruyó aquello por lo que 
aquel nos tenía sujetos... Vino el Redentor, ató al fuerte con los lazos 
de su pasión, entró en su casa, es decir, en los corazones de aquellos 
en que moraba, y le arrebató sus vasos. Nosotros somos esos vasos, 
que él había llenado de su amargura, amargura que dio también a 
beber a nuestro Redentor con la hiel. Por tanto, él nos había llenado 
a nosotros como si fuésemos vasos suyos: a su vez, nuestro Señor al 
arrebatarle los vasos y hacerlos propios vertió la amargura y los llenó 
de dulzura” (Sermón 130, 2).

A Juliano se lo deja claro Agustín cuando le dice que el precio que 
paga Cristo era necesario para liberarnos y lo que pagó fue su propia 
sangre (Cf. Replica a Juliano 3, 3, 9). La carne de Cristo era como una 
ratonera donde quedó atrapado el mal: “Engañaste a inocentes y los 
hiciste culpables. Diste muerte al Inocente: hiciste perecer a quien no 
debías; restituye lo que tenías en tu poder. ¿Por qué, entonces, saltaste 
en seguida de gozo por haber hallado en Cristo carne mortal? Era tu 
ratonera: fuiste capturado con lo mismo que te produjo gozo. Donde 
exultaste de alegría por haber hallado algo, allí lamentas ahora haber 
perdido lo que habías poseído” (Sermón 134, 6). En la cruz pagó nues-
tro precio y nos compró para Él, el nuevo Adán libró al antiguo Adán 
y a nosotros con él: “Tenemos, pues, como Señor y Salvador nuestro 
a Jesucristo que, primero, pendió del madero y, ahora, está sentado 
en el cielo. Pendiendo del madero, pagó nuestro precio; sentado en 
el cielo, reúne lo que compró... El diablo fue vencido en lo que era su 
trofeo. Él saltó de gozo cuando, sirviéndose de la seducción, arrojó al 
primer hombre a la muerte. Seduciéndolo, dio muerte al primer hom-
bre; dando muerte al último, libró al primero de sus propios lazos” 
(Sermón 263, 1). 

Es Cristo el que nos ha comprado, ha pagado el mejor rescate y le 
pertenecemos: “Cante Cristo, el redentor; gima Judas, el vendedor, y 
ruborícese el judío, comprador. Ved que Judas hizo una venta y el ju-
dío una compra: hicieron un mal negocio, ambos sufrieron pérdidas, 
y se perdieron a sí mismos tanto el vendedor como el comprador. Qui-



SANTIAGO SIERRA, OSA230

sisteis comprar; ¡cuánto mejor os hubiera sido ser rescatados! Judas 
vendió, el judío compró; ¡desdichado contrato! Ni el primero tiene 
el precio ni el segundo a Cristo... Salta de gozo, cristiano; tú saliste 
vencedor en el contrato entre tus enemigos. Tú adquiriste lo que uno 
vendió y el otro compró” (Sermón 336, 4). Cristo con su muerte y re-
surrección desterró todo temor: “Cristo, con su nacimiento admirable 
y su vida laboriosa, ganó nuestro amor; y su muerte y su resurrección 
disipó nuestro temor. En todas sus obras se mostró de tal manera que 
nos fuera posible conocer hasta dónde se extiende su divina clemencia 
y hasta dónde podía ser elevada la debilidad humana” (La utilidad de 
creer 15, 33). 

3.	 Resucitó al tercer día y vendrá a juzgar

A los tres días puede tener un sentido cronológico, que es difícil 
de fijar o un sentido teológico y entonces puede significar la pronta 
intervención salvadora de Dios en favor del justo, cuando este se en-
cuentra en una situación de peligro. En este caso significa que Dios 
viene en ayuda de Jesús tras su muerte. En este segundo sentido puede 
hacer referencia a Oseas 6, 2: “Dentro de dos días nos dará la vida, 
y al tercer día nos levantará y en su presencia viviremos” y en este 
sentido designaría un breve lapso de tiempo.

La resurrección de Jesús está expresada con claridad en la Es-
critura y esta verdad constituye el punto nuclear de nuestra fe. Afir-
mar la resurrección de Jesús llevaba consigo admitir su divinidad y 
la resurrección de la carne. Los apóstoles tienen conciencia de que la 
resurrección de Jesús ocupaba el centro de la fe que debían de tras-
mitir. En Agustín el tema aparece en los sermones y en sus libros, 
en los últimos es una reflexión más sólida y coherente. Por medio de 
la resurrección es aniquilada la muerte. La resurrección es algo que 
hemos conocido por la fe, pero también la razón humana es capaz de 
descubrir: “El sabio, en cuanto lo permite la capacidad humana, imita 
a Dios; en cambio, el hombre ignorante, para que la imitación en él 
sea fructífera, no tiene otro modelo tan cercano como el sabio. Pero 
como, según se dijo antes, al ignorante le resulta difícil la aprehensión 
por medio de la razón, convenía que a sus ojos se ofrecieran algunos 



RESUCITÓ AL TERCER DÍA (LA RESURRECCIÓN DE JESÚS EN SAN AGUSTÍN) 231

milagros –los ignorantes se sirven mejor de los ojos que de la razón–, 
para que, con la previa purificación de su vida y de sus costumbres 
bajo la dirección de los hombres doctos, se dispusieran para aceptar 
la razón... (De la utilidad de creer 15, 33).

La resurrección entre dentro de los temas de creencia y es lógico 
porque supera la capacidad de la razón: “Creemos también que resu-
citó de entre los muertos al tercer día. Primogénito entre los hermanos 
que le habían de seguir, a los que llamó a la adopción de hijos de Dios 
y se dignó hacerles copartícipes y coherederos suyos” (La fe y el sím-
bolo 5, 12). Pero con relación a “el tercer día”, la opinión de Agustín es 
digna de tenerse en cuenta. En un momento dado, nos presenta cómo 
maneja él los tiempos para que la expresión tenga sentido: “Pues tam-
poco el mismo triduo de la muerte y resurrección del Señor puede 
entenderse rectamente a no ser desde este modo de hablar que emplea 
la parte por el todo... Si se computa el tiempo, sea desde que entregó 
su espíritu, sea desde que fue sepultado, no se halla íntegro más que 
el día del medio; es decir, tomemos el día del sábado entero, esto es, 
con su noche; en cambio, respecto a los días que le dejan en el medio, 
es decir, la preparación de la Pascua y el primer día de la semana, al 
que llamamos domingo, entendamos el todo por la parte. ¿Qué ayuda 
el que algunos, coartados por estas estrecheces y desconocedores de 
que este modo de expresión, es decir, el todo por la parte, es de gran 
valor a la hora de solucionar los problemas de las santas Escrituras, 
quisieron contar como noche aquellas tres horas, de la sexta a la nona, 
en que se oscureció el sol, y como día las otras tres horas en que de 
nuevo fue devuelto a la tierra, es decir, desde la nona hasta su ocaso?... 
Sólo queda, pues, que, mediante aquel modo frecuentísimo de hablar 
de las Escrituras por el que se entiende el todo por la parte, hallemos 
como día inicial el tiempo de la preparación de la Pascua en que el 
Señor fue crucificado y sepultado, y por esa su última parte tomemos 
el día entero que ya había transcurrido; el día del medio, en cambio, 
es decir, el sábado, lo tomamos no por una parte, sino en su totalidad; 
el tercero, a su vez, por su parte primera, es decir, por la noche con su 
tiempo de día. Así resultará el triduo” (La concordancia de los evan-
gelistas 3, 24, 66)

Se esfuerza Agustín por aclarar lo del tercer día afirmando que 
todos los cristianos lo aceptan y creen así y lo explica apelando a la 



SANTIAGO SIERRA, OSA232

Escritura: “Ningún cristiano pone en duda que Cristo, el Señor, resu-
citó de entre los muertos al tercer día. El santo evangelio atestigua que 
el acontecimiento tuvo lugar esta noche. Está claro que el día entero 
comienza a contarse desde la noche anterior, aunque no se ajuste al 
orden de días mencionado en el Génesis, no obstante que también allí 
las tinieblas han precedido al día, pues las tinieblas se cernían sobre 
el abismo cuando dijo Dios: «Hágase la luz, y la luz fue hecha». Pero 
como aquellas tinieblas aún no eran la noche, tampoco había días... 
En consecuencia, el sábado, que comenzó con su propia noche, con-
cluyó en la tarde de la noche siguiente, que es ya el comienzo del día 
del Señor, porque el Señor lo hizo sagrado con la gloria de su resurrec-
ción” (Sermón 221, 4).

El mismo Señor resucitado que ascendió, vendrá a juzgar tal y 
como subió, aunque Agustín nos invita antes de nada a prepararnos 
para mayores cosas: “Como ya sabéis, es necesario preparar el cora-
zón para ver la divinidad del Padre, del Hijo y del Espíritu Santo, en la 
que creemos sin haberla visto, y creyendo, purificamos nuestro cora-
zón para poder verla” (Comentario al salmo 85, 21). Cuando vuelva el 
Señor juzgará a los buenos y a los malos: “Se sentará como juez el que 
estuvo ante el juez; condenará a los verdaderos culpables quien fue 
juzgado falsamente reo. Él mismo será quien venga, en aquella condi-
ción vendrá. También esto lo tienes en el Evangelio en el momento de 
elevarse al cielo en presencia de sus discípulos” (Sermón 127, 7, 10). 
Como le vieron subir así ha de volver a ser juez y a ejercer su oficio: 
“Cristo nos juzgará en la misma forma humana en que fue juzgado él. 
Así oyeron los apóstoles que había de venir cuando le vieron subir al 
cielo. Tal forma será visible a vivos y a muertos, a buenos y a malos, 
sea que identifiquemos a los vivos con los buenos y a los muertos con 
los malos, sea que por vivos se designe a quienes encuentre en vida 
a su llegada, y por muertos a quienes su presencia resucitará... En su 
forma humana, los unos verán a aquel en quien creyeron y los otros al 
que despreciaron. Pero los malvados no verán la forma divina, en la 
que es igual al Padre” (Sermón 214, 9).

Es el Hijo el encargado de juzgar, el Padre no juzga a nadie: “Sin 
embargo, si te fijas, incluso la cruz misma fue un tribunal, ya que, 
colocado en medio el juez, un bandido, el que creyó, fue liberado; 
el otro, el que escarneció, fue condenado. Daba ya a entender lo que 



RESUCITÓ AL TERCER DÍA (LA RESURRECCIÓN DE JESÚS EN SAN AGUSTÍN) 233

va a hacer con los vivos y los muertos: poner a unos a la derecha, y a 
otros a la izquierda. Un bandido es similar a quienes estarán a la iz-
quierda, el otro es similar a quienes estarán a la derecha. Era juzgado 
y amenazaba con el juicio” (Comentario a Juan 31, 11). En el fondo, 
el Padre, aunque está presente cuando juzga el Hijo, deja al Hijo que 
ejerza esa función: “Por esta razón, cuando en los libros proféticos se 
nos descubre que Dios ha de venir a realizar el juicio final, aunque 
no se precise más, debemos aplicárselo a Cristo en razón únicamente 
del juicio... El Padre, por la manifestación de su presencia, no juzga a 
nadie, ha delegado toda potestad de juzgar en el Hijo, que se manifestará 
como hombre para juzgar, del mismo modo que como hombre fue 
juzgado” (La ciudad de Dios 20, 30, 4). Es decir, el que juzga es el 
mismo que fue juzgado y que ejerce su oficio justamente: “Porque en 
el juicio no será visto él en persona: Mirarán hacia quien punzaron. Juez 
será la forma aquella que compareció bajo el poder del juez; juzgará 
la que fue juzgada: juzgará justamente, pues fue juzgada injustamente. 
Vendrá, pues, la forma de esclavo y ésa misma aparecerá, pues la forma 
de Dios, ¿cómo aparecerá a justos e inicuos? Por cierto, si el juicio no 
sucediera sino entre solos los justos, a los justos aparecería como la 
forma de Dios” (Comentario a Juan 19,16).

El Hijo no actúa por su cuenta, sino que el Padre es el que le 
pide al Hijo que ejercite el juicio y así pueda ser visto por todos los 
que juzga. Esta es la nueva misión que se le encarga al Hijo: “Sí, las 
dos clases lo vieron cuando estaba aquí; y las dos lo verán también 
cuando venga. Vendrá el Hijo del hombre a juzgar, porque el Hijo del 
hombre vino para ser juzgado. Y como el Padre no se encarnó, el Pa-
dre no sufrió la pasión, y juzga por medio del Hijo del hombre, como 
dijo él mismo en el Evangelio: El Padre no juzga a nadie, sino que ha 
delegado todo juicio en el Hijo; y sigue diciendo poco después: Y le 
dio la potestad de juzgar, porque es el Hijo del hombre. Por el hecho 
de ser Hijo de Dios, el Verbo está siempre con el Padre, y por eso mis-
mo juzga siempre junto con el Padre; pero por ser Hijo del hombre, 
y haber sido juzgado, también habrá de juzgar. Y así como fue visto 
tanto por los que creyeron, como por los que lo crucificaron cuando 
fue sometido a juicio, así también, cuando comience a ser juez, será 
visto por los que condenará, como por los que coronará” (Comentario 
al salmo 48 I, 5).



SANTIAGO SIERRA, OSA234

Aparece en la forma de hombre porque los impíos no pueden ver-
le en la forma de Dios: “Ciertamente has recibido el poder de juzgar, 
porque eres hijo de hombre; he aquí que estarás presente en el juicio, los 
cuerpos resucitarán; di algo del juicio mismo, esto es, de la separación 
de malos y buenos... Pero, resucitando y saliendo de los sepulcros, 
no todos irán a vida eterna, sino quienes obraron bien; quienes, en 
cambio, obraron mal, irán al juicio. Por cierto, puso aquí «juicio» por 
castigo” (Comentario a Juan 19, 18). 

4.	S e apareció a los suyos 11

La fe pascual tiene una importancia decisiva para la comprensión 
de Jesús y la autocomprensión del hombre. Solo a la luz de las apari-
ciones se convierte el sepulcro vacío en testigo de la resurrección 12: 
“Como resultado de estas apariciones, y tras la comprobación de que 
el sepulcro está vacío, llegan a la convicción de que Jesús está vivo, de 
que ha resucitado, de que Dios le ha acreditado y afirmado otorgán-
dole parte de su propia vida” 13.

Agustín descubre en las apariciones de Cristo resucitado a los 
apóstoles la realidad del cuerpo, es decir, la verdad de la carne de 
Cristo resucitado y trata de conciliar todos los relatos de las aparicio-
nes (cf. La concordancia de los evangelistas 3, 74-75). En las apari-
ciones Agustín quiere mostrar que Cristo presenta su verdadera car-
ne: “Cristo mostró verdadera carne y por tanto verdadera muerte, 
verdadera resurrección y verdaderas cicatrices” (Réplica a Secundino 
25). Más claro vemos la argumentación de Agustín cuando dice: “No 
escuchemos tampoco a los que niegan que el Señor resucitase con el 
mismo cuerpo que fue depositado en el sepulcro. Si no hubiera sido el 
mismo, no hubiera dicho a sus discípulos después de la resurrección: 

11  En este apartado soy deudor en parte del artículo de Bochet, I., «Osten-
dit caput, ostendit corpus (In Ps. 147, 18). L'exégèse augustinienne de l'apparition 
aux apôtres en Lc 24, 36-49», en Revue d’Etudes Augustinienes et Patristiques, vol. 
65, 2, pp. 267-286.

12  Cf. Annette Herz, G. T., El Jesús histórico, Sígueme, Salamanca 2000, 
p. 532.

13  González de Cardedal, G., o.c., pp. 126-127.



RESUCITÓ AL TERCER DÍA (LA RESURRECCIÓN DE JESÚS EN SAN AGUSTÍN) 235

Palpad y ved, porque el espíritu no tiene huesos y carne, como veis que tengo 
yo. Es un sacrilegio creer que nuestro Señor, que es la misma Verdad, 
haya mentido en algo” (El combate cristiano 24, 26).

En la predicación es constante esta manera de presentar la resu-
rrección y sigue afirmándolo hasta el final de su vida, por ejemplo, en 
el libro sobre la continencia, dice: “¿Qué es lo que dice el loco de Ma-
nés acerca de la carne de Cristo? Que no era verdadera, sino falsa. ¿Y 
qué dice a eso el bienaventurado Apóstol? Recuerda que Jesucristo resuci-
tó de entre los muertos y pertenece al linaje de David, según mi evangelio. Y el 
mismo Cristo dijo: tocad y ved; un fantasma no tiene carne y huesos, como 
veis que yo tengo. ¿Cómo ha de haber en esa doctrina maniquea verdad, 
cuando afirma que en la carne de Cristo había falsedad? ¿Cómo no 
iba Cristo a merecer censura si hubiese habido en Él tal impostura? 
Para esos hombres demasiado puros es un mal la carne verdadera y 
no es un bien el dar la carne falsa por verdadera; es un mal la carne 
verdadera de Cristo cuando nació del linaje de David, y, en cambio, 
no sería un mal la lengua embustera de Cristo cuando dice: tocad y ved; 
un fantasma no tiene carne y huesos, como veis que yo tengo” (La continen-
cia 10, 24). Con esto lo que se pretende es resaltar la carne de Cristo, 
afirmarla porque no es nada malo...

En el tiempo pascual Agustín trata de explicar a los fieles lo que 
es la resurrección para evitar una comprensión errónea de la misma, 
para que no vean a un fantasma, como les pasó a los discípulos. Creer 
que Cristo no es solo espíritu, que es también carne: “¿Por qué digo 
yo que Cristo fue carne? Tú dices que fue espíritu; yo que fue espíritu 
y carne. Nada mejor dices tú; lo que dices es menos. Escucha, pues, 
todo lo que digo yo, es decir, lo que confiesa la fe católica, lo que afir-
ma la verdad bien fundamentada y clara en extremo. Tú dices que 
Cristo fue solamente espíritu, cosa que también lo es nuestra alma; 
afirmas que Cristo fue sólo eso” (Sermón 237, 2). Es curioso esta ma-
nera de argumentar de Agustín al afirmar que es espíritu y carne es 
más que afirmar que es solo espíritu, pero tiene sentido en el contexto 
en el que está afirmado, ya que los enemigos habían dicho que es más 
el espíritu que la carne (Cf. Sermón 237, 2). Agustín termina apelando 
a la Escritura, donde se nos dice que los discípulos también estaban en 
lo mismo, de hecho, pensaban que era un espíritu, pero Cristo les hizo 
cambiar de opinión, mostrando que era también carne: “Los discípu-



SANTIAGO SIERRA, OSA236

los pensaron lo mismo que hoy piensan los maniqueos, los priscilia-
nistas, a saber, que Cristo el Señor no tenía carne verdadera, que era 
solamente un espíritu. Veamos si el Señor los dejó errar. Ved que el 
pensar eso es un perverso error, pues el médico se apresuró a curarlo 
y no lo quiso confirmar. Ellos, pues, creían estar viendo un espíri-
tu; pero ¿qué dijo para erradicar esos pensamientos de sus corazones 
quien sabía lo dañinos que eran? ¿Por qué estáis turbados? ¿Por qué 
estáis turbados y suben esos pensamientos a vuestro corazón? Ved 
mis manos y mis pies; tocad y ved, que un espíritu no tiene carne ni 
huesos, como veis que yo tengo” (Sermón 238, 2).

Agustín insiste en el cuidado que Cristo tiene, como un hábil ar-
quitecto, para consolidar la fe de sus discípulos, no solo se deja ver, 
sino que les invita a tocar y les pide algo de comer: “Pero entonces 
era increíble; por eso el hecho se hacía patente no sólo a los ojos, sino 
también a las manos, para que a través del sentido corporal descendie-
se al corazón la fe y, habiendo descendido allí, pudiera ser predicada 
por el mundo a quienes ni veían ni palpaban y, no obstante, creían sin 
dudar... Reconozcan, pues, los discípulos como verdadero el cuerpo 
que reconoció el mundo entero gracias a su predicación” (Sermón 
116, 3). Agustín le pide al Señor que venga a darnos a conocer la ver-
dad, a abrir nuestra inteligencia a la comprensión y reconozcamos al 
resucitado: “Ven, pues, Señor; fabrica las llaves; abre para que com-
prendamos. He aquí que dices todo y no se te da crédito. Se te toma 
por un espíritu. Te tocan, te palpan y aún se sobresaltan quienes lo 
hacen. Los instruyes con las Escrituras y aún no comprenden. Están 
cerrados los corazones; abre y entra. Así lo hizo. Entonces les abrió 
la inteligencia. Ábrela, Señor; abre también el corazón a quien duda 
de Cristo. Abre la inteligencia a quien cree que Cristo fue un fantas-
ma. Entonces les abrió la inteligencia para que comprendiesen las Escrituras” 
(Sermón 116, 5).

Para Agustín la terminología de las Escrituras confirma la fe en 
la resurrección. Es tanto como decir que, para él, la vista y el tacto no 
son suficientes, necesitamos también el testimonio de la Escritura, del 
Antiguo Testamente, de los profetas: “No hemos aceptado, pues, el 
Antiguo Testamento con el fin de conseguir aquellas promesas, sino 
para entender en ellas el anuncio del Nuevo. En efecto, el testimonio 
del Antiguo, otorga fe al Nuevo. Por esa razón el Señor, después de 



RESUCITÓ AL TERCER DÍA (LA RESURRECCIÓN DE JESÚS EN SAN AGUSTÍN) 237

resucitar de los muertos se ofreció no sólo a que le viesen, sino tam-
bién a que le tocasen con sus manos los discípulos; mas, para que 
no pensasen que les engañaban sus sentidos carnales y mortales, los 
afianzó con el testimonio de los libros antiguos, al decir: Convenía que 
se cumpliese todo lo que está escrito de mí en la ley de Moisés, en los profetas y 
en los salmos” (Replica a Fausto 4, 2). 

También en la polémica con los donatistas Agustín reflexiona so-
bre la resurrección de Cristo, aunque ya no se fijara en la resurrección 
de la carne, sino en lo que dice Lucas: “el Mesías padecerá, resucitará 
de entre los muertos al tercer día y en su nombre se proclamará la 
conversión para el perdón de los pecados a todos los pueblos, comen-
zando por Jerusalén” (Lucas 24, 46-47). Las apariciones a los apóstoles 
manifiestan la Cabeza y el Cuerpo, el Esposo y la Esposa. Veamos 
cuál es la argumentación de Agustín: primero les dice a los donatistas 
que se puede aceptar que quien no cree en la resurrección corporal de 
Cristo, no es que escuche a Cristo, porque no cree en lo que Él dice y 
por lo cual son infieles a Cristo: “Puesto que por sus palabras aparece 
dónde está la Iglesia, es bien claro dónde está el redil de Cristo. Por 
consiguiente, manifestado y claramente expresado este redil por las 
palabras bien precisas del Señor, ¿no serán auténticos lobos rapaces 
quienes, no digo por falsos, sino, lo que es manifiesto, por inciertos crí-
menes de los hombres, apartan de tal redil a las ovejas y las arrancan 
de la vida de la unidad y de la caridad, y alejándolas las matan? ¿No 
son éstos lobos rapaces?” (Replica a las cartas de Petiliano 2, 83, 164). 

Como vemos Agustín asocia la fe en la verdad del cuerpo de Cris-
to resucitado y la fe en la Iglesia católica. De hecho, establece una 
correspondencia entre los discípulos de Jesús y nosotros hoy: los dis-
cípulos han visto y tocado a Cristo resucitado en su carne, pero no 
han visto a la Iglesia extendida por el mundo entero; nosotros, por el 
contrario, vemos la difusión de la Iglesia por todas las naciones, pero 
no hemos visto a Cristo resucitado. Los discípulos, por lo tanto, tenían 
que creer lo que Cristo les dijo acerca de la Iglesia, así como noso-
tros debemos creer lo que nos dijeron sobre Cristo resucitado: “Cristo 
entero se manifestó a ellos y a nosotros, pero ni ellos ni nosotros lo 
hemos visto en su totalidad. Ellos vieron la Cabeza y creyeron en el 
cuerpo; nosotros vemos el cuerpo y creemos en la Cabeza” (Sermón 
116, 6; cf. Sermón 238, 3).



SANTIAGO SIERRA, OSA238

En la reflexión sobre los cuerpos resucitados usa también las apa-
riciones a los apóstoles. La primera pregunta que le hace Consencio 
es: “¿Tiene ahora el cuerpo del Señor huesos y sangre y las demás 
formas de la carne?” (Carta 205, 2) y Agustín, después de indagar 
el porqué de la pregunta, dice: “Haya fe y no habrá problema, a no 
ser que se pregunte por la sangre, ya que Cristo cuando dijo: palpad y 
ved que el espíritu no tiene huesos y carne, no añadió «ni sangre». Pero no 
añadamos preguntas sobre lo que él no añadió palabras y, si te place, 
demos fin a la cuestión por la vía rápida. Tomando ocasión de la san-
gre, podría venir otro molesto preguntón, diciendo: «Si tiene sangre, 
¿por qué no ha de tener pituita y bilis amarilla y negra, pues hasta la 
ciencia médica atestigua que esos cuatro humores templan la natura-
leza de la carne?»” (Carta 205, 3). La respuesta, por tanto, está clara: 
“Añada cada cual lo que quiera, con tal que no añada la corrupción, 
no sea que corrompa la salud e integridad de la fe” (Carta 205, 3).

Es más, dice Agustín que cuando Pablo habla de la carne y la 
sangre, se está refiriendo a las obras de la carne y la sangre: “En el 
Apóstol leemos: La carne y la sangre no poseerán el reino de Dios. La di-
ficultad se desvanece también en esa forma que tú propones, enten-
diendo por carne y sangre las obras de la carne y de la sangre” (Carta 
205, 5). Esto se puede aplicar al cuerpo resucitado de Cristo. A par-
tir de aquí Agustín introduce la noción de “cuerpo espiritual”, como 
oposición a “cuerpo animal”, aunque eso de cuerpo espiritual puede 
inducir a confusiones: “Algunos creen que el cuerpo se hará espiritual 
cuando también él sea convertido en espíritu, como si el hombre, que 
constaba de cuerpo y espíritu, hubiera de ser después enteramente un 
espíritu, o como si el Apóstol dijera: Se siembra un cuerpo y resuci-
tará un espíritu... ¿Quién osará opinar, o que el cuerpo de Cristo no 
resucitó espiritual, o que, si resucitó espiritual, ya no era un cuerpo, 
sino un espíritu, cuando el Señor refuta esa opinión de los discípulos? 
Al verle, creyeron que veían un espíritu, y Él les dijo: Palpad y ved que 
un espíritu no tiene huesos y carne, como veis que yo tengo. Luego aquella 
carne era ya un cuerpo espiritual; no un espíritu, sino un cuerpo que 
en adelante ya no se disolvería ni se separaría del alma por la muerte, 
como el cuerpo del alma, cual Dios le animó con su hálito cuando el 
hombre se convirtió en alma viva, había de pasar de ser cuerpo animal a 
ser cuerpo espiritual sin intervención de la muerte” (Carta 205, 10).



RESUCITÓ AL TERCER DÍA (LA RESURRECCIÓN DE JESÚS EN SAN AGUSTÍN) 239

Tratando de aclarar mejor los textos bíblicos, Agustín nos habla 
de los dos sentidos de la palabra carne: “¿Cómo estará entonces el 
cuerpo, sometido en todo al espíritu, totalmente vivificado por él, sin 
necesidad de alimento alguno? Porque ya no será entonces animal, 
sino espiritual, conservando ciertamente la sustancia de la carne, pero 
sin resto de corrupción carnal” (La ciudad de Dios 22, 24, 5). Lo cier-
to es que para Agustín el cuerpo resucitado es el mismo que antes de 
morir, aunque libre de la corrupción y totalmente vivificado por el 
espíritu: “No se trata, pues, de otro cuerpo. «No abandono –dice– el 
cuerpo terreno y tomo otro de aire o de éter. Recupero el mismo, pero 
sin ser ya de esta muerte»” (Sermón 256, 2). Él reconoce que es lógico 
que los hombres carnales tengan dificultades para creer las cosas divi-
nas, ellos sólo aceptan lo que ven, pero está claro y no tenemos nada 
más que aceptarlo: “Hablemos de la resurrección de la carne, en la 
medida de nuestras posibilidades y de la gracia que nos otorgue Dios, 
en estas fechas sagradas dedicadas a la resurrección del Señor. Tal es, 
en efecto, nuestra fe; tal el don que tenemos prometido en la carne de 
nuestro Señor Jesucristo; él nos precedió como ejemplo. No sólo qui-
so anunciarnos, sino también mostrarnos lo que nos tiene prometido 
para el final. Quienes entonces se hallaban con él lo vieron, y, como se 
habían asustado, creyendo estar ante un espíritu, tocaron la solidez de 
su cuerpo” (Sermón 242, 1). La frase lapidaria que utiliza es “Resucitó 
Cristo: es un hecho inapelable... ¿Por qué nos extrañamos? ¿Por qué 
no creerlo? Dios es quien lo ha hecho; considera quién es el autor y 
elimina toda duda” (Sermón 242, 1).

Agustín examina todas las cuestiones suscitadas por la resurrec-
ción, la primera concierne a la condición del cuerpo resucitado, si está 
sujeto a la corrupción: “Preguntan los hombres si ha de existir tras la 
resurrección de los muertos la corrupción física que experimentan en 
su carne. Les respondemos que no.” (Sermón 242, 2). Cristo resuci-
tado come a los ojos de los discípulos, pero hay que distinguir entre 
comer y tener hambre: “Si comió fue porque pudo hacerlo, no porque 
tuviera necesidad. Si hubiera deseado comer, hubiese tenido necesi-
dad de algo. Y, a su vez, si no hubiera podido comer, su poder hubie-
se sido menor” (Sermón 242, 2). Como vemos, Agustín distingue el 
comer por necesidad y comer porque quieres, como en el caso de los 
ángeles: “No parecen contradictorias la comida de Cristo después de 



SANTIAGO SIERRA, OSA240

su resurrección y la carencia de comida en la resurrección que se nos 
promete. En efecto, leemos que los ángeles comieron esos alimentos 
en la misma forma, no en una apariencia fingida, sino en una reali-
dad patente, y, sin embargo, no fue por necesidad, sino por potestad” 
(Carta 102, 6). En resumen, para Agustín es verdadera la carne de 
Cristo y es verdadero el cuerpo de Cristo resucitado.

5.	L a resurrección de Cristo fundamento de la 
esperanza cristiana 14

Como ya sabemos la esperanza en la resurrección es el distintivo 
de la fe de los cristianos: “La resurrección de los muertos es creencia 
específica de los cristianos. Cristo, nuestra cabeza, nos la mostró en 
su persona y nos otorgó una prueba de lo que creemos para que los 
miembros esperen para ellos lo que ya tuvo lugar en la cabeza” (Ser-
món 241, 1). Y esto porque esta esperanza tiene por fundamento la 
resurrección de Cristo: “En la esperanza, efectivamente, vive el hijo 
de la resurrección; vive en la esperanza mientras peregrina aquí la 
ciudad de Dios, engendrada en la fe de la resurrección de Cristo” (La 
ciudad de Dios 15, 18). Es decir, la esperanza cristiana se fundamenta 
en que Cristo vence a la muerte y ha de venir al final a consumar el 
triunfo con la resurrección de los hombres, después de haber muer-
to. Esto ha de suceder cuando venga Cristo: “¿Cómo sucederá todo 
esto? Ahora no podemos más que hacer conjeturas con nuestra pobre 
razón. Entonces habrá más posibilidades de conocerlo. Lo que sí es 
preciso creer –si queremos ser cristianos– es que habrá resurrección 
de los muertos en la carne cuando Cristo venga a juzgar a vivos y 
muertos. Pero no porque no lleguemos a comprender perfectamente 
cómo se ha de realizar, ya por eso nuestra fe es inútil en este punto” 
(La ciudad de Dios 20, 20, 3). De todas las maneras esto no sería todo 
ya que “San Agustín trata el tema de la resurrección desde cuatro 
perspectivas: afirma el hecho apoyándose en la enseñanza de la Sa-

14  En este apartado, en parte soy deudor de Daley, B., «Resurrección», 
en Fitzgerald, A. (dir.), Diccionario de san Agustín. San Agustín a través del tiempo, 
Monte Carmelo, Burgos 2001, pp. 1138-1140.



RESUCITÓ AL TERCER DÍA (LA RESURRECCIÓN DE JESÚS EN SAN AGUSTÍN) 241

grada Escritura; muestra que no es contrario a la razón utilizando las 
razones que le parecen más plausibles entre los filósofos; se apoya en 
las dotes del cuerpo glorioso para dejar fuera de dudas que creer en la 
resurrección no es creer en un absurdo y, finalmente, plantea y resuel-
ve las objeciones más divulgadas contra la resurrección” 15.

La esperanza cristiana es la confianza de que resucitaremos con 
los mismos cuerpos que tenemos en nuestra vida anterior. La razón 
de peso de esta esperanza no es otra que la resurrección de Cristo: 
“Y como por la misma naturaleza nos infundió el deseo de la inmor-
talidad, permaneció Él feliz y tomando al mortal, para darnos lo que 
amamos, nos enseñó con sus sufrimientos a menospreciar lo que te-
memos... Cómo estarán los cuerpos en la resurrección se puede dis-
cutir con mayor precisión entre los más conocedores de las Escrituras 
cristianas, y han de tener las cualidades que, con su resurrección, nos 
mostró el ejemplo de Cristo” (La ciudad de Dios 10, 29). De hecho, 
según Agustín, todas las apariciones de Cristo después de la resurrec-
ción están programadas para que los creyentes crean en la resurrec-
ción de los muertos: “Para confirmar que había resucitado en la carne, 
el Señor Jesús mostró a los sentidos humanos su forma corporal. Al 
mostrarse vivo en la carne después de su resurrección, quiso ense-
ñarnos únicamente que creyéramos en la resurrección de los muer-
tos” (Sermón 243, 3). Podemos decir que el modelo, la medida de los 
cuerpos resucitados es el cuerpo resucitado de Cristo y esto es muy 
importante, porque nos viene a decir que los miembros de Cristo par-
ticipan de la misma resurrección de Cristo: “Si, por el contrario, las 
palabras del Apóstol de que todos hemos de alcanzar el desarrollo pleno 
de Cristo, o las otras: predestinados a reproducir la imagen del Hijo de Dios, 
se han de entender en el sentido de que la talla y medida del cuerpo de 
Cristo sea la de todos los cuerpos humanos que estarán en su reino” 
(La ciudad de Dios 22, 12, 1; La ciudad de Dios 22, 16).

Cuando comenta a san Pablo que habla de los cuerpos espiri-
tuales, Agustín dice que no hay que entenderlo como que el cuerpo 
resucitado será un espíritu: “Ya sólo nos queda la cuestión del cuerpo 
espiritual, en cuanto estará revestido de incorrupción e inmortalidad 

15  Mateo-Seco, L. F., «Escatología», a.c., p. 976.



SANTIAGO SIERRA, OSA242

este cuerpo que ahora es mortal y corruptible, y en cuanto de animal 
se convertirá en espiritual” (Carta 147, 50-51). Este es el pensamien-
to de Agustín maduro, ya que anteriormente había defendido que el 
cuerpo resucitado carecería de carne y de sangre, aunque sigue siendo 
cuerpo: “Así, pues, según la fe cristiana, que no puede engañar, el 
cuerpo resucitará. A quien esto le parezca increíble es porque mira 
sólo a cómo es la carne ahora, pero no considera cómo será: pues en el 
tiempo de la transformación angélica, ya no será carne y sangre, sino 
solamente cuerpo” (La fe y el Símbolo 10. 24). De hecho, hablaba de 
cuerpo celeste y angelical: “Cuando esto se realice ya no habrá carne 
ni sangre, sino un cuerpo celestial. Es lo que promete el Señor cuando 
dice: no se casarán ni tomarán esposa, sino que serán como los ángeles de Dios. 
Pues ya no vivirán para los hombres, sino para Dios, cuando sean 
hechos iguales a los ángeles. La carne y la sangre se transformarán y 
se harán un cuerpo celeste y angelical” (El combate cristiano 32, 34).

Tratando de explicar qué es el cuerpo espiritual, dice Agustín 
que se trata de la incorruptibilidad del cuerpo. Ya no serán cuerpos 
corruptibles, pero además estarán en todo dirigidos por el espíritu, 
serán cuerpos convertidos a la obediencia: “El espíritu sirviendo a la 
carne, en cierto modo se llama carnal; así también la carne, sirviendo 
al espíritu, se llamará espiritual, no porque se haya de convertir en 
espíritu, sino porque se someterá al espíritu con suma y admirable 
facilidad obediencial, hasta el punto de proporcionarle a la voluntad 
cabal seguridad de una estable inmutabilidad, donde no sufrirá ya 
sensación alguna de molestia, corruptibilidad y torpeza” (La ciudad 
de Dios 13, 20). Este cuerpo al estar al servicio del querer del espíri-
tu, se llama espiritual, aunque siga siendo cuerpo: “No sin razón se 
llaman espirituales esos cuerpos. No reciben ese nombre porque sean 
espíritus en vez de cuerpos... ¿Por qué se habla, amadísimos, de un 
cuerpo espiritual sino porque estará al servicio de lo que quiera el 
espíritu?” (Sermón 242, 8, 11).

El cuerpo resucitado poseerá dinamismo y ligereza porque par-
ticipa ya de la vida divina; estará ya con Dios: “Allí no existirán es-
tas guerras; allí habrá paz, paz perfecta. Estarás donde quieras estar, 
pero nunca lejos de Dios. Estarás donde quieras; pero, vayas donde 
vayas, tendrás a tu Dios. Siempre estarás con aquel que te hace feliz” 
(Sermón 242, 8, 11). Además, el cuerpo resucitado estará capacitado 



RESUCITÓ AL TERCER DÍA (LA RESURRECCIÓN DE JESÚS EN SAN AGUSTÍN) 243

para comprender los pensamientos de los otros, por profundos que 
sean: “Hermanos míos, en aquella asamblea de santos todos verán los 
pensamientos de todos, que ahora sólo ve Dios. Allí nadie quiere que 
quede oculto lo que piensa, porque nadie piensa mal” (Sermón 243, 
5). El cuerpo resucitado verá la vida de Dios en todos y sabrá quién 
está vivificado, que es tanto como decir que el resucitado formará 
asamblea con todos los resucitados y vivificados: “Pero así como, con 
relación a los hombres que viven con nosotros y manifiestan su vida a 
través de sus movimientos, tan pronto como los miramos no creemos 
que viven, sino que lo vemos, no pudiendo ver su vida sin los cuerpos, 
de la misma manera, adondequiera que volvamos los ojos de nuestros 
cuerpos espirituales veremos, incluso con mirada corporal, a Dios in-
corpóreo rigiendo todas las cosas... Conoceremos a Dios tan clara-
mente, que lo veremos en espíritu cada uno de nosotros, lo veremos 
en los demás, lo veremos en sí mismo, lo veremos en el cielo nuevo 
y en la tierra nueva, y lo mismo en toda criatura entonces existente; 
lo veremos también presente en todo cuerpo con los ojos del cuerpo, 
adondequiera que se dirijan y alcancen esos ojos del cuerpo espiri-
tual” (La ciudad de Dios 22, 29, 6).

Lo que quiere que entendamos Agustín es que el cuerpo de los 
justos resucitará con cualidades que se acercan al espíritu, esta es la 
gran novedad del cuerpo resucitado, que es cuerpo espiritual, reves-
tido de incorrupción y de inmortalidad. Pero el cuerpo resucitado es 
verdadera carne, no espíritu: “Así, pues, estará sometida al espíritu la 
carne espiritual, pero al fin carne, no espíritu; como estuvo en la car-
ne el mismo espíritu carnal, pero al fin espíritu, no carne” (La ciudad 
de Dios 22, 21). Así adquirirá una belleza impresionante y una gran 
agilidad: “Así, pues, los cuerpos de los santos resucitarán sin ningún 
defecto, sin ninguna fealdad, así como también sin ninguna corrup-
ción, ni pesadez, ni impedimento; y será en ellos tanta su agilidad, 
cuanta su felicidad. Por esta razón han sido llamados cuerpos espi-
rituales, aunque, sin duda alguna, han de ser cuerpos, no espíritus. 
Pues, así como ahora se dice que un cuerpo es animado a pesar de ser 
cuerpo y no alma, así entonces será un cuerpo espiritual. Aunque sea 
cuerpo y no espíritu” (Enquiridión 23, 91).

Lo cierto es que para Agustín la resurrección es una regeneración 
por un modo nuevo de existir en Cristo: “Significó con su resurrec-



SANTIAGO SIERRA, OSA244

ción nuestra nueva vida, que renacía de la antigua muerte, por la cual 
estábamos sumergidos en el pecado” (Enquiridión 13, 41). Se trata de 
una regeneración espiritual que sucede en la resurrección, porque la 
resurrección es una nueva generación: “Pues bien, indicando esto (la 
total generación), dice: La generación y la generación alabará tus obras. 
¿O es que pretendió insinuar por esta repetición dos generaciones dis-
tintas, pues en la generación presente somos hijos de Dios, y en la fu-
tura seremos hijos de la resurrección? La Escritura nos llamó “hijos de 
la resurrección”, y a la misma resurrección la llamó “regeneración”” 
(Comentario al salmo 144, 6).

El cuerpo resucitado tendrá los mismos componentes que tiene en 
la actualidad, aunque será transformado. En el fondo seguimos en el 
misterio y navegamos en las aguas del antes y después, siendo lo mis-
mo pero distinto: “Mas, si en los cuerpos resucitados ha de haber una 
razonable desigualdad, como la que existe en las voces que forman 
la armonía de un canto, esto le resultará a cada uno de la materia de 
su propio cuerpo, lo cual hará digno al hombre de habitar entre los 
coros angélicos, y nada indecoroso imprimirá en sus sentidos” (En-
quiridión 23, 90). Por eso afirma Agustín: “La promesa se limita a 
afirmar que los cuerpos han de resucitar incorruptibles e inmortales” 
(Sermón 242, 3, 4).

Santiago Sierra, OSA


