CruD-Ra 234-1 (2021) 183-220

El sentido de la cruz segtin San Agustin

—Creo que fue crucificado, muerto y sepultado-

RESUMEN

San Agustin se pregunta sin cesar sobre el sentido de la muerte de Cristo en
la cruz. La respuesta la encuentra en San Pablo: “Nueva Creacion”. Dios ha
creado al mundo. Todos los seres llevan grabada en si la huella del Verbo
“por quien todo ha sido hecho”. Todo es palabra de Dios. Surge el pecado y
con el pecado la obscuridad y la desorientacion. El hombre se siente perdido,
desorientado en este mundo y no cesa de preguntarse sobre el sentido de su
vida. Dios no abandona al hombre. Le ofrece la luz de la Escritura, mas aun
el Verbo mismo, por quien todo ha sido hecho, se hace hombre, mas atin
muere para dar muerte a la muerte, muerte al pecado. La cruz es la muerte
del orgullo, de la soberbia. En ella vuelve a brillar la luz del don, de la entre-
ga, de la gratuidad. Con ella surge una nueva creacion mas resplandeciente
que la primera. “El que nos cre6, nos recreé por la cruz”.

PALABRAS CLAVE: Cruz, triduo pascual, creacion, pecado, misericordia, sa-
crificio.

ABSTRACT

St. Augustine is asking himself without ceasing the meaning of the death of
Christ on the cross. He finds the answer in St. Paul: "New Creation". God has
created the world. All things got engraved into themselves as footprint of the
Word. "for whom all has been made". All is the Word of God. The sin emerges
and with the sin come darkness and confusion. The man feels lost, disoriented
in this world, and does not cease to ask himself the meaning of life. God does
not abandon man. He offers him the light of the Scripture, even de Word Itself
for whom all things were made. He made Himself man, even more He killed
death itself, He killed sin. The cross is the death of pride, of arrogance. In it
shines again the lights of pride, of arrogance. In it shine again the lights of
the gift, o the surrender, of the arrogance, of gratuity. With it a new creation
emerges more radiant than the first one." He who created us, recreated us by
the Cross".

KEY WORDS: Cross, Paschal Tridumm, Creation, Sin, Mercy, Sacrifice.



184 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

INTRODUCCION

El misterio pascual de la muerte y la resurreccion de Cristo constituye
el centro y, a la vez, el fundamento de la fe cristiana. “Y si Cristo no resu-
cito, vuestra fe es vana: estdis todavia en vuestros pecados” (1 Cor 15, 17),
afirma San Pablo.

Para San Agustin la pasion y la muerte de Cristo en la cruz no se re-
ducen unica y exclusivamente al hecho historico en si mismo. Es preciso
conocer su sentido, su por qué y su para qué. De hecho, San Agustin des-
pués de haber expuesto a sus fieles los sufrimientos de Cristo en la cruz
se plantea el problema de su sentido. Repetidas veces se pregunta sobre el
“por qué” de tanto sufrimiento.

“Habéis oido qué cosas ha padecido, y qué ha pedido para ser
librado de esas. Fijémonos ahora en por qué ha padecido. Primero
advertid esto, hermanos. Quien no se halle en el lote de aquellos por
quienes sufrié Cristo, {por qué es cristiano? Mirad, ya hemos enten-
dido sus padecimientos: contaron sus huesos, fue objeto de mofa, di-
vidieron sus ropas, echaron a suertes su tinica, le rodearon furioso y
safnudos, y se dispersaron todos sus huesos. Lo hemos oido aqui y lo
leemos en el evangelio. Veamos por qué. iOh, Cristo, iHijo de Dios!
Sino hubieras querido no habrias sufrido. Manifiéstanos el fruto de tu
pasion. Escucha, dice, el fruto. Yo no lo callo, pero los hombres estan
sordos. Escucha, dice, el fruto por el que padeci todas esas cosas. Ha-
blaré de tu nombre a mis hermanos. Veamos si a sus hermanos habla del
nombre de Dios en una parte. Hablaré de tu nombre a mis hermanos; en
medio de la Iglesia te ensalzaré cantando. Esto sucede ahora mismo. Pero
veamos de qué Iglesia se trata, puesto que ha dicho: En medio de la
Iglesia te ensalzaré cantando. Veamos la Iglesia, por la que ha padecido”
(En. Ps. 21, 11, 23).

De una forma atin mas precisa San Agustin expone en su Enarracion
al Salmo 70 el “por qué” de la Pasion de Cristo:

“(Cristo qué es? En el principio existia la Palabra, y la Palabra estaba
con Dios, y la Palabra era Dios. Ella, al principio estaba con Dios. Todo fue
hecho por medio de ella, y sin ella nada se hizo. iQué grandioso, qué subli-
me es esto! Y tu, cautivo, iqué eres? {Donde te encuentras caido? En



EL SENTIDO DE LA CRUZ SEGUN SAN AGUSTIN 185

la carne, sometido a la muerte. {Quién es, por tanto, €17 {Y quién eres
ta? {Y €l qué sera después? (Y por quién? éQuién es €l, sino lo que se
acaba de decir: ¢La Palabra? {Qué Palabra, no sea que quiza suene y
desaparezca? Es la Palabra Dios con Dios: la Palabra por medio de
la cual todo ha sido hecho. {Y qué ha sucedido por ti? Y la Palabra se
hizo carne y habito entre nosotros. El que no perdond a su propio Hijo, sino que
lo entrego por todos nosotros, <como no nos iba a dar con él todas las cosas?
Aqui esta qué es, quién es, y por quién. iEl Hijo de Dios se hizo carne
por el pecador, por el malvado, por el desertor, por el soberbio, por el
loco imitador de su Dios! iSe hizo lo que tu eres, hijo de hombre, para
que nosotros llegaramos a ser hijos de Dios! [...] Tomé de ti aquello
en lo cual moriria por ti. Tomé de ti lo que debia ofrecer por ti, con
cuyo ejemplo te ensenase. {Qué te ensefiaria? Que tu has de resucitar.
¢Como lo creerias, si no hubiera precedido una muestra de carne, to-
mada de la agrupacién de tu muerte? Luego en él hemos resucitado
por primera vez; porque cuando Cristo resucit6, también hemos resu-
citado nosotros. La Palabra no muri6 y resucit6; sino que fue la carne
la que muri6 y resucit6 en la Palabra. Cristo muri6 en aquello que ta
has de morir, y resucité en lo que ti has de resucitar. Con su ejemplo te
enseno lo que td no debes de temer, y en lo que debes esperar. Temias
la muerte: él murié. Desconfiabas de la resurreccion: él resucité. Pero
me diras: El resucit6; {Y yo? Pero, atencién: él resucit6 en lo que tomé
de ti por ti. Luego tu naturaleza te precedi6 en él; y lo que tom¢ de ti
ascendi6 al cielo antes que tu; en él, pues, también tu ascendiste. De
ahi que ascendi6 primero él, y en él también nosotros, porque aquella
carne es la carne del género humano. Luego al resucitar él, fuimos
rescatados de los abismos de la tierra” (En. Ps. 70, II, 10).

Es cierto que buscando el sentido de la pasion y de la muerte de Cristo
se han propuesto diferentes interpretaciones: testimonio vivo del supremo
Amor de Dios, reconciliacion de Dios con los hombres, sacrificio de expia-
cion con relacion a los pecados. Para San Agustin el sentido de la cruz se
nos da ya en las primeras paginas del Génesis. Es a la luz de la creacion
como la cruz y la resurreccion de Cristo adquieren su pleno sentido. Si-
guiendo a San Pablo son una nueva creacion (Ga 6, 1; 2Co 5, 17; Eph 2, 10).

“La tierra estd llena de tus criaturas. Llena esta la tierra de la creacion
de Cristo. (Y de qué modo? Tal como lo vemos. ¢ Qué hay que no haya
sido creado por el Padre por medio de su Hijo? Todo lo que anda y



186 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

repta por la tierra, todo lo que nada en el agua, todo lo que vuela por
los aires, lo que da vueltas en el cielo, y mucho mas en la tierra; todo
el mundo ha sido creado por Dios. Pero aqui se da a conocer no sé
qué criatura nueva, de la cual dice el Apostol: Si uno estd en Cristo, es
una nueva criatura; paso lo viejo, todo es nuevo, y todo procede de Dios. La
nueva criatura hecha por €I, son todos los que creen en Cristo, que se
despojan del hombre viejo y se visten del nuevo. Llena estd la tierra de
tus criaturas. En un lugar de la tierra fue crucificado el Sefor, en un
pequerio lugar cayé aquel grano en la tierra y alli murié; pero produjo
un gran fruto” (En. Ps. 103, 3, 26).

“Cristo habia de venir en la senectud del mundo. Vino cuando todo
envejecia y te hizo nuevo. Como realidad hecha, creada, perecedera,
ya se inclinaba hacia el ocaso. Era de necesidad que abundasen las fa-
tigas; vino €l a consolarte en medio de ellas y a prometerte el descanso
sempiterno. No te adhieras a este mundo envejecido y anhela rejuve-
necer en Cristo, que te dice: «El mundo perece, el mundo envejece, el
mundo se viene abajo y respira con dificultad a causa de su vejez. No
temas; tu juventud se renovara como la del aguila» (S. 81, 8).

“Quien os creo y os recre6 os conoce. Si s6lo os hubiese creado, pero
no recreado, formariais parte de la masa de la perdicion” (S. 260 D, 2).

Podemos acercarnos al pensamiento de San Agustin sobre estos mis-
terios a la luz de sus Sermones. Los Sermones de san Agustin no son re-
flexiones puramente teologicas o doctrinales. Estan dirigidos a un pueblo
concreto, a los fieles de Hipona, para formarlos y fundamentarlos en la fe.
Abhora bien, comprender el pensamiento de San Agustin exige conocer las
circunstancias concretas en las que se encontraba en aquel momento la
iglesia de Hipona.

Los fieles de Hipona convivian con todo un conjunto de personas que
rechazaban la muerte y la resurreccion de Cristo y, por lo mismo, el funda-
mento mismo de la fe cristiana. San Agustin es plenamente consciente de
este peligro para la fe de sus fieles.

En Hipona se encontraban algunos discipulos de Fotino, los llamados
“docetas”. Estos juzgaban que el cuerpo de Cristo era mera apariencia. Ne-
gaban, por lo mismo, la pasion, la muerte y la resurreccion de Cristo. En
Hipona estaban fuertemente establecidos los maniqueos. Para los mani-



EL SENTIDO DE LA CRUZ SEGUN SAN AGUSTIN 187

queos Cristo no habia nacido de una mujer, la Virgen Maria, ni habia sido
bautizado. Sufrir la pasion, ser crucificado, morir no habia sido mas que
pura ficcion, pura apariencia. Por otra parte, los donatistas se encontraban
establecidos en Hipona. Para ellos Cristo no habia muerto para la salvacion
de todos los hombres, sino unica y exclusivamente para los miembros de su
secta, para los miembros de la Iglesia donatista 1.

Frente a este ambiente, por otra parte, sumamente activo en Hipona,
San Agustin quiere informar y formar a sus fieles sobre la verdad de la
pasion, muerte y resurreccion de Cristo. Esta es la razon por la cual insiste
con fuerza e intensidad en sus sermones sobre la corporeidad y la divinidad
de Cristo incluso en su resurreccion e igualmente sobre la universalidad de
la salvacion.

Centramos nuestro trabajo fundamentalmente en los Sermones ad po-
pulum, es decir, en aquellos sermones que San Agustin pronunci6 durante
la liturgia de la Semana Santa a partir de la lectura o lecturas de la Palabra
de Dios e, igualmente, en sus Comentarios o Enarraciones de los Salmos
como en sus Comentarios al Evangelio y a la Primera Carta del Apostol
San Juan.

EL TRIDUO PASCUAL EN HIPONNA

La celebracion de la fiesta de Pascua, fota paschalis solemnitas”
(S. 210, 9) es la celebracion mas importante de la religion cristiana. San
Agustin lo afirma con suma frecuencia. Mas que una fiesta, dird, Pascua
es una “solemnidad”. En la Carta a Jenaro (Ep 55) muestra con claridad y
precision la diferencia que existe, por ejemplo, entre la fiesta de Navidad
en donde hace memoria del nacimiento de Cristo y la fiesta de Pascua en
la que se celebra la pasion, la muerte y la resurreccion de Cristo. Pascua
es mucho mas que un recuerdo o “hacer memoria”, es un “sacramento”,
un acontecimiento historico por el que Dios realiza una accién para sal-
var o liberar al hombre del poder del pecado. El hecho histérico, pasion
muerte y resurreccion de Cristo, es reemplazado por la accion liturgica,

1 BizzozeRroO, A., Il Mistero Pasquale di Gesu Cristo ¢ Uexistenza credente nei Ser-
mones di Agostino, Peter Lang, Frankfurt am Main 2010, pp. 225-243.



188 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

por la Eucaristia. Cambia el hecho o acontecimiento historico y permane-
ce la accion de Dios (Ep. 55, 2) 2.

San Agustin habla de la pasion y de la muerte de Cristo como elemen-
tos que pertenecen a la Pascua, como el tiempo del sufrimiento y de la tri-
bulacion, pero, a la vez, orientados hacia la Resurreccion y, por lo mismo,
llenos de esperanza en la nueva vida que Dios nos otorga, como el paso de
la muerte a la Vida.

“La pasion del Sefior simboliza el tiempo en que lloramos aqui. Los
azotes, las cadenas, burlas, esputos, la corona de espinas, el vino con
hiel, el vinagre en la esponja, los insultos, los oprobios y, finalmente, la
misma cruz y los santos miembros que penden del madero, équé otra
cosa nos simboliza sino el tiempo presente, tiempo de tristeza, de mor-
talidad y de prueba? En consecuencia, tiempo feo; pero esta fealdad
del estiércol esté en el campo, no en la casa. Que la tristeza provenga
de los propios pecados, no de las ambiciones insatisfechas. Tiempo
feo, pero fértil, si es bien empleado. {Hay cosa mas repulsiva que un
campo abonado? Hermoso estaba el campo antes de recibir los cestos
de abono. Al campo se le hace antes feo para que luego se convierta
en fértil. La fealdad es, pues, un simbolo del tiempo presente; conviér-
tase, sin embargo, esta fealdad en tiempo de fertilidad para nosotros.
Y veamosle en compaiia del profeta que dice: Le vimos. ¢Cémo? Sin
honra ni hermosura. {Por qué? Pregunta a otro profeta: Contaron to-
dos mis huesos. Se contaron todos los huesos del colgado del madero.
Horrible vista la de un crucificado, pero esa fealdad engendra belleza.
{Qué belleza? La de la resurreccion, puesto que es mas hermoso que
los hijos de los hombres” (S. 254, 5).

La pasion es ante todo tiempo de esperanza. Nos conduce a la resu-
rreccion. Es preciso vivir la pasion de Cristo fijando los ojos no en la cruz
sino en la resurreccion. La pasion y la muerte de Cristo solo adquieren
pleno sentido a la luz de la Resurreccion.

“Me has guiado, porque te has hecho mi esperanza. Si no se hubie-
ra hecho nuestra esperanza, no se habria hecho nuestro guia. Nos con-

2 TORRA BITLLOCH, J., La sacramentalitat de la Pascua en les Cartes 54 i 55
de Sant Agusti, Barcelona 2017.



EL SENTIDO DE LA CRUZ SEGUN SAN AGUSTIN 189

duce como guia, y en sinos lleva como camino, y hacia él nos conduce
como patria nuestra que es. Nos guia, si; Pero écomo? Porque se ha
hecho nuestra esperanza. ¢Y coémo se hizo? Del modo que habéis oido:
porque fue tentado, porque padecio, porque resucité. Es asi como se
hizo nuestra esperanza” (En. Ps. 60, 4).

Las fiestas pascuales en Hipona’

La solemnidad de Pascua venia precedida por el tiempo de Cuaresma.
Cuaresma era un tiempo sagrado: “Hi sunt enim dies sacratissimi toto orbe
terrarum” (S. 209, 1). Era un tiempo de penitencia, de ayuno, de oracion y
de limosna. A lo largo de la Cuaresma aquellos que iban a recibir el bautis-
mo en la noche de Pascua recibian una formacion sobre el “Credo”: sobre
lo que tenian que creer; sobre los Mandamiento del Sefior: como tenian que
obrar y sobre el “Padre-Nuestro”: como tenia que orar.

Siete dias antes como siete dias después de Pascua eran dias festivos.
Durante esos dias no se podian celebrar ni procesos judiciales ni festivida-
des paganas. La Cuaresma finalizaba con “el triduo mas sagrado del Sefior
crucificado, muerto y resucitado” y estaba constituido por el Viernes, Sa-
bado y Domingo de Pascua.

“Considera ahora ese sacratisimo triduo del Sefor crucificado, se-
pultado y resucitado. El primer dia, que significa la cruz, transcurre
en la presente vida; los que significan la sepultura y la resurreccion los
vivimos en fe y en esperanza” (Ep. 55, 24).

A este triduo sagrado es preciso afnadir el Miércoles santo. En él se ha-
cia memoria de la decision de dar muerte a JesUs y, a la vez, de la uncion de
Cristo por Maria Magdalena en Betania. Era un dia de ayudo y penitencia.

San Agustin no introduce el Jueves santo, dia de la “cena dominica”
(Ep 54, 10), dentro de la liturgia del “triduum” sagrado: “sacratissimum
triduum crucifixi, sepulti, suscitati” (Ep. 55, 24).

El Jueves santo entrd a formar parte del “triduum pascual” mucho mas
tarde, en el siglo IX, en el momento en que se paso la Vigilia de Pascua a

3 POQUE, S., Augustin d’Hippone, Sermons pour la Paque, S. C., Paris 1966, pp. 9-153.



190 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

la manana del Sdbado santo. A partir de ese momento el “triduum pascual”
no comprendia, como en la época de San Agustin, el Viernes santo, Sabado
santo y Domingo de Pascua, sino el Jueves santo, el Viernes santo y el Sa-
bado santo. Estaba centrado en la muerte de Cristo y no en su resurreccion.
Pascua pasé a significar tnica y exclusivamente el Domingo de Pascua.
Muy diferente era en la época de San Agustin en donde “el triduo sagrado”
estaba centrado en el Domingo de Pascua.

Con el Viernes santo comenzaba por consiguiente el “triduo sagrado”.

“Se celebra la pasion del Sefior: es tiempo de lamentarse, tiempo de
llorar, tiempo de confesar y suplicar. {Y quién de nosotros es idoneo
para derramar lagrimas segtin el mérito de dolor tan grande? ¢Pero qué
ha aseverado hace un momento el profeta? ¢ Quién dard agua a mi cabeza
y a mis ojos una fuente de lagrimas? Si verdaderamente hubiera en nuestros
ojos una fuente de lagrimas, ni siquiera esta bastaria” (En. Ps. 21, I, 1).

El Viernes Santo era considerado como solemnidad. En ¢él se tenia
la celebracion de la Palabra y una homilia. Sobre las Lecturas de este dia
sabemos con certeza que una de ellas era la Pasion de Cristo segun algu-
no de los Evangelios. En Africa se leia con preferencia la Pasion segtn el
Evangelio de San Mateo 4.

“Con toda solemnidad se lee y se celebra la pasion de Jesucristo,
nuestro Sefior y Salvador, cuya sangre purgé nuestros delitos. El obje-
tivo es que esta devota practica anual renueve nuestra memoria y que,
al acudir tanta gente, la proclamacion de nuestra fe alcance mayor
gloria. La solemnidad misma me exige que os dirija un sermoén sobre
la pasion del Senor, segtun €l me lo conceda” (S. 218, 1).

“En cuanto a la pasién, como soélo se lee un dia, es costumbre que
sea la narrada por Mateo. Tiempo atras habia deseado que la pasion se
leyese cada ano segtin un evangelista distinto. Y se hizo; pero, al no oir
los asistentes lo acostumbrado, quedaron desorientados” (S. 232, 1).

4 WiLLs, G. G., St.Augustine’s Lectionary, London 1960; MARCONI-KOGLER M.,

Die Perkopen im Gottesdienst bei Augustinus. Ein betrag zur Erforschung der liturgischen
Schriflesung in der frihen Kirche, Wien 2010.



EL SENTIDO DE LA CRUZ SEGUN SAN AGUSTIN 191

Conservamos cuatro sermones que San Agustin predicd el Viernes
santo: 218, 218A, 218B y 218 C. En estos sermones San Agustin llama sobre
todo la atencion de sus fieles sobre la Resurreccion de Cristo. La cruz solo
es escandalo para los paganos. Para los que creen, para los cristianos, es

LT3

una promesa y seguridad de la gloria: “titulus gloriae”, “fiducia gloriae”.

El Sermoén 218 es un comentario de la Pasion segtn el Evangelio de
San Juan. Lo predic6, quizas, en el momento en que San Agustin deseaba
cambiar la lectura de la Pasion segin San Mateo por la lectura de la Pasion
segun algln otro de los Evangelios. Lo predic ciertamente en un Vier-
nes santo segun lo afirma ¢l mismo. En ¢l hace referencia a los diferentes
acontecimientos de la pasion de Cristo segun los narra San Juan y a conti-
nuacion hace un breve comentario espiritual de cada uno de esos hechos o
acontecimientos de la pasion. Del Sermon 218A solo conservamos algunos
fragmentos. El Sermon 218B se juzga que fue predicado el Viernes santo
del afio 397. San Agustin mismo afirma:

“Hoy celebramos con toda solemnidad el misterio grande e inefa-
ble de la pasion del Senor. Misterio que, a decir verdad, nunca se apar-
ta ni del altar al que asistimos, ni de nuestra boca y frente, para que re-
tengamos siempre en el corazon lo que continuamente nos presentan
también los sentidos del cuerpo” (S. 218B, 1).

Este Sermon se fundamenta en el Salmo 21 y de forma particular en
los versiculos 17-19 y 28-29.

San Agustin llama a la celebracion del Viernes santo “‘sacramento
grande e inefable” (magnum et ineffable sacramentum). La liturgia del
Viernes santo hace presente el misterio que en ella se celebra: la muerte
de Cristo en la cruz. Lo que evocan los ritos, las lecturas, los cantos y las
oraciones se realiza en la celebracion litirgica. Los verbos que emplea San
Agustin hacen todos ellos referencia a “hacer memoria.”

El tema de la reflexién de San Agustin en este Viernes santo es, sobre
todo, el de los frutos de los sufrimientos de Cristo en la cruz. Estos frutos
son presentados como “salus nostra”, la salvacion que el Sefior nos ha otor-
gado. Y esto es motivo de gran alegria. Este Sermon muestra con claridad
que el Viernes santo se encuentra dentro del proyecto de Dios sobre nuestra
salvacion.



192 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

En este Sermoén San Agustin hace, en primer lugar, un comentario de
1 Co 1, 23-25: “La debilidad y la locura de Dios han sido victoriosas”. A
continuacion, comenta los versiculos 17-19 del Salmo 21. Estos versiculos
son una profecia sobre algunos detalles de la pasion segiin son narrados
por los diferentes Evangelios. Estos detalles anunciados (praenuntiata) en
el Salmo 21 y que se realizan en la pasion (impleta) revelan ciertamente el
proyecto divino de salvacion.

El Salmo 21 era proclamado o cantado en la liturgia del Viernes santo.
Al comentar alguno de sus versiculos San Agustin llama la atencion de
sus fieles sobre el comportamiento de los judios, enemigos de “la Cabeza
de la Iglesia”, es decir, Cristo, ¢ igualmente sobre el comportamiento de
los donatistas, enemigos del “Cuerpo de Cristo”, la Iglesia. Los donatistas
afirmaban que la Iglesia era exclusivamente su pequeia iglesia particular
de Africa. Ante ello Agustin llama la atencion sobre el simbolo de la tinica
de Cristo, tejida de arriba hacia abajo. Esta tinica es la expresion “de la ca-
ridad y de la unidad de la Iglesia”. “Charitas” y “Unitas” desempenan una
funcion de suma importancia en el pensamiento de Agustin. Son como dos
caras de una misma realidad. No se las puede separar. Y finaliza su sermén
con la idea que expuso en el comienzo mismo del sermon: no es suficiente
hacer conmemoracion de los sufrimientos de Cristo exclusivamente en el
Viernes santo; es necesario vivir dia a dia este misterio mediante una vida
santa: “Non semel in anno, sed continua sanctitate”.

En este Sermén encontramos tres partes. En la primera de ellas se
pone en contraste la actitud de los judios frente a la actitud de los cristia-
nos. En la segunda parte, apoyandose en el salmo 21, muestra cémo este
Salmo anuncia, e incluso con detalle, la pasion de Cristo. En la tercera parte
hace referencia a los donatistas mostrando que los frutos de la muerte de
Cristo en la cruz son la universalidad de la redencion, la caridad y la unidad
de la Iglesia.

El Sermén 218C fue predicado por San Agustin en un Viernes santo,
en una fecha anterior al 410. En ¢l evoca no pocos temas que desarrollara
ampliamente en otros escritos e incluso en varios de sus sermones. En pri-
mer lugar, la busqueda de la felicidad. El deseo de la felicidad es el deseo
mas profundo y radical del hombre. Este deseo no se sacia mas que en Dios,
participando de la misma vida de Dios, de su gloria, de la Resurreccion de
Cristo. Dios hizo al hombre a su imagen. La perfeccion de la imagen radica



EL SENTIDO DE LA CRUZ SEGUN SAN AGUSTIN 193

en la fidelidad a su modelo. El hombre, imagen de Dios, encuentra su per-
feccion unica y exclusivamente en Dios. Dios es Amor sin limites y, por lo
mismo, don sin limites. Pero el hombre a causa del pecado se cierra sobre
si mismo. Busca su perfeccion, su gloria exclusivamente en si. Pero vivir
lejos de Dios es vivir lejos de si mismo. Sin embargo, Dios no abandona al
hombre. No cesa de venir en su ayuda. Viene en primer lugar a través de
Cristo, Verbo de Dios. Cristo deja su cielo, su gloria y viene a nosotros para
dar muerte a la muerte, para dar muerte al pecado, para liberarnos de él y
abrirnos de nuevo a Dios. A través del misterio de su Encarnacion y, sobre
todo, por su muerte en la cruz da muerte a la muerte y nos hace participes
de su Resurreccion, de su Vida.

Frente a las multiples dificultades y sufrimientos que encontramos a lo
largo de la vida, puede surgir, y de hecho surge, la duda sobre nuestra libe-
racion por la cruz e incluso sobre la promesa de otorgarnos la Resurreccion
y la Vida. En este Sermoén San Agustin afirma y confirma la virtud de la
esperanza de sus fieles frente a las multiples dificultades que encontramos
en la vida de cada dia.

Para hacer comprensible la accion de Cristo en nuestra vida, liberarnos
de la esclavitud del pecado, San Agustin toma como ejemplo una accion
comercial sumamente presente en Hipona, puerto maritimo comercial, el
intercambio de mercancias. Presenta a Cristo como un mercader, "merca-
tor”. Esta imagen de Cristo “mercator” se encuentra presente con suma fre-
cuencia en toda su obra . A Cristo le entregamos nuestro pecado, nuestra
muerte y, en intercambio, ¢l nos da su Vida.

“Asi, por tanto, se dirige a nosotros, en cierta manera, el Sefor,
nuestro Dios y nuestro Salvador, diciéndonos: «iOh hombres!; yo hice
al hombre derecho, y €l se torcio. Os apartasteis de mi y perecisteis en
vosotros. Mas yo he de buscar lo que se habia perdido. Os alejasteis de
mi, dijo, y perdisteis la vida: Y la vida era la luz de los hombres. Ved lo
que dejasteis cuando perecisteis todos en Adan. La vida era la luz de los
hombres». (Qué vida? En el principio existia la Palabra, y la Palabra estaba
junto a Dios, y la Palabra era Dios. Ella era la vida, mientras vosotros ya-
ciais en vuestra muerte. La Palabra no tenia en qué morir; t4, hombre,

5 POQUE, S., «Christus Mercator: Notes Augustiniennes», en Recherches de
Science Religieuse 48 (1960) 564-577.



194 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

no tenias de qué vivir. Porque Cristo el Sefior se ha dignado, recibi sus
palabras; si €l recibi6 las mias, icudnto mas yo las suyas! Hablando,
por asi decir, a las cosas mismas en silencio, dice Cristo el Senor: «No
tenia en qué morir; td, hombre, no tenias de qué vivir; asumi de ti en
qué morir por ti; asume ti de mi de qué vivir conmigo. Hagamos un
contrato: yo te doy a ti y ti me das a mi. Yo recibo de ti la muerte;
recibe ti de mi la vida. Despierta; mira lo que te doy y lo que recibo.
Siendo excelso en el cielo, he recibido de ti la humildad sobre la tierra;
soy tu Sefior, y he recibido de ti la forma de siervo; soy tu salud, y he
recibido de ti tus heridas; soy tu vida, y he recibido de ti la muerte.
Siendo la Palabra, me hice carne para poder morir. Junto al Padre no
tenia carne; la tomé de tu masa para donartela —la virgen Maria era
de nuestra masa; alli asumi6 Cristo la carne de nosotros, es decir, del
género humano-. Recibi de ti la carne en que morir por ti; recibe de
mi el espiritu vivificador de qué vivir conmigo. Para acabar, he muerto
en lo tuyo; vive ta de lo mio» (S. 375 B, 5).

Su muerte fundamenta nuestra esperanza. Llenos de alegria tenemos
que proclamar la muerte de Cristo en la cruz. La cruz es nuestra gloria,
nuestra salvacion. La cruz ha de ser siempre verdadero motivo de alegria.
Es el trofeo de la victoria contra el poder del Demonio. Es el testimonio del
amor, de la misericordia sin limites de Dios. El Viernes santo no es dia de
tristeza o de dolor. Es y ha de ser dia de alegria, el dia de nuestra liberacion
de la muerte, de nuestra participacion de la vida de Dios.

“Asi, pues, no s6lo no debemos avergonzarnos de la muerte del
Senor, nuestro Dios, sino mas bien poner en ella toda nuestra con-
fianza y nuestra gloria. En efecto, recibiendo de nosotros la muerte
que encontr6 en nosotros, hizo una promesa totalmente fidedigna de
que nos ha de dar en €l la vida que no podemos obtener de nosotros.
Quien nos amo tanto que, sin tener pecado, sufrio lo que los pecadores
merecimos por el pecado, écomo no va a darnos lo que da a los justos
€l que nos justifica? {Cémo no va a cumplir su promesa quien promete
sinceramente dar el galardon a los santos, €l que, sin cometer maldad
alguna, sufrié el castigo que merecian los malvados? Sin temor al-
guno, confesemos, o mas bien profesemos, hermanos, que Cristo fue
crucificado por nosotros; digamoslo llenos de gozo, no de temor; cu-
biertos de gloria, no de bochorno” (S. 218C, 2).



EL SENTIDO DE LA CRUZ SEGUN SAN AGUSTIN 195

Para que la alegria de la cruz sea verdadera es preciso que vaya acom-
pafiada de la paciencia y de la humildad. Cristo, elevado en la cruz, frente
a los sufrimientos extremos que le atormentaban tenia el poder de liberarse
de ellos, de bajar de la cruz. Y, sin embargo, no lo hace para ensefiarnos, no
con palabras sino con el ejemplo, a llevar con paciencia las multiples difi-
cultades y sufrimientos que encontramos a lo largo de la vida. Es necesario
tener los ojos fijos en el fin de nuestra esperanza, en la Resurreccion y en la
gloria de la patria futura.

Pero la cruz tenemos que saber vivirla igualmente con humildad. No
podemos gloriarnos en la cruz de Cristo a no ser que seamos sumamente
conscientes de nuestros pecados, de los pecados por los que precisamente
Cristo muri6. La gracia de la liberacion del pecado no viene de nosotros,
sino de ¢él. Gloriarse en la cruz de Cristo es gloriarse de la gracia que nos
ha otorgado. Al final del sermén San Agustin insiste en la paciencia y en la
humildad que han de acompafiar toda nuestra vida.

“Gloriémonos, pues, también nosotros en la cruz de nuestro Senor
Jesucristo, por quien el mundo esta crucificado para nosotros y noso-
tros para el mundo. Cruz que hemos colocado en la misma frente, es
decir, en la sede del pudor, para que no nos avergoncemos. Y si nos
esforzamos por explicar cual es la ensefianza de paciencia contenida
en esta cruz o cuan saludable es, éencontraremos palabras adecuadas
a los contenidos o tiempo adecuado a las palabras? ¢Qué hombre que
crea con toda verdad e intensidad en Cristo se atrevera a enorgullecer-
se, cuando es Dios quien ensena la humildad no sélo de palabra, sino
también con su ejemplo?” (S. 218C, 4).

El Sabado santo prolonga y profundiza al Viernes santo. Jesus muerto
es colocado en un sepulcro y este sepulcro es cerrado con una gran losa. “Et
sepultus est”. Este hecho, “et sepultus est”, es la expresion clara y precisa
de la realidad de la pasion y de la muerte de Cristo. El sufrimiento aisla de
todo y de todos. Anula toda palabra, impide toda comunicacion. Pero si
el sufrimiento nos deja sin la palabra no es porque quien sufre se encuen-
tre en la imposibilidad de pronunciar, de articular una palabra. Es porque
las palabras se vacian de sentido. Quien sufre no encuentra palabras para
expresar lo que siente. La comunicacion se hace vacia. Lo tnico que hace
posible la comunicacidon con aquel que sufre es una presencia acogedora.
Quien sufre se encuentra en la soledad. El sufrimiento tiene efectos psico-



196 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

logicos sumamente diferentes a de los de la felicidad o el bienestar. El dolor
esta, en primer lugar, localizado en una parte concreta de nuestro cuerpo.
Nos centra y nos concentra sobre el miembro enfermo. Nos aisla de todo y
de todos. Nos introduce en un mundo de silencio y de soledad. Es, en cierto
modo, la presencia de la muerte en la vida. La muerte es la incomunicacion
total, absoluta. Frente a la persona que acaba de fallecer podemos hablarle,
llorar, besarla, y siempre encontramos el silencio como respuesta. El poeta
ha dicho: “jQué solos se quedan los muertos!”. Pero en realidad tendria que
haber dicho: “jQué solos nos quedamos nosotros!”. Ante la persona que
acaba de fallecer chocamos con la oscuridad y el silencio. Es la expresion
de lo que quiere decir “ef sepultus est”.

“¢Como muere el cuerpo? Si lo abandona el alma. Si lo abandona
el alma -repito— muere el cuerpo, y queda un cadaver, poco antes
apetecible, ahora despreciable. Tiene miembros, ojos, oidos; pero son
las ventanas de la casa, el inquilino se ha ausentado. Quien llora al
muerto, en vano llama a las ventanas de la casa: dentro no hay nadie
que escuche. {Cuantas cosas dice el afecto de quien lo llora, cuantas
cosas enumera, cuantas recuerda, y con qué delirio de dolor —por
decirlo asi- habla, como si el muerto sintiera, cuando habla a un au-
sente? Enumera las costumbres y los signos de benevolencia que le
manifestaba: «td eres quien me diste aquello, quien me ofreciste esto
y lo otro, quien me has amado asi y asi». Pero si atiendes, si entiendes,
si reprimes tu delirio de dolor, quien te ha amado se fue; en vano
insistes en llamar a la casa, en la que no puedes hallar al inquilino”

(S. 65, 5).

Jesus en el sepulcro participa en plenitud de nuestra naturaleza huma-
na. Asume nuestra naturaleza hasta el extremo, hasta la soledad total como
es la soledad de la muerte, como es la soledad del sepulcro. Y he aqui que
Jesus habita en ese momento entre los muertos.

“Veamos, pues, los contratos mediante los que fuimos rescatados.
Después de haber proclamado en el Simbolo: «Nacio del Espiritu Santo y
de la virgen Maria», digamos ya qué sufri6 por nosotros. Prosigue: «Fue
crucificado en tiempos de Poncio Pilato y fue sepultado». éQué he dicho?
¢Que fue crucificado el Hijo unico de Dios, nuestro Sefior? {Que fue
sepultado nuestro Senor, el Hijo unico de Dios? Fue crucificado el



EL SENTIDO DE LA CRUZ SEGUN SAN AGUSTIN 197

hombre: Dios no cambi6 ni murié y, sin embargo, en cuanto hombre
sufri6 la muerte» (S. 213, 4).

Jesus, por el misterio de su Encarnacion, tom6 sobre si mismo todas
nuestras soledades, incluso las mas extremas como la del Huerto de los
Olivos o la de su muerte en la cruz o, sencillamente, la del sepulcro. Lo
esencial de la pasion es menos el sufrimiento fisico que la soledad mas
profunda y radical que le hizo gritar: “Dios mio, Dios mio, por qué me has
abandonado” (Mt 15, 30).

Jesus, a lo largo de su pasion guarda silencio. Su silencio no es el signo
de que nos abandona o se aleja de nosotros, sino que quiere instruirnos. Su
silencio tiene un sentido. El silencio de Cristo a lo largo de la pasion revela
la salvacion de los hombres. Es un sacramento, “sacramentum passionis”.
El silencio de Jesus es sumamente elocuente.

“El Sefior, al ocultar con este silencio el misterio de su venerable
pasion, hace volver al orden de su misericordia y providencia la volun-
taria ruina del hermano, esto es, el abominable delito de su traidor, de
modo que, lo que con perversa intencion €l hacia para destruccion de
un solo hombre este con providente gerencia lo dirigia hacia la salvacion
de todos los hombres” (En. Ps. 7, 1).

La cruz es la soledad en la que, con frecuencia, con suma frecuencia se
encuentra el hombre. Esta soledad no desaparece con razonamientos, sino
con la presencia de alguien que ama. Pero si hay una soledad que ninguna
palabra, ninguna presencia de ayuda o consolacion logra entrar en ella, esta
soledad total, absoluta es precisamente el infierno. El infierno es la soledad
que el amor no llega a calentar, alli en donde el amor no tiene acceso. Y he
aqui que Jesus, a través de su pasion, llega incluso a franquear la puerta del
infierno. “Descendio a los infiernos.” Se hizo presente y ofrecioé su mano a
los que alli se encontraban para que pudiesen salir.

“Mejor te levantas si te ayuda el que no cae. Cristo, que no podia
caer, descendi6 hasta ti. Tu caiste; él bajo y te alarg6 la mano. Como
ta, por ti mismo no puedes levantarte, estrecha la mano del que vino a
ti; te levantara el fuerte» (En. Ps. 95,7).



198 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

La palabra de Jesus se hizo oir en medio de la soledad, del silencio. El
Evangelio dice: “Y he aqui que el velo del templo se rasgo en dos de arriba
a abajo, la tierra temblo, las piedras se desgajaron, las tumbas se abrieron
v los cuerpos se levantaron, unas personas santas que descansaban en
paz salieron de las tumbas entraron en la ciudad santa y se aparecieron
a muchas personas” (Mt 27, 52-53). Es la expresion mas clara del sentido
cristiano del sufrimiento. En lugar de encerrarnos en nosotros mismos, nos
abre a los otros.

El sufrimiento se rasga como el velo del templo para mostrar la pre-
sencia de Dios. Jestis descendio al reino de la muerte como Redentor para
liberar las almas de los que alli se encontraban encerrados. “Descendio a
los infiernos” para San Agustin pertenece a la fe. La Sagrada Escritura da
testimonio de ello con claridad (1P, 18-22).

“Esta bien probado que el Sefior, muerto en su carne, bajé a los infiernos.
En efecto, no podemos contradecir a la profecia que dice: Porqgue no deja-
ras a mi alma en el infierno. El mismo Pedro lo expone en los Hechos de
los Apostoles para que nadie ose entenderlo de otro modo, ni desfigure las
palabras de Pedro mismo en las que afirma que se libro de los dolores del
infierno, pues era imposible ser retenido en ellos. {Quién, si no es un infiel,
negara que Cristo estuvo en los infiernos? “(Ep. 164, 3) 0

Hay una relacion sumamente estrecha entre la actitud de Jesus en la
cruz y su actitud en el sepulcro. Sobre la cruz Jesus se olvida de si mismo,
de su sufrimiento. No piensa mas que en las personas que se encontraban
a su lado y en primer lugar, en el Buen Ladron. A €l le dice: “Hoy estaras
conmigo en el paraiso” (Lc 23, 42). Piensa en Maria: “Mujer, ahi tienes a
tu hijo” (Jn 29, 26) y en San Juan: “Hijo, ahi tienes a tu madre” (Jn 29, 27)
Piensa igualmente en todos aquellos que no cesaban de injuriarle: “Padre
perdonalos, no sabes lo que hacen” (Lc 23, 34). Jests rompe el silencio en
el que le encerraba el dolor para abrirse a los otros y poder ayudarlos. Da
muerte al dolor, da muerte a la muerte. Rompe el silencio que le cierra en
si mismo, como el velo del Templo se rompid a su muerte para revelar el
misterio de Dios, como en el momento de la resurreccion rompera igual-

6 ANCONA, G., Disceso agli inferi. Storia e interpretazione di un articolo di fede,
Roma 1999.



EL SENTIDO DE LA CRUZ SEGUN SAN AGUSTIN 199

mente la piedra que le encerraba en el sepulcro para dejar entrar en ¢l la
luz de Dios.

“Esta cumplido, y, tras lo cual, reclinando la cabeza, entrego su Espiritu.
Entonces se conmovieron los cimientos de la tierra; entonces, resque-
brajadas las rocas, se abrieron los abismos del infierno y los sepulcros
devolvieron a los muertos, y para decir aquello que nos ha traido hasta
aqui, puesto que ya habia llegado el momento de que se desvelase en el
misterio de la cruz todo lo velado en el Antiguo Testamento, se rasgd
el velo del templo” (S. 300, 4).

“Que nos ayude aquel de quien nos viene la gracia; que nos ayude
el brazo poderoso que anunciamos a toda generacion venidera. Nos
asista él, y como con la llave de su cruz, nos abra el misterio ahi ence-
rrado. No en vano, tras su crucifixion el velo del templo se rasgé por
el medio, para demostrarnos que por su pasiéon quedaron patentes los
secretos de todos los misterios “(En. Ps. 70, II, 9).

“Tras la pasion de Cristo en la cruz, se rasg6 el velo del templo para
que, a través de la pasion de Cristo, se revelen los misterios secretos
a los fieles que pasan a beber, con la boca abierta por la confesion, su
sangre” (C. Faust. 12, 11).

Jesus desciende a lo mas profundo de la muerte, hasta el reino de los
muertos, y libera a todos los que alli se encontraban para llevarlos con él
hasta la gloria del cielo. Jestus rompe las puertas del infierno para liberarnos
del poder de la muerte, del poder de la soledad y del aislamiento.

“éQué espiritus son aquellos cuyo testimonio acerca del Senor re-
coge Pedro en su carta, diciendo: Mortificado en la carne; vivificado en
el espiritu: en espiritu fue también a predicar a los espiritus encarcelados,
etc. ? Parece que estaban en el infierno y que, al descender a él Cristo,
evangelizo a todos y libert6 a todos graciosamente de las penas y de
las tinieblas, de manera que a partir de la resurreccion del Sefor liqui-

dados los infiernos, solo hay que esperar todavia el juicio del Sefor”
(Ep. 163).

El descenso de Cristo a los infiernos no es mas que la expresion supre-
ma de la humildad. Descendi6 hasta lo mas profundo de nuestra miseria, la
asume para liberarnos de ella.



200 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

EL QUE NOS CREO, NOS RECREO (s. 260 D, 2)

La creacion

En la creacion Dios hizo brotar todos los seres de la nada. La creacion
es un don y un don absolutamente gratuito de Dios. Dios crea libremente.
No tiene necesidad de los seres de este mundo. Dios los crea para que parti-
cipen, en cierto modo, de su ser divino. Cada ser lleva impresa en su ser la
huella de este don, de este amor de Dios. Es cierto que Dios es misterio de
Trinidad y, por lo mismo, la creacion es obra de las tres divinas Personas.
Todos los seres de este mundo llevan, por lo mismo, impresa la huella de la
Trinidad (Gn litt. I, 6, 12).

Sin embargo, la obra de la creacion, por apropiacion, se atribuye al
Verbo, al Hijo. La creacion es una obra que el Padre realiza por medio del
Hijo. El Padre lo crea todo por el Verbo: “Todas las cosas fueron hechas
por EI” (Io 1, 3). “Por él fueron creadas todas las cosas” (Col 1, 16) (Gen
litt. 5, 15, 33). De aqui que toda la creacion lleve igualmente impresa en si
misma la huella del Hijo.

El Verbo es la expresion, la manifestacion de Dios: “Es el resplandor
de su gloria y la expresion exacta de su naturaleza” (He 1, 8) Por esto Cris-
to dice a sus discipulos:” Quien me ha visto a mi, ha visto al Padre” (Io 14,
9). Todas las criaturas, segun diferentes grados, participan de la naturaleza
del Hijo. Para comprender la verdadera realidad de las criaturas es preciso
verlas a la luz del Hijo, a la luz del Verbo. Todas las caracteristicas del Hijo
se encuentran presentes, como huella, en las criaturas.

La perfeccion de un ser se manifiesta en la calidad de su palabra, de su
expresion, de su forma de expresarse. Todo ser lleva en si la huella de la Pa-
labra de Dios que lo ha creado. La naturaleza misma, en cuanto creada por
la Palabra, es revelacion, palabra de Dios: “El firmamento pregona la obra
de sus manos” (Ps 18, 2). El mundo es como un inmenso libro que habla
de Dios (C. Faust. 32, 20). San Agustin afirma con fuerza e intensidad esta
caracteristica de las criaturas: ser verbo, palabra de Dios (En. Ps. 144, 13).

San Agustin hace del Verbo creador el fundamento de todas las cosas
y todo tiende, esta orientado hacia él. En realidad, todo en este mundo ha-
bla de Cristo, todo es signo, palabra de Cristo. Todos los seres del mundo
llevan impresa la huella del Verbo. Cada ser clama o proclama al Verbo.



EL SENTIDO DE LA CRUZ SEGUN SAN AGUSTIN 201

Todo el “ordo creationis™ es, para San Agustin, cristoldgico. Esta orienta-
cion hacia el Verbo San Agustin la llama con frecuencia “peso” y, cuando
hace referencia al hombre, “amor”, “pies del alma” (Ciu. XI, 28).

Las criaturas son vestigio, huellas del Verbo y nos remiten al Verbo,
Sabiduria y Causa Ejemplar de toda la creacion. La huella del Verbo se
encuentra presente en toda criatura.

En este orden de la creacion el hombre ocupa un puesto intermedio
entre Dios que esta sobre €l y el mundo corporal bajo €l (Ep. 18, 2). El arbol
colocado en medio del paraiso terrenal (Gen 2, 17) San Agustin lo interpre-
ta como la naturaleza del alma. El alma del hombre se encuentra entre lo
alto y lo bajo. Lo alto, es para San Agustin, Dios, el Eterno, el Uno que es
quien asegura la unidad del alma a través de su interioridad o recogimiento.
Lo bajo es el mundo material, lo temporal, la multiplicidad o, sencilla-
mente, el régimen de la exterioridad. Lo alto se identifica con lo interior y
lo bajo con lo exterior: “Deus interior intimo meo et superior sumo meo”
(Conf. 111, 6, 11). Las metaforas superior, inferior, interior, exterior indican
una misma realidad, la tension del alma segun se dirija u oriente hacia Dios
o hacia las cosas materiales (Gn. Adu. Man. 11, 9,12 ).

Las cosas inferiores estan orientadas hacia el hombre y el hombre ha-
cia Dios. El hombre ocupa por lo mismo un término medio en el orden del
universo. El hombre es como un microcosmos que condensa en si a toda la
creacion y la orienta hacia Dios (diu. qu. 67, 5).

El pecado

En medio de este orden del universo surge el pecado, surge el mal y con
el mal el desorden. El problema del mal, de su presencia en este mundo es uno
de los problemas que mas ocupd y preocup6 a San Agustin (lib. arb. 1, 2, 4).

En el estado actual el hombre acusa una deficiencia congénita en su
ser, una desarmonia radical. La raiz de este desorden se encuentra en la
libertad. El hombre mediante su libertad se separa, se aleja de Dios y pone
su mirada en las cosas materiales que le rodean. Desorienta su vida. En
Dios encontraba estabilidad, descanso y equilibrio. Separarse de Dios lleva
consigo una pérdida, un desequilibrio radical. Surge en él una inseguridad.
En lugar de con-sistir, de apoyarse en Dios, pasa a ser pura ex-sistencia, a



202 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

errar, a vivir fuera del que Es, de Dios. La temporalidad pasa a apoderarse
del hombre (pecc. mer. 16, 21;vera rel. 24, 45; S. 80, 8).

Otra de las consecuencias de este estado de desorden y desorientacion
es la ignorancia y la debilidad (vera rel. 39, 72). El origen del error se en-
cuentra precisamente en el desorden del alma (vera rel. 36, 67; agon. 13, 14).

Antes del pecado existia en el hombre un estado de equilibrio, de ar-
monia, de perfecta adecuacion entre su ser y sus legitimas apetencias. Con
el pecado surge una mutacion radical en su naturaleza. Esta queda fuera
de su centro primitivo y vive en una “misera condicion”. “En esta nuestra
misera condicion, que llega a tomar un enemigo por amigo y viceversa!
(Ciu. XIX. 8).

El hombre en su situacion actual se siente en desorden, como si estu-
viese mal hecho. Se entrega a las cosas queriendo vivir de ellas, queriendo
hacer de ellas su riqueza y su posesion. Las cosas ciertamente le fascinan,
pero lo que le ofrecen desaparece en la vanidad del tiempo. Y el hombre se
siente vacio (vera rel. 35, 65). La inquietud tiene como origen y fundamento
el desorden. Sin desorden no hay inquietud: “Las cosas menos ordenadas
se hallan inquietas; ordénense y descansan” (Conf. XIII, 9, 10).

Es a la razon, a quien le incumbe el hacer respetar el “ordo interior”.
Pero dos son los efectos del pecado sobre la razoén, la ignorancia y la debi-
lidad (ignorantia et difficultas) (nat et gr. 67, 81). El hombre caido de la ver-
dad vive bajo el imperio de la vanidad. El hombre vive, por consiguiente,
desorientado, descarriado exterior e interiormente. Se encuentra preso del
mal que ¢l mismo ha deseado.

El hombre no puede liberarse de este mal por si mismo. Se encuentra
sumamente debilitado. Carece de fuerzas para orientar de nuevo su vida.
Necesita que alguien le ayude para ponerse de nuevo en pie.

“El que cre6 la naturaleza, la sana; cayo6 ella por si misma, la levan-
ta €l por si mismo. Esta es la fe, ésta es la verdad y éste es el cimiento
de la fe cristiana. Uno y uno: un solo hombre por el que vino el de-
rrumbamiento y otro por el que nos llegé la reconstruccion. Por aquel,
el derrumbe; por este segundo, la reedificacion. Cay6 el que no se
mantuvo en pie; le levanta el que nunca cay6; cay6 el que abandoné al
que se mantiene firme; y quien se mantiene firme descendi6 hasta el
que yacia en el suelo” (S. 30, 5).



EL SENTIDO DE LA CRUZ SEGUN SAN AGUSTIN 203

Internamente desordenado, transido por la desarmonia el hombre se
halla instalado en una dimensién inquietud. El origen de esta situacion se
encuentra precisamente en la soberbia. Quien vive en y desde la soberbia
busca vivir unica y exclusivamente en y desde si mismo. No ve a nadani a
nadie, solo se ve a si mismo. Quiere, desea que todo esté a su servicio, ser
unico en este mundo. La soberbia encierra dentro de si una perversion de
la voluntad. En lugar de “servir y amar” a Dios, prefiere servirse y amarse
a si mismo. Incluso busca ser superior a Dios. De hecho, la soberbia es
una perversa imitacion de Dios (mus. VI, 13, 40; vera rel. 45, 84;Gn. litt..
VIII, 14, 31).

La soberbia cierra y encierra al hombre en si mismo. Desea poseerlo
todo para si. Es la primacia de lo propio, de lo individual sobre lo comun.
Es lanegacion del amor. Amar es darse. La soberbia en lugar de dar recoge,
guarda. Por esto la soberbia va siempre unida a la avaricia (Gn. litt XI, 15,
19) La soberbia es, por otra parte, amor de la propia gloria. Gloriarse a si
mismo es optar por el particularismo y, finalmente, condenarse a la sole-
dad. Quien se gloria de si mismo rechaza la gloria de los otros y surge en €l
la envidia (Gn. litt. X1, 14, 18).

El hombre hecho, creado para recibir, para acoger, por la soberbia re-
chaza el recibir algo de los otros. Lo quiere todo por si mismo sin necesitar
nada de nadie. El, que habia sido creado por Dios y para Dios, quiere ser
por si mismo. Rechaza ser-de, ser genitivo, relacion, para ser sustantivo,
auténomo, subsistente en si y por si, pero “tanto fit minor, quanto cupit ese
maiorem” (lib. arb. 111, 25, 76). Por esto el soberbio, el orgulloso no sabe
dar gracias, no da gracias jamas.

La soberbia nos introduce en ambiente de disgregacion, de dispersion.
La exterioridad hace perder la interioridad. Dios habita en el interior del
hombre, en lo mas intimo de su ser. Alejarse de la interioridad es, por lo
mismo, alejarse de Dios. La soberbia nos arroja fuera de nosotros mismos,
al exterior. Hace la vida en y desde el exterior (mus. VI, 13, 40).

La nueva creacion

A pesar de esta condicion o de esta situacion en la cual se encuentra
sumido actualmente el hombre Dios no lo abandona. Dios no abandona ja-
mas al hombre, no lo deja solo. No le quita lo que le habia dado. El hombre



204 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

sigue manteniendo su primitiva orientacion hacia Dios y Dios no cesa de
llamarlo para que retorne a El (Trin. IV, 1, 2).

“Me dirijo, pues, a vosotros, dia unico, criaturas mal nacidas de
Adan, pero bien renacidas en Cristo. Ved que sois dia; que fue el Sefior
quien os hizo. El ahuyent6 de vuestros corazones las tinieblas de los
pecados y renovo vuestra vida. [...] En lo que estuvo en nuestro poder,
dimos lo que hemos recibido. Propiamente no fuimos nosotros quienes
os lo dimos, sino que se os dio por mediacion nuestra. El dinero es del
Sefior. Nosotros somos distribuidores, no donantes. Tenemos un Sefor
comun. Repartimos el alimento a nuestros consiervos y nos alimenta-
mos de la misma despensa. No nos pertenecemos a nosotros mismos,
sino a quien derramo6 su sangre en precio por nosotros. Todos hemos
sido redimidos al mismo tiempo y a un mismo precio. Nuestro trigo
es el santo evangelio. Quien nos redimié nos convirtié de siervos en
hermanos; el que era hijo inico nos hizo coherederos. Era hijo unico
y se digno tener hermanos. No olvidéis esta condescendencia, amadi-
simos. [...|] Considerad lo que os digo: sed grano. En la era abunda la
paja, pero llegara el momento de la aventacion y sera separada. Ni una
sola pajuela entrara contigo al granero, ni un solo grano ira al fuego.
Sabe separar quien supo reunir. Te equivocas si piensas que el Sefior
se equivoca. Quien os cre6 y os recred os conoce. Si s6lo os hubiese
creado, pero no recreado, formariais parte de la masa de perdicion”
(S.260D, 2).

Y Dios no cesa de llamar al hombre para que regrese a €l, en primer
lugar, a través de todos los hechos y acontecimientos de la vida. Todas las
cosas gritan que amemos a Dios, que retornemos a ¢l. Todo habla de Dios,
todo es signo, palabra de Dios (Conf. X, 6, 8; ConfIX, 10, 25; Conf. X, 6, 10).

Es cierto que ser sensible a esta llamada de los seres y acontecimien-
tos no es facil. Exige, en primer lugar, prestar atencion. Nuestros sentidos
estan acostumbrados al ruido y no captan la palabra que Dios no cesa de
dirigirnos. Hemos perdido la sensibilidad de la atencion y de la escucha.
Escuchar es una forma de hospitalidad. Exige acoger plenamente la pala-
bra que el otro nos dirige. Pero nos encontramos de tal forma acaparados,
poseidos por el trabajo, por el éxito que solo vemos las cosas y las personas
a la luz de la utilidad, de la eficacia, del valor. Nuestra mirada es fria, sin
alegria y, bajo esta mirada, ni las personas ni las cosas tienen misterio.



EL SENTIDO DE LA CRUZ SEGUN SAN AGUSTIN 205

Las hemos “desencantado”. Todo es instrumento, expuesto a ser tasado,
destinado a ser transformado. Carecemos del sentido de la contemplacion.
No sabemos ver como no sabemos escuchar. Es preciso purificar el corazon
para que de nuevo sienta y vea a Dios en su derredor (lo. eu. tr.1,19).

San Agustin muestra con plena claridad el deseo fuerte, intenso de
Dios de salvar al hombre. Es Dios mismo quien, en cierto modo, se hace
servidor del hombre. Dios ofrece al hombre una posibilidad de salvacion.
No cesa de decirle: “Que quieres que haga por ti?”” (Mc 10, 51). La decision
de Dios es de recrear al hombre, de realizar una nueva creacion. Este deseo
se manifiesta en el hecho de que el Verbo, por quien han sido hechas todas
las cosas, se hace palabra, en todo igual a nuestra palabra menos en la men-
tira, y es la Sagrada Escritura. El Verbo se hace Escritura para indicarnos
el camino de retorno a Dios. Toda la Sagrada Escritura muestra el amor de
Dios para con el hombre. La Escritura es, en verdad, la palabra que Dios
dirige al corazon del hombre (util. cred. 6, 13).

El Verbo, la Palabra de Dios, antes del pecado, hablaba al hombre en lo
mas intimo de su corazéon. El hombre no tenia necesidad de recibir ninguna
palabra del exterior. Pero el hombre abandond su interioridad para vivir en
y desde la exterioridad. El pecado, la soberbia destruyen la interioridad.
El hombre abandona su corazon para vivir en y desde lo exterior. Mendiga
ahora en las cosas que le rodean el sentido de su vida. Al abandonar el co-
razon abandona el lugar en donde el Verbo le habla. El orgullo, la soberbia
son quienes destruyen la fuente que mana en el interior del hombre y le ha-
cen esclavo de lo sensible e incapaz de recibir directamente de Dios la luz
que necesita para orientarse en esta vida. Para que el hombre pueda ponerse
de nuevo en relacion con el Verbo que le hizo se precisa de una mediacion.

Puesto que el hombre vive fuera de si mismo, el Verbo de Dios toma
una forma exterior, se hace palabra humana para hacerse comprensible del
hombre (Gn. adu. Man. 11, 4, 5-5, 6).

Dios desea que el hombre retorne a su interioridad para hablarle alli,
en su corazon. Para ello se adapta a la condicion presente del hombre, a la
exterioridad en la que se encuentra. Le habla en su propia lengua, y es la
Sagrada Escritura. La Sagrada Escritura es, en cierto modo, una encarna-
cion del Verbo. El Verbo de Dios toma un cuerpo de letras, de palabras para
hacerse comprender del hombre (En. Ps. 103, 4, 1; En. Ps. 103, I, 8).



206 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

La realizacion plena de la Sagrada Escritura como voluntad salvadora
y liberadora de Dios es Cristo. De hecho, las tltimas palabras de Cristo
en la Cruz seran: “Todo se ha consumado” (Jo 20,30) Estas palabras de
Jesus no significan todo ha terminado. Tienen un sentido mucho mas pro-
fundo. Después de lavar los pies de los discipulos en la ultima Cena, San
Juan dice: “Habiendo amado a los suyos que estaban en el mundo, Jesis
los amo hasta el extremo” (Jo 13, 1). En la cruz la expresion “fodo se ha
consumado” quiere decir igualmente la perfeccion del amor. La muerte de
Cristo en la cruz es la expresion de un amor sin limite, hasta el extremo.
“Consumado” quiere decir que el amor se ofrece en grado extremo y esta
en relacion con esta otra expresion: “Padre, perdonalos” (Lc 23, 34). El
perdon es el don perfecto, llevado al extremo, al limite. “7odo se ha consu-
mado” quiere decir la promesa de Dios de liberar al hombre, su redencion,
la nueva creacion se ha realizado. Por esto Cristo muerto en la cruz nos
permite comprender la Sagrada Escritura. Cristo es la luz que nos permite
comprender su sentido.

“Todo lo contenido en las Sagradas Escrituras emite el sonido
de Cristo, pero a condicién de que encuentre oidos que lo oigan. ¥
les abrio la inteligencia para que comprendieran las Escrituras. Por ello,
también nosotros hemos de orar para que abra asimismo la nuestra”
(Ep. To. tr. 2, 1).

EL MISTERIO DE LA CRUZ’

La motivacion mas profunda de la muerte de Cristo en la cruz se en-
cuentra en la voluntad del Padre de salvar a todos los hombres: “Esto es
bueno y agradable a Dios, nuestro Salvador, que quiere que todos los hom-
bres se salven y lleguen al conocimiento pleno de la verdad.” (1 Tm 2, 3-4)
Esta voluntad de Dios le lleva incluso a entregarnos a su propio Hijo: “Tan-
to amo Dios al mundo que le entrego a su Hijo Unigénito, para que todo el
que cree en él no perezca, sino que tenga vida eterna.” (Jo 3, 16) El amor de
Dios se encuentra en la base y como el fundamento tanto de misterio de la

7 GARCiA ALVAREZ,J., Celui qui t'a créé,t’a recréé. Les Mysteres de la Passign,de la
Mort et de la Réssurrection du Christ a la lumiere de saint Augustin,Saint-Léger Editions,
Le Coudray-Macuard 2021.



EL SENTIDO DE LA CRUZ SEGUN SAN AGUSTIN 207

Encarnacion como del misterio de la cruz. Solo a la luz de este amor sin li-
mites el misterio de la cruz adquiere pleno sentido. Este amor es una cons-
tante en toda la Sagrada Escritura e igualmente en todas las actuaciones
de Dios sobre el Pueblo de Israel a lo largo de todo el Antiguo Testamento.
Es la razon por la cual Dios interviene en el corazon de la historia humana.

“El se dign6 constituirse en deudor y iqué deudor! Firmé de su pro-
pio puiio el documento, adelant6 la prenda. El documento que él firmé
es la Escritura divina; la prenda que adelant6 es la muerte de Cristo;
su promesa es la muerte de Cristo. Quien regal6 a los impios la muerte
de su Hijo, ¢la nego6 a los piadosos y fieles?” (S. 77 B, 6).

En realidad, no es el hombre quien se salva a si mismo, sino que es
Dios quien le salva, quien viene en su ayuda y lo hace por puro amor. El
amor de Dios no tiene limites. Nos ama y nos ama hasta el extremo. De
hecho es en la cruz en donde Dios nos revela su ser con plena claridad.

“Nada era y me cred; me habia perdido, y me busc6; al buscarme
me hall6; estando cautivo, me redimio; vendido, me libert6; de siervo
me convirti6 en hermano. {Qué devolveré al Sefior? No tienes qué de-
volverle. Si todo lo esperas de él, ¢qué tienes para darle a cambio |...]
Nada encontraras que puedas dar en cambio. No tendras otra cosa a
no ser lo que él te haya dado” (S. 254, 6).

Esta voluntad de amor y misericordia subyace en los diferentes hechos
o circunstancias que rodean la muerte de Jests.

“Y como si le preguntaramos: «éPor qué, entonces, mueres?», res-
pondi6: Mas para que todos sepan —dijo— que cumplo la voluntad de mi
Padre, levantaos, vayamonos de aqui, a la pasion, porque tal es la volun-
tad del Padre, no porque deba algo al principe del mal” (S. 265 D, 4).

La voluntad de Dios, presente en la pasion y muerte de Cristo, se en-
cuentra ya presente con toda claridad en el misterio mismo de la Encarna-
cion. En la Encarnacion se encuentra ya en germen su muerte en la cruz. El
Verbo al tomar la naturaleza humana toma consigo todo lo que ésta lleva
consigo: tribulaciones, sufrimiento, muerte. Al encarnase el Verbo de Dios
se abaja y asume todo cuanto pertenece al hombre.



208 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

“Pon atencién: viniendo de otra region, aqui no hall6 mas que lo
que abunda aqui: fatigas, dolores, muerte: ve lo que tienes aqui, lo que
abunda aqui. Comi6 contigo de lo que abundaba tu misera morada.
Aqui bebi6é vinagre, aqui tuvo hiel. He aqui lo que encontré en tu
morada. Pero te invit6 a su espléndida mesa, la mesa del cielo, la mesa
de los angeles, en la que él mismo es el pan. Al descender y encontrar
tales males en tu morada, no sélo no desprecié tu mesa, sino que te
prometi6 la suya” (S. 231, 5).

Para salvar al hombre levantandolo de su caida y haciendo que pasara
de su alejamiento de Dios, provocado por el pecado, a entrar en amistad
con El, el Verbo no duda en venir a nosotros. El que es nuestra verdad puso
la Verdad a nuestro lado haciéndose hombre (Ciu. XI, 2).

No se puede separar el misterio de la Encarnacion del misterio de la
cruz. La motivacion de uno y otro es la misma. Al aceptar nacer, aceptd
igualmente el morir.

“Dios ha muerto por los hombres. éQuién es Cristo sino la Palabra
que existia en el principio, la Palabra que existia junto a Dios y la Pa-
labra que era Dios? Esta Palabra de Dios se hizo carne y habit6 entre
nosotros. No hubiera tenido en si mismo dénde morir por nosotros si
no hubiese tomado nuestra carne mortal. De esta manera el inmortal
pudo morir y donar la vida a los mortales: haciendo participes de si
mismo en el futuro a aquellos de quienes él se habia hecho participe
antes” (S. 218 C, 1).

El misterio de la cruz es la revelacion de la
misericordia de Dios

La voluntad de Dios es una voluntad de amor, de entrega, de don. Dios,
amor sin limite, se da sin limite, hasta quedarse sin nada, hasta morir para
dar origen a una creacion nueva mas resplandeciente que la primera crea-
cion. Amar es darse y darse exige un desapego de aquello que se da. En-
tregarse a si mismo es un despegarse de si mismo, un olvido total de si, un
morir (Trin. XII1, 11, 15).

En Cristo crucificado muere la vieja creacion fundamentada en el
egoismo y, con Cristo resucitado, surge la nueva creacion fundamentada



EL SENTIDO DE LA CRUZ SEGUN SAN AGUSTIN 209

en el amor, en la caridad. Esta voluntad del Padre es asumida libremente
por Jesus. Muere en la cruz por amor, no por necesidad: “Nadie me quita
la vida, yo la doy libremente” (Jo 10, 18). Sufre su pasion y muere sin que
nadie le obligase a ello. Se ofrece libremente a la muerte por amor. Se iden-
tifica con el amor del Padre. El amor del Padre y del Hijo se unen en la cruz.

“¢De donde nos viene a nosotros la vida? ¢De donde le llegé a él
la muerte? Centra la atencion en él: En el principio existia la Palabra, y
la Palabra estaba junto a Dios, y la Palabra era Dios. Busca alli la muerte.
éDoénde se la encuentra? ¢{De donde le viene? {Como era la Palabra?
La Palabra estaba junto a Dios, la Palabra era Dios. Si encuentras en ella
carne y sangre, encuentras también la muerte. Por tanto, ¢de donde
le vino la muerte a aquella Palabra? ¢De dénde nos vino la vida a
nosotros, hombres moradores de la tierra, mortales, corruptibles y pe-
cadores? Nada habia en ella de donde pudiera surgir la muerte y nada
teniamos nosotros de donde obtener la vida. De nuestro haber, él tomo
la muerte, para darnos del suyo la vida. {Cémo tomé €l la muerte de
nuestro haber? La Palabra se hizo carne y habito entre nosotros. Recibi6 de
nuestro haber lo que iba a ofrecer por nosotros. En cambio, la vida,
ide dénde nos vino a nosotros? Y la vida era la luz de los hombres. El
fue para nosotros vida; nosotros para €l, muerte. Pero {qué clase de
muerte? Una muerte fruto de su benevolencia, no resultado de su ser.
Muri6 porque lo tuvo a bien, porque quiso, porque se compadecio;
muri6é porque tenia el poder de hacerlo. Tengo poder para entregar mi
alma y poder para volver a tomarla” (S. 232, 5).

San Agustin se acerca al misterio de la cruz a la luz de la misericordia.
La misericordia es la luz que nos permite comprender el sentido de la cruz.
Cristo en la cruz libera al hombre del pecado y de la muerte. Esta liberacion
es obra de la misericordia de Dios.

La misericordia significa tomar, asumir la miseria de alguien en nues-
tro corazon. Sufrir porque el otro sufre. “Cuando uno sufre es la miseria,
cuando se sufre con el otro es la misericordia” (Conf. III, 2, 2).

Cristo en la cruz toma en sus manos nuestra miseria. Se hace pecado
para liberarnos del pecado, muere para vencer la muerte (S. 23 A, 2-3).

“iCuan grande amor tiene, pues, el Sefior, si envi6 a Cristo a ser
crucificado por los pecadores e impios y al precio de su sangre nos



210 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

redimi6 a los que éramos sus enemigos por amar las cosas que €l hizo
en lugar de €l que las hizo!” (S. 5, 2).

La motivacion de morir en la cruz no fue la exigencia de aplacar al
Padre, sino el amor del Padre que para salvarnos entrega a su propio Hijo.
Fue el amor misericordioso del Padre quien nos entrega a su propio Hijo
hasta la muerte y una muerte de cruz. La muerte en la cruz muestra toda la
misericordia y el afecto infinito de Dios Padre hacia nosotros.

San Agustin, en los tres sermones predicados el Viernes santo, 218,
218B y 218C, insiste sobre la alegria. La cruz no es escaindalo mas que para
los paganos y los maniqueos. Para los cristianos es garantia de salvacion y
motivo de gloria: “titulum gloriae, fidutia gloriae” (S. 218, 3). Su tema es
la vida y no la muerte.

“Quiza te parezca poco el que haya venido, vestido con carne hu-
mana, Dios por los hombres, el justo por los pecadores, el inocente por
los culpables, el rey por los cautivos y el amo por los siervos; el que se
le haya visto en la tierra y haya convivido con los hombres; ademas de
eso, fue crucificado, muerto y sepultado. {No lo crees? Quiza digas:
«¢Cuando tuvo lugar eso?». Escucha cuando: «En tiempos de Poncio Pi-
lato». Intencionadamente, se te puso también el nombre del juez, para
que no dudaras ni del cuando. Creed, pues, que el Hijo de Dios «fue
crucificado en tiempos de Poncio Pilato y sepultado». Nadie tiene mayor
amor que éste: que alguien entregue la vida por sus amigos. {Piensas
que nadie? Absolutamente nadie. Es verdad, Cristo lo ha dicho. Pre-
guntemos al Apoéstol y que él nos responda. Cristo -dice- murié6 por los
impios. Y de nuevo: Cuando éramos sus enemigos, Dios nos reconcilié
consigo por la muerte de su Hijo. He aqui, pues, que en Cristo encon-
tramos un amor mayor, dado que entregé su vida no por sus amigos,
sino por sus enemigos. iCuan grande amor el de Dios por los hombres!
iQué afecto el suyo, hasta el punto de amar incluso a los pecadores y
morir por amor a ellos! Dios nos manifiesta su amor a nosotros -son
palabras del Apéstol- en que, cuando ain éramos pecadores, Cristo
muri6 por nosotros” (S. 215, 5).

Pero, a la vez, la redencion es obra del Hijo al unir su voluntad a la
voluntad del Padre. La voluntad del Padre y del Hijo se unen en un mismo



EL SENTIDO DE LA CRUZ SEGUN SAN AGUSTIN 211

deseo: liberar al hombre del pecado. Y esta liberacion del hombre por el
Padre y el Hijo es revelacion, manifestacion de su misericordia (S. 22, 9).

Cristo con su muerte en la cruz da muerte al pecado, a la muerte.
Destruye el pecado y da la vida. Cristo es fuente de vida. Nos otorga la
misma vida de Dios. Nos hace participes de su vida. Nos hace hijos de Dios
y hermanos suyos. Con su muerte renacemos a la vida misma de Dios. De
hecho, dos son los efectos de la muerte de Cristo en la cruz: nos libera del
pecado y de la muerte y nos hace hijos de Dios.

“iGran misericordia la de quien ascendi6 a lo alto e hizo cautiva
la cautividad éQué significa hizo cautiva la cautividad? Dio muerte
a la muerte. La cautividad fue hecha cautiva: la muerte recibio la
muerte. Entonces, équé? {Soélo esto hizo el que ascendi6 a lo alto e
hizo cautiva la cautividad? ¢{Nos abandon6? He aqui que estoy con
vosotros hasta el fin del mundo. Fijate, por tanto, en aquello: Reparti6
sus dones a los hombres. Abre el seno de la piedad y recibe el don de
la felicidad” (S. 261, 11).

En esta identificacion de su voluntad con la voluntad del Padre Jesus
revela el verdadero sentido de la obediencia. No existe verdadera obedien-
cia al margen del amor. La obediencia es un acto de amor y, en cuanto tal,
plenamente libre. Hay verdadera obediencia alli en donde hay libertad. Una
obediencia al margen de la libertad deja de ser obediencia para convertirse
en esclavitud. La obediencia es revelacion del amor y no hay amor alli en
donde Ia libertad esta ausente.

“Y como si le preguntaramos: «éPor qué, entonces, mueres?», res-
pondi6: Mas para que todos sepan —dijo— que cumplo la voluntad de mi
Padre, levantaos, vayamonos de aqui, a la pasion, porque tal es la volun-

tad del Padre, no porque deba algo al principe del mal” (S. 265 D, 4).

En realidad, si hay un lugar o un momento en donde Jests muestra lo
que es Dios para nosotros es en la cruz. La cruz revela, en primer lugar,
el amor del Padre para con nosotros. No duda en entregarnos, en darnos
incluso a su propio Hijo, Hijo que ama de su corazén de Padre.

“Nos amo6 no s6lo antes de morir su Hijo por nosotros, sino antes de
la creacion del mundo, siendo de esto testigo el mismo Apdstol cuando



212 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

dice: Nos eligid en El antes de la constitucion del mundo. E1 Hijo, a quien el
Padre no perdona, es entregado, pero no contra su voluntad, pues de
El esta escrito: Me amd y se entregd a si mismo por mi.” (Trin. X111, 11, 15).

La cruz nos revela igualmente el amor del Hijo que se da, que se ofrece
incluso hasta la muerte y una muerte de cruz. Jesiis muere Unica y exclusi-
vamente porque nos ama (Ep.lo. tr. VII, 7).

Jesus, en la cruz, toma nuestro pecado, se hace pecado para darle
muerte. Con su muerte da muerte a la muerte: “4 guien no conocio el peca-
do, le hizo pecado por nosotros para que viniésemos a ser justicia de Dios
en él” (2 Cor 5, 21). Asumir nuestro pecado lleva consigo asumir todas las
consecuencias del pecado. Y una de ellas es la fealdad. Es necesario poner
nuestros 0jos en la cruz, en el rostro torturado de Jesus para ver lo que es
el pecado. Nos recuerda que se hizo pecado para dar muerte al pecado. “El
mismo que, sobre el madero, llevo nuestros pecados en su cuerpo, afin de
que muertos a nuestro pecado, vivieramos para la justicia, con cuyas he-
ridas hemos sido curados” (1 P. 2, 24). “Cristo nos rescato de la maldicion
de la ley, haciéndose él mismo maldicion por nosotros” (Gal 3, 13).

Uno de los primeros efectos del pecado es la desarmonia, el desorden y
con el desorden y la confusion, la fealdad. San Pablo lo afirma con claridad:
la cruz es escdandalo y absurdo para los que no creen (1 Cor 1, 24). La cruz
es instrumento de muerte, de destruccion. Es la negacion de la creacion y
de la vida. “jQué mas deforme que un crucificado!” (S. 95, 4). Es la nega-
ci6n de toda armonia, de toda belleza.

Para San Agustin Dios es la belleza misma: “Puchritudo pulchrorum
omnium” (Conf 111, 6, 10). “Arrebatado hacia ti por tu hermosura” (Conf
VII, 17, 23). La belleza no es un atributo de Dios, es Dios mismo: “Tu
grandeza y tu belleza son una misma cosa contigo” (Conf IV, 16, 29). La
caridad es la belleza. Dios es amor, Dios es caridad Dios es, por lo mismo,
la Belleza absoluta (Ep. lo. tr. X, 9)8.

En el misterio de la Trinidad la belleza es atribuida al Hijo, al Verbo.
Al Hijo se le atribuye la “Species” o la “Forma”. De species se deriva “spe-

9% ¢e

ciosa”, hermosa, como de “forma” “formosa”, es decir la belleza. Para

8 FONTANIER, . M., La beauté selon saint Augustin, PUR, Rennes 1998, pp. 129-167.



EL SENTIDO DE LA CRUZ SEGUN SAN AGUSTIN 213

San Agustin “species” es igual que “puchritudo”. El Hijo es la “Forma”, la
“Species”, la “Pulchritudo” (Trin. VI, 10, 11).

“Ahora bien: la armonia comienza por la unidad y es bella gracias
alaigualdad y ala simetria y se une por el orden. Por esta razon, todo
el que afirma que no hay naturaleza alguna que, para ser lo que es, no
desee la unidad y que se esfuerce en ser igual a si misma, en la medida
de su posibilidad, y que guarde su orden propio, sea en lugares o tiem-
pos, 0 mantenga su propia conservacion en un cuerpo que le sirve de
equilibrio; debe afirmar también que todo lo que existe, y en la medi-
da que existe, ha sido hecho y fundamentado por un Principio Unico,
por medio de la Belleza, que es igual y semejante a las riquezas de su
bondad, por la cual el Uno y el (otro) Uno que procede del Uno estan
unidos por una, por asi decirlo, muy cara caridad” (mus. VI, 17, 56).

El Verbo es la belleza por cuya contemplacion anhela todo hombre. Es
la Belleza por la que todas las cosas son bellas. Es la Forma por la que todas
las cosas tienen forma. “Forma est infabricata, atque omnium formosissi-
ma (verarel. 11, 21), “Forma omnium formatorum” (S. 117, 2, 3).

“Esta es la belleza que inflama en ardores de posesion a toda alma
racional: anhelo tanto mas urgente cuanto mas puro, tanto mas cas-
to cuanto mas espiritual y tanto mas espiritual cuanto menos carnal”

(Trin. I1, 17, 28).

Esta belleza del Verbo, en el misterio de la Encarnacion, queda velada,
oculta por el cuerpo carnal.

“¢De donde le viene el ser bello, el mds hermoso entre los hijos de los
hombres? De aqui: En el principio existia la Palabra y la Palabra estaba
Junto a Dios y la Palabra era Dios. Sin embargo, como asumi6 la carne,
en cierto modo asumi6 tu fealdad, es decir, tu condicién mortal, para
adaptarse a ti, conformarse a ti y excitarte a ti a amar su belleza inte-
rior” (Ep. Io. tr. IX, 9).

En la cruz Cristo tomo6 sobre si nuestro pecado y el pecado es la nega-
cion de la belleza, de la armonia. Es la fealdad misma. Pero esta fealdad de
la cruz es fuente de vida, es como el abono del campo.



214 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

“La pasion del Sefior simboliza el tiempo en que lloramos aqui. Los
azotes, las cadenas, burlas, esputos, la corona de espinas, el vino con
hiel, el vinagre en la esponja, los insultos, los oprobios y, finalmente, la
misma cruz y los santos miembros que penden del madero, {qué otra
cosa nos simboliza sino el tiempo presente, tiempo de tristeza, de mor-
talidad y de prueba? En consecuencia, tiempo feo; pero esta fealdad
del estiércol esté en el campo, no en la casa. Que la tristeza provenga
de los propios pecados, no de las ambiciones insatisfechas. Tiempo
feo, pero fértil, si es bien empleado. {Hay cosa mas repulsiva que un
campo abonado? Hermoso estaba el campo antes de recibir los cestos
de abono. Al campo se le hace antes feo para que luego se convierta
en fértil. La fealdad es, pues, un simbolo del tiempo presente; conviér-
tase, sin embargo, esta fealdad en tiempo de fertilidad para nosotros.
Y veamosle en compaiiia del profeta que dice: Le vimos. {Cémo? Sin
honra ni hermosura. {Por qué? Pregunta a otro profeta: Contaron todos
mis huesos. Se contaron todos los huesos del colgado del madero. Ho-
rrible vista la de un crucificado, pero esa fealdad engendra belleza.

¢Qué belleza? La de la resurreccion, puesto que es mas hermoso que
los hijos de los hombres” (S. 254, 5).

La belleza de Cristo es afirmada en los salmos: “Es el mas hermoso
de los hijos de los hombres” (Ps. 44, 3). Pero al asumir nuestra naturaleza,
asumio la fealdad. Cristo es bello “in forma Dei”, pero feo “in forma servi’.
Dios es la belleza absoluta y fuente de toda belleza. Para comunicarnos su
belleza divina el Verbo tomo sobre sobre si la fealdad de nuestro pecado.
San Agustin pone en relacion el Salmo 44, 3, Isaias 53, 2 y Filipenses 2, 6-7.
La cruz es una deformacion para formar, es una destruccion para construir.
Cristo en la cruz es la expresion mas clara de lo que realiza el pecado en
nuestra vida: destruccion, desorden, fealdad. Es la fealdad llevada al extre-
mo (Ep. lo. tr IX, 9).

Para comprender el significado y el valor de la belleza de Cristo y su
deformacion en la cruz es necesaria una inteligencia que procede de Dios
mismo. El fundamento de esta inteligencia es la humildad. Por medio de
ella el hombre confiesa su propia insensibilidad y se prepara para recibir la
verdadera sabiduria.

“Los judios lo ignoraron, los judios lo crucificaron: con su sangre
hizo un colirio para los ciegos. Hechos mas duros y ciegos, los que se



EL SENTIDO DE LA CRUZ SEGUN SAN AGUSTIN 215

jactaban de ver la luz crucificaron a la Luz. iQué ceguera tan grande!
Dieron muerte a la Luz, pero la Luz crucificada iluminé a los ciegos”

(S. 136, 4).

La cruz pasa a ser la fuente de sabiduria que nos permite comprender la
realidad de la vida humana. Esta sabiduria se hizo presente en la actitud del
Buen Ladrén: reconoce a Jestis como el salvador del hombre. La cruz nos
ofrece un conocimiento perfecto de lo que es Cristo, de su amor sin limite.

“Tua, por tu parte, centra toda tu mirada en El, pide caer en sus bra-
zos, teme alejarte de €l, corre hacia El afin de que permanezca en ti el
amor casto que permanece por los siglos de los siglos. Nosotros amemos,
pues él nos amd antes” (Ep. To. tr IX, 9).

El sacrificio de la cruz’

La misericordia toma sobre si la miseria del otro y le ayuda a liberarse
de ella. Sufre con el que sufre y le ofrece su ayuda. Cristo toma nuestra
miseria, nuestro pecado sobre si: Se hizo pecado por nosotros (2 Cor 5, 21)
para liberarnos del peso del pecado, tomo nuestra muerte sobre si para dar
muerte a nuestra muerte.

“A quien no conocia el pecado lo hizo pecado por nosotros? {Quién? (A
quién? Dios a Cristo. Dios hizo a Cristo pecado por nosotros. No dijo
que lo hizo pecador por nosotros sino: lo hizo pecado. Si es execrable
afirmar que Cristo pecd, {quién puede soportar que Cristo sea peca-
do? Y, sin embargo, no podemos contradecir al Apéstol. No podemos
decirle: «(Qué estas hablando?». Decirselo al Apoéstol es decirselo a
Cristo mismo” (S. 152, 10).

A Cristo se le llama con frecuencia “Cordero de Dios”. Cordero era la
victima de expiacion. Cristo se hizo victima llevando sobre si el pecado.
Se constituye en verdadera victima para la remision del pecado. Cristo en

9 NEuscH, M., Une conception chrétienne du sacrifice. Le modele de saint Augustin,
dans Les sacrifices dans les religions, Paris 1994, pp. 117-138 ; BREVENT, P., «La
croix,véritable sacrifice. Saint Augustin», en Revue de doctrine chrétienne 21 (1962)
110-116.



216 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

la cruz cargd con nuestra debilidad y flaqueza, con todos nuestros des-
ordenes. “Hic infirmitates nostras portat et pro nobis in doloribus est”
(S. 229H.3). Y se ofrece a si mismo al Padre. Es el “Cordero” ofrecido en
sacrificio a Dios.

Cristo es, a la vez, el sacerdote o quien ofrece y la victima o lo que
se ofrece. Cristo se ofrece a si mismo: “Nadie me quita la vida ; yo la doy
voluntariamente.” (Io 10, 18). Jesucristo ofrece y se ofrece al Padre incluso
desde su nacimiento.

“CY para qué naciste? Jurd el Sernior, y no se arrepentira: «Tu eres sacerdo-
te eternamente segun el orden de Melquisedec». Naciste del vientre antes del
lucero para ser sacerdote eternamente segun el orden de Melquisedec.
Si naci6 del vientre, entendemos que naci6 de la Virgen; y antes del
lucero, en la noche, como atestigua el Evangelio. Y naci6, sin duda,
del vientre, antes del lucero, para ser sacerdote eternamente segun el
orden de Melquisedec. Porque en cuanto a que naci6 del Padre, Dios
en Dios, coeterno al Engendrador, no es sacerdote, pues es sacerdote
por haber tomado la carne, por ser victima que se ofreci6 por nosotros
y se acept6 por nosotros” (En. Ps. 10917).

“El es el médico, él el medicamento; médico en cuanto Palabra,
medicamento en cuanto Palabra hecha carne. El es el sacerdote y él el
sacrificio (S. 374, 3).

San Agustin ve el sacrificio, y de forma mas concreta el sacrificio de la
cruz, a la luz del deseo de felicidad que habita en todo hombre. “Es opinion
general de los que de cualquier modo pueden hacer uso de la razéon que
todos los hombres desean ser felices” (Ciu. X, 1, 1). Pero la felicidad solo se
encuentra en la unién con Dios. Solo Dios puede llenar con plenitud nues-
tro deseo. La felicidad es una “participacion de la luz de Dios”. El término
de la vida humana “no es otro que estar unidos a Dios” (Ciu. X, 3, 2).

“No puede el alma del hombre ser feliz sino por la participacion de
la luz del Dios, por quien ella y el mundo han sido hechos” (Ciu. X, 1, 1).

Dios es amor, Dios es caridad y en cuanto amor y caridad es donacion
de si mismo. Unirse a Dios y, por lo mismo, conseguir la felicidad es hacer-
se caridad, hacerse don, comunion (Ep. lo. tr. VII, 4-5).



EL SENTIDO DE LA CRUZ SEGUN SAN AGUSTIN 217

“No dijo la Escritura que el Espiritu Santo es amor. [...] sino que dijo:
Dios es amor; [...] Ni hemos de afirmar que, si Dios es llamado caridad,
no es porque la caridad en si sea una substancia que merece el nombre
de Dios [...] No se dice: «Sefior, mi amor»; o: «I'i eres mi amor»; o:
«Dios es mi amor»; sino que se dice: Dios es amor” (Trin. XV, 27).

Pero el hombre esta poseido, habitado por el pecado. La soberbia, el
orgullo le habitan y en cuanto tal vive cerrado sobre si mismo. No ve y oye
a nadie, solo se ve y se oye a si mismo. El individualismo es su morada.
Para encontrar la felicidad, para unirse con Dios y hacerse comunion, aper-
tura a los otros, necesita liberarse de la rutina y de la esclavitud del pecado.
Pero el hombre no puede liberarse por si mismo. Necesita de una ayuda,
de un Mediador. Y Dios que es Misericordia y Amor viene en su ayuda.
Y envia a su propio Hijo: “Tanto amo Dios al mundo que nos entrego a su
Hijo unigénito” (Jo 3, 16). Y el verbo se hizo carne, tom6 nuestra propia
naturaleza con su miseria y su pecado. Se hace pecado para liberarnos del
pecado (Cor 5, 21), para ayudarnos a entrar en la misma vida de Dios, vida
de comunion, vida de don. Y Cristo nos libera del pecado en la cruz, me-
diante el sacrificio de la cruz.

La finalidad del sacrificio y en concreto del sacrificio de la cruz es
unirnos a Dios. Por esto la esencia del sacrifico es la caridad.

“Asi, pues, el verdadero sacrificio es toda obra hecha para unirnos
a Dios en santa alianza, es decir, referido a la meta de aquel bien que
puede hacernos de verdad felices. Y asi, aun la misericordia con que
se socorre al hombre, si no se hace por Dios, no es sacrificio. Pues,
aunque sea hecho u ofrecido por el hombre, el sacrificio es una obra
divina. Tal es el significado que aun los latinos antiguos dieron a esta
palabra. De ahi viene que el mismo hombre, consagrado en nombre
de Dios y ofrecido a Dios, en cuanto muere para el mundo a fin de
vivir para Dios, es sacrificio. Pues esto pertenece a la misericordia que
cada uno practica para si mismo. Por eso esta escrito: Compadécete de tu
alma haciéndola agradable a Dios” (Ciu. X, 6).

En la cruz Cristo con su muerte da muerte al egoismo, al orgullo, al
individualismo, es decir, al pecado. Expresion del pecado es precisamente
el sufrimiento y el dolor. El sufrimiento nos aisla. Rompe toda relacion con
los otros.



218 JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

Cristo en la cruz abre el camino hacia la unién, a la comunién. El mal
nos encierra sobre nosotros mismos. La gracia nos hace salir de nosotros
mismos. “La caridad es don, es ofrenda, es el ser mismo de Dios. El sa-
crificio, fruto y efecto de la caridad, es por lo mismo lugar de comunion.
“Quien ha nacido de Dios ama a su hermano” (1 Jo 4, 7). La atencion al
otro en lugar de anonadarnos, nos construye. La esencia del sacrificio de la
cruz es la caridad.

En el sacrificio no es el hombre quien, por medio de la victima, hace un
don a Dios para obtener de ¢l un contra-don. Es Dios mismo quien da el don
de la salvacion, de la liberacion del pecado con todo lo que éste incluye y
lo da gratuitamente. Mediante este don que nos entrega, que es el don de su
propia vida, quiere que el hombre posea la vida divina y se haga por lo mis-
mo don, entrega a los demas; que la misericordia habite su corazon. Lo que
Cristo pide desde la cruz es que aceptemos ser amor. “Si éramos perezosos
para amarle, no lo seamos para corresponder a su amor” (Ep. lo. tr. VII, 7).

“El mismo hombre, consagrado en nombre de Dios y ofrecido a
Dios, en cuanto muere para el mundo a fin de vivir para Dios, es sa-
crificio. Pues esto pertenece a la misericordia que cada uno practica
para si mismo. Por eso esta escrito: Compadécete de tu alma haciéndola
agradable a Dios” (Ciu. X, 6).

Conclusion

San Agustin fundamenta su pensamiento sobre el sacrificio en la mi-
sericordia, en la caridad. Este es para ¢l el verdadero sentido de la muerte
de Cristo en la cruz.

“Los verdaderos sacrificios, pues, son las obras de misericordia,
sea para con nosotros mismos, sea para con el préjimo; obras de mi-
sericordia que no tienen otro fin que librarnos de la miseria y asi ser
felices; lo cual no se consigue sino con aquel bien, del cual esta escrito:
Para mi lo bueno es estar junto a Dios. De aqui ciertamente se sigue que
toda la ciudad redimida, o sea, la congregacion y sociedad de los san-
tos, se ofrece a Dios como un sacrificio universal por medio del Gran
Sacerdote, que en forma de esclavo se ofreci6 a si mismo por nosotros
en su pasion, para que fuéramos miembros de tal Cabeza; segun ella,
es nuestro Mediador, en ella es sacerdote, en ella es sacrificio.



EL SENTIDO DE LA CRUZ SEGUN SAN AGUSTIN 219

Por eso nos exhort6 el Apostol a ofrecer nuestros propios cuerpos
como sacrificio vivo, consagrado, agradable a Dios, como nuestro culto
auténtico, y a no amoldarnos a este mundo, sino a irnos transformando
con la nueva mentalidad; y para demostrarnos cual es la voluntad de
Dios, qué es lo bueno, conveniente y agradable, ya que el sacrificio
total somos nosotros mismos, dice: En virtud del don que he recibido, aviso
a cada uno de vosotros, sea quien sea, que no se tenga en mds de lo que hay que
tenerse, sino que se tenga en lo que debe tenerse, segin el cupo de fe que Dios haya
repartido a cada uno. Porque en el cuerpo, que es uno, tenemos muchos miem-
bros, pero no todos tienen la misma funcion; lo mismo nosotros, con ser muchos,
unidos a Cristo formamos un solo cuerpo, y respecto de los demds, cada uno es
miembro, pero con dotes diferentes, segin el regalo que Dios nos haya hecho.

Este es el sacrificio de los cristianos: unidos a Cristo formamos
un solo cuerpo. Este es el sacramento tan conocido de los fieles que
también celebra asiduamente la Iglesia, y en €l se le demuestra que es
ofrecida ella misma en lo que ofrece” (Ciu. X, 6).

Jesus mismo, en el momento de instituir la Eucaristia en la tarde del Jue-
ves Santo, dira: ‘Ardientemente he deseado comer esta Pascua con vosotros
antes de padecer; porque os digo que ya no la comeré mas hasta que halle
su cumplimiento en el Reino de Dios” (Lc 22, 15-16). “Habiendo amado a los
suyos que estaban en el mundo, los amo hasta el extremo” (Jo 13, 1). Y en la
ultima Cena sustituye “el cordero pascual” por su propio cuerpo y su propia
sangre (S. 374, 3) y se pone en nuestras manos, como nos entreg6 igualmente
su vida en la cruz. “Nadie me quita la vida soy yo quien la doy” (1o 10, 18).

“Asi, pues, el verdadero sacrificio es toda obra hecha para unirnos a
Dios en santa alianza, es decir, referido a la meta de aquel bien que puede
hacernos de verdad felices. Y asi, aun la misericordia con que se socorre al
hombre, si no se hace por Dios, no es sacrificio. Pues, aunque sea hecho u
ofrecido por el hombre, el sacrificio es una obra divina. Tal es el significa-
do que aun los latinos antiguos dieron a esta palabra. De ahi viene que el
mismo hombre, consagrado en nombre de Dios y ofrecido a Dios, en cuanto
muere para el mundo a fin de vivir para Dios, es sacrificio. Pues esto perte-
nece a la misericordia que cada uno practica para si mismo. Por eso esté es-
crito: Compadécete de tu alma haciéndola agradable a Dios” (Ciu. X, 6).

JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA






