CruD-Ra 234-1 (2021) 147-182

San Agustin y el Hijo de Dios.
Creo en Jesucristo, su unico Hijo, nuestro Sefior

RESUMEN

El presente articulo se adentra en la rica cosmovision de la fe cristologica
agustiniana. El estudio, tras la introduccién de rigor, trata de acercarse a tres
horizontes de la magna y poliédrica cristologia de San Agustin: fe en Jesus (el
Cristo), fe en el Hijo tinico de Dios y fe en nuestro Sefior. Esta es la fe del Hiponense
y ésta es la fe de la Iglesia. En las paginas que siguen se pasa revista a algunos
asuntos cruciales de la vision de Cristo que posee el doctor africano: divina
naturaleza del Hijo, vinculacion con el Padre, uncién pneumatica, caracteri-
zacion esencial (identificacion de Jesucristo con la luz, el camino, la verdad
y la vida), mediacion cristica (con los rasgos ontolégicos y funcionales de la
misma), movimiento kenotico y divinidad regia. Al final, brindamos al lector
las cuatro conclusiones que emergen de modo natural de nuestra reflexion
teologica.

PALABRAS CLAVE: Hijo, Senor, Padre, divinidad, mediacion, filiacién y en-
carnacion.

ABSTRACT

This article delves into the rich worldview of the Augustinian Christological
faith. The study, after the introduction of rigor, tries to approach three ho-
rizons of the great and polyhedral Christology of Saint Augustine: faith in
Jesus (the Christ), faith in the only Son of God and faith in our Lord. This is
the faith of the Hiponense and this is the faith of the Church. In the pages
that follow, some crucial issues in the African doctor's vision of Christ are
reviewed: divine nature of the Son, connection with the Father, pneumatic
anointing, essential characterization (identification of Jesus Christ with the
light, the way, the truth and life), Christ mediation (with its ontological and
functional features), kenotic movement and royal divinity. At the end, we
provide the reader with the four conclusions that emerge naturally from our
theological reflection.

KEY WORDS: Son, Lord, Father, divinity, mediation, sonship and incarnation.



148 MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

1. INTRODUCCION. EL HI1jOo DE D10S. UNA CRISTOLOGIA
EN EVOLUCION PERMANENTE !

En el presente articulo tratamos de abordar el analisis teologi-
co-agustiniano de tres afirmaciones cristologicas del Credo: “Creo en
Jesucristo, su inico Hijo, nuestro Serior”. El estudio se articula en las tres

1 Se trata de una cristologia muy rica en matices. Algunos de sus rasgos
propios pueden verse en estudios de cristologia agustiniana de la dltima década,
como por ejemplo: BEELEY, CH., «Christ and human flourishing in patristic theo-
logy», en Pro Ecclesia 25/2 (2016) 126-153; BOERSMA, G., «Participation in Christ:
Psalm 118 in Ambrose and Augustine», en Augustinianum 54/1 (2014) 173-197,
BocHET, 1., «Ostendit caput, ostendit corpus (In Ps. 147, 18): L'exégése augusti-
nienne de Papparition aux apotres en Le 24, 36-49», en Revue détudes augustiniennes
et patristiques 65/2 (2019) 267-286; BOCHET, 1., «Réflexions sur lexégese figurative
d’Augustin: Christ meets me everywhere: Augustine’s early figurative exegesis de
M. Cameron», en Augustinian Studies 45/2 (2014) 281-290; CAMERON, M., Christ
meets me everywhere: Augustine’s early figurative exegesis, Ed. Oxford University Press,
Oxford 2012; CARREKER, M. L., The integrity of Christ's scientia and sapientia in
the argument of the De Trinitate of Augustine, Ed. Peeters, Leuven-Paris 2013; CARY,
P., The Meaning of Protestant Theology: Luther, Augustine and the Gospel that gives us
Christ, Ed. Baker Academic, Grand Rapids MI 2019; CoNG QUY, J., «Humilitas
Iesu Christi as model of a poor church: Augustine’s idea of a humble church for
the poor», en The Australasian Catholic Record 93/2 (2016) 180-197; ConG Quy, J.,
«Revelation, christology and grace in Augustine’s anti-Manichean and anti-Pelagian
controversies», en Phronema 28/2 (2013) 131-149; EvAN ABLES, T., «<The Word in
which all things are spoken: Augustine, Anselm, and Bonaventure on Christology
and the Metaphysics of Exemplarity», en Theological Studies 76/2 (2015) 280-297.
GROSSE, S., «Unglaubliche Demut: Das Paradox der Christologie bei Augustin»,
en Theologie und Philosophie 94/4 (2019) 481-497; GROVE, K., «Rhetoric and Rea-
lity: Augustine and Pope Francis on Preaching Christ and the Poor», Theological
Studies 80/3 (2019) 530-553; HABERMAS, G., «Saint Augustine on the Resurrection
of Christ: Teaching, Rhetoric and Reception», en Theological Studies 79/1 (2018)
189-191; HAYNES, D., «The transgression of Adam and Christ the new Adam: St.
Augustine and St. Maximus the Confessor on the doctrine of original sin», en
St. Vladimir's Theological Quarterly 55/3 (2011) 293-317; IACOVETTI, CH., «Filioque,
theosis, and Ecclesia: Augustine in dialogue with modern orthodox theology», en
Modern Theology 34/1 (2018) 70-81; JAROSLAW MARCINIAK, B., «Medical Metaphors
in Augustine’s letters», en Vox Patrum 71 (2019) 373-388; KANTZER KOMLINE, H.,
“Ut in illo viveremus”: Augustine on the two wills of Christ, Ed. Peeters, Leuven-Paris
2013; MECONI, D., The one Christ: St. Augustine’s theology of deification, Ed. The
Catholic University of America Press, USA 2013; SCHWEITZER, D., «The role of
human response in the resurrection of Jesus Christ», Toronto Journal of Theology 34/1
(2018) 63-77; O’COLLINS, G., Saint Augustine on the Resurrection of Christ: Teaching,
Rhetoric and Reception, Ed. Oxford University Press, Oxford 2017; O’COLLINS, G.,
«St. Augustine as apologist for the resurrection of Christ», en Scottish Journal of



SAN AGUSTIN Y EL HIJO DE DIOS. CREO EN JESUCRISTO, SU UNICO... 149

partes de dicha confesion de fe: creer en Jesucristo; creer en (su/el)
unico Hijo; creer en nuestro Senor.

Teniendo en cuenta las afirmaciones de William Mallard, consta-
tamos que la cristologia de Agustin desarroll6 una evolucién perma-
nente. Es imposible -y no es nuestro objetivo- explorar aqui toda la
maduracién cristologica del santo. Si vamos a fijarnos en la figura del
Hijo de Dios, tal y como aparece calificada y explicada por algunos
textos selectos del hiponense.

Al mirar al Hijo, el santo afirmé a Cristo como la singularisima
encarnacién del Verbo de Dios en Jests. Agustin -acabamos de indi-
carlo- tuvo su propia evolucién personal en su cristologia, superando
su excesiva dependencia del neoplatonismo y del fotinianismo. Pau-
latinamente fue equilibrando su postura cristologica, hasta concluir
que Dios (el Verbo divino) y el humano Jesus son una sola unién subs-
tancial en la encarnacion (ench. 11,36). Cristo encarnado es salvador
y redentor. Es maestro de humildad y ejemplo de humildad también.
Es el que gana el amor con su nacimiento y sus acciones admirables,
y el que destierra el temor con su muerte y resurreccion. Es el que se
ofrece a si mismo en sacrificio en lugar de todos los sacrificios (enar.
psal. 2,7). El murié por nuestros pecados, asumidos en su carne para
sufrir nuestro castigo (c.Faust. 14,6).

{Subraya Agustin al Hombre-Dios o mas bien al Dios-hombre?
Harnack hace una clara opcién por lo primero, y Portalié -que aduce
muchos textos en favor de lo segundo- terminaria acusando la lectura
cristologica de Harnack de nestoriana (no afirmaria la unidad de lo
humano y lo divino en Cristo). Nosotros consideramos que, depen-
diendo del texto en cuestion, asi se da mas relieve a la divinidad o a

Theology 69/3 (2016) 326-340; OORT, J. van, «“Misisti manum tuam ex alto”: Ma-
nichaean Imagery of Christ as God’s Hand in Augustine’s Confessions», en Vigiliae
christianae 72/4 (2018) 369-389; SLATER, P., Christ the transformer of culture: Augustine
and Tillich: From Logos to Christos: essays on Christology in honour of Joanne McWilliam,
Wilfrid Laurier University Press, Waterloo 2010, 113-136; PATOUT BURNS, J., «Baptism
as dying and rising with Christ in the teaching of Augustine», en journal of Early
Christian Studies 20/3 (2012) 407-438; YAMADA, N., «<What is the Evil to be overcome?
Differences between Augustines and PelagiusViews on Christ’s Life and Death»,
Scrinium 11/1 (2015) 160-180; PORTER, P., «Inheriting Wittgenstein’s Augustine: A
Grammatical Investigation of the Incarnation», en New Blackfriars 100 (2019) 452-473.



150 MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

la humanidad. Y como muchos son los textos cristologicos del san-
to, muchos son los matices que habria que tener en cuenta. Huelga
generalizar. En este articulo sobre el “Hijo” nos parece mas sensato
resaltar que una buena parte de la cristologia agustiniana muestra al
Verbo como el sujeto que rige sobre el hombre.

Agustin habla, por ejemplo, en la Navidad del 411-412 de Cristo
como divino y humano por unidad de persona, anticipandose asi a
Efeso (431). Valora la profunda union de las dos naturalezas cristicas,
desde el planteamiento del intercambio de propiedades, y de aqui na-
cen expresiones antologicas suyas como Dios crucificado, muerte de
Dios, Creador creado, Dios nacido... (Trin. 1,13,18; c.Faust. 26,6; ser.
192,1,1; c.Max. 1,7). Cristo es camino hacia un conocimiento amante
y participativo de Dios. Es el Christus Medicus (eje de la cristologia
agustiniana para Olegario Gonzalez de Cardedal).

Su cristologia se enriquece con la imagen del Christus Totus, segin
la cual considera a Cristo no s6lo como la Cabeza, sino también como
el Cuerpo total, que incluye a sus miembros. Una visién cristologi-
co-eclesiologica, patente, por ejemplo, en Jo.ev.tr. 28,1. También Agus-
tin nos presenta al Cristo del intercambio, como milagroso comercio
de trueque, en el que Cristo asume la condicién humana para que la
humanidad pueda asumir la condicion celestial. Y es que “el Hijo de
Dios participo de la mortalidad para que el hombre mortal participe de la di-
vinidad” (enar.psal. 52,6). El Verbo de Dios llega al mundo en pobreza,
y no en majestad, de modo que la debilidad humana no se sienta abru-
mada (conf. 7,18,24b). El cuerpo humano glorificado de Cristo esta en
el cielo, y sirve de prenda y de instrumento de la resurreccién corporal
de sus adoradores, en el ultimo dia (ep. 187,3,10). Estamos ante el Hijo
de Dios que es el Hijo del Hombre (Io.ev.tr. 19,15). El realizo el ler
movimiento de su intercambio (vaciarse a si mismo) prometiendo el 2°
(del gozo de la resurreccion de su pueblo) 2. Este es el Hijo de Dios, la
segunda persona trinitaria en la que ahora nos adentramos mediante
la guia del aguila de Hipona. Este es el “Hijo” conectado con otros
rasgos y categorias cristicas, como veremos.

2 Cf. MALLARD, W., «Voz “Jesucristo (Jesus el Cristo)», en FITZGERALD, A.,
Diccionario de S. Agustin, Burgos 2001, Ed. Monte Carmelo, pp. 757-766.



SAN AGUSTIN Y EL HIJO DE DIOS. CREO EN JESUCRISTO, SU UNICO... 151

2. CREO EN JESUCRISTO. JESUS ES EL CRISTO,
EL UNGIDO DE D10s

La relacion entre el Padre y el Hijo

Los primeros latinos pro-Nicea habian descrito la relacion entre
el Padre y el Hijo utilizando una analogia con la paternidad humana.
Al igual que los padres humanos dan a luz a hijos que comparten
la naturaleza del padre, argumentaron, asi también el Padre divino
da a luz a un Hijo que comparte la naturaleza divina. Pero usar esta
analogia podria conducir a subordinar al Hijo al Padre, ya que los
hijos humanos estan subordinados a sus padres. Agustin resuelve este
problema argumentando que los nombres “Padre” e “Hijo” indican
relacion pero no sustancia. Segun la teoria de Agustin, la inica forma de
preservar la eternidad del Hijo es negar por completo que los nombres
“Padre” e “Hijo” pertenezcan a la naturaleza divina. El quiere articu-
lar la unidad y la diversidad en la realidad divina trinitaria. Hilario
era reticente a emplear analogias humanas para describir la sustancia
divina; Ambrosio, por su parte, distingue entre la naturaleza comun
del Padre y del Hijo y sus propiedades personales. La teologia trinita-
ria de Agustin -en su conjunto- esta moldeada por su apropiacion del
pensamiento latino pro-Nicea. Agustin estaba perfectamente injerta-
do en su tradicién.

En opinién de M. Weedman, seria deseable examinar mas la re-
lacion entre la gramatica cristologica de Agustin y su gramatica tri-
nitaria. Weedman ya ha sugerido que estas gramaticas son similares:
Agustin habla de Dios, y la forma en que habla de la encarnacién
revela mucho sobre la forma de su pensamiento en De Trinitate. Los
latinos pro-nicenos, incluido Agustin, siempre supieron que Padre e
Hijo eran distintos en “algunas cosas”. La pregunta de Agustin y de
la teologia pro-nicena siempre fue como articular su unidad sustan-
cial. Si: la preocupacion pro-Nicea consistia en encontrar la unidad en
medio de la diversidad. Al igual que con la “teologia del nombre”, la
cuestion de la generacion eterna supone que hay dos personas, Padre



152 MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

e Hijo. La defensa de la generacion eterna del Hijo significaba unir al
Hijo con la sustancia del Padre 3.

La comprension de Jesucristo como “el Hijo” nos ayuda a valorar
la unidad del sujeto personal de Cristo. Esto, al tiempo que se da en
Agustin, recorre la historia de la teologia: se da también en tedlo-
gos actuales (pensemos en J. Ratzinger). Para él decir que Jesus es “el
Hijo” expresa de forma concentrada el propio ser de Jesus y su rela-
cién con el Padre. Con una fuerte impronta joanica, Ratzinger capta
la unidad del sujeto cristologico 4.

El Padre goza cuando hacemos igual a él a su Hijo unico; goza
porque no es celoso (ser. 139.5). Y como Dios no siente celos de su Hijo
unico, por eso engendré lo mismo que es él. Podemos ultrajar tanto
al Hijo como al Padre, al que pensamos honrar afrentando al Hijo;
podemos decir que el Hijo no es de su misma sustancia, con el deseo
de no ultrajar a su Padre. Entonces -nos explica el Hijo de Santa Méni-
ca- ultrajamos a los dos. El Hijo es el resplandor del Padre (ser.118,2),
unido a El. El Espiritu Santo es el don de la amistad del Padre y el
Hijo (Trin. 7,6,11). Todo lo hace el Padre por el Hijo (lo.ev.tr. 18,6).
El Padre también unge al Hijo, y acttia junto a El. Segin Agustin, no
hace el Padre unas cosas y hace otras el Hijo, porque todo lo que hace
el Padre, lo hace por manos del Hijo. Resucit6 a Lazaro el Hijo: {por
ventura esta resurrecciéon no fue también obra del Padre? Dio vista el
Hijo a un ciego: ¢no le iluminé también el Padre? Si: el Padre, por el
Hijo, en el Espiritu Santo. Es una trinidad de personas; pero su obrar
es unico, unica su soberania, inica su eternidad; tinica su coeternidad
y unas mismas las acciones de la Trinidad (cf. ser. 126,10).

Agustin exhorta a creer que el Hijo es igual al Padre; pide creer
ademas que el Hijo procede del Padre, y no el Padre del Hijo (ser.

3 Cf. WEEDMAN, M., «Augustine’s De Trinitate 5 and the problem of the
divine names “Fahter” and “Son”», Theological Studies 72 (2011) 768-786.

4 Cf. URiBARRI BILBAO, G., «Jesucristo, el Hijo», en INSTITUCIONES ACADEMICAS
SAN DAMASO, Jesucristo en el pensamiento de_Joseph Ratzinger (Congreso Internacional. Madrid
17 y 72 de Mayo de 2071) [Disponible en web: http://www.actosacademicossandama-
so.es /congreso mayo2011 /index.php?option=com_content&view = article&id=83:
jesucristo-el-hijo-d-gabino-uribarri-bilbao&catid=41:ponencias-videos&Itemid=67 /
Consulta: 12.05.2011]).



SAN AGUSTIN Y EL HIJO DE DIOS. CREO EN JESUCRISTO, SU UNICO... 153

140,5). Subraya en este razonamiento apologético la divinidad del
Hijo y asegura que decir que el Hijo “es menor” es mostrar que se
tiene una fe adulterada (ser. 140,5). E1 Hijo es el verdadero Dios y es
la vida eterna (ser. 140,3). Puede decirse que recibirle a El en la fe es
recibir la vida eterna, cumpliendo al mismo tiempo el precepto del
Padre. El precepto del Padre es el mismo Hijo, la misma vida eterna
(ser. 140,6).

De la relacion del Padre y el Hijo procede el Espiritu Santo. No
se puede separar, en la teologia agustiniana, la identidad-misién del
Espiritu Santo de la identidad-mision del Padre y del Hijo. El Espiritu
Santo procede principaliter del Padre y communiter del Padre y del Hijo
(Trin. 15,17,29). El Padre y el Hijo poseen en comun el Espiritu Santo,
porque es el Espiritu “anico” de ambos. Lo admite el santo en su ser.
71,33. El Espiritu Santo procede principaliter del Padre (el Padre tiene
auctoritas sobre el Hijo) y communiter del Padre y del Hijo, ya que el Pa-
dre con la generacion entrega todo al Hijo (cf. Trin. 15,17,29). El don
del Espiritu Santo nos ayuda a nosotros a vivir como hijos adoptivos
(ep.Rm.inch. 44 [52]).

La divinidad del Hijo

Tal y como personalmente hemos podido constatar, Agustin de-
fiende sin fisuras la divinidad del Hijo, especialmente, en su polémica
antiarriana. Indica a estos herejes que el Hijo es verdadero Dios (Deus
verus), consubstancial al Padre. Se apoya teologicamente en el evange-
lio de Juan: “en el principio era el Verbo, y el Verbo estaba en Dios, y el Verbo
era Dios”(Jn 1,1). “En el Verbo de Dios reconocemos al Hijo tinico de Dios (Jn
1,14), del que dice San Juan: y el Verbo se hizo carne y habito entre nosotros
(Jn 1,14)”. San Juan dice aqui dos cosas: que Cristo es Dios (1%); que
Cristo es consubstancial al Padre (2?). Todas las cosas han sido hechas
por el Verbo, y sin el Verbo nada ha sido hecho (/n 1,2-3). Por el Ver-
bo, por el Hijo, han sido hechas todas las cosas, todas las criaturas.
Esto significa que no ha sido creado aquel por quien han sido hechas/
creadas todas las cosas. Si el Hijo no ha sido creado, entonces no es
criatura. Si no es criatura entonces subsiste en una misma substancia
con el Padre. Y entonces el Hijo es Dios. Toda substancia que no es
Dios es criatura, y toda substancia que no es criatura es Dios. Luego,



154 MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

si el Hijo no es criatura, entonces es Dios. El Hijo no sélo es Dios,
sino que es Dios verdadero (Trin. 1,6,9). Mediante el Hijo, mediante
Jesucristo “son/existen todas las cosas” (1 Co 8,6). Todo ha sido hecho
por EL Si el Hijo es creador, entonces el Hijo es Dios. Por eso Agustin
defiende la igualdad del Padre y del Hijo; subraya la indivisibilidad
de las operaciones trinitarias “ad extra” de las divinas personas (Trin.
1,6,9). Dice que asi como el Padre, el Hijo y el Espiritu Santo son
inseparables, asi obran inseparablemente (Trin. 1,4,7; S. 213,7). Por
supuesto, dice que es imposible que el Hijo fuera creado por el Padre.
El Hijo es engendrado, pero no creado: “no ha sido creado el Verbo, por
quien todo ha sido creado” (TIo.ev.tr. 1,11).

El santo advierte que Cristo, a causa de sus dos generaciones,
es el Hijo de Dios y también el Hijo de hombre. Dios y el hombre
forman en Cristo una unidad inseparable. El es el anico sujeto (unus
atque idem-una persona). Lo unico consecuente es la communicatio idio-
matum 5. Ella es la base de la mediatio Christi. Quien dice: «El Hijo
no es de la misma sustancia del Padre», {qué otra cosa dice sino: «el
Padre es oro, el Hijo es plata; el Hijo Gnico es un degenerado respecto
del Padre»? Un hombre engendra a un hombre; el hijo engendrado
es de la misma sustancia que el padre que lo engendra (cf. ser. 139.2).

En el ser. 139.4 Agustin se pregunta que quien no tiene principio
en el tiempo, ¢iba a engendrar no un Hijo como él, sino uno degene-
rado? Gran blasfemia es afirmar que el Hijo unico de Dios es de una
sustancia distinta. Indiscutiblemente, si ello es asi, es un degenerado.
Si al hijo de un hombre le decimos «Eres un degenerado», {cual es la
magnitud de la ofensa? Pero {en qué sentido se dice que el hijo de un
hombre es un degenerado?

Dios se compromete compasivamente con la historia a través del
envio de su Hijo tnico. Afirma el santo que en El, que es la Cabeza
(como pronto veremos), habita la plenitud de la divinidad (ep. 187,13,39
y 40). El Hijo posee en cuanto Dios la perfeccion absoluta del ser y por

5 Cf. DROBNER, H., «Esbozos de la cristologia de San Agustin», Augustinus
54 (2009) 140-141.



SAN AGUSTIN Y EL HIJO DE DIOS. CREO EN JESUCRISTO, SU UNICO... 155

eso se apropia el nombre divino “Yo soy” 6. Esto se nos evidencia a lo
largo de toda la reflexion agustiniana.

El Hijo es el Cristo-Ungido de Dios’

En la Sagrada Escritura aprendemos que Jesus es el Cristo, el ungi-
do de Dios. En este sentido, es plausible hablar de la consagracion del
siervo ungido. En verdad, la riqueza sintética de la reflexion cristologica
nos lleva también a sopesar la realidad de Jesucristo como el sacerdote
ungido, como el consagrado por Dios. En efecto, Cristo ha sido consa-
grado por Dios Padre; su mision es sagrada y al mismo tiempo sacrali-
zante. Ademas, la uncién espiritual que ha recibido es diferente de las
unciones del Antiguo Testamento 8. Jests, el Cristo, es Ungido sin dejar
de ser Siervo e Hijo de Dios, tal y como se explicita en el ser. 52,1.

Por lo demas, el Ungido por Dios es el Siervo de Dios9, y no otro.
El dia del bautismo de Jesucristo es el Siervo de Yahveh, preconizado
por Isaias, el que recibe la fuerza de lo alto. Se trata de un poder divi-
no que desciende sobre el Siervo sufriente, el que tenia que padecer.
El poder divino se posa misteriosamente sobre el que sufre por los de-
mas 10. El siervo ungido ha sido constituido tal para proclamar —desde

6 Cf. GALOT, ]., La persona de Cristo. Ensayo ontologico, Ed. Mensajero, Bilbao
1971, pp. 101 y 102.

7 Reproducimos aqui, con pequenos matices diferenciales, las ideas expuestas
en SANCHEZ TAPIA, M., Luz y salvacion. Jesucristo, el dnico iluminador salvifico, en la
Teologia de San Agustin, Ed. Universidad Pontificia Comillas, Madrid 2014, pp. 109-113.

8 Enel Antiguo Testamento se ungia alos personajes con aceite, y en Jesucristo
la uncioén se lleva a cabo gracias al Espiritu Santo de Dios, que desciende sobre ElL
Hablar de Cristo como ungido, en la teologia agustiniana, es promover el dialogo
enriquecedor de la cristologia con la pneumatologia en su pensamiento teolégico.
Ambas deben ir unidas en la reflexion. Justamente por esto, el que es ungido es
ungido “desde lo alto” —por Dios- y se transforma en “el ungido de Dios”. Sail,
David y Salomén fueron también ungidos en sus contextos respectivos (textos
biblicos concretos que nos derivan a este tipo de unciones podemos encontrarlos,
por ejemplo, en 1 §10,1 o en 1 R 1,33-35).

9 Agustin reconoce que ya en el AT se ha dado esta imagen del siervo, y
alude a ella en el caso del profeta Ezequiel (cf. civ.Dei 18,34,2).

10 Tanto el Espiritu de Dios como su poder se ciernen sobre el Siervo de
Dios (Hch 10,38). Esto lo reconoce el propio Pedro (L¢ 9,20), que al principio no
entendi6 plenamente su misién. La gloria de Dios aparece, de este modo, en el



156 MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

su identidad sufriente 11 y no desde otra— la buena nueva a los mas
pobres (s 61,1). Asi desempeina su sacerdocio. Biblicamente, Cristo
es el ungido ya prometido antiguamente por el AT y ejerce su mision
desde las coordenadas cristologicas del N'T, en clave de amor entrega-
do oblativamente hasta el final 12. Cristo aparece como siervo ungido
en toda su trayectoria misional: es ungido con el Espiritu profético en
su bautismo y, ante su autenticidad, se levantan los falsos ungidos (¢
24,4-5). Dios Padre, al resucitarlo, garantiza su veracidad: lo muestra
como el verdadero Mesias. Por eso bajo el cielo no se nos ha dado otro
nombre por el que debamos salvarnos (Heh 4,12). Sélo El, el siervo su-
friente 13 y ungido !4, salva a las sociedades del poder letal del pecado.
Esta uncion de Cristo es una uncién espiritual:

“¢CQuién, por tardo que sea de entendimiento, oyendo hablar a Dios, cuyo
trono es eterno, no reconoce aqui a Cristo, a quien predicamos y en quien cree-
mos, y este mismo Cristo ungido por Dios a la manera que El unge, no con
crisma visible, sino con espiritual e inteligible? ¢ Quién hay tan ignorante en
esta religion, o tan sordo frente a su fama tan difundida, que desconozca que ha
sido llamado Cristo por el crisma, esto es, por la uncion? »15

El Ungido que ilumina y orienta.
La luz del Hijo y la luz de la Iglesia *

La Iglesia esta unida a Cristo, el Ungido, por el amor de Dios.
El le brinda a ella su luz divina. Como resultado de la asuncion de la

sufriente (/n 1,14) que aparecera lleno de gracia y de verdad. Cuando el ungido
es divisado por alguien externo da un testimonio de gracia y de verdad.

11 Una identidad hondamente unida a la figura del Cristo-Mediador, segtin
el propio santo constata (cf. civ.Dei 17,9): el ungido ha de proclamar e iluminar.

12 Este es, precisamente, el perfil del Siervo Altisimo, que por nosotros
tanto se humill6 (cf. civ.Dei 1,24).

13 Caracterizado como el que vivié paradigmaticamente segin la forma
servi (civ.Dei 14,9,3; civ.Dei 20,30,4). Su dimensién de “Siervo” la capta el CEC
en los nn. 565,623 y 608.

14 La doctrina eclesial también asi lo reconoce en CEC 453.
15 Civ.Dei 17,16,1.

16 Cf. MCWILLIAM, J., «La cristologia de las “enarrationes” de 392 sobre los

salmos», Augustinus, revista trimestral publicada por los Padres Agustinos Recoletos, vol.
56, n° 220-221 (XV Congreso Internacional de Estudios Patristicos), 2011, pp. 145-151.



SAN AGUSTIN Y EL HIJO DE DIOS. CREO EN JESUCRISTO, SU UNICO... 157

Iglesia en Cristo, pertenecen a ella los frutos de las victorias ganadas
por él, desde el presente perdén de los pecados hasta las futuras resu-
rreccion corporal y vision de Dios. Cristo emplea la oracion de peti-
cién; es retratado por Agustin como un hombre cuyas esperanzas y
temores hallaron expresion en el hecho de que se volviera hacia Dios
para pedir para si fuerza, y de que implorase a Dios que no se apar-
tase de él. Cristo hombre “depende de” la ayuda divina. En algunas
enarraciones a los salmos (por ejemplo, de la 1 a la 32), el hiponense
maneja muchos nombres y titulos para Cristo: arbol plantado junto a
cursos de aguas, rey sobre Si6n, mediador, médico, piedra angular del
templo, escudo invicto, espada de dos filos, pastor, fuerza, sabiduria,
cabeza y cuerpo... Asegura a los donatistas que en vez de prometer
lealtad a hombres (Donato y sus seguidores), deben poner su confian-
za s6lo en el Sefior. Como la luna, la Iglesia tiene una cara oscura y
otra luminosa. Como soélo del sol recibe la luna su luz, asi la Iglesia
no tiene su luz sino del Unigénito Hijo de Dios. Agustin critica a los
donatistas: alegar santidad apartados de Cristo y romper esa unidad
eclesial en nombre de esa santidad, es hacer gala de un orgullo que
esta totalmente en desacuerdo con la humildad de Cristo.

Nosotros, yendo tras el pecado, perdimos la luz, y con la vuelta
a Dios recibimos la luz. Una cosa es la luz que nos alumbra y otra
nosotros, que somos alumbrados. La luz que nos alumbra y orienta
no se aleja de si ni pierde su resplandor, porque ella es la luz misma.
Asi es como muestra el Padre al Hijo las obras que hace, en el sentido
de que el Hijo ve todas las cosas en el Padre, y asi es el Hijo todas
las cosas en el Padre (cf. Io.ev.tr. 21,4). En este sentido Agustin es
muy realista: sabe que el Verbo, al que el santo define como igual al
Padre, Luz de la Verdad y Sabiduria (ser. 5,7), el Hijo Unigénito, que
es la luz engendrada y la sabiduria de Dios (gn.litt.imp. 5,19-22), no
siempre ha sido bien acogido por los hombres (/n 1,11). Dios es luz y
bebida; acercandonos a El recibimos la iluminacion. Si reconocemos
la Palabra de Dios junto a Dios, reconocemos al Hijo Unigénito igual
al Padre, reconocemos la luz de la luz, el dia del dia (cf. ser. 225 y 226).

El Hijo de Dios —Palabra de Dios— se hace hijo de hombre, luz
verdadera que lo ilumina todo (ep. 140,4,10 a Honorato). El proceso
existencial y transformante de la pascua nos lleva a ser luz en el Sefnor
para andar como hijos de la luz (ser. 222). El es el que procede del



158 MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

Padre y es el dia que procede del dia; es el Hijo, la luz que procede de
la luz (c.adv.leg. 1,15). Pareciera como si en la teologia agustiniana la
clave teologica “luz” equivaliese a la categoria “divinidad”. Por esta
razon dice Agustin que “el Hijo es el esplendor de la gloria del Padre”
(enar.psal. 71,8 [v.5]). La iluminacion es ante todo un don de Dios
Padre, que envi6 a su Hijo como Salvador del mundo (ep.lo. homil.
8%13). La luz de Dios -en el Hijo- ilumina a la Iglesia para salvarla;
con ella todo acto bueno es enteramente del hombre y enteramente de
Dios, con el fin de que seamos hijos de Dios (cf. retr. 1,22,4).

El Cristo-Ungido es via, veritas et vita ”

El Cristo de Agustin también es presentado -y no podria ser de
otro modo- como Camino, Verdad y Vida. Cristo es Camino. Agustin
afirma contra Porfirio que esta garantizado el camino universal de
salvacion, que es la fe en Cristo, puesto que Cristo ha merecido esa fe.
Cristo es también el camino en cuanto que es el sentido de la Historia
de la salvacion. Asi habia visto a Cristo San Pablo. Pero este tema de
Cristo “Camino” cobra para Agustin un sentido mas original, desde
el momento en que se ve precisado a renunciar a la mistica neopla-
tonica, y a reconocer que entre Dios y el alma (Deum et animam scire
cupio) no hay camino directo o inmediato. El “Camino” une y separa
al mismo tiempo dos puntos distantes. Agustin se lamenta de haberse
hecho tantas ilusiones filoséficas, cuando en realidad no hay mas que
un camino, camino de un Nuevo Testamento o alianza con Dios, ca-
mino que es Cristo.

Cristo es Verdad. E]1 Ungido es Verbo-Verdad. Agustin queria a
toda costa “entender” y el platonismo le llevaba a buscar la verdad ilu-
minante y absoluta. El Verbo de Dios se identifica con la Verdad, Dios
en Dios, Hijo unigénito. Por nosotros se vistié6 de carne, naciendo de
Maria, Virgen, para cumplir la profecia que dice que “la verdad nacié

17 Cf. LopE CILLERUELO, Las funciones de Cristo, segiin San Agustin: Archivo
Teologico Agustiniano 1/3 (1966) 189-213. Disponible en la web: http://www.
agustinosvalladolid.es/estudio/investigacion/estudio agustiniano/ estudiofondos/
estudiol966/estudio_1966_2_02.pdf / Consulta: 04.04.2020.



SAN AGUSTIN Y EL HIJO DE DIOS. CREO EN JESUCRISTO, SU UNICO... 159

de la tierra” (Io.ev.tr. 41,1). Cristo es también la Verdad en cuanto Ver-
bo Encarnado. Cristo es la Verdad para conducirnos al Cielo.

Cristo Es Vida. Fuera de Cristo no hay posibilidad alguna de vivir
la vida sobrehumana. Para referirnos a la vida sobrenatural hay que
pasar por Cristo y por su Redencién. Cristo es la Vida para todos
aquellos que de cualquier modo pudieran volver a “incorporarse a El”.
Cristo es la Vida de su Cuerpo Mistico, extendido por todo el mundo,
encendido en el amor e iluminado por la verdad, llegado a la plenitud,
convertido realmente en pléroma terrestre de Cristo. Cristo es, en el
seno de su Padre, la verdad y la vida; él es el Verbo de Dios, y de él se
dijo: “La vida era la luz de los hombres” (Jn 1, 4). Siendo, pues, en el
Padre la verdad y la vida, y no sabiendo nosotros por dénde ir a esta
verdad, él, Hijo de Dios, Verdad eterna y Vida en el Padre, hizose
hombre para sernos “camino”. Siguiendo el camino de su humanidad
-nos advierte Agustin- llegaremos a la divinidad. El nos conduce a
€]l mismo. No andemos buscando por donde ir a €l fuera de él. Si €l
no hubiera tenido voluntad de ser camino, extraviados anduviéramos
siempre. Hizose, pues, camino por donde ir. No nos dice ya “busca
el camino”, pues el camino mismo es quien viene a nosotros (cf. ser.
141,1).

3. CREO EN su UNico Hijo. EL UNIGENITO

La filiacién tnica del Hijo y la nuestra *

Dios no quiere abandonar a la raza humana en su ruina eterna, y
por esta razén envia al médico (su Hijo) que es el Salvador. Gracias a
la sangre del Gnico justo y a la humildad de Dios se posibilita la unica
purificacién de los pecadores y orgullosos. El Hijo de Dios es el que
existia desde siempre en la forma de Dios, pasando a adquirir poste-
riormente la forma de siervo. La encarnacion, entendida en el contex-
to de la humilitas Christi, aparece como antidoto frente al orgullo de

18 También se nos habla de la filiacion del Hijo, segtn la teologia agustiniana,
en BYEON, J., La deificatio hominis in Sant’Agostino. Dissertatio ad Doctoratum in Theologia
et Scientiis Patristicis, Romae 2008, pp. 128-130; 209-213; 336-338.



160 MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

Adan. Nosotros, gracias al unico Hijo de Dios, participamos también
del don de la filiacion: somos nuevas criaturas, duenas de las primi-
cias del Espiritu, pues tenemos los primeros frutos, cuyo origen ultimo
es el Espiritu Santo. Al mismo tiempo los espiritus (con minuscula) se
ofrecen a Dios en sacrificio son envueltos en el fuego divino. Nuestras
mentes se ofrecen a Dios, pues el spiritum también es entendido en la
teologia agustiniana como mens.

El bautismo renueva a los seres humanos, que estamos llamados
a la dignidad de los hijos; esto no es otra cosa que ser llamados a
ser similares al Hijo. Somos similares a El al poseer las primicias del
Espiritu regenerador. Los hijos de Dios -participantes de la filiacién
del Hijo, aunque no en la unicidad, sino en la adopcién- estamos des-
tinados a la vida eterna y a la felicidad celestial. Somos renovados a
imagen de Dios, hasta llegar a ser similares a El. Esto nos exige com-
portarnos como hijos de Dios. Los hijos son también considerados por
Agustin como “dioses” (con minuscula). Los dioses e hijos del Altisi-
mo son aquellos que viven secundum Deum, mientras que el hombre
que vive secundum hominem es s6lo un hombre. El objetivo de los hijos
es permanecer constantemente sujetos a Dios.

La filiacion -en la orbita teologica agustiniana- estd inextricable-
mente unida a la justificacion y a la deificacion. El que justifica tam-
bién deifica. Somos hijos, justificados, deificados... Dones insupera-
bles que Dios nos concede -en el inicoHijo- a sus hijos. No obstante,
no todo se ha concluido en nosotros completamente. Nosotros, que
poseemos ya las primicias del Espiritu, gemimos esperando interior-
mente la adopcion de los hijos, la redencién de nuestro cuerpo, segtin
Juan. Ahora somos hijos de Dios, pero todavia no se ha mostrado lo
que seremos. Cuando se manifieste seremos semejantes a El, porque
lo veremos tal cual es (1 Jn 3, 2). La dignidad de ser hijos de Dios en
la tierra se obtiene a través de las primicias del Espiritu: esto acontece
en fe y en esperanza.

Somos similares al Hijo cuando nos conformamos a la imagen del
Hijo. Vamos participando de una caridad inefable, y también de una
estabilidad duradera, recibiendo el honor de estar alli donde esta el
tinico Hijo. No somos iguales a El en su divinidad, sino que estamos
asociados con El en la eternidad. Desde este planteamiento agustinia-



SAN AGUSTIN Y EL HIJO DE DIOS. CREO EN JESUCRISTO, SU UNICO... 161

no, ¢en qué sentido los hombres seremos dioses? Seremos dioses igual
a los angeles de Dios. Los hijos de Dios —advierte el hiponense—no son
simplemente hombres que no son sinceros. Estan destinados a la felici-
dad celestial y a la paz definitiva. {Y cual es la herencia de los hijos de
Dios? La herencia de los hijos de Dios es la paz, convencidos de que la
paz es Dios mismo. Los hijos alcanzan la sabiduria, es decir, la contem-
placion de la verdad que satisface a todo hombre y lo asimila a Dios.
Entonces los hombres se regocijan en la abundancia de la paz, tal y
como indica el salmo 36,11. Y la paz —lo acabamos de senalar— es Dios
mismo. Aqui esta la herencia de los hijos de Dios, como dice el Sefior
en Mt5: 9: “Bienaventurados los pacificos, porque seran llamados hijos
de Dios”. Entonces, vivamos como hijos de Dios (conf. 8,4,9). Se nos
exhorta a creer y a reconocer que todos somos hermanos e hijos en el
Hijo (cf. Ga 4, 4-5; Ef'1, 5; Rm 8, 15), hijos de la Luz e hijos del dia (7
735,5). En el Hijo encontramos el Unico Verbo (f.et symb. 2,3-3,4) del
unico Padre. Es el Hijo tnico de Dios Padre, ya que es Hijo tnico por
naturaleza; los demas lo somos por gracia, segun el ser. 265-E.

En el ser. 226 el santo dice que reconocemos la Palabra que es
Dios junto a Dios; reconocemos al Hijo unigénito igual al Padre, a la
luz de laluz y al dia del dia (cf. ser. 226), con el que estaremos al final.
Somos luz, no en nosotros, sino en el Sefior (£f5,8). Ahora hemos de
caminar como “hijos de la luz” (ser. 226). Agustin integra la filiacion
con la iluminacion: el Hijo es Luz de Luz o esplendor de la Luz (c.adv.
leg. 1,15). El Hijo vive la tnica filiaciéon 19. La segunda persona de la
Santisima Trinidad -desde su identidad ontolégica- es tinica, singular,
e insuperable.

a) La unicidad de la filiacion

Agustin advierte que Cristo Sacerdote es el Hijo unico del Pa-
dre 20. Vivio, oré y obedeci6 como un hijo y su “filiacién dnica” nos

19 También reproducimos aqui, con ligeras modificaciones redaccionales,
lo expuesto en SANCHEZ TAPIA, M., Luz y salvacion. Jesucristo, el tinico iluminador
salvifico, en la Teologia de San Agustin, Ed. Universidad Pontificia Comillas, Madrid
2014, pp. 109-111.

20 Es Hijo unico de Dios y es Dios (symb.cat. 2,3).



162 MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

ilumina a nosotros para vivir sabiamente 2! nuestra “filiaciéon adopti-
va”, con referencia al Padre (Ga 4,4-5). Agustin senala que Cristo no
es uno mas: es el Hijo Unico de Dios 22. La categoria teolégica “Hijo
unico” es esencial en la reflexion sobre la unicidad de la mediacion
salvifica agustiniana. El nos trae la liberacion del mal y del pecado 23.
Es tinico salvador porque es Hijo Unico (de Dios y del hombre al mis-
mo tiempo). Sin dejar de ser Hijo de Dios se hace hijo de hombre 24.
El planteamiento se desarrolla especialmente en las referencias y en
los comentarios agustinianos a las obras joanicas. Las mas destacadas
serian las siguientes: Cristo es el Hijo tnico, que es Dios, y nos da a
conocer al Padre a quien nadie ha visto nunca (/n 1,18). Es Hijo Uni-
co porque es Unigénito (7 /n 4,9) 25. El amor de Dios para nosotros se
ha manifestado en esto: en que Dios envié al mundo a su Hijo Unico
para que vivamos por medio de El (7 /n4,8-9)26. Al hablar del Hijo de
Dios y del hijo del hombre Agustin nos indica:

21 Ep. 170,4, dirigida a Maximo.

22 Esnecesario captar en la teologia del santo esta unicidad, a la que Agustin
alude en los siguientes pasajes: conf. 13,5,6 (cuando se refiere a la creacion del
cielo y la tierra que Dios lleva a cabo con su Hijo, la Sabiduria) y en el comen-
tario a otros textos creacionales (conf. 13,9,10); al hablar del unico Esposo (conf.
13,13,14); de “el Hijo” en el que se nos muestra lo que seremos (conf. 13,15,18).
Es el que, siendo tnico, es Virtud de Dios y Sabiduria de Dios (lib.arb. 1,2,5); el
que, sin ser una parte de Dios, tiene naturaleza divina (an.et or. 2,3,5); el Hijo
unico de Dios del que procede el Espiritu Santo (an.et or. 2,3,5); el que es Hijo
unigénito de Dios (an.et or. 3,3,3) y el que ha sido engendrado y no hecho (nat.b.
24). Aunque es Hijo Unico de Dios se ha dignado tener hermanos y coherederos
(ser. 51,28): en el ser. 57,2 habla de “innumerables hermanos”.

23 Es Hijo tunico y Liberador, tal y como vemos en exc.Gal. 30 [4,4-5].

24 Ser. 121,5. Sobre el Hijo del hombre encontramos también referencias
en CEC 440 y 460.

25 Al Hijo de Dios “Unigénito” se refiere Agustin en ep. 205,4,18; ep.
238,2,10; agon. 1,1; s.Dom.mon. 1,2,9. Dice también que el Hijo Unigénito de
Dios es “auténticamente” Dios, igual al Padre (div.qu. 73) y también al hablar de
la creacion (el Hijo Unigénito, por el cual creé todas las cosas: Io.ev.tr. 124,5).
Sobre todo se explaya el santo en Io.ev.tr. 3,1ss. El Hijo de Dios es modelo original
a cuya imagen vuelven las criaturas para ser reformadas (ep. 171-A,2).

26 La fe que vence al mundo es ésta: creer que Jesus es el Hijo de Dios (7 Jn
5,4-5). Sefiala el santo también que toda la vida de Cristo es revelacién luminosa
de su Padre: “El Hijo de Dios ha bajado del cielo no para hacer su voluntad sino
la del Padre que le ha enviado” (/n 6, 38); la cercania Padre-Hijo es fortisima:
“Yo estoy en el Padre y el Padre esta en mi” (/a 14,10); hay identidad de mensaje:



SAN AGUSTIN Y EL HIJO DE DIOS. CREO EN JESUCRISTO, SU UNICO... 163

“Fue, por tanto, predestinado Jesus, para que, al llegar a ser hijo de David
segiin la carne, fuese tambien, al mismo tiempo, Hijo de Dios segiin el Espiritu
de santidad; pues nacio del Espiritu Santo y de Maria Virgen. Tal fue aquella
singular elevacion del hombre, realizada de manera inefable por el Verbo divi-
no, para que Jesucristo fuese llamado a la vez, verdadera y propiamente, Hijo
de Dios e hijo del hombre; hijo del hombre, por la naturaleza humana asumi-
da, ¢ Hijo de Dios, porque el Verbo unigénito la asumio en si; de otro modo no
se creeria en la Trinidad, sino en una cuaternidad de [)ersonas”27

b) La intimidad del Hijo con el Padre

En la cristologia agustiniana emergen muchas constataciones
teologicas sobre la “gran intimidad” entre el Hijo Unico y Dios Pa-
dre 28. Dicha intimidad nos hace imaginar el sacerdocio cristologico
como una realidad especial. En el Padre y el Hijo se da una “identidad
relacional” 29, que nos capacita a nosotros para relacionarnos con el

“Mi Palabra no es mia, sino del Padre que me ha enviado” (/n 14,24); creer en el
nombre del Hijo juzga salvificamente: «El que cree en EL no es juzgado; pero el
que no cree, ya esta juzgado, porque no ha creido en el Nombre del Hijo unico
de Dios» (Jn 3, 18); iCuanto amé Dios al mundo para darle a su Hijo Unico! (Jn
3,16). Un texto que resuena, sin duda, en la mente agustiniana es el dicho por
Cristo: «Nadie va al Padre sino por mi» (/n 17,25). Cristo recibe “gloria del Padre
como Hijo unico, lleno de gracia y verdad” (/n 1,14). La filiacién divina es muy
diferente de la adoptiva; Cristo la subray6 al decir “mi Padre y vuestro Padre”
(Jn 20,17), marcando claramente la no identidad de ambas.

27 Praed.sanct. 15,30-31. El santo matiza mucho su cristologia: dice que
es un delito no pequefio el mantener algunas opiniones no rectas ni verdaderas
acerca del unigénito Hijo de Dios (ep. 219,1). Su calificativo de Hijo de David lo
recoge el CEC en 439 y 559.

28 El Padre llama al Hijo “mi hijo amado”, desde la nube, mostrando la
radical intimidad, como asegura Agustin en conf. 11,6,8. Es el Hijo amado de Dios
a cuyo Reino (corrept. 13,41) podran ser trasladados los agraciados, si se conforman
a la imagen del Hijo de Dios (corrept. 16,49). Este reino, que es el reino del Hijo,
acoge a los regenerados en Cristo (cf. persev. 12,28-23,65). La relacion singular
la muestra Agustin al senalar que “solo el Padre engendra al Hijo, sélo el Hijo
fue engendrado por el Padre y el Espiritu Santo es Espiritu del Padre y del Hijo”
(ep. 120,3,13). Y a nosotros el Padre nos ha querido tanto que de antemano nos
conoci6 y predestiné a ser conformes con la imagen de su Hijo (c.ep.Pel. 2,10,22).
Otras alusiones al Hijo las encontramos en praed.sanct. 8,13; 16,33. Todo esto
revela, ante todo, la gran intimidad vivida entre el Padre y el Hijo.

29 Cf. Trin. 5,5,6.



164 MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

Padre. La identidad esencial de Jesucristo es que es Hijo Unico del
Padre 30: el amor del Hijo Unico de Dios 3! engendra fraternidad en
los hombres (hijos adoptivos del Padre) que viven en la ciudad. Esta-
mos destinados a vivir en el Reino luminoso del Hijo (Col 1,13); por
El participamos en la intimidad del Padre, ya que “nos hace capaces
de compartir la herencia del pueblo santo en la luz” (Col 1,12). El que
era en verdad Hijo de Dios (Mc 15,39), engendrado y no creado, pre-
existi6 en intimidad con el Padre de modo tnico y misterioso. En este
sentido, el sacerdocio de Cristo es una puerta que nos hace gozar de
esta intimidad. Jesucristo, el que es Hijo unico de Dios cuya sangre es
derramada 32, es también hijo de hombre 33. Por El llega la salvacion a
todos los hombres que mantienen viva la fe en Dios.

Senala Agustin en el ser. 139.1 que aquel de quien es Hijo unico
tiene muchos hijos por gracia. En légica, todos los demas santos son
hijos de Dios por gracia, y s6lo El lo es por naturaleza. Los hijos por

30 No es Hijo sin mas. Es Hijo Unico e “Hijo amado” (Mc 1,11). En este
contexto teologico el santo asegura la identidad plena y sin fisuras entre el Jesus
histérico y la segunda persona de la Santisima Trinidad. El Hijo, que es Dios y
portador de la Luz divina, ejerce la mision preferida del Padre: ofrecer la salvacion
a los hombres. Solo por El conocemos al Padre: «El Padre ha puesto en mi todo
poder y nadie conoce al Hijo sino el Padre, ni al Padre sino el Hijo y aquel
a quien el Hijo quiera revelarlo» (M¢ 11,25; Lc¢ 10,21). Cristo es “el” revelador
porque es “el” Hijo Unico; autodenominarse Hijo de Dios era considerado una
blasfemia, pero a Cristo no le importé manifestar su intimidad con el Padre. Al
Padre tampoco le importé y en dos momentos de la vida de Cristo se abren los
cielos para descubrir la especial filiacién divina: «IG eres mi Hijo muy amado en
quien tengo mis complacencias» (Mc 1,11; Mt 3,17) se escucha durante el bautismo
y se repite en la transfiguracion en el Tabor (Mc 9,6).

31 Hijo anico por el que se también se llorara (civ.Dei 20,30,3).

32 La sangre que es derramada es la sangre del Hijo de Dios (ench. 80,1),
de aquel que inaugura —en la fe- un camino hacia Dios (civ.Dei 11,2). Se trata de
aquel que, siendo Hijo, es el mayor de una multitud de hermanos (civ.Dei 13,23,1).
Es el Hijo de Dios el que ejecuté su obra para nuestra erudicion y formacion (cf.
ep. 12).

33 Enrelacion al Hijo del hombre (que también esta adornado con el “fulgor”:
ser. 79-A) podemos acercarnos a las semillas sembradas, también en Africa, por
este Hijo del hombre (unit.eccle. 25,73): son su carne y su sangre, la carne y la
sangre del Hijo del hombre, las que hemos de comer y beber para tener vida
en nosotros (doc.Chr. 3,16,24). Es el Hijo del hombre el que vino a buscar y a
salvar lo que habia perecido (ep. 186,8,27). Un desarrollo amplio del ser del Hijo
lo encontramos en la ep. 242.



SAN AGUSTIN Y EL HIJO DE DIOS. CREO EN JESUCRISTO, SU UNICO... 165

gracia no son lo que el Padre. Ningun santo se atrevié a decir lo que
dice el Unico: Yo y el Padre somos una misma cosa. é Acaso no es el Padre
también Padre nuestro? Si no es Padre nuestro, ¢como le decimos al
orar: Padre nuestro, que estds en los cielos ?3 Pero nosotros somos los hijos
a los que él hizo tales por su voluntad, no hijos a los que engendr6 de
su naturaleza. Ciertamente nos engendr6 también a nosotros, pero
—segun se dice— como adoptados, como engendrados por el favor del
que nos adoptd, no por naturaleza. Ademas, también se nos denomi-
na asi, puesto que Dios nos llamé a la adopcion filial4: somos hombres
adoptados. Se llama Hijo Unico al Unigénito porque es lo que el Pa-
dre; nosotros, en cambio, somos hombres, y el Padre es Dios.

El Hijo en su funcién de unico mediador *

El tagastino conoce muy bien la distancia que media entre Dios y los
hombres. Por si mismo, el hombre podria con razén considerarse alejado
y abandonado de Dios; para remediarlo, Jesucristo, siendo Dios, se hizo
hombre, y en cuanto mediador anul6 la distancia e hizo posible el acer-
camiento a Dios. La separacion, la distancia y el abismo que hay entre
Dios y el hombre tienen como origen el pecado que parece cortar toda
posibilidad de una nueva relacion. No obstante, entre Dios y el hombre
no existe una infranqueable heterogeneidad, porque hay no sélo un me-
dius, sino también un mediator que hace posible la comunicacion. El dnico
verdadero mediador, «el mediador que no engana a nadie», es humilde,
verdadero y no pecador. Es Hijo de Dios igual al Padre, que toma carne
humana mortal y asi puede reconciliar a los hombres con Dios.

El gran estudioso de la mediacion agustiniana es Gerard Rémy,
que public6 hace mas de cuarenta afios su conocidisima obra Le Christ
mediateur dans loeuvre de Saint’Augustin, 1, Atelier Reproduction des
Theses Universite Lille III, Lille 1979. La obra de Rémy es su tesis
doctoral en teologia, y comprende dos volumenes de 801 y 309 pagi-
nas respectivamente. César Izquierdo —basandose en civ.Dei 9,15- se

34 Cf. IzQUIERDO URBINA, C., «<Mediatoris Sacramentum: Cristo mediador
en San Agustin», en Scripta Theologica 39 (2007/3) / Disponible en la web: https://
dadun.unav.edu/ bitstream/10171/11102/1/30058999.pdf / Consulta: 31.03.2020.
Texto literal de la p. 741.



166 MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

fija en que en la teologia agustiniana Cristo no es mediador por ser
Verbo, porque el Verbo, sumamente inmortal y sumamente bienaven-
turado, esta lejos de los miseros mortales. Es mediador por ser hom-
bre, y nos lleva a la inmortalidad y a la felicidad. En el ser. 293,7, Iz-
quierdo aprende que el Cristo agustiniano no es un semidiés, alguien
que es en parte Dios y en parte hombre, es decir, ni verdaderamente
Dios ni hombre pleno: «Ipse Deus, Deus manet: accedit homo Deo, et fit
una persona (...) totus Deus et totus homo».

Gracias a la encarnacion del Hijo de Dios, del Hijo del hombre, la
ciudad de Dios puede tener una esperanza fiable. Dios ha venido en la
plenitud de los tiempos a salvarnos del tiempo, asumiendo nuestra car-
ne. Ciertamente para Agustin —como indica A. Cordovilla— Cristo es
simultaneamente y en unidad de persona Hijo de Dios e hijo de hom-
bre3>. Aprendemos en la ep. 137.12 que el Verbo de Dios, Hijo de Dios
y al mismo tiempo Virtud y Sabiduria de Dios?, llegando desde la cima
de la criatura racional hasta la sima de la corporal con fortaleza, y
disponiéndolo todo con suavidadS, presente y latente, ni encerrado ni
dividido en ningtn lado, nunca aumentado, pero integro en todas par-
tes sin corpulencia, y en un cierto modo muy alejado del que usa para
estar presente en las criaturas, asumié al hombre y con €l y su propio
ser hizo al tinico Jesucristo. El es el inico Mediador entre Dios y los
hombres (cf. 1Tim 2,5), igual al Padre segun la divinidad, menor que
el Padre segun la carne, es decir, segin el hombre; inalterablemente
inmortal segtn la divinidad, en que es igual al Padre, y al mismo tiem-
po mudable y mortal segtin la debilidad, en que es igual a nosotros.

El Hijo dnico y su divina humildad:
el inico camino hacia la patria

Olegario Gonzalez de Cardedal 36 advierte muy sabiamente que
en San Agustin el papel principal no lo juega la humanidad de Cristo,

35 Cf. CORDOVILLA PEREZ, A., Gramdtica de la encarnacion. La creacion en Cristo
en la teologia de K. Rahner y en Hans Urs von Balthasar, Ed. Universidad Pontificia
Comillas, Madrid 2004, p. 132.

36 Cf. GONZALEZ DE CARDEDAL, O., «Cristo en el itinerario espiritual de
San Agustin», Salmanticensis 40/1 (1993) 32 y 33.



SAN AGUSTIN Y EL HIJO DE DIOS. CREO EN JESUCRISTO, SU UNICO... 167

ni siquiera la cruz como remedio y navio en el que retornamos. Para
€l lo decisivo es que nosotros encontramos un camino hacia la pa-
tria, porque €l lo ha andado en direccién hacia nosotros antes de que
nosotros lo andemos en direccién hacia él. El ha transitado ese mar
proceloso hasta nosotros y por ello sabemos que es vadeable y nos
atrevemos a adentrarnos por sus abismos. Lo radicalmente decisivo,
lo que le ha hecho cristiano a Agustin es comprobar que quien se da
en la interioridad como vislumbre y deseo, que suscita nuestra bus-
queda, se nos ha dado en la historia como realidad visible y amable;
que no hemos llegado nosotros a la patria hasta conquistarla, sino que
la Patria se nos ha hecho Camino.

La lejania vislumbrada en nuestra busqueda altiva se ha hecho
cercania en la divina humildad. La patria trasmarina se ha hecho
patria intraterrena. Somos salvados por Dios gracias a la humildad
de su propio Hijo, reflejada, por ejemplo en la enar.Psal. 93,15 y en el
ser. 188,3. El punto decisivo de la encarnacion es la humildad del Hijo
de Dios. La humildad, ademas, posibilita al hombre dirigirse a Dios;
por la ley vital de la humildad los hombres se unen en la Iglesia. La
humilitas —en Agustin— es el nicleo de la fe cristiana y de la communio
eclesial 37. Ya incluso en el nacimiento del Hijo tinico de Dios se ve su
profunda humildad (cf. symb.cat. 3,6).

El Hijo dnico anunciado y su nacimiento en carne humana

El nacimiento del Hijo tnico se habia anunciado. Todas las pro-
mesas hechas al pueblo, todas las profecias, sacerdocio, sacrificios,
templo y todos los acontecimientos habian anunciado a Cristo, Verbo
de Dios, Hijo inico de Dios, Dios que habia de venir en carne, que ha-
bia de morir, resucitar, subir al cielo, subyugar con su poderoso nom-
bre en todos los paises a los pueblos que eran su herencia, mientras
que los creyentes habian de obtener en El la remision de los pecados 'y
la salvacion eterna (cf. ep. 137.15). Agustin habla de dos nacimientos.
Nuestro Senor Jesucristo, hijo de Dios e hijo del hombre, en cuanto
nacido del Padre sin madre, cre6 todo dia; en cuanto nacido de madre

37 Cf.GEERLINGS,W.,«InkarnationundKirche.ZurCorpus-Christi-Vorstellung
des heiligen Augustinus», en Bibel und Kirche 34 (1979) 52.



168 MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

sin padre, hizo sagrado este dia. En su nacimiento divino es invisible,
visible en el humano, y en uno y otro admirable (cf. ser. 195.1).

Senala en el ser. 195.2 que El es el Sefior, Dios nuestro; €l el me-
diador entre Dios y los hombres, el hombre nuestro Salvador, quien, en
cuanto nacido del Padre, cre6 también a su madre y, creado de la ma-
dre, glorific6 también al Padre; en cuanto nacido sin parto de mujer,
es hijo unico del Padre, y en cuanto nacido sin abrazo de varén, hijo
unico de su madre 38. El es el mas hermoso de los hijos de los hombres,
hijo de Santa Maria, esposo de la santa Iglesia, a la que transformoé
en semejante a su madre. Lo que Maria mereci6 tener en la carne, la
Iglesia lo conservo en el espiritu, pero con una diferencia: Maria dio a
luz a un nico hijo; la Iglesia alumbra a muchos, que han de ser con-
gregados en la unidad por aquel hijo unico. Maria anticipa a la Iglesia
salvaguardando el sello virginal. La virginidad que Cristo pensaba
abrigar en el corazon de su Iglesia, la anticip6 en el cuerpo de Maria.
En el matrimonio humano, la mujer se entrega al esposo para dejar de
ser virgen; la Iglesia, en cambio, no podria ser virgen si no hubiera sido
hijo de una virgen el Esposo al que fue entregada (cf. ser. 188,4).

Es mas complicado —senala el doctor postniceno— hablar del naci-
miento de Dios a partir de Dios. Creemos en su Hijo, Jesucristo, nues-
tro Senor, Dios verdadero de Dios verdadero, Dios Hijo de Dios Pa-
dre, pero sin ser dos dioses, pues él y el Padre son una sola cosa. Esto
ya lo da a entender al pueblo mediante Moisés al decir: "Escucha, Is-
rael, los mandamientos de la vida; el Sefior tu Dios es un solo Sefior".
Y, si quieres pensar cémo ha nacido fuera del tiempo el Hijo eterno
del eterno Padre, te recrimina el profeta Isaias, que dice: "¢Quién
narrara su nacimiento?" Asi, pues, el nacimiento de Dios a partir de
Dios, ni podras pensarlo ni explicarlo; sélo se te permite creerlo para
poder alcanzar la salvacion, segun las palabras del Apostol: "Quien se
acerca a Dios es preciso que crea que existe y que recompensara a los
que le buscan". En cuanto Hijo de Dios, no tuvo madre que lo conci-

38  “Lldmese Hijo de Dios al santo que ha de nacer de madre humana, pero sin
padre humano, puesto que fue conveniente que se hiciese hijo del hombre el que de forma
admirable nacio de Dios Padre sin madre alguna. (...) Dios que permanece en Dios, el
eterno que vive con el eterno, el Hijo igual al Padre, no desdenid revestirse de la forma de
siervo en beneficio de los siervos, reos y pecadores” (ser. 215.4).



SAN AGUSTIN Y EL HIJO DE DIOS. CREO EN JESUCRISTO, SU UNICO... 169

biera y, en cuanto hijo del hombre, no tuvo varén que lo engendrara;
con su venida trajo la fecundidad a la mujer, sin privarla, al nacer él,
de su integridad (cf. ser. 215.3).

La insélita encarnacién del Hijo anico *

El hiponate desarrolla la teologia de la divinizacién del hombre,
conectada con el misterio de la encarnacion, que da fundamento a la
filiacion adoptiva de los hombres. No insiste en la theopoiesis -como
los griegos-, sino que se decanta por la liberacién del mal (mediante
la gracia). La divinizacion del hombre es la gratia novi testamenti. En
el NT se halla la gracia esperada en el anterior. Agustin es consciente
de que Dios otorga gratuitamente su gracia, y no por los méritos hu-
manos. El hombre en Cristo esta destinado a la felicidad eterna, para
los que viven en el espiritu con un orden en el amor. Es el hombre
celestial, que es el nuevo hombre, frente al antiguo que es terreno.

El Verbo, haciéndose carne sorprendentemente, revela que la gra-
cia del NT no pertenece a lo temporal sino a la vida eterna. En la en-
carnacion, el Verbo posibilita nuestra adopcién de hombres como hi-
jos de Dios, nuestra participacion en la vida divina. Mediante El, Dios
es nuestra "forma"; nuestra justicia y santidad son una participacion
en la "forma divina". La gracia es causa de nuestra justificacion. El
Dios biblico es justo y nosotros participamos en su justicia. La gracia
del NT (condensada en la pasion/resurreccion del Sefior) se vive aho-
ra en la fe; un dia se gozara de ella en la visi6n, cuando los hombres
contemplen al Verbo encarnado en su divinidad.

Segin B. Studer el contenido de la revelaciéon misma se puede
resumir en pocas palabras: la encarnacion del Hijo unigénito de Dios
ha revelado todo lo que Dios quiso ser para los hombres y todo lo que
Dios esperaba del hombre mismo 40. Santiago del Cura asegura que
“la afirmacion cristiana de la encarnacion del Hijo de Dios implica
sostener que el Dios trascendente se hace inmanente a la creacion has-

39 Cf. Grossl, V., «Divinizacion y/o filiacion adoptiva en la teologia espiritual
de San Agustin», en Augustinus 62/246-247 (2017) 319-334.

40 Cf. STUDER, B., Dios Salvador en los Padres de la Iglesia. Trinidad-Cristologia-
Soteriologia, Ed. Secretariado Trinitario, Salamanca 1993, pp. 266-267.



170 MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

ta el punto de devenir El mismo carne e historia, sin perder por ello
su condicién divina” 41. Esto queda probado en la cristologia agusti-
niana. Para R. Latourelle el hiponense encuentra en la encarnacion el
punto central de la revelacion de Dios. Dios se ha revelado en su Hijo
Jesucristo. Gracias al Hijo, Dios interviene y actia internamente en el
individuo, por medio del Espiritu; lo ilumina para que pueda respon-
der con fe al misterio de la manifestacion de Dios 42.

A la hora de centrarnos pormenorizadamente en la encarnacién
del Hijo de Dios, podemos meditar —con Agustin- en los siguientes
puntos: cual era la situacion del género humano; el blanco resplandor
de la luz eterna (S5 7,26) que se relaciona con la eternidad del Verbo
(imagenes de fuego y luz); el descubrimiento de que Jests es al mismo
tiempo Dios y Hombre, etc 43... En la encarnacién se produce un in-
tercambio. Cristo tomé de nosotros lo despreciable y nos dio lo gran-
dioso. Tomo nuestro mal, nos dio su bien; tom6 la muerte, nos dio la
vida; recibi6 aqui afrentas, nos dio honor; recibi6 aqui la cruz, nos dio
el descanso. iCuantos males recibi6 de nosotros y cuantos bienes nos
otorgd! Asi, pues, nuestro Sefior Jesucristo se hizo hijo del hombre;
con todo, aunque era Dios se hizo hombre, y no se convirtié él mismo
en hombre. Permaneci6 en si mismo como Dios perfecto, sin cambiar
en nada peor; asumi6 al hombre para hacerlo mejor en si mismo, no
para hacerse peor en él (cf. ser. 140-A).

El Hijo encarnado es el Verbo creador y redentor 44. El Verbo,
que es el Logos, es Dios y su caracteristica es la inmutabilidad. El
es nuestro Creador y nuestro re-creador, segin San Agustin. Todo
ser creado tiene vida en el Verbo, aun antes de poseer la existencia
actual. El Verbo, que es Sabiduria, ilumina a los hombres. Es Patria

41 Cura ELENA, S. del, «Unus Deus Trinitas», en CORDOVILLA PEREZ, A.;
SANCHEZ CARO, J. M.; y CURA ELENA, S. del (dirs.), Dios y el hombre en Cristo.
Homenaje a Olegario Gonzdlez de Cardedal, Ed. Sigueme, Salamanca 2006, p. 270.

42  Cf. RESTREPO SIERRA, A., La revelacion segiin René Latourelle. Tesi Gregoriana
/ Serie Teologia 60, Ed. Pontificia Universita Gregoriana, Roma 2000, p. 92.

43 Cf. MARTURET, ., Lecturas de San Agustin para los “Ejercicios” de San Ignacio,
Ed. Mensajero, Bilbao 1988, pp. 154-166.

44  Cf. WEISMANN, F. J., «Cristo, verbo creador y redentor, en la controversia

antidonatista de los “Tractatus in Iohannis Evangelium” I-XVI de San Agustin»,
en Stromata 42/3-4 (1986) 301-328.



SAN AGUSTIN Y EL HIJO DE DIOS. CREO EN JESUCRISTO, SU UNICO... 171

y Camino hacia la misma patria. Agustin cristianiza la comprensién
del Verbo que tenian los neoplaténicos. En realidad, a los neoplato-
nicos les faltaba fe y humildad para llegar a poseer el Verbo vislum-
brado. El Cristo agustiniano es el Unigénito del Padre y -al mismo
tiempo- el Médico de nuestras miserias. Nos redime mediante su hu-
mildad. Es el verdadero Profeta. El es Sabiduria del Padre y Poder
de Dios. Es el Cordero de Dios y el Exemplum que tenemos delante.
Jesus es el Hijo de Dios, el Cristo. Es el Mesias encarnado y testimo-
niado por la Ley y los Profetas. Es el nuevo Adan. Esta presente en
el cielo con su divinidad y en la tierra con su humanidad. Mediante
Cristo-hombre encontramos a Cristo-Dios.

4. CREO EN NUESTRO SENOR. EL QUE GOBIERNA,
EL RESPETABLE, EL DIGNO Y EL REY

El Seior, el rey y el reinado *

El Rey ostenta el dominio sobre un 4mbito concreto. Cristo es
Rey y Sefior. El es el que gobierna, el respetable, el digno y el rey.
El tiene auctoritas y potestas en este mundo y también en el mundo
venidero. Veamos cual es la identidad regia del Cristo agustiniano,

su relacion directa con el reino de Dios, y su puesto insuperable en la
ciudad de Dios.

a) La identidad regia de Cristo. Ciertamente un titulo cristologico que
muestra la soberania del Hijo de Dios es el titulo Rex. El es Rey
eterno 46. Su caracter regio, que le viene de su divinidad 47, se
muestra en un ser y un obrar respetuoso y suave con el hombre 48.
Cristo, en la teologia agustiniana, no es un monarca insoportable,
absoluto, tirano o poco respetuoso con la libertad del hombre:

45 Reproducimos aqui, con ligeras variaciones, lo expuesto en SANCHEZ
TAPIA, M., Luz y salvacion. Jesucristo, el unico iluminador salvifico, en la Teologia de San
Agustin, Ed. Universidad Pontificia Comillas, Madrid 2014, pp. 96-98.

46 Op.mon. 23,27.
47 Por esta razon el santo habla de “mi Rey y mi Dios” (conf. 1,16,25).

48 Incluso su yugo, el yugo del Gran Rey, es siempre un yugo suave (conf. 8,4,9).



172 MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

todo lo contrario. El, sin dejar de ser Rey, es el Rey manso de
la kenosis, del abajamiento 49. El es Rey Supremo, y es también
Supremo Legislador y Sabio Juez 50. Cristo es Rey, siendo Dios y
hombre al mismo tiempo; ejerce su reinado 5! que esta vinculado
al cielo 2. El caracter regio le viene de su ser Dios: estd sentado
junto al trono divino de su Padre y posee el imperio supremo
sobre las criaturas. También se vincula a la tierra, porque esta
asociado al trono de David, de quien desciende: 2 Tm 2,8.

b) Las vinculaciones entre el Rey y el Reino de Dios. Cristo altera la com-
prension clasica y las categorias asociadas al concepto “reino”.
El Regnum Christi, como él mismo dice en su pasion, non est de
hoc mundo (Jn 18,36) 53. Es un Reino con base espiritual y con di-
mensiones sociales, que supera cualquier individualismo’4. Cristo

49 Fue incluso un Rey tentado, tal y como aparece en conf. 10,31,46. Asi
ejerce su triple misién de sacerdote, profeta y rey. Su misién de reinar le viene
del Padre, pues de El ha recibido la potestad, el honor y el Reino (Dn 7,13-14).
Cristo es Rey luminoso porque es Rey en la conciencia y ademas Verdad revelada.

50 Se pregunta el santo que quién presumird de tener casto el corazon
cuando el Rey se siente en el trono (se supone que para juzgar) (ep. 167,6,20).

51 Los miembros de la Iglesia saben que Cristo reina y son miembros cons-
cientes de ese reino. Eso es, ante todo, lo que les distingue —en cuanto Iglesia—
de los demas miembros del reino de Cristo, que pueden estar al servicio de la
soberania sin saberlo. El reino de Cristo no depende del éxito o del fracaso de
la Iglesia, sino de su fidelidad en desempenar su misién (cf. CULLMANN, O., La
realeza de Cristo y la Iglesia, Ed. Studium, Madrid 1974, pp. 65 y 73).

52 Esta razon queda aducida cuando Agustin le pide a Dios tanto por el
Rey como por Jerusalén, la que sera patria pura y casta (conf. 10,35,56).

53 Sin embargo el real poderio del Dios-Hombre se extiende a todos los
hombres y a todas las naciones del mundo. Su realeza es una realeza suprema,
absoluta y universal. Se trata, al mismo tiempo, de una realeza palpitante en
el fondo de todas las profecias, omnipresente en las Sagradas Escrituras. Es la
realeza del que es, en su misma persona, Rey, Sacerdote y Libertador. Es Rey iure
nativo (en nuestra carne) y también iure quaesito (por derecho y para la redencion)
(cf. EUSEBIO NEGRETE, La realeza de Cristo segin San Agustin: Religion y cultura 4
[1931] 161-176).

54 El propio Cristo, sin dejar de ser Rey, se ha dignado asociarse a nosotros
siendo hermano nuestro (ep. 243,1): valora la dimension social. También se trata
de un Rey vinculado a la excelencia, a la primacia, al dominio, al gobierno, al
poder, a la grandeza, al esplendor, a la suntuosidad, desde un caracter unico,
trascendente, incomparable, singular... Su mision esta calificada por el esplendor,
la belleza, la sabiduria y la providencia divina (cf. JORGE PIGNOL, Cristo, fundador



SAN AGUSTIN Y EL HIJO DE DIOS. CREO EN JESUCRISTO, SU UNICO... 173

quiere que nosotros “reinemos” con El 55, haciendo de nosotros
un sacerdocio real si nos unimos a El. Es un Rey que ya ha triun-
fado, que triunfara por siempre y que desea la hermosura de su
tinica esposa y de sus miembros 56. Espera que reinemos con El; a
su Reino somos trasladados tras ser liberados —por El- del poder
de las tinieblas (Co/ 1,13).

¢) La mision del Rey en la ciudad de Dios. Estamos ante un rey que
vive inmerso en el escenario histérico. Cristo, Rey de los judios 57,
nacié en Belén habiendo tomado cuerpo de una Virgen %8. Los
magos le reconocieron como Rey, y por eso, junto al incienso y a
la mirra, le llevaron oro. Su reino y su oferta intraeclesial (cuyo
cumplimiento es escatolégico 59) atraviesa los siglos y llega hasta
hoy: fuera de Cristo Rey no ha de buscarse la salvacion, porque
no se ha dado al hombre ningun otro nombre para que pueda ser
salvado (Hch 4,12). La salvacion hay que buscarla y encontrarla en

y rey de la ciudad de Dios en la obra homdnima de San Agustin: Augustinus 49 [2004]
273-283). Es, ademas, el Rey universal, mostrado como tal en el contexto de su
pasién (no sélo de los judios, tal y como pretendia Pilatos) (cf. BENITO Y DURAN, A.,
«Consideraciones agustinianas en torno a la pasion y realeza de Cristo», Augustinus
4 [1959] 401-402).

55 Agustin proyecta al mas alla este reinar con Cristo. Desea que “reinemos
eternamente con Cristo, en la tierra de los bienaventurados, en la tierra de los
que viven, en la tierra de la Iglesia” (doc.Chr. 3,34,49). Este mismo sentido lo
vemos en Gn.litt. 11,15,20.

56 Buwid. 19,24.

57 Es el Rey de los judios, de los que esperan a Cristo en la tierra. Tanto la
historia de Israel como la historia de la Iglesia son cristocéntricas, aunque con sus
diferencias. Los judios esperan a Cristo en la tierra y los cristianos en la patria. La
historia de ambos pueblos es diversa y —a la vez- cristocéntrica. La historia nos
muestra que la religion de Israel congregé al pueblo en el desierto y en la tierra
de Canaan: se puede ver aqui una “ciudad de Dios incipiente”, teocraticamente
organizada, que se autoconsidera ligada a Yahveh, y que ve en todo la voluntad
divina, conservando dentro del Arca la Torah (cf. ALVAREZ, ]., La teologia del pueblo
Judio, segun San Agustin. Tesis Doctoral, Ed. Universidad Pontificia de Salamanca,
Salamanca 1968, pp. 480-503).

58 Ep. 137,2,6.
59 A la Iglesia reinante y celestial Agustin la llama en alguna ocasion la

“celeste reptblica, la inica en la cual se ha de vivir siempre y bienaventuradamente”
(ep. 155,1,1).



174 MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

la luz que alumbra la ciudad de Dios 60, y no al margen de la mis-
ma. Cristo Rey es consciente de que para esto ha nacido y para
esto ha venido al mundo, para dar testimonio de la Verdad. La
Verdad que se respira dentro de la ciudad de Dios es el nicleo del
testimonio regio de Cristo (inico Rey) 6! y del mensaje de su voz
(Jn 18,37). Esta Verdad no quiere ser encerrada en el subjetivis-
mo o en el pietismo. Agustin la ubica dentro de la sociedad de la
ciudad de Dios. Cristo, verdadero Rey 62 y fundador de la ciudad
de Dios 63, quiere que en la ciudad divina se vivan las parabolas
del Reino, predicadas por El 64. Entonces se asimila su luz y se
alcanza la herencia de los santos, en la luz (Col 1,12).

Evidentemente, Agustin reconoce el reinado de Cristo en la Sa-
grada Escritura, tanto en el AT como en el NT. También en su propia
experiencia personal, pues su alma ha sido convertida radicalmente
por la gracia de Cristo. Ha sentido en si mismo la fuerza y la victoria
del amor de Dios, revelado en Cristo Jesus. Aqui Agustin encuentra

60 Estaluz alumbra tanto a la familia de Cristo, el Sefor, como a la peregrina
ciudad de Cristo Rey (civ.Dei 1,35). Este Rey —siendo el verdadero Rey de los
siglos— envia a su angel, que concede la victoria a quien quiere (civ.Dei 4,17). Es
Rey eterno y también Fundador y Salvador; personifica el amor humilde de Dios
y es el rector de la ciudad santa de Dios, que —al mismo tiempo- se entrega en
sacrificio. Por esta razon el mejor ejemplo de auténtico e ilustre ciudadano de la
ciudad de Cristo Rey se encuentra en el martir, el sacrificado (cf. PINOL, ., «Cristo
Rey, fundador por su sacrificio», dugustinus 51 [2006] 79-121).

61 Es el Rey unico (se subraya el cariz de unicidad) e invicto (ep. 118,3,21).
Sobre su identidad regia nos habla el CEC en 783,786,908 y 2105.

62 Es al mismo tiempo verdadero Sacerdote y Sefior del Sabado (qu.Mt.
1,10). Como primer Rey del pueblo aparece la figura del Rey David (civ.Dei 17,9).

63 Civ.Dei 15,8. También se alude a esta idea en civ.Dei 17,16. Teniendo
en cuenta esta premisa, y mirando a la historia antigua, puede establecerse un
paralelismo antagénico entre Romulo y Cristo. Roma, a través de sus paladines
paganos, diviniza a Romulo en quien halla el fundador de la ciudad terrena. Los
cristianos reconocen la divinidad de Cristo y admiten que El es el fundador de
la ciudad eterna, la Jesusalén celestial (cf. BRUGGISSER, P., «City of the Outcast
and City of the Elect: The Romulean Asylum in Augustine’s “City of God” and
Servius’s “Commentaries on Virgil”™, en Augustinian Studies 30 [1999] 103).

64 El grano de mostaza, la siembra, la lampara sobre el celemin, la perla
de gran valor, el dracma perdido, la pesca milagrosa... Asi en la ciudad de la que
Cristo es Rey crecera el reino de Dios, siempre que se prefiera reinar con Cristo
y hacer frente con valentia a las tentaciones (ep.Rm.inch. 18).



SAN AGUSTIN Y EL HIJO DE DIOS. CREO EN JESUCRISTO, SU UNICO... 175

dominio, realeza, soberania y fuerza del amor. Cristo ha reinado y ha
triunfado en Agustin con su verdad y con su amor liberador. Agustin
se siente en deuda con tal Rey. Agustin encuentra asombrado que en
Cristo rey se condensan la excelencia, la belleza, la grandeza, el poder
y la bondad de quien posee una excelsa y amorosa majestad. El es el
gobernador y rector de la historia general y de la historia personal.
Su gobierno, su sabiduria y su amor van al unisono. En El convergen
y son superados simbolos, titulos y atributos. En la majestad cristica
se aglutinan las grandezas divinas, el dominio y la potencia del amor
misericordioso. El es el Rey que libera del poder de las tinieblas y que
muestra su omnipotencia en el perdén y en la misericordia 65.

El Seinor en el tiempo y en el espacio de la historia *

J. Oroz Reta apunta que en la unién hipostatica del Verbo se rea-
liza la condicion esencial para la construccion de la verdadera histo-
ria, que es la existencia de una divinizacién de la humanidad o una
«Deo-Humanidad». El proceso de fusion de los fragmentos tempo-
rales de nuestra existencia presupone un encuentro profundo y una
estrechisima correlacion entre la Divinidad y el hombre, entre el des-
tino divino o los designios de Dios y la misteriosa e incognoscible
libertad humana. En realidad lo que da sentido al curso de los tiempos
y de la historia es Cristo, que llena todo el proceso de la historia y da
valor al tiempo con un principio, un medio y un fin. Ningan proceso
puede entenderse sin estos tres elementos, que nos dan a conocer el
origen de donde viene el hombre, el curso con que avanza la historia,
y la meta final a donde se dirige la humanidad. En la concepcion de
san Agustin del tiempo y de la historia Cristo asume su inmensa res-
ponsabilidad para iluminar toda la existencia humana. Sin €l todo es
tinieblas y caos. Sin €l todos los momentos de la existencia se convier-
ten en estados intermedios, sin conexién con un principio y un fin.
Sin la presencia de Cristo en la historia, nuestra existencia es la fuga
vertiginosa de los seres que caen en lo oscuro.

65 Cf. PigNoL, ., «Cristo, fundador y rey de la ciudad de Dios en la obra
homénima de San Agustin», Augustinus 49/194-195 (2004) 291-294.

66 Cf. OrROz RET4, J., «Cristo y el misterio del tiempo y de la historia segtin
San Agustin», Cuadernos Salmantinos de Filosofia 11 (1984) 107-116.



176 MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

Como dice el pensador africano Christus factus est temporalis ut nos
homines aeternos faceret, es decir, el tiempo se ha aliado con la eternidad
en virtud de la temporalidad adquirida por Cristo. El Sefior se con-
vierte en el eslab6n que da unidad y realidad al pasado y al futuro, en
virtud de su esencial presencia en la mente de Dios. Asi los tiempos
con Cristo no corren en vano, porque en €l se logra el verdadero fin
de la historia que es salvar a los hijos de Adan. La nueva Historia que
Cristo introduce en el mundo es de redencién y de hombres redimi-
dos. Asi el tiempo —segtin Oroz Reta- se inserta de modo admirable
y profundo en la eternidad, porque la redencion es obra del Eterno y
para la eternidad. El misterio de la redencién devuelve su dignidad
y su sentido al tiempo. Por obra de Cristo subsisten los tiempos y se
llenan de contenido divino 67.

El descenso del Seior *

Agustin admite toda una cadena de mediaciones “visibles”, hu-
manas e historicas, en orden a la salvacion eterna. Al mismo tiem-
po, reconoce que en la cruz hay un elemento central y decisivo en el
proceso de abajamiento del Hijo de Dios, para acercarse a nosotros.
Agustin representa gradualmente el descensus del Verbo, desde su glo-
ria a la diestra del Padre hasta la humildad del nacimiento humano;
en este nacimiento -senala el hijo de Santa Moénica- mucho hay de
bonito y resplandeciente. Todavia le queda al Hombre-Dios un largo
camino de humillacion, hasta la ignominia de la cruz. Y esto es preci-
samente lo que salva: la cruz.

La centralidad de la cruz en la teologia agustiniana es especial-
mente testimoniada, en opiniéon de Claudio Pierantoni, por estar pre-
sente en pleno comentario al evangelio de Juan: “/cree en el Crucificado
y podras llegar a la patria!” (lo.ev.tr. 2,4), advierte Agustin. La humilla-
cion de la cruz de Cristo, fuente de la salvacion, es querida y predesti-

67 Cf. OrROZ RETA4, J., «Cristo y el misterio del tiempo y de la historia segtin
San Agustin», Cuadernos Salmantinos de Filosofia 11 (1984) 107-116.

68 Cf.PIERANTONL, C., Las mediaciones de la salvacion en San Agustin. Disponible
en la web: https://scielo.conicyt.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid =S0049-
34492001000100008+#38 / Consulta: 01.04.2020.



SAN AGUSTIN Y EL HIJO DE DIOS. CREO EN JESUCRISTO, SU UNICO... 177

nada por Dios desde toda la eternidad; sin embargo, no puede produ-
cirse sin involucrar la voluntad humana, y primariamente la voluntad
humana de Cristo. El nos ensefia a obedecer, pues de la obediencia
humana de Cristo viene el perdén de Dios y la posibilidad misma de
nuestra renovada obediencia humana.

El neoplatonismo no hablaba de la alienaciéon humilde del Hijo
de Dios ni de su humanacion en bajeza. Porfirio desprecia la propia
encarnaciéon de Cristo como principio purificador, segun critica el
obispo de Hipona en civ.Dei 10,24. No obstante, la dignidad del Hijo
de Dios se expresa en su abajamiento terreno (en linea de Fip 2,6-11),
a través de la forma servi. Es aqui donde se condensa la economia salvi-
fica de la kenosis redentora de Cristo. Agustin advierte que el hombre
cae y que Cristo desciende 69. En Cristo, Dios se acerca al hombre
para levantarlo de su postracion y del peso de sus pecados. El hombre
no puede hacer nada por si mismo para remediar su situacion: Dios se
acerca al hombre. La redencion es un misterio en que Dios desciende
para acercarse desde la misma naturaleza humana al hombre, y asi
elevarlo hacia Dios. Cristo-Palabra es el camino que se encarna para,
a través del misterio pascual, reconducir hacia Dios a todos los hom-
bres. Dios se abaja y se acerca. No considera ajena la realidad huma-
na, sino que la asume para poder redimirla. Por ello, la encarnacién
de Cristo, en ese movimiento de abajamiento, es comparada, entre
otras cosas, con una ldmpara de barro que ilumina y brilla. El barro de
la lampara es la condicion humana asumida por el Verbo, la luz inex-
tinguible que brilla en ella es la divinidad. Cristo es también la mano
que desciende de Dios para levantar hacia lo alto al hombre caido en el
camino, pues se encuentra incapacitado de levantarse para proseguir
su itinerario. Ante esta mano, Agustin no pierde la oportunidad de re-
comendar a sus oyentes que se abracen, se cojan fuertemente de ella,
pues Cristo es esa mano redentora de Dios.

Cristo, en su descenso hacia los hombres para redimirlos, es tam-
bié el pastor amantisimo que, enamorado de todas sus ovejas, busca a
la que se habia perdido, para llevarla, como el pastor de la parabola

69 Cf. EGUIARTE BENDIMEZ, E. A., «El descenso de Cristo en algunas ‘Ena-
rrationes in Psalmos’ de san Agustin», Augustinus 54/214-215 (2009) 295-314.



178 MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

evangélica, sobre sus hombros de nuevo al redil. Cristo es ademas e/
Serior de los dngeles, quien se encarna; fue enviado no a salvar a los an-
geles, sino a los hombres. Finalmente, Cristo es e/ buen samaritano que,
compadecido de la situaciéon miserable del hombre, ha descendido
para sanar y curar sus heridas y llevarlo a la casa del Padre. En todo
lo anterior advertimos el amor y la benevolencia de Dios, que siempre
busca al hombre por todos sus caminos, para llevarlo a la salvacién.

El sacrificio del Senor ”

En el sacrificio del Sefior en la cruz se dan cita cuatro elementos
que caracterizan el sacrificio en la teologia agustiniana: (1°) quién
ofrece, (2°) a quién se ofrece, (3°) qué se ofrece y (4°) por quiénes se
ofrece. Cristo es -al mismo tiempo- sacerdote y victima (el que ofrece
y lo que se ofrece). No existe ningun sacerdote ni ninguna victima
mas agradable a Dios. Al hacerse hombre, el Verbo no dej6 de ser
Dios; por eso, Cristo es no solamente el sacerdote que ofrece y la vic-
tima ofrecida. Siendo un solo Dios con el Padre, es también el Dios a
quien se ofrece el sacrificio. {Y por quiénes se ofrece el sacrificio? Es
evidente que la muerte redentora del mediador nos alcanza salvifica-
mente a todos los hombres abiertos a la gratia Christi (cf. Trin. 4,14,19;
enar.psal. 132,7; civ.Dei 10,20) 71.

Es uno el sacrificado 72. Agustin establece la unicidad de la perso-
nay la dualidad de naturalezas en Cristo (cf. ser. 186,1). Agustin brilla
en esta argumentacion teologica. Hay unién de las dos naturalezas en
la dnica persona de Cristo. Emplea el concepto de persona como sujeto
de atribucion. Tal es la unidad de persona que el mismo Hijo de Dios
es también Hijo del hombre. El mismo que es Hijo del hombre es Hijo
de Dios, porque, uniéndose en unidad de persona el Hijo del hombre
al Hijo de Dios, result6 una y misma persona que es Hijo de Dios e
Hijo del hombre también. No estamos ante la union moral de dos per-

70 Cf. MORIONES, F., Teologia de San Agustin, Ed. BAC, Madrid 2004, pp. 161-171.
71 Cf. MORIONES, F., Teologia de San Agustin, pp. 170-171.

72 Y aunque es sacrificado es hermoso. A fin de que sepais que es hermoso
el Cristo que es amado, dice el profeta: «es el mas hermoso de los hijos de los
hombres». Su hermosura supera a la de todos los hombres (cf. enar.psal. 127,8).



SAN AGUSTIN Y EL HIJO DE DIOS. CREO EN JESUCRISTO, SU UNICO... 179

sonas, sino ante la union absoluta de una persona en ambas naturale-
zas; repetimos, se une en unicidad de persona a una y otra naturaleza
(in unitate personae copulans utramque naturam) (cf. ep. 137,3,9; ench. 35;
Trin. 2,6,11; c. Max. 1,18) 73. A algunos les costo6 identificar al sacri-
ficado con el Sefior. Vieron el fruto de su ensafiamiento con El y, al
contemplarle pendiendo en la cruz, movian la cabeza diciendo que si
era el Hijo de Dios, que descendiera de la cruz (enar.psal. 40,13).

La Pascua del Sefor ™

En la Pascua del Sefior reconocemos y celebramos la actuacion
del Christus regenerator (que nos engendra de nuevo a una esperanza),
del Christus recreator (que actua mediante su Espiritu para transformar
al hombre en un ser nuevo), del Christus vivificator (que nos dona la
vida del Verbo de Dios, del Viviente, que es la “vida de los vivientes”),
del Christus Illuminator (que nos lleva a mirar a la aurora, al tiempo
que ofrece una luz intensa a los que viven en tierra de sombras e ilu-
mina a todo hombre que viene a este mundo, para hacer luminosas
las tinieblas), del Christus salvator (que se asocia al Christus medicusy al
Christus salus), del Christus redemptor (en el cual se da el “intercambio
de mercancias”, segiin el cual El asumi6 la naturaleza humana para
conferir a la humanidad la plenitud de vida) y del Christus remunerator
(que pago al ladron converso lo que le debia por su gran fe).

Gracias a la Pascua del Senior hallamos nuestra salvacién. La Pas-
cua -celebrada en el contexto bautismal- es el acontecimiento de la
salvacion en el pensar agustiniano. En la Pascua nuevas legiones de
fieles nacen a la vida de Cristo y de la Iglesia. Celebrar la Pascua de
Cristo significa renovar gozosa y eficazmente el acontecimiento que
en ella se conmemora.

73 Cf. MORIONES, F., Teologia de San Agustin, pp. 161-162.

74 Cf. HEVIA BALLINA, A, «La Pascua de Cristo, acontecimiento de salvacion,
en la predicacion de San Agustin», en Studium Ovetense 5 (1977) 155-172.



180 MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

5. CONCLUSIONES

1% Agustin quiere una cristologia teologicamente ortodoxa. Es un delito no
pequenio —en palabras de Agustin— el mantener algunas opinio-
nes no rectas ni verdaderas acerca del Unigénito Hijo de Dios (cf.
ep. 219,1). No hemos de avergonzarnos de decir que Cristo es el
Hijo de Dios (ser. 215.5). Quien se avergiience del Senor delante
de los hombres, vera como el Hijo del hombre se avergonzara de
€l delante de los angeles20.

2% Agustin brinda una amplia gama de titulos cristologicos. No olvidemos
que Cristo es el Maestro-Hijo de Dios (Simpl. 1,2,14). San Pablo
llama al Hijo la "Virtud" y la "Sabiduria" de Dios; la virtud dice
orden a la operacion, y la sabiduria a la ciencia (en el Evangelio,
la operacion y la sabiduria estan indicadas donde se lee: "Todo
se hizo por El"; y la ciencia y el conocimiento de la verdad, en
aquellas otras palabras: "Y la vida es la luz de los hombres") (mor.
1,16,27). El propio Cristo (segun Trin. 15,7,12) es Sabiduria de
Dios Padre, propia del Hijo en cuanto Dios encarnado. Al mismo
tiempo es Hijo de Dios, eterno, siempre existente con el Padre 75.
El es el Hijo del Hombre, el gran Auxiliador y el Hijo de Dios.
Pero esto no deberia eclipsar el rol jugado por su humanidad (his-
toricamente limitada), en su nica persona 76. Es el Hijo Mayor
(enar.psal. 55,16). Innumerables posicionamientos humanistas
~de corte cristiano— han bebido en Agustin. El reconoce en Cris-
to al Redentor, al Hijo de Dios, al que sana su libertad, al que le
invita a recomenzar su vida 77... Justificando hace hijos de Dios
(Jn 1,12), posibilitando la deificatio (enar.psal. 49,2). El que justifica
deifica, y justificando hace hijos de Dios (enar.psal. 49,2). Agustin
indica que el Padre es origen veraz del Hijo-Verdad; el Hijo es la
Verdad, nacida del Padre veraz; y el Espiritu Santo es la Bondad,
emanada del Padre bueno y del Hijo bueno. Las tres personas de

75 Cf. ELGERSMA HELLEMAN, W., «“Christ, the wisdom of God”. The Logic of
Attribution in Augustine’s “De Trinitate” 5-7», en Studia Patristica 49 (2010) 274-275.

76 Cf. Duquoc, CH., Christologie essai dogmatique (I). L homme Jésus, Les édi-
tions du Cerf, Paris 1968, pp. 187-188.

77 Cf. TRAPE, A., Agostino ¢ Lutero. Il tormento per ['uomo, Ed. Augustinus,
Palermo 1985, p. 25.



SAN AGUSTIN Y EL HIJO DE DIOS. CREO EN JESUCRISTO, SU UNICO... 181

la Trinidad son una divinidad igual y una inseparable unidad. Lo
subraya en el ser. 71,18. Asegura que el Hijo de Dios es nuestro
hermano, porque es nacido de la Virgen Maria (Io.ev.tr. 21,7). Es
Maestro. Ya en De vera religione, Agustin describe la vida completa
del Hijo de Dios como una instruccién moral. Lo mismo ocurre a
lo largo en la ep. 11. Es el Inmortal. En el caso del cristianismo la
inmortalidad no es aplicable s6lo al Padre, sino también al Espi-
ritu Santo y al Hijo (ep. 238,2,11). Por El y con su ayuda se haran
inmortales en gracia todos los que son hijos de Dios (ep. 190,2,8).
Es el Dios inmortal, el Dios invisible, al unico que se le dara el
homenaje del honor y la gloria. Y esto aplicado tanto al Padre
como al Hijo, como también al Espiritu Santo (ep. 238,2,11). Es
Vivificador. En Cristo somos todos vivificados y hechos hijos de
hombre (ep. 140,8,21). El Hijo es Sabiduria: senala explicitamen-
te que el Hijo es llamado con propiedad Sapientiay que el Espiritu
Santo es llamado con propiedad Amor78.

3% Agustin subraya que el Hijo es la Cabeza. Quien resucité a su Hijo
dej6 en la Cabeza un ejemplo para el resto del Cuerpo eclesial
(ser. 361,3). Los seguidores del Hijo-Cabeza pertenecemos a la
Iglesia-Cuerpo. Agustin dice que la Iglesia debe estar agradecida,
ya que conoce las cosas ocultas del Hijo (enar.psal. 9,6). Dentro
de la Iglesia aprendemos a ser hijos de luz y pasamos a ser “adop-
tados para el Reino de Dios” (ser. 194,1). El ser “hijos” de la Eccle-
sia Mater, corresponde a todos los miembros de la Catholica (quia
ecclesiae toto orbe difusa est). Hemos de evitar particularismos como
los pretendidos por los donatistas 79, cuyos rasgos excluyentes hoy
pudieran asomar en otros grupos eclesiales.

4% Agustin expone una intima vinculacion del Hijo con su mision. La mision
del Hijo consiste en manifestar su esencia. Cuando el Hijo mues-
tra su “ser” es cuando despliega su “hacer” y cuando nos ayuda
a convertirnos y a vivir éticamente bien. En El el pueblo ve una
gran luz (/s 9,1-2,6), que nace de lo alto (L¢ 1,78) y alumbra a las

78 Cf. STUDER, B., «History and Faith in Augustine’s “De Trinitate”, en
Augustinian Studies 28 (1997) 47.

79 Cf. PALMERO RAMOS, R., “Ecclesia Mater” en San Agustin. Teologia de la
imagen en los escritos antidonatistas, Ed. Cristiandad, Madrid 1970, pp. 189-191.



182 MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

naciones (Lc¢2,25-32). El hace viable el proceso de theosis para co-
nocer y amar a Jesus como Pedro [cf. ser. 229 (O-P-Q)]. La misién
cristica evidencia también que el Hijo es rico en misericordia. No
nos abandona. Afirma San Agustin -y con esto concluimos- que
la misericordia divina y la gracia que se predica a los hombres por
Cristo hombre no abandonan a aquéllos que viven de su fe y le
adoran con piedad; esto ocurre tanto cuando toleran los males de
esta vida y los sufren con fortaleza como cuando usan delicada y
misericordiosamente de sus bienes (cf. ep. 137.20) 80.

MANUEL SANCHEZ TAPIA, OSA

80 Mas alla del pensamiento agustiniano, ofrecemos unas cuantas pistas de
bibliografia secundaria sobre Cristologia general, vinculadas a Jesis, el Cristo, el unico
Hijo, nuestro Serior. Los autores aparecen alfabetizados por apellidos: ALONSO GONZALEZ,
L. J., Jesucristo, Hijo de Dios y Salvador (Encuentro, Madrid 2005); AMATO, A. Jesis, el
Serior (BAC, Madrid 20092°); ARIAS REYERO, M., Jesis el Cristo. Curso fundamental de
cristologia (San Pablo, Madrid 19903"); AUGUSTIN, G. (ed.), Jesis es el Sefior. Cristo en el
centro (Sal Terrae, Santander 2014); BENEDICTO X V1, Jesiis de Nazaret I (Desde el bautismo
a la transfiguracion), II (Desde la entrada en Jerusalén a la Resurreccion)y III (La infancia
de Jesis) (Planeta, Barcelona 2012); CODA, P., Dios entre los hombres. Breve cristologia
(Ciudad Nueva, Madrid 1993); DURWELL, F. X., Jesis, Hijo de Dios en el Espiritu Santo
(Secretariado Trinitario, Salamanca 2000); GONZALEZ DE CARDEDAL, O., Cristologia
(BAC / Sapientia Fidei. Serie de Manuales de Teologia, Madrid 2017); GRANADOS, J.,
Teologia de los misterios de la vida de Jesis (Sigueme, Salamanca 2009); GRILLMEIER, A.,
Cristo en la Tradicion cristiana (Sigueme, Salamanca 1997); HONERMANN, P., Cristologia
(Herder, Barcelona 20092%); KASPER, W., Jesis el Cristo (Sal Terrae, Santander 2013);
LADARIA, L. F., Jesucristo, salvacion de todos (San Pablo-Comillas, Madrid 2004); PONCE
CUELLAR, M., Cristo, siervo y Sefior (Comercial Editora de Publicaciones C. B., Valencia
2007); SAYES, J. A., Sefior y Cristo. Curso de Cristologia (Palabra, Pamplona 2005);
SCHONBORN, CHR. von, Dios ha enviado a su hijo: Cristologia (Comercial Editora de
Publicaciones C.B., Valencia 2006); SESBOUE, B., “Redencion y salvacion en Jesucristo™
VV. AA., Salvador del mundo. Historia y actualidad de Jesucristo. Cristologia Fundamental
(Secretariado Trinitario, Salamanca 1997); SESBOUE, B., El Dios de la salvacion. Col.
Historia de los dogmas Il (Secretariado Trinitario, Salamanca 1995); SESBOUE, B., Jesucristo,
el iinico mediador. Ensayo sobre la redencion y la salvacion [2 vols.] (Secretariado Trinitario,
Salamanca 1990-1993); URIBARRI, G., La singular humanidad de Jesucristo. El tema
mayor de la cristologia contemporanea (San Pablo-Comillas, Madrid 2008); VILLEGAS
RODRIGUEZ, M., San Agustin in diem Natalis Domini. Disponible en la web: file:///C:/
Users/Usuario/Downloads/Dialnet-San Agustin InNataliDomini-3040876%20(5).pdf
/ Consulta: 04.04.2020].



