
SAN AGUSTÍN Y EL HIJO DE DIOS. CREO EN JESUCRISTO, SU ÚNICO... 147

San Agustín y el Hijo de Dios. 
Creo en Jesucristo, su único Hijo, nuestro Señor

Resumen

El presente artículo se adentra en la rica cosmovisión de la fe cristológica 
agustiniana. El estudio, tras la introducción de rigor, trata de acercarse a tres 
horizontes de la magna y poliédrica cristología de San Agustín: fe en Jesús (el 
Cristo), fe en el Hijo único de Dios y fe en nuestro Señor. Ésta es la fe del Hiponense 
y ésta es la fe de la Iglesia. En las páginas que siguen se pasa revista a algunos 
asuntos cruciales de la visión de Cristo que posee el doctor africano: divina 
naturaleza del Hijo, vinculación con el Padre, unción pneumática, caracteri-
zación esencial (identificación de Jesucristo con la luz, el camino, la verdad 
y la vida), mediación crística (con los rasgos ontológicos y funcionales de la 
misma), movimiento kenótico y divinidad regia. Al final, brindamos al lector 
las cuatro conclusiones que emergen de modo natural de nuestra reflexión 
teológica.

Palabras clave: Hijo, Señor, Padre, divinidad, mediación, filiación y en-
carnación.

Abstract

This article delves into the rich worldview of the Augustinian Christological 
faith. The study, after the introduction of rigor, tries to approach three ho-
rizons of the great and polyhedral Christology of Saint Augustine: faith in 
Jesus (the Christ), faith in the only Son of God and faith in our Lord. This is 
the faith of the Hiponense and this is the faith of the Church. In the pages 
that follow, some crucial issues in the African doctor's vision of Christ are 
reviewed: divine nature of the Son, connection with the Father, pneumatic 
anointing, essential characterization (identification of Jesus Christ with the 
light, the way, the truth and life), Christ mediation (with its ontological and 
functional features), kenotic movement and royal divinity. At the end, we 
provide the reader with the four conclusions that emerge naturally from our 
theological reflection.

Key words: Son, Lord, Father, divinity, mediation, sonship and incarnation.

CiuD-Ra 234-1 (2021) 147-182



MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA148

1.	I ntroducción. El Hijo de Dios. Una cristología 
en evolución permanente 1

En el presente artículo tratamos de abordar el análisis teológi-
co-agustiniano de tres afirmaciones cristológicas del Credo: “Creo en 
Jesucristo, su único Hijo, nuestro Señor”. El estudio se articula en las tres 

1  Se trata de una cristología muy rica en matices. Algunos de sus rasgos 
propios pueden verse en estudios de cristología agustiniana de la última década, 
como por ejemplo: Beeley, Ch., «Christ and human flourishing in patristic theo-
logy», en Pro Ecclesia 25/2 (2016) 126-153; Boersma, G., «Participation in Christ: 
Psalm 118 in Ambrose and Augustine», en Augustinianum 54/1 (2014) 173-197; 
Bochet, I., «Ostendit caput, ostendit corpus (In Ps. 147, 18): L’exégèse augusti-
nienne de l’apparition aux apôtres en Le 24, 36-49», en Revue d’études augustiniennes 
et patristiques 65/2 (2019) 267-286; Bochet, I., «Réflexions sur l’exégèse figurative 
d’Augustin: Christ meets me everywhere: Augustine’s early figurative exegesis de 
M. Cameron», en Augustinian Studies 45/2 (2014) 281-290; Cameron, M., Christ 
meets me everywhere: Augustine ś early figurative exegesis, Ed. Oxford University Press, 
Oxford 2012; Carreker, M. L., The integrity of Christ ś scientia and sapientia in 
the argument of the De Trinitate of Augustine, Ed. Peeters, Leuven-Paris 2013; Cary, 
P., The Meaning of Protestant Theology: Luther, Augustine and the Gospel that gives us 
Christ, Ed. Baker Academic, Grand Rapids MI 2019; Cong Quy, J., «Humilitas 
Iesu Christi as model of a poor church: Augustine’s idea of a humble church for 
the poor», en The Australasian Catholic Record 93/2 (2016) 180-197; Cong Quy, J., 
«Revelation, christology and grace in Augustine’s anti-Manichean and anti-Pelagian 
controversies», en Phronema 28/2 (2013) 131-149; Evan Ables, T., «The Word in 
which all things are spoken: Augustine, Anselm, and Bonaventure on Christology 
and the Metaphysics of Exemplarity», en Theological Studies 76/2 (2015) 280-297. 
Grosse, S., «Unglaubliche Demut: Das Paradox der Christologie bei Augustin», 
en Theologie und Philosophie 94/4 (2019) 481-497; Grove, K., «Rhetoric and Rea-
lity: Augustine and Pope Francis on Preaching Christ and the Poor», Theological 
Studies 80/3 (2019) 530-553; Habermas, G., «Saint Augustine on the Resurrection 
of Christ: Teaching, Rhetoric and Reception», en Theological Studies 79/1 (2018) 
189-191; Haynes, D., «The transgression of Adam and Christ the new Adam: St. 
Augustine and St. Maximus the Confessor on the doctrine of original sin», en 
St. Vladimir ś Theological Quarterly 55/3 (2011) 293-317; Iacovetti, Ch., «Filioque, 
theosis, and Ecclesia: Augustine in dialogue with modern orthodox theology», en 
Modern Theology 34/1 (2018) 70-81; Jaroslaw Marciniak, B., «Medical Metaphors 
in Augustine ś letters», en Vox Patrum 71 (2019) 373-388; Kantzer Komline, H., 
“Ut in illo viveremus”: Augustine on the two wills of Christ, Ed. Peeters, Leuven-Paris 
2013; Meconi, D., The one Christ: St. Augustine ś theology of deification, Ed. The 
Catholic University of America Press, USA 2013; Schweitzer, D., «The role of 
human response in the resurrection of Jesus Christ», Toronto Journal of Theology 34/1 
(2018) 63-77; O’Collins, G., Saint Augustine on the Resurrection of Christ: Teaching, 
Rhetoric and Reception, Ed. Oxford University Press, Oxford 2017; O’Collins, G., 
«St. Augustine as apologist for the resurrection of Christ», en Scottish Journal of



SAN AGUSTÍN Y EL HIJO DE DIOS. CREO EN JESUCRISTO, SU ÚNICO... 149

partes de dicha confesión de fe: creer en Jesucristo; creer en (su/el) 
único Hijo; creer en nuestro Señor.

Teniendo en cuenta las afirmaciones de William Mallard, consta-
tamos que la cristología de Agustín desarrolló una evolución perma-
nente. Es imposible -y no es nuestro objetivo- explorar aquí toda la 
maduración cristológica del santo. Sí vamos a fijarnos en la figura del 
Hijo de Dios, tal y como aparece calificada y explicada por algunos 
textos selectos del hiponense.

Al mirar al Hijo, el santo afirmó a Cristo como la singularísima 
encarnación del Verbo de Dios en Jesús. Agustín -acabamos de indi-
carlo- tuvo su propia evolución personal en su cristología, superando 
su excesiva dependencia del neoplatonismo y del fotinianismo. Pau-
latinamente fue equilibrando su postura cristológica, hasta concluir 
que Dios (el Verbo divino) y el humano Jesús son una sola unión subs-
tancial en la encarnación (ench. 11,36). Cristo encarnado es salvador 
y redentor. Es maestro de humildad y ejemplo de humildad también. 
Es el que gana el amor con su nacimiento y sus acciones admirables, 
y el que destierra el temor con su muerte y resurrección. Es el que se 
ofrece a sí mismo en sacrificio en lugar de todos los sacrificios (enar.
psal. 2,7). Él murió por nuestros pecados, asumidos en su carne para 
sufrir nuestro castigo (c.Faust. 14,6). 

¿Subraya Agustín al Hombre-Dios o más bien al Dios-hombre? 
Harnack hace una clara opción por lo primero, y Portalié -que aduce 
muchos textos en favor de lo segundo- terminaría acusando la lectura 
cristológica de Harnack de nestoriana (no afirmaría la unidad de lo 
humano y lo divino en Cristo). Nosotros consideramos que, depen-
diendo del texto en cuestión, así se da más relieve a la divinidad o a 

Theology 69/3 (2016) 326-340; Oort, J. van, «“Misisti manum tuam ex alto”: Ma-
nichaean Imagery of Christ as God ś Hand in Augustine ś Confessions», en Vigiliae 
christianae 72/4 (2018) 369-389; Slater, P., Christ the transformer of culture: Augustine 
and Tillich: From Logos to Christos: essays on Christology in honour of Joanne McWilliam, 
Wilfrid Laurier University Press, Waterloo 2010, 113-136; Patout Burns, J., «Baptism 
as dying and rising with Christ in the teaching of Augustine», en Journal of Early 
Christian Studies 20/3 (2012) 407-438; Yamada, N., «What is the Evil to be overcome? 
Differences between Augustine ś and Pelagius´Views on Christ ś Life and Death», 
Scrinium 11/1 (2015) 160-180; Porter, P., «Inheriting Wittgenstein ś Augustine: A 
Grammatical Investigation of the Incarnation», en New Blackfriars 100 (2019) 452-473.



MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA150

la humanidad. Y como muchos son los textos cristológicos del san-
to, muchos son los matices que habría que tener en cuenta. Huelga 
generalizar. En este artículo sobre el “Hijo” nos parece más sensato 
resaltar que una buena parte de la cristología agustiniana muestra al 
Verbo como el sujeto que rige sobre el hombre. 

Agustín habla, por ejemplo, en la Navidad del 411-412 de Cristo 
como divino y humano por unidad de persona, anticipándose así a 
Éfeso (431). Valora la profunda unión de las dos naturalezas crísticas, 
desde el planteamiento del intercambio de propiedades, y de aquí na-
cen expresiones antológicas suyas como Dios crucificado, muerte de 
Dios, Creador creado, Dios nacido… (Trin. 1,13,18; c.Faust. 26,6; ser. 
192,1,1; c.Max. 1,7). Cristo es camino hacia un conocimiento amante 
y participativo de Dios. Es el Christus Medicus (eje de la cristología 
agustiniana para Olegario González de Cardedal).

Su cristología se enriquece con la imagen del Christus Totus, según 
la cual considera a Cristo no sólo como la Cabeza, sino también como 
el Cuerpo total, que incluye a sus miembros. Una visión cristológi-
co-eclesiológica, patente, por ejemplo, en Io.ev.tr. 28,1. También Agus-
tín nos presenta al Cristo del intercambio, como milagroso comercio 
de trueque, en el que Cristo asume la condición humana para que la 
humanidad pueda asumir la condición celestial. Y es que “el Hijo de 
Dios participó de la mortalidad para que el hombre mortal participe de la di-
vinidad” (enar.psal. 52,6). El Verbo de Dios llega al mundo en pobreza, 
y no en majestad, de modo que la debilidad humana no se sienta abru-
mada (conf. 7,18,24b). El cuerpo humano glorificado de Cristo está en 
el cielo, y sirve de prenda y de instrumento de la resurrección corporal 
de sus adoradores, en el último día (ep. 187,3,10). Estamos ante el Hijo 
de Dios que es el Hijo del Hombre (Io.ev.tr. 19,15). Él realizó el 1er 
movimiento de su intercambio (vaciarse a sí mismo) prometiendo el 2º 
(del gozo de la resurrección de su pueblo) 2. Éste es el Hijo de Dios, la 
segunda persona trinitaria en la que ahora nos adentramos mediante 
la guía del águila de Hipona. Éste es el “Hijo” conectado con otros 
rasgos y categorías crísticas, como veremos.

2  Cf. Mallard, W., «Voz “Jesucristo ( Jesús el Cristo)», en Fitzgerald, A., 
Diccionario de S. Agustín, Burgos 2001, Ed. Monte Carmelo, pp. 757-766.



SAN AGUSTÍN Y EL HIJO DE DIOS. CREO EN JESUCRISTO, SU ÚNICO... 151

2.	C reo en Jesucristo. Jesús es el Cristo, 
el Ungido de Dios

La relación entre el Padre y el Hijo

Los primeros latinos pro-Nicea habían descrito la relación entre 
el Padre y el Hijo utilizando una analogía con la paternidad humana. 
Al igual que los padres humanos dan a luz a hijos que comparten 
la naturaleza del padre, argumentaron, así también el Padre divino 
da a luz a un Hijo que comparte la naturaleza divina. Pero usar esta 
analogía podría conducir a subordinar al Hijo al Padre, ya que los 
hijos humanos están subordinados a sus padres. Agustín resuelve este 
problema argumentando que los nombres “Padre” e “Hijo” indican 
relación pero no sustancia. Según la teoría de Agustín, la única forma de 
preservar la eternidad del Hijo es negar por completo que los nombres 
“Padre” e “Hijo” pertenezcan a la naturaleza divina. Él quiere articu-
lar la unidad y la diversidad en la realidad divina trinitaria. Hilario 
era reticente a emplear analogías humanas para describir la sustancia 
divina; Ambrosio, por su parte, distingue entre la naturaleza común 
del Padre y del Hijo y sus propiedades personales. La teología trinita-
ria de Agustín -en su conjunto- está moldeada por su apropiación del 
pensamiento latino pro-Nicea. Agustín estaba perfectamente injerta-
do en su tradición. 

En opinión de M. Weedman, sería deseable examinar más la re-
lación entre la gramática cristológica de Agustín y su gramática tri-
nitaria. Weedman ya ha sugerido que estas gramáticas son similares: 
Agustín habla de Dios, y la forma en que habla de la encarnación 
revela mucho sobre la forma de su pensamiento en De Trinitate. Los 
latinos pro-nicenos, incluido Agustín, siempre supieron que Padre e 
Hijo eran distintos en “algunas cosas”. La pregunta de Agustín y de 
la teología pro-nicena siempre fue cómo articular su unidad sustan-
cial. Sí: la preocupación pro-Nicea consistía en encontrar la unidad en 
medio de la diversidad. Al igual que con la “teología del nombre”, la 
cuestión de la generación eterna supone que hay dos personas, Padre 



MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA152

e Hijo. La defensa de la generación eterna del Hijo significaba unir al 
Hijo con la sustancia del Padre 3. 

La comprensión de Jesucristo como “el Hijo” nos ayuda a valorar 
la unidad del sujeto personal de Cristo. Esto, al tiempo que se da en 
Agustín, recorre la historia de la teología: se da también en teólo-
gos actuales (pensemos en J. Ratzinger). Para él decir que Jesús es “el 
Hijo” expresa de forma concentrada el propio ser de Jesús y su rela-
ción con el Padre. Con una fuerte impronta joánica, Ratzinger capta 
la unidad del sujeto cristológico 4. 

El Padre goza cuando hacemos igual a él a su Hijo único; goza 
porque no es celoso (ser. 139.5). Y como Dios no siente celos de su Hijo 
único, por eso engendró lo mismo que es él. Podemos ultrajar tanto 
al Hijo como al Padre, al que pensamos honrar afrentando al Hijo; 
podemos decir que el Hijo no es de su misma sustancia, con el deseo 
de no ultrajar a su Padre. Entonces -nos explica el Hijo de Santa Móni-
ca- ultrajamos a los dos. El Hijo es el resplandor del Padre (ser.118,2), 
unido a Él. El Espíritu Santo es el don de la amistad del Padre y el 
Hijo (Trin. 7,6,11). Todo lo hace el Padre por el Hijo (Io.ev.tr. 18,6). 
El Padre también unge al Hijo, y actúa junto a Él. Según Agustín, no 
hace el Padre unas cosas y hace otras el Hijo, porque todo lo que hace 
el Padre, lo hace por manos del Hijo. Resucitó a Lázaro el Hijo: ¿por 
ventura esta resurrección no fue también obra del Padre? Dio vista el 
Hijo a un ciego: ¿no le iluminó también el Padre? Sí: el Padre, por el 
Hijo, en el Espíritu Santo. Es una trinidad de personas; pero su obrar 
es único, única su soberanía, única su eternidad; única su coeternidad 
y unas mismas las acciones de la Trinidad (cf. ser. 126,10).

Agustín exhorta a creer que el Hijo es igual al Padre; pide creer 
además que el Hijo procede del Padre, y no el Padre del Hijo (ser. 

3  Cf. Weedman, M., «Augustine ś De Trinitate 5 and the problem of the 
divine names “Fahter” and “Son”», Theological Studies 72 (2011) 768-786. 

4  Cf. Uríbarri Bilbao, G., «Jesucristo, el Hijo», en Instituciones Académicas 
San Dámaso, Jesucristo en el pensamiento de Joseph Ratzinger (Congreso Internacional. Madrid 
11 y 12 de Mayo de 2011) [Disponible en web: http://www.actosacademicossandama-
so.es /congreso mayo2011 /index.php?option=com_content&view = article&id=83: 
jesucristo-el-hijo-d-gabino-uribarri-bilbao&catid=41:ponencias-videos&Itemid=67 / 
Consulta: 12.05.2011]).



SAN AGUSTÍN Y EL HIJO DE DIOS. CREO EN JESUCRISTO, SU ÚNICO... 153

140,5). Subraya en este razonamiento apologético la divinidad del 
Hijo y asegura que decir que el Hijo “es menor” es mostrar que se 
tiene una fe adulterada (ser. 140,5). El Hijo es el verdadero Dios y es 
la vida eterna (ser. 140,3). Puede decirse que recibirle a Él en la fe es 
recibir la vida eterna, cumpliendo al mismo tiempo el precepto del 
Padre. El precepto del Padre es el mismo Hijo, la misma vida eterna 
(ser. 140,6).

De la relación del Padre y el Hijo procede el Espíritu Santo. No 
se puede separar, en la teología agustiniana, la identidad-misión del 
Espíritu Santo de la identidad-misión del Padre y del Hijo. El Espíritu 
Santo procede principaliter del Padre y communiter del Padre y del Hijo 
(Trin. 15,17,29). El Padre y el Hijo poseen en común el Espíritu Santo, 
porque es el Espíritu “único” de ambos. Lo admite el santo en su ser. 
71,33. El Espíritu Santo procede principaliter del Padre (el Padre tiene 
auctoritas sobre el Hijo) y communiter del Padre y del Hijo, ya que el Pa-
dre con la generación entrega todo al Hijo (cf. Trin. 15,17,29). El don 
del Espíritu Santo nos ayuda a nosotros a vivir como hijos adoptivos 
(ep.Rm.inch. 44 [52]).

La divinidad del Hijo

Tal y como personalmente hemos podido constatar, Agustín de-
fiende sin fisuras la divinidad del Hijo, especialmente, en su polémica 
antiarriana. Indica a estos herejes que el Hijo es verdadero Dios (Deus 
verus), consubstancial al Padre. Se apoya teológicamente en el evange-
lio de Juan: “en el principio era el Verbo, y el Verbo estaba en Dios, y el Verbo 
era Dios”( Jn 1,1). “En el Verbo de Dios reconocemos al Hijo único de Dios ( Jn 
1,14), del que dice San Juan: y el Verbo se hizo carne y habitó entre nosotros 
( Jn 1,14)”. San Juan dice aquí dos cosas: que Cristo es Dios (1ª); que 
Cristo es consubstancial al Padre (2ª). Todas las cosas han sido hechas 
por el Verbo, y sin el Verbo nada ha sido hecho ( Jn 1,2-3). Por el Ver-
bo, por el Hijo, han sido hechas todas las cosas, todas las criaturas. 
Esto significa que no ha sido creado aquel por quien han sido hechas/
creadas todas las cosas. Si el Hijo no ha sido creado, entonces no es 
criatura. Si no es criatura entonces subsiste en una misma substancia 
con el Padre. Y entonces el Hijo es Dios. Toda substancia que no es 
Dios es criatura, y toda substancia que no es criatura es Dios. Luego, 



MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA154

si el Hijo no es criatura, entonces es Dios. El Hijo no sólo es Dios, 
sino que es Dios verdadero (Trin. 1,6,9). Mediante el Hijo, mediante 
Jesucristo “son/existen todas las cosas” (1 Co 8,6). Todo ha sido hecho 
por Él. Si el Hijo es creador, entonces el Hijo es Dios. Por eso Agustín 
defiende la igualdad del Padre y del Hijo; subraya la indivisibilidad 
de las operaciones trinitarias “ad extra” de las divinas personas (Trin. 
1,6,9). Dice que así como el Padre, el Hijo y el Espíritu Santo son 
inseparables, así obran inseparablemente (Trin. 1,4,7; S. 213,7). Por 
supuesto, dice que es imposible que el Hijo fuera creado por el Padre. 
El Hijo es engendrado, pero no creado: “no ha sido creado el Verbo, por 
quien todo ha sido creado” (Io.ev.tr. 1,11).

El santo advierte que Cristo, a causa de sus dos generaciones, 
es el Hijo de Dios y también el Hijo de hombre. Dios y el hombre 
forman en Cristo una unidad inseparable. Él es el único sujeto (unus 
atque idem-una persona). Lo único consecuente es la communicatio idio-
matum 5. Ella es la base de la mediatio Christi. Quien dice: «El Hijo 
no es de la misma sustancia del Padre», ¿qué otra cosa dice sino: «el 
Padre es oro, el Hijo es plata; el Hijo único es un degenerado respecto 
del Padre»? Un hombre engendra a un hombre; el hijo engendrado 
es de la misma sustancia que el padre que lo engendra (cf. ser. 139.2).

En el ser. 139.4 Agustín se pregunta que quien no tiene principio 
en el tiempo, ¿iba a engendrar no un Hijo como él, sino uno degene-
rado? Gran blasfemia es afirmar que el Hijo único de Dios es de una 
sustancia distinta. Indiscutiblemente, si ello es así, es un degenerado. 
Si al hijo de un hombre le decimos «Eres un degenerado», ¿cuál es la 
magnitud de la ofensa? Pero ¿en qué sentido se dice que el hijo de un 
hombre es un degenerado?

Dios se compromete compasivamente con la historia a través del 
envío de su Hijo único. Afirma el santo que en Él, que es la Cabeza 
(como pronto veremos), habita la plenitud de la divinidad (ep. 187,13,39 
y 40). El Hijo posee en cuanto Dios la perfección absoluta del ser y por 

5  Cf. Drobner, H., «Esbozos de la cristología de San Agustín», Augustinus 
54 (2009) 140-141.



SAN AGUSTÍN Y EL HIJO DE DIOS. CREO EN JESUCRISTO, SU ÚNICO... 155

eso se apropia el nombre divino “Yo soy” 6. Esto se nos evidencia a lo 
largo de toda la reflexión agustiniana.

El Hijo es el Cristo-Ungido de Dios 7

En la Sagrada Escritura aprendemos que Jesús es el Cristo, el ungi-
do de Dios. En este sentido, es plausible hablar de la consagración del 
siervo ungido. En verdad, la riqueza sintética de la reflexión cristológica 
nos lleva también a sopesar la realidad de Jesucristo como el sacerdote 
ungido, como el consagrado por Dios. En efecto, Cristo ha sido consa-
grado por Dios Padre; su misión es sagrada y al mismo tiempo sacrali-
zante. Además, la unción espiritual que ha recibido es diferente de las 
unciones del Antiguo Testamento 8. Jesús, el Cristo, es Ungido sin dejar 
de ser Siervo e Hijo de Dios, tal y como se explicita en el ser. 52,1. 

Por lo demás, el Ungido por Dios es el Siervo de Dios 9, y no otro. 
El día del bautismo de Jesucristo es el Siervo de Yahveh, preconizado 
por Isaías, el que recibe la fuerza de lo alto. Se trata de un poder divi-
no que desciende sobre el Siervo sufriente, el que tenía que padecer. 
El poder divino se posa misteriosamente sobre el que sufre por los de-
más 10. El siervo ungido ha sido constituido tal para proclamar –desde 

6  Cf. Galot, J., La persona de Cristo. Ensayo ontológico, Ed. Mensajero, Bilbao 
1971, pp. 101 y 102.

7  Reproducimos aquí, con pequeños matices diferenciales, las ideas expuestas 
en Sánchez Tapia, M., Luz y salvación. Jesucristo, el único iluminador salvífico, en la 
Teología de San Agustín, Ed. Universidad Pontificia Comillas, Madrid 2014, pp. 109-113.

8  En el Antiguo Testamento se ungía a los personajes con aceite, y en Jesucristo 
la unción se lleva a cabo gracias al Espíritu Santo de Dios, que desciende sobre Él. 
Hablar de Cristo como ungido, en la teología agustiniana, es promover el diálogo 
enriquecedor de la cristología con la pneumatología en su pensamiento teológico. 
Ambas deben ir unidas en la reflexión. Justamente por esto, el que es ungido es 
ungido “desde lo alto” –por Dios– y se transforma en “el ungido de Dios”. Saúl, 
David y Salomón fueron también ungidos en sus contextos respectivos (textos 
bíblicos concretos que nos derivan a este tipo de unciones podemos encontrarlos, 
por ejemplo, en 1 S 10,1 o en 1 R 1,33-35).

9  Agustín reconoce que ya en el AT se ha dado esta imagen del siervo, y 
alude a ella en el caso del profeta Ezequiel (cf. civ.Dei 18,34,2).

10  Tanto el Espíritu de Dios como su poder se ciernen sobre el Siervo de 
Dios (Hch 10,38). Esto lo reconoce el propio Pedro (Lc 9,20), que al principio no 
entendió plenamente su misión. La gloria de Dios aparece, de este modo, en el 



MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA156

su identidad sufriente 11 y no desde otra– la buena nueva a los más 
pobres (Is 61,1). Así desempeña su sacerdocio. Bíblicamente, Cristo 
es el ungido ya prometido antiguamente por el AT y ejerce su misión 
desde las coordenadas cristológicas del NT, en clave de amor entrega-
do oblativamente hasta el final 12. Cristo aparece como siervo ungido 
en toda su trayectoria misional: es ungido con el Espíritu profético en 
su bautismo y, ante su autenticidad, se levantan los falsos ungidos (Mt 
24,4-5). Dios Padre, al resucitarlo, garantiza su veracidad: lo muestra 
como el verdadero Mesías. Por eso bajo el cielo no se nos ha dado otro 
nombre por el que debamos salvarnos (Hch 4,12). Sólo Él, el siervo su-
friente 13 y ungido 14, salva a las sociedades del poder letal del pecado. 
Esta unción de Cristo es una unción espiritual:

“¿Quién, por tardo que sea de entendimiento, oyendo hablar a Dios, cuyo 
trono es eterno, no reconoce aquí a Cristo, a quien predicamos y en quien cree-
mos, y este mismo Cristo ungido por Dios a la manera que Él unge, no con 
crisma visible, sino con espiritual e inteligible? ¿Quién hay tan ignorante en 
esta religión, o tan sordo frente a su fama tan difundida, que desconozca que ha 
sido llamado Cristo por el crisma, esto es, por la unción?” 15

El Ungido que ilumina y orienta. 
La luz del Hijo y la luz de la Iglesia 16

La Iglesia está unida a Cristo, el Ungido, por el amor de Dios. 
Él le brinda a ella su luz divina. Como resultado de la asunción de la 

sufriente ( Jn 1,14) que aparecerá lleno de gracia y de verdad. Cuando el ungido 
es divisado por alguien externo da un testimonio de gracia y de verdad.

11  Una identidad hondamente unida a la figura del Cristo-Mediador, según 
el propio santo constata (cf. civ.Dei 17,9): el ungido ha de proclamar e iluminar.

12  Este es, precisamente, el perfil del Siervo Altísimo, que por nosotros 
tanto se humilló (cf. civ.Dei 1,24).

13  Caracterizado como el que vivió paradigmáticamente según la forma 
servi (civ.Dei 14,9,3; civ.Dei 20,30,4). Su dimensión de “Siervo” la capta el CEC 
en los nn. 565,623 y 608.

14  La doctrina eclesial también así lo reconoce en CEC 453.
15  Civ.Dei 17,16,1.
16  Cf. McWilliam, J., «La cristología de las “enarrationes” de 392 sobre los 

salmos», Augustinus, revista trimestral publicada por los Padres Agustinos Recoletos, vol. 
56, nº 220-221 (XV Congreso Internacional de Estudios Patrísticos), 2011, pp. 145-151.



SAN AGUSTÍN Y EL HIJO DE DIOS. CREO EN JESUCRISTO, SU ÚNICO... 157

Iglesia en Cristo, pertenecen a ella los frutos de las victorias ganadas 
por él, desde el presente perdón de los pecados hasta las futuras resu-
rrección corporal y visión de Dios. Cristo emplea la oración de peti-
ción; es retratado por Agustín como un hombre cuyas esperanzas y 
temores hallaron expresión en el hecho de que se volviera hacia Dios 
para pedir para sí fuerza, y de que implorase a Dios que no se apar-
tase de él. Cristo hombre “depende de” la ayuda divina. En algunas 
enarraciones a los salmos (por ejemplo, de la 1 a la 32), el hiponense 
maneja muchos nombres y títulos para Cristo: árbol plantado junto a 
cursos de aguas, rey sobre Sión, mediador, médico, piedra angular del 
templo, escudo invicto, espada de dos filos, pastor, fuerza, sabiduría, 
cabeza y cuerpo… Asegura a los donatistas que en vez de prometer 
lealtad a hombres (Donato y sus seguidores), deben poner su confian-
za sólo en el Señor. Como la luna, la Iglesia tiene una cara oscura y 
otra luminosa. Como sólo del sol recibe la luna su luz, así la Iglesia 
no tiene su luz sino del Unigénito Hijo de Dios. Agustín critica a los 
donatistas: alegar santidad apartados de Cristo y romper esa unidad 
eclesial en nombre de esa santidad, es hacer gala de un orgullo que 
está totalmente en desacuerdo con la humildad de Cristo. 

Nosotros, yendo tras el pecado, perdimos la luz, y con la vuelta 
a Dios recibimos la luz. Una cosa es la luz que nos alumbra y otra 
nosotros, que somos alumbrados. La luz que nos alumbra y orienta 
no se aleja de sí ni pierde su resplandor, porque ella es la luz misma. 
Así es como muestra el Padre al Hijo las obras que hace, en el sentido 
de que el Hijo ve todas las cosas en el Padre, y así es el Hijo todas 
las cosas en el Padre (cf. Io.ev.tr. 21,4). En este sentido Agustín es 
muy realista: sabe que el Verbo, al que el santo define como igual al 
Padre, Luz de la Verdad y Sabiduría (ser. 5,7), el Hijo Unigénito, que 
es la luz engendrada y la sabiduría de Dios (gn.litt.imp. 5,19-22), no 
siempre ha sido bien acogido por los hombres ( Jn 1,11). Dios es luz y 
bebida; acercándonos a Él recibimos la iluminación. Si reconocemos 
la Palabra de Dios junto a Dios, reconocemos al Hijo Unigénito igual 
al Padre, reconocemos la luz de la luz, el día del día (cf. ser. 225 y 226). 

El Hijo de Dios –Palabra de Dios– se hace hijo de hombre, luz 
verdadera que lo ilumina todo (ep. 140,4,10 a Honorato). El proceso 
existencial y transformante de la pascua nos lleva a ser luz en el Señor 
para andar como hijos de la luz (ser. 222). Él es el que procede del 



MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA158

Padre y es el día que procede del día; es el Hijo, la luz que procede de 
la luz (c.adv.leg. 1,15). Pareciera como si en la teología agustiniana la 
clave teológica “luz” equivaliese a la categoría “divinidad”. Por esta 
razón dice Agustín que “el Hijo es el esplendor de la gloria del Padre” 
(enar.psal. 71,8 [v.5]). La iluminación es ante todo un don de Dios 
Padre, que envió a su Hijo como Salvador del mundo (ep.Io. homil. 
8ª,13). La luz de Dios -en el Hijo- ilumina a la Iglesia para salvarla; 
con ella todo acto bueno es enteramente del hombre y enteramente de 
Dios, con el fin de que seamos hijos de Dios (cf. retr. 1,22,4).

El Cristo-Ungido es via, veritas et vita 17

El Cristo de Agustín también es presentado -y no podría ser de 
otro modo- como Camino, Verdad y Vida. Cristo es Camino. Agustín 
afirma contra Porfirio que está garantizado el camino universal de 
salvación, que es la fe en Cristo, puesto que Cristo ha merecido esa fe. 
Cristo es también el camino en cuanto que es el sentido de la Historia 
de la salvación. Así había visto a Cristo San Pablo. Pero este tema de 
Cristo “Camino” cobra para Agustín un sentido más original, desde 
el momento en que se ve precisado a renunciar a la mística neopla-
tónica, y a reconocer que entre Dios y el alma (Deum et animam scire 
cupio) no hay camino directo o inmediato. El “Camino” une y separa 
al mismo tiempo dos puntos distantes. Agustín se lamenta de haberse 
hecho tantas ilusiones filosóficas, cuando en realidad no hay más que 
un camino, camino de un Nuevo Testamento o alianza con Dios, ca-
mino que es Cristo. 

Cristo es Verdad. El Ungido es Verbo-Verdad. Agustín quería a 
toda costa “entender” y el platonismo le llevaba a buscar la verdad ilu-
minante y absoluta. El Verbo de Dios se identifica con la Verdad, Dios 
en Dios, Hijo unigénito. Por nosotros se vistió de carne, naciendo de 
María, Virgen, para cumplir la profecía que dice que “la verdad nació 

17  Cf. Lope Cilleruelo, Las funciones de Cristo, según San Agustín: Archivo 
Teológico Agustiniano 1/3 (1966) 189-213. Disponible en la web: http://www.
agustinosvalladolid.es/estudio/investigacion/estudio agustiniano/ estudiofondos/ 
estudio1966/estudio_1966_2_02.pdf / Consulta: 04.04.2020.



SAN AGUSTÍN Y EL HIJO DE DIOS. CREO EN JESUCRISTO, SU ÚNICO... 159

de la tierra” (Io.ev.tr. 41,1). Cristo es también la Verdad en cuanto Ver-
bo Encarnado. Cristo es la Verdad para conducirnos al Cielo. 

Cristo Es Vida. Fuera de Cristo no hay posibilidad alguna de vivir 
la vida sobrehumana. Para referirnos a la vida sobrenatural hay que 
pasar por Cristo y por su Redención. Cristo es la Vida para todos 
aquellos que de cualquier modo pudieran volver a “incorporarse a Él”. 
Cristo es la Vida de su Cuerpo Místico, extendido por todo el mundo, 
encendido en el amor e iluminado por la verdad, llegado a la plenitud, 
convertido realmente en pléroma terrestre de Cristo. Cristo es, en el 
seno de su Padre, la verdad y la vida; él es el Verbo de Dios, y de él se 
dijo: “La vida era la luz de los hombres” ( Jn 1, 4). Siendo, pues, en el 
Padre la verdad y la vida, y no sabiendo nosotros por dónde ir a esta 
verdad, él, Hijo de Dios, Verdad eterna y Vida en el Padre, hízose 
hombre para sernos “camino”. Siguiendo el camino de su humanidad 
-nos advierte Agustín- llegaremos a la divinidad. Él nos conduce a 
él mismo. No andemos buscando por dónde ir a él fuera de él. Si él 
no hubiera tenido voluntad de ser camino, extraviados anduviéramos 
siempre. Hízose, pues, camino por donde ir. No nos dice ya “busca 
el camino”, pues el camino mismo es quien viene a nosotros (cf. ser. 
141,1).

3.	C reo en su Único Hijo. El unigénito

La filiación única del Hijo y la nuestra 18

Dios no quiere abandonar a la raza humana en su ruina eterna, y 
por esta razón envía al médico (su Hijo) que es el Salvador. Gracias a 
la sangre del único justo y a la humildad de Dios se posibilita la única 
purificación de los pecadores y orgullosos. El Hijo de Dios es el que 
existía desde siempre en la forma de Dios, pasando a adquirir poste-
riormente la forma de siervo. La encarnación, entendida en el contex-
to de la humilitas Christi, aparece como antídoto frente al orgullo de 

18  También se nos habla de la filiación del Hijo, según la teología agustiniana, 
en Byeon, J., La deificatio hominis in Sant Ágostino. Dissertatio ad Doctoratum in Theologia 
et Scientiis Patristicis, Romae 2008, pp. 128-130; 209-213; 336-338.



MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA160

Adán. Nosotros, gracias al único Hijo de Dios, participamos también 
del don de la filiación: somos nuevas criaturas, dueñas de las primi-
cias del Espíritu, pues tenemos los primeros frutos, cuyo origen último 
es el Espíritu Santo. Al mismo tiempo los espíritus (con minúscula) se 
ofrecen a Dios en sacrificio son envueltos en el fuego divino. Nuestras 
mentes se ofrecen a Dios, pues el spiritum también es entendido en la 
teología agustiniana como mens. 

El bautismo renueva a los seres humanos, que estamos llamados 
a la dignidad de los hijos; esto no es otra cosa que ser llamados a 
ser similares al Hijo. Somos similares a Él al poseer las primicias del 
Espíritu regenerador. Los hijos de Dios -participantes de la filiación 
del Hijo, aunque no en la unicidad, sino en la adopción- estamos des-
tinados a la vida eterna y a la felicidad celestial. Somos renovados a 
imagen de Dios, hasta llegar a ser similares a Él. Esto nos exige com-
portarnos como hijos de Dios. Los hijos son también considerados por 
Agustín como “dioses” (con minúscula). Los dioses e hijos del Altísi-
mo son aquellos que viven secundum Deum, mientras que el hombre 
que vive secundum hominem es sólo un hombre. El objetivo de los hijos 
es permanecer constantemente sujetos a Dios. 

La filiación -en la órbita teológica agustiniana- está inextricable-
mente unida a la justificación y a la deificación. El que justifica tam-
bién deifica. Somos hijos, justificados, deificados… Dones insupera-
bles que Dios nos concede -en el únicoHijo- a sus hijos. No obstante, 
no todo se ha concluido en nosotros completamente. Nosotros, que 
poseemos ya las primicias del Espíritu, gemimos esperando interior-
mente la adopción de los hijos, la redención de nuestro cuerpo, según 
Juan. Ahora somos hijos de Dios, pero todavía no se ha mostrado lo 
que seremos. Cuando se manifieste seremos semejantes a Él, porque 
lo veremos tal cual es (1 Jn 3, 2). La dignidad de ser hijos de Dios en 
la tierra se obtiene a través de las primicias del Espíritu: esto acontece 
en fe y en esperanza.

Somos similares al Hijo cuando nos conformamos a la imagen del 
Hijo. Vamos participando de una caridad inefable, y también de una 
estabilidad duradera, recibiendo el honor de estar allí donde está el 
único Hijo. No somos iguales a Él en su divinidad, sino que estamos 
asociados con Él en la eternidad. Desde este planteamiento agustinia-



SAN AGUSTÍN Y EL HIJO DE DIOS. CREO EN JESUCRISTO, SU ÚNICO... 161

no, ¿en qué sentido los hombres seremos dioses? Seremos dioses igual 
a los ángeles de Dios. Los hijos de Dios –advierte el hiponense– no son 
simplemente hombres que no son sinceros. Están destinados a la felici-
dad celestial y a la paz definitiva. ¿Y cuál es la herencia de los hijos de 
Dios? La herencia de los hijos de Dios es la paz, convencidos de que la 
paz es Dios mismo. Los hijos alcanzan la sabiduría, es decir, la contem-
plación de la verdad que satisface a todo hombre y lo asimila a Dios. 
Entonces los hombres se regocijan en la abundancia de la paz, tal y 
como indica el salmo 36,11. Y la paz –lo acabamos de señalar– es Dios 
mismo. Aquí está la herencia de los hijos de Dios, como dice el Señor 
en Mt 5: 9: “Bienaventurados los pacíficos, porque serán llamados hijos 
de Dios”. Entonces, vivamos como hijos de Dios (conf. 8,4,9). Se nos 
exhorta a creer y a reconocer que todos somos hermanos e hijos en el 
Hijo (cf. Ga 4, 4-5; Ef 1, 5; Rm 8, 15), hijos de la Luz e hijos del día (1 
Ts 5,5). En el Hijo encontramos el Único Verbo (f.et symb. 2,3-3,4) del 
único Padre. Es el Hijo único de Dios Padre, ya que es Hijo único por 
naturaleza; los demás lo somos por gracia, según el ser. 265-E.

En el ser. 226 el santo dice que reconocemos la Palabra que es 
Dios junto a Dios; reconocemos al Hijo unigénito igual al Padre, a la 
luz de la luz y al día del día (cf. ser. 226), con el que estaremos al final. 
Somos luz, no en nosotros, sino en el Señor (Ef 5,8). Ahora hemos de 
caminar como “hijos de la luz” (ser. 226). Agustín integra la filiación 
con la iluminación: el Hijo es Luz de Luz o esplendor de la Luz (c.adv.
leg. 1,15). El Hijo vive la única filiación 19. La segunda persona de la 
Santísima Trinidad -desde su identidad ontológica- es única, singular, 
e insuperable. 

a)  La unicidad de la filiación

Agustín advierte que Cristo Sacerdote es el Hijo único del Pa-
dre 20. Vivió, oró y obedeció como un hijo y su “filiación única” nos 

19  También reproducimos aquí, con ligeras modificaciones redaccionales, 
lo expuesto en Sánchez Tapia, M., Luz y salvación. Jesucristo, el único iluminador 
salvífico, en la Teología de San Agustín, Ed. Universidad Pontificia Comillas, Madrid 
2014, pp. 109-111.

20  Es Hijo único de Dios y es Dios (symb.cat. 2,3). 



MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA162

ilumina a nosotros para vivir sabiamente 21 nuestra “filiación adopti-
va”, con referencia al Padre (Ga 4,4-5). Agustín señala que Cristo no 
es uno más: es el Hijo Único de Dios 22. La categoría teológica “Hijo 
único” es esencial en la reflexión sobre la unicidad de la mediación 
salvífica agustiniana. Él nos trae la liberación del mal y del pecado 23. 
Es único salvador porque es Hijo Único (de Dios y del hombre al mis-
mo tiempo). Sin dejar de ser Hijo de Dios se hace hijo de hombre 24. 
El planteamiento se desarrolla especialmente en las referencias y en 
los comentarios agustinianos a las obras joánicas. Las más destacadas 
serían las siguientes: Cristo es el Hijo único, que es Dios, y nos da a 
conocer al Padre a quien nadie ha visto nunca ( Jn 1,18). Es Hijo Úni-
co porque es Unigénito (1 Jn 4,9) 25. El amor de Dios para nosotros se 
ha manifestado en esto: en que Dios envió al mundo a su Hijo Único 
para que vivamos por medio de Él (1 Jn 4,8-9) 26. Al hablar del Hijo de 
Dios y del hijo del hombre Agustín nos indica:

21  Ep. 170,4, dirigida a Máximo.
22  Es necesario captar en la teología del santo esta unicidad, a la que Agustín 

alude en los siguientes pasajes: conf. 13,5,6 (cuando se refiere a la creación del 
cielo y la tierra que Dios lleva a cabo con su Hijo, la Sabiduría) y en el comen-
tario a otros textos creacionales (conf. 13,9,10); al hablar del único Esposo (conf. 
13,13,14); de “el Hijo” en el que se nos muestra lo que seremos (conf. 13,15,18). 
Es el que, siendo único, es Virtud de Dios y Sabiduría de Dios (lib.arb. 1,2,5); el 
que, sin ser una parte de Dios, tiene naturaleza divina (an.et or. 2,3,5); el Hijo 
único de Dios del que procede el Espíritu Santo (an.et or. 2,3,5); el que es Hijo 
unigénito de Dios (an.et or. 3,3,3) y el que ha sido engendrado y no hecho (nat.b. 
24). Aunque es Hijo Único de Dios se ha dignado tener hermanos y coherederos 
(ser. 51,28): en el ser. 57,2 habla de “innumerables hermanos”.

23  Es Hijo único y Liberador, tal y como vemos en exc.Gal. 30 [4,4-5].
24  Ser. 121,5. Sobre el Hijo del hombre encontramos también referencias 

en CEC 440 y 460.
25  Al Hijo de Dios “Unigénito” se refiere Agustín en ep. 205,4,18; ep. 

238,2,10; agon. 1,1; s.Dom.mon. 1,2,9. Dice también que el Hijo Unigénito de 
Dios es “auténticamente” Dios, igual al Padre (div.qu. 73) y también al hablar de 
la creación (el Hijo Unigénito, por el cual creó todas las cosas: Io.ev.tr. 124,5). 
Sobre todo se explaya el santo en Io.ev.tr. 3,1ss. El Hijo de Dios es modelo original 
a cuya imagen vuelven las criaturas para ser reformadas (ep. 171-A,2).

26  La fe que vence al mundo es ésta: creer que Jesús es el Hijo de Dios (1 Jn 
5,4-5). Señala el santo también que toda la vida de Cristo es revelación luminosa 
de su Padre: “El Hijo de Dios ha bajado del cielo no para hacer su voluntad sino 
la del Padre que le ha enviado” ( Jn 6, 38); la cercanía Padre-Hijo es fortísima: 
“Yo estoy en el Padre y el Padre está en mí” ( Jn 14,10); hay identidad de mensaje: 



SAN AGUSTÍN Y EL HIJO DE DIOS. CREO EN JESUCRISTO, SU ÚNICO... 163

“Fue, por tanto, predestinado Jesús, para que, al llegar a ser hijo de David 
según la carne, fuese también, al mismo tiempo, Hijo de Dios según el Espíritu 
de santidad; pues nació del Espíritu Santo y de María Virgen. Tal fue aquella 
singular elevación del hombre, realizada de manera inefable por el Verbo divi-
no, para que Jesucristo fuese llamado a la vez, verdadera y propiamente, Hijo 
de Dios e hijo del hombre; hijo del hombre, por la naturaleza humana asumi-
da, e Hijo de Dios, porque el Verbo unigénito la asumió en sí; de otro modo no 
se creería en la Trinidad, sino en una cuaternidad de personas” 27.

b)  La intimidad del Hijo con el Padre

En la cristología agustiniana emergen muchas constataciones 
teológicas sobre la “gran intimidad” entre el Hijo Único y Dios Pa-
dre 28. Dicha intimidad nos hace imaginar el sacerdocio cristológico 
como una realidad especial. En el Padre y el Hijo se da una “identidad 
relacional” 29, que nos capacita a nosotros para relacionarnos con el 

“Mi Palabra no es mía, sino del Padre que me ha enviado” ( Jn 14,24); creer en el 
nombre del Hijo juzga salvíficamente: «El que cree en Él, no es juzgado; pero el 
que no cree, ya está juzgado, porque no ha creído en el Nombre del Hijo único 
de Dios» ( Jn 3, 18); ¡Cuánto amó Dios al mundo para darle a su Hijo Único! ( Jn 
3,16). Un texto que resuena, sin duda, en la mente agustiniana es el dicho por 
Cristo: «Nadie va al Padre sino por mí» ( Jn 17,25). Cristo recibe “gloria del Padre 
como Hijo único, lleno de gracia y verdad” ( Jn 1,14). La filiación divina es muy 
diferente de la adoptiva; Cristo la subrayó al decir “mi Padre y vuestro Padre” 
( Jn 20,17), marcando claramente la no identidad de ambas.

27  Praed.sanct. 15,30-31. El santo matiza mucho su cristología: dice que 
es un delito no pequeño el mantener algunas opiniones no rectas ni verdaderas 
acerca del unigénito Hijo de Dios (ep. 219,1). Su calificativo de Hijo de David lo 
recoge el CEC en 439 y 559. 

28  El Padre llama al Hijo “mi hijo amado”, desde la nube, mostrando la 
radical intimidad, como asegura Agustín en conf. 11,6,8. Es el Hijo amado de Dios 
a cuyo Reino (corrept. 13,41) podrán ser trasladados los agraciados, si se conforman 
a la imagen del Hijo de Dios (corrept. 16,49). Este reino, que es el reino del Hijo, 
acoge a los regenerados en Cristo (cf. persev. 12,28-23,65). La relación singular 
la muestra Agustín al señalar que “sólo el Padre engendra al Hijo, sólo el Hijo 
fue engendrado por el Padre y el Espíritu Santo es Espíritu del Padre y del Hijo” 
(ep. 120,3,13). Y a nosotros el Padre nos ha querido tanto que de antemano nos 
conoció y predestinó a ser conformes con la imagen de su Hijo (c.ep.Pel. 2,10,22). 
Otras alusiones al Hijo las encontramos en praed.sanct. 8,13; 16,33. Todo esto 
revela, ante todo, la gran intimidad vivida entre el Padre y el Hijo.

29  Cf. Trin. 5,5,6.



MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA164

Padre. La identidad esencial de Jesucristo es que es Hijo Único del 
Padre 30: el amor del Hijo Único de Dios 31 engendra fraternidad en 
los hombres (hijos adoptivos del Padre) que viven en la ciudad. Esta-
mos destinados a vivir en el Reino luminoso del Hijo (Col 1,13); por 
Él participamos en la intimidad del Padre, ya que “nos hace capaces 
de compartir la herencia del pueblo santo en la luz” (Col 1,12). El que 
era en verdad Hijo de Dios (Mc 15,39), engendrado y no creado, pre-
existió en intimidad con el Padre de modo único y misterioso. En este 
sentido, el sacerdocio de Cristo es una puerta que nos hace gozar de 
esta intimidad. Jesucristo, el que es Hijo único de Dios cuya sangre es 
derramada 32, es también hijo de hombre 33. Por Él llega la salvación a 
todos los hombres que mantienen viva la fe en Dios. 

Señala Agustín en el ser. 139.1 que aquel de quien es Hijo único 
tiene muchos hijos por gracia. En lógica, todos los demás santos son 
hijos de Dios por gracia, y sólo Él lo es por naturaleza. Los hijos por 

30  No es Hijo sin más. Es Hijo Único e “Hijo amado” (Mc 1,11). En este 
contexto teológico el santo asegura la identidad plena y sin fisuras entre el Jesús 
histórico y la segunda persona de la Santísima Trinidad. El Hijo, que es Dios y 
portador de la Luz divina, ejerce la misión preferida del Padre: ofrecer la salvación 
a los hombres. Sólo por Él conocemos al Padre: «El Padre ha puesto en mí todo 
poder y nadie conoce al Hijo sino el Padre, ni al Padre sino el Hijo y aquel 
a quien el Hijo quiera revelarlo» (Mt 11,25; Lc 10,21). Cristo es “el” revelador 
porque es “el” Hijo Único; autodenominarse Hijo de Dios era considerado una 
blasfemia, pero a Cristo no le importó manifestar su intimidad con el Padre. Al 
Padre tampoco le importó y en dos momentos de la vida de Cristo se abren los 
cielos para descubrir la especial filiación divina: «Tú eres mi Hijo muy amado en 
quien tengo mis complacencias» (Mc 1,11; Mt 3,17) se escucha durante el bautismo 
y se repite en la transfiguración en el Tabor (Mc 9,6).

31  Hijo único por el que se también se llorará (civ.Dei 20,30,3).
32  La sangre que es derramada es la sangre del Hijo de Dios (ench. 80,1), 

de aquel que inaugura –en la fe– un camino hacia Dios (civ.Dei 11,2). Se trata de 
aquel que, siendo Hijo, es el mayor de una multitud de hermanos (civ.Dei 13,23,1). 
Es el Hijo de Dios el que ejecutó su obra para nuestra erudición y formación (cf. 
ep. 12).

33  En relación al Hijo del hombre (que también está adornado con el “fulgor”: 
ser. 79-A) podemos acercarnos a las semillas sembradas, también en África, por 
este Hijo del hombre (unit.eccle. 25,73): son su carne y su sangre, la carne y la 
sangre del Hijo del hombre, las que hemos de comer y beber para tener vida 
en nosotros (doc.Chr. 3,16,24). Es el Hijo del hombre el que vino a buscar y a 
salvar lo que había perecido (ep. 186,8,27). Un desarrollo amplio del ser del Hijo 
lo encontramos en la ep. 242.



SAN AGUSTÍN Y EL HIJO DE DIOS. CREO EN JESUCRISTO, SU ÚNICO... 165

gracia no son lo que el Padre. Ningún santo se atrevió a decir lo que 
dice el Único: Yo y el Padre somos una misma cosa. ¿Acaso no es el Padre 
también Padre nuestro? Si no es Padre nuestro, ¿cómo le decimos al 
orar: Padre nuestro, que estás en los cielos?3 Pero nosotros somos los hijos 
a los que él hizo tales por su voluntad, no hijos a los que engendró de 
su naturaleza. Ciertamente nos engendró también a nosotros, pero 
—según se dice— como adoptados, como engendrados por el favor del 
que nos adoptó, no por naturaleza. Además, también se nos denomi-
na así, puesto que Dios nos llamó a la adopción filial4: somos hombres 
adoptados. Se llama Hijo Único al Unigénito porque es lo que el Pa-
dre; nosotros, en cambio, somos hombres, y el Padre es Dios. 

El Hijo en su función de único mediador 34

El tagastino conoce muy bien la distancia que media entre Dios y los 
hombres. Por sí mismo, el hombre podría con razón considerarse alejado 
y abandonado de Dios; para remediarlo, Jesucristo, siendo Dios, se hizo 
hombre, y en cuanto mediador anuló la distancia e hizo posible el acer-
camiento a Dios. La separación, la distancia y el abismo que hay entre 
Dios y el hombre tienen como origen el pecado que parece cortar toda 
posibilidad de una nueva relación. No obstante, entre Dios y el hombre 
no existe una infranqueable heterogeneidad, porque hay no sólo un me-
dius, sino también un mediator que hace posible la comunicación. El único 
verdadero mediador, «el mediador que no engaña a nadie», es humilde, 
verdadero y no pecador. Es Hijo de Dios igual al Padre, que toma carne 
humana mortal y así puede reconciliar a los hombres con Dios. 

El gran estudioso de la mediación agustiniana es Gerard Rémy, 
que publicó hace más de cuarenta años su conocidísima obra Le Christ 
mediateur dans l’oeuvre de Saint’Augustin, I, Atelier Reproduction des 
Theses Universite Lille III, Lille 1979. La obra de Rémy es su tesis 
doctoral en teología, y comprende dos volúmenes de 801 y 309 pági-
nas respectivamente. César Izquierdo –basándose en civ.Dei 9,15– se 

34  Cf. Izquierdo Urbina, C., «Mediatoris Sacramentum: Cristo mediador 
en San Agustín», en Scripta Theologica 39 (2007/3) / Disponible en la web: https://
dadun.unav.edu/ bitstream/10171/11102/1/30058999.pdf / Consulta: 31.03.2020. 
Texto literal de la p. 741.



MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA166

fija en que en la teología agustiniana Cristo no es mediador por ser 
Verbo, porque el Verbo, sumamente inmortal y sumamente bienaven-
turado, está lejos de los míseros mortales. Es mediador por ser hom-
bre, y nos lleva a la inmortalidad y a la felicidad. En el ser. 293,7, Iz-
quierdo aprende que el Cristo agustiniano no es un semidiós, alguien 
que es en parte Dios y en parte hombre, es decir, ni verdaderamente 
Dios ni hombre pleno: «Ipse Deus, Deus manet: accedit homo Deo, et fit 
una persona (...) totus Deus et totus homo».

Gracias a la encarnación del Hijo de Dios, del Hijo del hombre, la 
ciudad de Dios puede tener una esperanza fiable. Dios ha venido en la 
plenitud de los tiempos a salvarnos del tiempo, asumiendo nuestra car-
ne. Ciertamente para Agustín –como indica A. Cordovilla– Cristo es 
simultáneamente y en unidad de persona Hijo de Dios e hijo de hom-
bre35. Aprendemos en la ep. 137.12 que el Verbo de Dios, Hijo de Dios 
y al mismo tiempo Virtud y Sabiduría de Dios5, llegando desde la cima 
de la criatura racional hasta la sima de la corporal con fortaleza, y 
disponiéndolo todo con suavidad6, presente y latente, ni encerrado ni 
dividido en ningún lado, nunca aumentado, pero íntegro en todas par-
tes sin corpulencia, y en un cierto modo muy alejado del que usa para 
estar presente en las criaturas, asumió al hombre y con él y su propio 
ser hizo al único Jesucristo. Él es el único Mediador entre Dios y los 
hombres (cf. 1Tim 2,5), igual al Padre según la divinidad, menor que 
el Padre según la carne, es decir, según el hombre; inalterablemente 
inmortal según la divinidad, en que es igual al Padre, y al mismo tiem-
po mudable y mortal según la debilidad, en que es igual a nosotros. 

El Hijo único y su divina humildad: 
el único camino hacia la patria 

Olegario González de Cardedal 36 advierte muy sabiamente que 
en San Agustín el papel principal no lo juega la humanidad de Cristo, 

35  Cf. Cordovilla Pérez, Á., Gramática de la encarnación. La creación en Cristo 
en la teología de K. Rahner y en Hans Urs von Balthasar, Ed. Universidad Pontificia 
Comillas, Madrid 2004, p. 132.

36  Cf. González de Cardedal, O., «Cristo en el itinerario espiritual de 
San Agustín», Salmanticensis 40/1 (1993) 32 y 33.



SAN AGUSTÍN Y EL HIJO DE DIOS. CREO EN JESUCRISTO, SU ÚNICO... 167

ni siquiera la cruz como remedio y navío en el que retornamos. Para 
él lo decisivo es que nosotros encontramos un camino hacia la pa-
tria, porque él lo ha andado en dirección hacia nosotros antes de que 
nosotros lo andemos en dirección hacia él. Él ha transitado ese mar 
proceloso hasta nosotros y por ello sabemos que es vadeable y nos 
atrevemos a adentrarnos por sus abismos. Lo radicalmente decisivo, 
lo que le ha hecho cristiano a Agustín es comprobar que quien se da 
en la interioridad como vislumbre y deseo, que suscita nuestra bús-
queda, se nos ha dado en la historia como realidad visible y amable; 
que no hemos llegado nosotros a la patria hasta conquistarla, sino que 
la Patria se nos ha hecho Camino.

La lejanía vislumbrada en nuestra búsqueda altiva se ha hecho 
cercanía en la divina humildad. La patria trasmarina se ha hecho 
patria intraterrena. Somos salvados por Dios gracias a la humildad 
de su propio Hijo, reflejada, por ejemplo en la enar.Psal. 93,15 y en el 
ser. 188,3. El punto decisivo de la encarnación es la humildad del Hijo 
de Dios. La humildad, además, posibilita al hombre dirigirse a Dios; 
por la ley vital de la humildad los hombres se unen en la Iglesia. La 
humilitas –en Agustín– es el núcleo de la fe cristiana y de la communio 
eclesial 37. Ya incluso en el nacimiento del Hijo único de Dios se ve su 
profunda humildad (cf. symb.cat. 3,6).

El Hijo único anunciado y su nacimiento en carne humana

El nacimiento del Hijo único se había anunciado. Todas las pro-
mesas hechas al pueblo, todas las profecías, sacerdocio, sacrificios, 
templo y todos los acontecimientos habían anunciado a Cristo, Verbo 
de Dios, Hijo único de Dios, Dios que había de venir en carne, que ha-
bía de morir, resucitar, subir al cielo, subyugar con su poderoso nom-
bre en todos los países a los pueblos que eran su herencia, mientras 
que los creyentes habían de obtener en Él la remisión de los pecados y 
la salvación eterna (cf. ep. 137.15). Agustín habla de dos nacimientos. 
Nuestro Señor Jesucristo, hijo de Dios e hijo del hombre, en cuanto 
nacido del Padre sin madre, creó todo día; en cuanto nacido de madre 

37  Cf. Geerlings, W., «Inkarnation und Kirche. Zur Corpus-Christi-Vorstellung 
des heiligen Augustinus», en Bibel und Kirche 34 (1979) 52.



MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA168

sin padre, hizo sagrado este día. En su nacimiento divino es invisible, 
visible en el humano, y en uno y otro admirable (cf. ser. 195.1).

Señala en el ser. 195.2 que Él es el Señor, Dios nuestro; él el me-
diador entre Dios y los hombres, el hombre nuestro Salvador, quien, en 
cuanto nacido del Padre, creó también a su madre y, creado de la ma-
dre, glorificó también al Padre; en cuanto nacido sin parto de mujer, 
es hijo único del Padre, y en cuanto nacido sin abrazo de varón, hijo 
único de su madre 38. Él es el más hermoso de los hijos de los hombres, 
hijo de Santa María, esposo de la santa Iglesia, a la que transformó 
en semejante a su madre. Lo que María mereció tener en la carne, la 
Iglesia lo conservó en el espíritu, pero con una diferencia: María dio a 
luz a un único hijo; la Iglesia alumbra a muchos, que han de ser con-
gregados en la unidad por aquel hijo único. María anticipa a la Iglesia 
salvaguardando el sello virginal. La virginidad que Cristo pensaba 
abrigar en el corazón de su Iglesia, la anticipó en el cuerpo de María. 
En el matrimonio humano, la mujer se entrega al esposo para dejar de 
ser virgen; la Iglesia, en cambio, no podría ser virgen si no hubiera sido 
hijo de una virgen el Esposo al que fue entregada (cf. ser. 188,4).

Es más complicado –señala el doctor postniceno– hablar del naci-
miento de Dios a partir de Dios. Creemos en su Hijo, Jesucristo, nues-
tro Señor, Dios verdadero de Dios verdadero, Dios Hijo de Dios Pa-
dre, pero sin ser dos dioses, pues él y el Padre son una sola cosa. Esto 
ya lo da a entender al pueblo mediante Moisés al decir: "Escucha, Is-
rael, los mandamientos de la vida; el Señor tu Dios es un solo Señor". 
Y, si quieres pensar cómo ha nacido fuera del tiempo el Hijo eterno 
del eterno Padre, te recrimina el profeta Isaías, que dice: "¿Quién 
narrará su nacimiento?" Así, pues, el nacimiento de Dios a partir de 
Dios, ni podrás pensarlo ni explicarlo; sólo se te permite creerlo para 
poder alcanzar la salvación, según las palabras del Apóstol: "Quien se 
acerca a Dios es preciso que crea que existe y que recompensará a los 
que le buscan". En cuanto Hijo de Dios, no tuvo madre que lo conci-

38  “Llámese Hijo de Dios al santo que ha de nacer de madre humana, pero sin 
padre humano, puesto que fue conveniente que se hiciese hijo del hombre el que de forma 
admirable nació de Dios Padre sin madre alguna. (…) Dios que permanece en Dios, el 
eterno que vive con el eterno, el Hijo igual al Padre, no desdeñó revestirse de la forma de 
siervo en beneficio de los siervos, reos y pecadores” (ser. 215.4).



SAN AGUSTÍN Y EL HIJO DE DIOS. CREO EN JESUCRISTO, SU ÚNICO... 169

biera y, en cuanto hijo del hombre, no tuvo varón que lo engendrara; 
con su venida trajo la fecundidad a la mujer, sin privarla, al nacer él, 
de su integridad (cf. ser. 215.3).

La insólita encarnación del Hijo único 39

El hiponate desarrolla la teología de la divinización del hombre, 
conectada con el misterio de la encarnación, que da fundamento a la 
filiación adoptiva de los hombres. No insiste en la theopoiesis -como 
los griegos-, sino que se decanta por la liberación del mal (mediante 
la gracia). La divinización del hombre es la gratia novi testamenti. En 
el NT se halla la gracia esperada en el anterior. Agustín es consciente 
de que Dios otorga gratuitamente su gracia, y no por los méritos hu-
manos. El hombre en Cristo está destinado a la felicidad eterna, para 
los que viven en el espíritu con un orden en el amor. Es el hombre 
celestial, que es el nuevo hombre, frente al antiguo que es terreno. 

El Verbo, haciéndose carne sorprendentemente, revela que la gra-
cia del NT no pertenece a lo temporal sino a la vida eterna. En la en-
carnación, el Verbo posibilita nuestra adopción de hombres como hi-
jos de Dios, nuestra participación en la vida divina. Mediante Él, Dios 
es nuestra "forma"; nuestra justicia y santidad son una participación 
en la "forma divina". La gracia es causa de nuestra justificación. El 
Dios bíblico es justo y nosotros participamos en su justicia. La gracia 
del NT (condensada en la pasión/resurrección del Señor) se vive aho-
ra en la fe; un día se gozará de ella en la visión, cuando los hombres 
contemplen al Verbo encarnado en su divinidad.

Según B. Studer el contenido de la revelación misma se puede 
resumir en pocas palabras: la encarnación del Hijo unigénito de Dios 
ha revelado todo lo que Dios quiso ser para los hombres y todo lo que 
Dios esperaba del hombre mismo 40. Santiago del Cura asegura que 
“la afirmación cristiana de la encarnación del Hijo de Dios implica 
sostener que el Dios trascendente se hace inmanente a la creación has-

39  Cf.  Grossi, V., «Divinización y/o filiación adoptiva en la teología espiritual 
de San Agustín», en Augustinus 62/246-247 (2017) 319-334.

40  Cf. Studer, B., Dios Salvador en los Padres de la Iglesia. Trinidad-Cristología-
Soteriología, Ed. Secretariado Trinitario, Salamanca 1993, pp. 266-267.



MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA170

ta el punto de devenir Él mismo carne e historia, sin perder por ello 
su condición divina” 41. Esto queda probado en la cristología agusti-
niana. Para R. Latourelle el hiponense encuentra en la encarnación el 
punto central de la revelación de Dios. Dios se ha revelado en su Hijo 
Jesucristo. Gracias al Hijo, Dios interviene y actúa internamente en el 
individuo, por medio del Espíritu; lo ilumina para que pueda respon-
der con fe al misterio de la manifestación de Dios 42. 

A la hora de centrarnos pormenorizadamente en la encarnación 
del Hijo de Dios, podemos meditar –con Agustín– en los siguientes 
puntos: cuál era la situación del género humano; el blanco resplandor 
de la luz eterna (Sb 7,26) que se relaciona con la eternidad del Verbo 
(imágenes de fuego y luz); el descubrimiento de que Jesús es al mismo 
tiempo Dios y Hombre, etc 43… En la encarnación se produce un in-
tercambio. Cristo tomó de nosotros lo despreciable y nos dio lo gran-
dioso. Tomó nuestro mal, nos dio su bien; tomó la muerte, nos dio la 
vida; recibió aquí afrentas, nos dio honor; recibió aquí la cruz, nos dio 
el descanso. ¡Cuántos males recibió de nosotros y cuántos bienes nos 
otorgó! Así, pues, nuestro Señor Jesucristo se hizo hijo del hombre; 
con todo, aunque era Dios se hizo hombre, y no se convirtió él mismo 
en hombre. Permaneció en sí mismo como Dios perfecto, sin cambiar 
en nada peor; asumió al hombre para hacerlo mejor en sí mismo, no 
para hacerse peor en él (cf. ser. 140-A).

El Hijo encarnado es el Verbo creador y redentor 44. El Verbo, 
que es el Logos, es Dios y su característica es la inmutabilidad. Él 
es nuestro Creador y nuestro re-creador, según San Agustín. Todo 
ser creado tiene vida en el Verbo, aun antes de poseer la existencia 
actual. El Verbo, que es Sabiduría, ilumina a los hombres. Es Patria 

41  Cura Elena, S. del, «Unus Deus Trinitas», en Cordovilla Pérez, Á.; 
Sánchez Caro, J. M.; y Cura Elena, S. del (dirs.), Dios y el hombre en Cristo. 
Homenaje a Olegario González de Cardedal, Ed. Sígueme, Salamanca 2006, p. 270.

42  Cf. Restrepo Sierra, A., La revelación según René Latourelle. Tesi Gregoriana 
/ Serie Teologia 60, Ed. Pontificia Università Gregoriana, Roma 2000, p. 92.

43  Cf. Marturet, J., Lecturas de San Agustín para los “Ejercicios” de San Ignacio, 
Ed. Mensajero, Bilbao 1988, pp. 154-166.

44  Cf. Weismann, F. J., «Cristo, verbo creador y redentor, en la controversia 
antidonatista de los “Tractatus in Iohannis Evangelium” I-XVI de San Agustín», 
en Stromata 42/3-4 (1986) 301-328.



SAN AGUSTÍN Y EL HIJO DE DIOS. CREO EN JESUCRISTO, SU ÚNICO... 171

y Camino hacia la misma patria. Agustín cristianiza la comprensión 
del Verbo que tenían los neoplatónicos. En realidad, a los neoplató-
nicos les faltaba fe y humildad para llegar a poseer el Verbo vislum-
brado. El Cristo agustiniano es el Unigénito del Padre y -al mismo 
tiempo- el Médico de nuestras miserias. Nos redime mediante su hu-
mildad. Es el verdadero Profeta. Él es Sabiduría del Padre y Poder 
de Dios. Es el Cordero de Dios y el Exemplum que tenemos delante. 
Jesús es el Hijo de Dios, el Cristo. Es el Mesías encarnado y  testimo-
niado por la Ley y los Profetas. Es el nuevo Adán. Está presente en 
el cielo con su divinidad y en la tierra con su humanidad. Mediante 
Cristo-hombre encontramos a Cristo-Dios. 

4.	C reo en nuestro Señor. El que gobierna, 
el respetable, el digno y el rey

El Señor, el rey y el reinado 45

El Rey ostenta el dominio sobre un ámbito concreto. Cristo es 
Rey y Señor. Él es el que gobierna, el respetable, el digno y el rey. 
Él tiene auctoritas y potestas en este mundo y también en el mundo 
venidero. Veámos cuál es la identidad regia del Cristo agustiniano, 
su relación directa con el reino de Dios, y su puesto insuperable en la 
ciudad de Dios.

a)	 La identidad regia de Cristo. Ciertamente un título cristológico que 
muestra la soberanía del Hijo de Dios es el título Rex. Él es Rey 
eterno  46. Su carácter regio, que le viene de su divinidad  47, se 
muestra en un ser y un obrar respetuoso y suave con el hombre 48. 
Cristo, en la teología agustiniana, no es un monarca insoportable, 
absoluto, tirano o poco respetuoso con la libertad del hombre: 

45  Reproducimos aquí, con ligeras variaciones, lo expuesto en Sánchez 
Tapia, M., Luz y salvación. Jesucristo, el único iluminador salvífico, en la Teología de San 
Agustín, Ed. Universidad Pontificia Comillas, Madrid 2014, pp. 96-98.

46  Op.mon. 23,27.
47  Por esta razón el santo habla de “mi Rey y mi Dios” (conf. 1,16,25).
48  Incluso su yugo, el yugo del Gran Rey, es siempre un yugo suave (conf. 8,4,9).



MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA172

todo lo contrario. Él, sin dejar de ser Rey, es el Rey manso de 
la kenosis, del abajamiento 49. Él es Rey Supremo, y es también 
Supremo Legislador y Sabio Juez 50. Cristo es Rey, siendo Dios y 
hombre al mismo tiempo; ejerce su reinado 51 que está vinculado 
al cielo 52. El carácter regio le viene de su ser Dios: está sentado 
junto al trono divino de su Padre y posee el imperio supremo 
sobre las criaturas. También se vincula a la tierra, porque está 
asociado al trono de David, de quien desciende: 2 Tm 2,8.

b)	 Las vinculaciones entre el Rey y el Reino de Dios. Cristo altera la com-
prensión clásica y las categorías asociadas al concepto “reino”. 
El Regnum Christi, como él mismo dice en su pasión, non est de 
hoc mundo ( Jn 18,36) 53. Es un Reino con base espiritual y con di-
mensiones sociales, que supera cualquier individualismo54. Cristo 

49  Fue incluso un Rey tentado, tal y como aparece en conf. 10,31,46. Así 
ejerce su triple misión de sacerdote, profeta y rey. Su misión de reinar le viene 
del Padre, pues de Él ha recibido la potestad, el honor y el Reino (Dn 7,13-14). 
Cristo es Rey luminoso porque es Rey en la conciencia y además Verdad revelada.

50  Se pregunta el santo que quién presumirá de tener casto el corazón 
cuando el Rey se siente en el trono (se supone que para juzgar) (ep. 167,6,20).

51  Los miembros de la Iglesia saben que Cristo reina y son miembros cons-
cientes de ese reino. Eso es, ante todo, lo que les distingue –en cuanto Iglesia– 
de los demás miembros del reino de Cristo, que pueden estar al servicio de la 
soberanía sin saberlo. El reino de Cristo no depende del éxito o del fracaso de 
la Iglesia, sino de su fidelidad en desempeñar su misión (cf. Cullmann, Ó., La 
realeza de Cristo y la Iglesia, Ed. Studium, Madrid 1974, pp. 65 y 73).

52  Esta razón queda aducida cuando Agustín le pide a Dios tanto por el 
Rey como por Jerusalén, la que será patria pura y casta (conf. 10,35,56).

53  Sin embargo el real poderío del Dios-Hombre se extiende a todos los 
hombres y a todas las naciones del mundo. Su realeza es una realeza suprema, 
absoluta y universal. Se trata, al mismo tiempo, de una realeza palpitante en 
el fondo de todas las profecías, omnipresente en las Sagradas Escrituras. Es la 
realeza del que es, en su misma persona, Rey, Sacerdote y Libertador. Es Rey iure 
nativo (en nuestra carne) y también iure quaesito (por derecho y para la redención) 
(cf. Eusebio Negrete, La realeza de Cristo según San Agustín: Religión y cultura 4 
[1931] 161-176).

54  El propio Cristo, sin dejar de ser Rey, se ha dignado asociarse a nosotros 
siendo hermano nuestro (ep.  243,1): valora la dimensión social. También se trata 
de un Rey vinculado a la excelencia, a la primacía, al dominio, al gobierno, al 
poder, a la grandeza, al esplendor, a la suntuosidad, desde un carácter único, 
trascendente, incomparable, singular… Su misión está calificada por el esplendor, 
la belleza, la sabiduría y la providencia divina (cf. Jorge Pignol, Cristo, fundador 



SAN AGUSTÍN Y EL HIJO DE DIOS. CREO EN JESUCRISTO, SU ÚNICO... 173

quiere que nosotros “reinemos” con Él 55, haciendo de nosotros 
un sacerdocio real si nos unimos a Él. Es un Rey que ya ha triun-
fado, que triunfará por siempre y que desea la hermosura de su 
única esposa y de sus miembros 56. Espera que reinemos con Él; a 
su Reino somos trasladados tras ser liberados –por Él– del poder 
de las tinieblas (Col 1,13).

c)	 La misión del Rey en la ciudad de Dios. Estamos ante un rey que 
vive inmerso en el escenario histórico. Cristo, Rey de los judíos 57, 
nació en Belén habiendo tomado cuerpo de una Virgen 58. Los 
magos le reconocieron como Rey, y por eso, junto al incienso y a 
la mirra, le llevaron oro. Su reino y su oferta intraeclesial (cuyo 
cumplimiento es escatológico 59) atraviesa los siglos y llega hasta 
hoy: fuera de Cristo Rey no ha de buscarse la salvación, porque 
no se ha dado al hombre ningún otro nombre para que pueda ser 
salvado (Hch 4,12). La salvación hay que buscarla y encontrarla en 

y rey de la ciudad de Dios en la obra homónima de San Agustín: Augustinus 49 [2004] 
273-283). Es, además, el Rey universal, mostrado como tal en el contexto de su 
pasión (no sólo de los judíos, tal y como pretendía Pilatos) (cf. Benito y Durán, Á., 
«Consideraciones agustinianas en torno a la pasión y realeza de Cristo», Augustinus 
4 [1959] 401-402).

55  Agustín proyecta al más allá este reinar con Cristo. Desea que “reinemos 
eternamente con Cristo, en la tierra de los bienaventurados, en la tierra de los 
que viven, en la tierra de la Iglesia” (doc.Chr. 3,34,49). Este mismo sentido lo 
vemos en Gn.litt. 11,15,20.

56  B.vid. 19,24.
57  Es el Rey de los judíos, de los que esperan a Cristo en la tierra. Tanto la 

historia de Israel como la historia de la Iglesia son cristocéntricas, aunque con sus 
diferencias. Los judíos esperan a Cristo en la tierra y los cristianos en la patria. La 
historia de ambos pueblos es diversa y –a la vez– cristocéntrica. La historia nos 
muestra que la religión de Israel congregó al pueblo en el desierto y en la tierra 
de Canaán: se puede ver aquí una “ciudad de Dios incipiente”, teocráticamente 
organizada, que se autoconsidera ligada a Yahveh, y que ve en todo la voluntad 
divina, conservando dentro del Arca la Torah (cf. Álvarez, J., La teología del pueblo 
judío, según San Agustín. Tesis Doctoral, Ed. Universidad Pontificia de Salamanca, 
Salamanca 1968, pp. 480-503).

58  Ep. 137,2,6.
59  A la Iglesia reinante y celestial Agustín la llama en alguna ocasión la 

“celeste república, la única en la cual se ha de vivir siempre y bienaventuradamente” 
(ep. 155,1,1). 



MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA174

la luz que alumbra la ciudad de Dios 60, y no al margen de la mis-
ma. Cristo Rey es consciente de que para esto ha nacido y para 
esto ha venido al mundo, para dar testimonio de la Verdad. La 
Verdad que se respira dentro de la ciudad de Dios es el núcleo del 
testimonio regio de Cristo (único Rey) 61 y del mensaje de su voz 
( Jn 18,37). Esta Verdad no quiere ser encerrada en el subjetivis-
mo o en el pietismo. Agustín la ubica dentro de la sociedad de la 
ciudad de Dios. Cristo, verdadero Rey 62 y fundador de la ciudad 
de Dios 63, quiere que en la ciudad divina se vivan las parábolas 
del Reino, predicadas por Él 64. Entonces se asimila su luz y se 
alcanza la herencia de los santos, en la luz (Col 1,12). 

Evidentemente, Agustín reconoce el reinado de Cristo en la Sa-
grada Escritura, tanto en el AT como en el NT. También en su propia 
experiencia personal, pues su alma ha sido convertida radicalmente 
por la gracia de Cristo. Ha sentido en sí mismo la fuerza y la victoria 
del amor de Dios, revelado en Cristo Jesús. Aquí Agustín encuentra 

60  Esta luz alumbra tanto a la familia de Cristo, el Señor, como a la peregrina 
ciudad de Cristo Rey (civ.Dei 1,35). Este Rey –siendo el verdadero Rey de los 
siglos– envía a su ángel, que concede la victoria a quien quiere (civ.Dei 4,17). Es 
Rey eterno y también Fundador y Salvador; personifica el amor humilde de Dios 
y es el rector de la ciudad santa de Dios, que –al mismo tiempo– se entrega en 
sacrificio. Por esta razón el mejor ejemplo de auténtico e ilustre ciudadano de la 
ciudad de Cristo Rey se encuentra en el mártir, el sacrificado (cf. Piñol, J., «Cristo 
Rey, fundador por su sacrificio», Augustinus 51 [2006] 79-121).

61  Es el Rey único (se subraya el cariz de unicidad) e invicto (ep. 118,3,21). 
Sobre su identidad regia nos habla el CEC en 783,786,908 y 2105.

62  Es al mismo tiempo verdadero Sacerdote y Señor del Sábado (qu.Mt. 
1,10). Como primer Rey del pueblo aparece la figura del Rey David (civ.Dei 17,9).

63  Civ.Dei 15,8. También se alude a esta idea en civ.Dei 17,16. Teniendo 
en cuenta esta premisa, y mirando a la historia antigua, puede establecerse un 
paralelismo antagónico entre Rómulo y Cristo. Roma, a través de sus paladines 
paganos, diviniza a Rómulo en quien halla el fundador de la ciudad terrena. Los 
cristianos reconocen la divinidad de Cristo y admiten que Él es el fundador de 
la ciudad eterna, la Jesusalén celestial (cf. Bruggisser, P., «City of the Outcast 
and City of the Elect: The Romulean Asylum in Augustine ś “City of God” and 
Servius ś “Commentaries on Virgil”», en Augustinian Studies 30 [1999] 103).

64  El grano de mostaza, la siembra, la lámpara sobre el celemín, la perla 
de gran valor, el dracma perdido, la pesca milagrosa… Así en la ciudad de la que 
Cristo es Rey crecerá el reino de Dios, siempre que se prefiera reinar con Cristo 
y hacer frente con valentía a las tentaciones (ep.Rm.inch. 18).



SAN AGUSTÍN Y EL HIJO DE DIOS. CREO EN JESUCRISTO, SU ÚNICO... 175

dominio, realeza, soberanía y fuerza del amor. Cristo ha reinado y ha 
triunfado en Agustín con su verdad y con su amor liberador. Agustín 
se siente en deuda con tal Rey. Agustín encuentra asombrado que en 
Cristo rey se condensan la excelencia, la belleza, la grandeza, el poder 
y la bondad de quien posee una excelsa y amorosa majestad. Él es el 
gobernador y rector de la historia general y de la historia personal. 
Su gobierno, su sabiduría y su amor van al unísono. En Él convergen 
y son superados símbolos, títulos y atributos. En la majestad crística 
se aglutinan las grandezas divinas, el dominio y la potencia del amor 
misericordioso. Él es el Rey que libera del poder de las tinieblas y que 
muestra su omnipotencia en el perdón y en la misericordia 65.

El Señor en el tiempo y en el espacio de la historia 66

J. Oroz Reta apunta que en la unión hipostática del Verbo se rea-
liza la condición esencial para la construcción de la verdadera histo-
ria, que es la existencia de una divinización de la humanidad o una 
«Deo-Humanidad». El proceso de fusión de los fragmentos tempo-
rales de nuestra existencia presupone un encuentro profundo y una 
estrechísima correlación entre la Divinidad y el hombre, entre el des-
tino divino o los designios de Dios y la misteriosa e incognoscible 
libertad humana. En realidad lo que da sentido al curso de los tiempos 
y de la historia es Cristo, que llena todo el proceso de la historia y da 
valor al tiempo con un principio, un medio y un fin. Ningún proceso 
puede entenderse sin estos tres elementos, que nos dan a conocer el 
origen de donde viene el hombre, el curso con que avanza la historia, 
y la meta final a donde se dirige la humanidad. En la concepción de 
san Agustín del tiempo y de la historia Cristo asume su inmensa res-
ponsabilidad para iluminar toda la existencia humana. Sin él todo es 
tinieblas y caos. Sin él todos los momentos de la existencia se convier-
ten en estados intermedios, sin conexión con un principio y un fin. 
Sin la presencia de Cristo en la historia, nuestra existencia es la fuga 
vertiginosa de los seres que caen en lo oscuro.

65  Cf. Pignol, J., «Cristo, fundador y rey de la ciudad de Dios en la obra 
homónima de San Agustín»,  Augustinus 49/194-195 (2004) 291-294.

66  Cf. Oroz Reta, J., «Cristo y el misterio del tiempo y de la historia según 
San Agustín», Cuadernos Salmantinos de Filosofía 11 (1984) 107-116.



MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA176

Como dice el pensador africano Christus factus est temporalis ut nos 
homines aeternos faceret, es decir, el tiempo se ha aliado con la eternidad 
en virtud de la temporalidad adquirida por Cristo. El Señor se con-
vierte en el eslabón que da unidad y realidad al pasado y al futuro, en 
virtud de su esencial presencia en la mente de Dios. Así los tiempos 
con Cristo no corren en vano, porque en él se logra el verdadero fin 
de la historia que es salvar a los hijos de Adán. La nueva Historia que 
Cristo introduce en el mundo es de redención y de hombres redimi-
dos. Así el tiempo –según Oroz Reta– se inserta de modo admirable 
y profundo en la eternidad, porque la redención es obra del Eterno y 
para la eternidad. El misterio de la redención devuelve su dignidad 
y su sentido al tiempo. Por obra de Cristo subsisten los tiempos y se 
llenan de contenido divino 67.

El descenso del Señor 68

Agustín admite toda una cadena de mediaciones “visibles”, hu-
manas e históricas, en orden a la salvación eterna. Al mismo tiem-
po, reconoce que en la cruz hay un elemento central y decisivo en el 
proceso de abajamiento del Hijo de Dios, para acercarse a nosotros. 
Agustín representa gradualmente el descensus del Verbo, desde su glo-
ria a la diestra del Padre hasta la humildad del nacimiento humano; 
en este nacimiento -señala el hijo de Santa Mónica- mucho hay de 
bonito y resplandeciente. Todavía le queda al Hombre-Dios un largo 
camino de humillación, hasta la ignominia de la cruz. Y esto es preci-
samente lo que salva: la cruz.

La centralidad de la cruz en la teología agustiniana es especial-
mente testimoniada, en opinión de Claudio Pierantoni, por estar pre-
sente en pleno comentario al evangelio de Juan: “¡cree en el Crucificado 
y podrás llegar a la patria!” (Io.ev.tr. 2,4), advierte Agustín. La humilla-
ción de la cruz de Cristo, fuente de la salvación, es querida y predesti-

67  Cf. Oroz Reta, J., «Cristo y el misterio del tiempo y de la historia según 
San Agustín», Cuadernos Salmantinos de Filosofía 11 (1984) 107-116.

68  Cf. Pierantoni, C., Las mediaciones de la salvación en San Agustín. Disponible 
en la web: https://scielo.conicyt.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid =S0049-
34492001000100008#38 / Consulta: 01.04.2020.



SAN AGUSTÍN Y EL HIJO DE DIOS. CREO EN JESUCRISTO, SU ÚNICO... 177

nada por Dios desde toda la eternidad; sin embargo, no puede produ-
cirse sin involucrar la voluntad humana, y primariamente la voluntad 
humana de Cristo. Él nos enseña a obedecer, pues de la obediencia 
humana de Cristo viene el perdón de Dios y la posibilidad misma de 
nuestra renovada obediencia humana.

El neoplatonismo no hablaba de la alienación humilde del Hijo 
de Dios ni de su humanación en bajeza. Porfirio desprecia la propia 
encarnación de Cristo como principio purificador, según critica el 
obispo de Hipona en civ.Dei 10,24. No obstante, la dignidad del Hijo 
de Dios se expresa en su abajamiento terreno (en línea de Flp 2,6-11), 
a través de la forma servi. Es aquí donde se condensa la economía salví-
fica de la kenosis redentora de Cristo. Agustín advierte que el hombre 
cae y que Cristo desciende 69. En Cristo, Dios se acerca al hombre 
para levantarlo de su postración y del peso de sus pecados. El hombre 
no puede hacer nada por sí mismo para remediar su situación: Dios se 
acerca al hombre. La redención es un misterio en que Dios desciende 
para acercarse desde la misma naturaleza humana al hombre, y así 
elevarlo hacia Dios. Cristo-Palabra es el camino que se encarna para, 
a través del misterio pascual, reconducir hacia Dios a todos los hom-
bres. Dios se abaja y se acerca. No considera ajena la realidad huma-
na, sino que la asume para poder redimirla. Por ello, la encarnación 
de Cristo, en ese movimiento de abajamiento, es comparada, entre 
otras cosas, con una lámpara de barro que ilumina y brilla. El barro de 
la lámpara es la condición humana asumida por el Verbo, la luz inex-
tinguible que brilla en ella es la divinidad. Cristo es también la mano 
que desciende de Dios para levantar hacia lo alto al hombre caído en el 
camino, pues se encuentra incapacitado de levantarse para proseguir 
su itinerario. Ante esta mano, Agustín no pierde la oportunidad de re-
comendar a sus oyentes que se abracen, se cojan fuertemente de ella, 
pues Cristo es esa mano redentora de Dios.

Cristo, en su descenso hacia los hombres para redimirlos, es tam-
bié el pastor amantísimo que, enamorado de todas sus ovejas, busca a 
la que se había perdido, para llevarla, como el pastor de la parábola 

69  Cf. Eguiarte Bendímez, E. A., «El descenso de Cristo en algunas ‘Ena-
rrationes in Psalmos’ de san Agustín», Augustinus 54/214-215 (2009) 295-314.



MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA178

evangélica, sobre sus hombros de nuevo al redil. Cristo es además el 
Señor de los ángeles, quien se encarna; fue enviado no a salvar a los án-
geles, sino a los hombres. Finalmente, Cristo es el buen samaritano que, 
compadecido de la situación miserable del hombre, ha descendido 
para sanar y curar sus heridas y llevarlo a la casa del Padre. En todo 
lo anterior advertimos el amor y la benevolencia de Dios, que siempre 
busca al hombre por todos sus caminos, para llevarlo a la salvación. 

El sacrificio del Señor 70

En el sacrificio del Señor en la cruz se dan cita cuatro elementos 
que caracterizan el sacrificio en la teología agustiniana: (1º) quién 
ofrece, (2º) a quién se ofrece, (3º) qué se ofrece y (4º) por quiénes se 
ofrece. Cristo es -al mismo tiempo- sacerdote y víctima (el que ofrece 
y lo que se ofrece). No existe ningún sacerdote ni ninguna víctima 
más agradable a Dios. Al hacerse hombre, el Verbo no dejó de ser 
Dios; por eso, Cristo es no solamente el sacerdote que ofrece y la víc-
tima ofrecida. Siendo un solo Dios con el Padre, es también el Dios a 
quien se ofrece el sacrificio. ¿Y por quiénes se ofrece el sacrificio? Es 
evidente que la muerte redentora del mediador nos alcanza salvífica-
mente a todos los hombres abiertos a la gratia Christi (cf. Trin. 4,14,19; 
enar.psal. 132,7; civ.Dei 10,20) 71. 

Es uno el sacrificado 72. Agustín establece la unicidad de la perso-
na y la dualidad de naturalezas en Cristo (cf. ser. 186,1). Agustín brilla 
en esta argumentación teológica. Hay unión de las dos naturalezas en 
la única persona de Cristo. Emplea el concepto de persona como sujeto 
de atribución. Tal es la unidad de persona que el mismo Hijo de Dios 
es también Hijo del hombre. El mismo que es Hijo del hombre es Hijo 
de Dios, porque, uniéndose en unidad de persona el Hijo del hombre 
al Hijo de Dios, resultó una y misma persona que es Hijo de Dios e 
Hijo del hombre también. No estamos ante la unión moral de dos per-

70  Cf. Moriones, F., Teología de San Agustín, Ed. BAC, Madrid 2004, pp. 161-171.
71  Cf. Moriones, F., Teología de San Agustín, pp. 170-171.
72  Y aunque es sacrificado es hermoso. A fin de que sepáis que es hermoso 

el Cristo que es amado, dice el profeta: «es el más hermoso de los hijos de los 
hombres». Su hermosura supera a la de todos los hombres (cf. enar.psal. 127,8).



SAN AGUSTÍN Y EL HIJO DE DIOS. CREO EN JESUCRISTO, SU ÚNICO... 179

sonas, sino ante la unión absoluta de una persona en ambas naturale-
zas; repetimos, se une en unicidad de persona a una y otra naturaleza 
(in unitate personae copulans utramque naturam) (cf. ep. 137,3,9; ench. 35; 
Trin. 2,6,11; c. Max. 1,18) 73. A algunos les costó identificar al sacri-
ficado con el Señor. Vieron el fruto de su ensañamiento con Él y, al 
contemplarle pendiendo en la cruz, movían la cabeza diciendo que si 
era el Hijo de Dios, que descendiera de la cruz (enar.psal. 40,13).

La Pascua del Señor 74

En la Pascua del Señor reconocemos y celebramos la actuación 
del Christus regenerator (que nos engendra de nuevo a una esperanza), 
del Christus recreator (que actúa mediante su Espíritu para transformar 
al hombre en un ser nuevo), del Christus vivificator (que nos dona la 
vida del Verbo de Dios, del Viviente, que es la “vida de los vivientes”), 
del Christus Illuminator (que nos lleva a mirar a la aurora, al tiempo 
que ofrece una luz intensa a los que viven en tierra de sombras e ilu-
mina a todo hombre que viene a este mundo, para hacer luminosas 
las tinieblas), del Christus salvator (que se asocia al Christus medicus y al 
Christus salus), del Christus redemptor (en el cual se da el “intercambio 
de mercancías”, según el cual Él asumió la naturaleza humana para 
conferir a la humanidad la plenitud de vida) y del Christus remunerator 
(que pagó al ladrón converso lo que le debía por su gran fe).

Gracias a la Pascua del Señor hallamos nuestra salvación. La Pas-
cua -celebrada en el contexto bautismal- es el acontecimiento de la 
salvación en el pensar agustiniano. En la Pascua nuevas legiones de 
fieles nacen a la vida de Cristo y de la Iglesia. Celebrar la Pascua de 
Cristo significa renovar gozosa y eficazmente el acontecimiento que 
en ella se conmemora.

73  Cf. Moriones, F., Teología de San Agustín, pp. 161-162.
74  Cf.  Hevia Ballina, A., «La Pascua de Cristo, acontecimiento de salvación, 

en la predicación de San Agustín», en Studium Ovetense 5 (1977) 155-172.



MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA180

5.	C onclusiones

1ª.	 Agustín quiere una cristología teológicamente ortodoxa. Es un delito no 
pequeño –en palabras de Agustín– el mantener algunas opinio-
nes no rectas ni verdaderas acerca del Unigénito Hijo de Dios (cf. 
ep.  219,1). No hemos de avergonzarnos de decir que Cristo es el 
Hijo de Dios (ser. 215.5). Quien se avergüence del Señor delante 
de los hombres, verá cómo el Hijo del hombre se avergonzará de 
él delante de los ángeles20. 

2ª.	 Agustín brinda una amplia gama de títulos cristológicos. No olvidemos 
que Cristo es el Maestro-Hijo de Dios (Simpl. 1,2,14). San Pablo 
llama al Hijo la "Virtud" y la "Sabiduría" de Dios; la virtud dice 
orden a la operación, y la sabiduría a la ciencia (en el Evangelio, 
la operación y la sabiduría están indicadas donde se lee: "Todo 
se hizo por Él"; y la ciencia y el conocimiento de la verdad, en 
aquellas otras palabras: "Y la vida es la luz de los hombres") (mor. 
1,16,27). El propio Cristo (según Trin. 15,7,12) es Sabiduría de 
Dios Padre, propia del Hijo en cuanto Dios encarnado. Al mismo 
tiempo es Hijo de Dios, eterno, siempre existente con el Padre 75. 
Él es el Hijo del Hombre, el gran Auxiliador y el Hijo de Dios. 
Pero esto no debería eclipsar el rol jugado por su humanidad (his-
tóricamente limitada), en su única persona 76. Es el Hijo Mayor 
(enar.psal. 55,16). Innumerables posicionamientos humanistas  
–de corte cristiano– han bebido en Agustín. Él reconoce en Cris-
to al Redentor, al Hijo de Dios, al que sana su libertad, al que le 
invita a recomenzar su vida 77… Justificando hace hijos de Dios 
( Jn 1,12), posibilitando la deificatio (enar.psal. 49,2). El que justifica 
deifica, y justificando hace hijos de Dios (enar.psal. 49,2). Agustín 
indica que el Padre es origen veraz del Hijo-Verdad; el Hijo es la 
Verdad, nacida del Padre veraz; y el Espíritu Santo es la Bondad, 
emanada del Padre bueno y del Hijo bueno. Las tres personas de 

75  Cf. Elgersma Helleman, W., «“Christ, the wisdom of God”. The Logic of 
Attribution in Augustine ś “De Trinitate” 5-7», en Studia Patristica 49 (2010) 274-275.

76  Cf. Duquoc, Ch., Christologie essai dogmatique (I). L´homme Jésus, Les édi-
tions du Cerf, Paris 1968, pp. 187-188.

77  Cf. Trapè, A., Agostino e Lutero. Il tormento per l úomo, Ed. Augustinus, 
Palermo 1985, p. 25.



SAN AGUSTÍN Y EL HIJO DE DIOS. CREO EN JESUCRISTO, SU ÚNICO... 181

la Trinidad son una divinidad igual y una inseparable unidad. Lo 
subraya en el ser. 71,18. Asegura que el Hijo de Dios es nuestro 
hermano, porque es nacido de la Virgen María (Io.ev.tr. 21,7). Es 
Maestro. Ya en De vera religione, Agustín describe la vida completa 
del Hijo de Dios como una instrucción moral. Lo mismo ocurre a 
lo largo en la ep. 11. Es el Inmortal. En el caso del cristianismo la 
inmortalidad no es aplicable sólo al Padre, sino también al Espí-
ritu Santo y al Hijo (ep. 238,2,11). Por Él y con su ayuda se harán 
inmortales en gracia todos los que son hijos de Dios (ep. 190,2,8). 
Es el Dios inmortal, el Dios invisible, al único que se le dará el 
homenaje del honor y la gloria. Y esto aplicado tanto al Padre 
como al Hijo, como también al Espíritu Santo (ep. 238,2,11). Es 
Vivificador. En Cristo somos todos vivificados y hechos hijos de 
hombre (ep. 140,8,21). El Hijo es Sabiduría:  señala explícitamen-
te que el Hijo es llamado con propiedad Sapientia y que el Espíritu 
Santo es llamado con propiedad Amor 78. 

3ª.	 Agustín subraya que el Hijo es la Cabeza. Quien resucitó a su Hijo 
dejó en la Cabeza un ejemplo para el resto del Cuerpo eclesial 
(ser. 361,3). Los seguidores del Hijo-Cabeza pertenecemos a la 
Iglesia-Cuerpo. Agustín dice que la Iglesia debe estar agradecida, 
ya que conoce las cosas ocultas del Hijo (enar.psal. 9,6). Dentro 
de la Iglesia aprendemos a ser hijos de luz y pasamos a ser “adop-
tados para el Reino de Dios” (ser. 194,1). El ser “hijos” de la Eccle-
sia Mater, corresponde a todos los miembros de la Catholica (quia 
ecclesiae toto orbe difusa est). Hemos de evitar particularismos como 
los pretendidos por los donatistas 79, cuyos rasgos excluyentes hoy 
pudieran asomar en otros grupos eclesiales. 

4ª.	 Agustín expone una íntima vinculación del Hijo con su misión. La misión 
del Hijo consiste en manifestar su esencia. Cuando el Hijo mues-
tra su “ser” es cuando despliega su “hacer” y cuando nos ayuda 
a convertirnos y a vivir éticamente bien. En Él, el pueblo ve una 
gran luz (Is 9,1-2,6), que nace de lo alto (Lc 1,78) y alumbra a las 

78  Cf. Studer, B., «History and Faith in Augustine ś “De Trinitate”», en 
Augustinian Studies 28 (1997) 47.

79  Cf. Palmero Ramos, R., “Ecclesia Mater” en San Agustín. Teología de la 
imagen en los escritos antidonatistas, Ed. Cristiandad, Madrid 1970, pp. 189-191.



MANUEL SÁNCHEZ TAPIA, OSA182

naciones (Lc 2,25-32). Él hace viable el proceso de theosis para co-
nocer y amar a Jesús como Pedro [cf. ser. 229 (O-P-Q)]. La misión 
crística evidencia también que el Hijo es rico en misericordia. No 
nos abandona. Afirma San Agustín –y con esto concluímos– que 
la misericordia divina y la gracia que se predica a los hombres por 
Cristo hombre no abandonan a aquéllos que viven de su fe y le 
adoran con piedad; esto ocurre tanto cuando toleran los males de 
esta vida y los sufren con fortaleza como cuando usan delicada y 
misericordiosamente de sus bienes (cf. ep. 137.20) 80. 

Manuel Sánchez Tapia, OSA

80  Más allá del pensamiento agustiniano, ofrecemos unas cuantas pistas de 
bibliografía secundaria sobre Cristología general, vinculadas a Jesús, el Cristo, el único 
Hijo, nuestro Señor. Los autores aparecen alfabetizados por apellidos: Alonso González, 
L. J., Jesucristo, Hijo de Dios y Salvador (Encuentro, Madrid 2005); Amato, A. Jesús, el 
Señor (BAC, Madrid 20092ª); Arias Reyero, M., Jesús el Cristo. Curso fundamental de 
cristología (San Pablo, Madrid 19903ª); Augustin, G. (ed.), Jesús es el Señor. Cristo en el 
centro (Sal Terrae, Santander 2014); Benedicto XVI, Jesús de Nazaret I (Desde el bautismo 
a la transfiguración), II (Desde la entrada en Jerusalén a la Resurrección) y III (La infancia 
de Jesús) (Planeta, Barcelona 2012); Coda, P., Dios entre los hombres. Breve cristología 
(Ciudad Nueva, Madrid 1993); Durwell, F. X., Jesús, Hijo de Dios en el Espíritu Santo 
(Secretariado Trinitario, Salamanca 2000); González de Cardedal, O., Cristología 
(BAC / Sapientia Fidei. Serie de Manuales de Teología, Madrid 2017); Granados, J., 
Teología de los misterios de la vida de Jesús (Sígueme, Salamanca 2009); Grillmeier, A., 
Cristo en la Tradición cristiana (Sígueme, Salamanca 1997); Hünermann, P., Cristología 
(Herder, Barcelona 20092ª); Kasper, W., Jesús el Cristo (Sal Terrae, Santander 2013); 
Ladaria, L. F., Jesucristo, salvación de todos (San Pablo-Comillas, Madrid 2004); Ponce 
Cuéllar, M., Cristo, siervo y Señor (Comercial Editora de Publicaciones C. B., Valencia 
2007); Sayés, J. A., Señor y Cristo. Curso de Cristología (Palabra, Pamplona 2005); 
Schönborn, Chr. von, Dios ha enviado a su hijo: Cristología (Comercial Editora de 
Publicaciones C.B., Valencia 2006); Sesboüé, B., “Redención y salvación en Jesucristo”: 
VV. AA., Salvador del mundo. Historia y actualidad de Jesucristo. Cristología Fundamental 
(Secretariado Trinitario, Salamanca 1997); Sesboüé, B., El Dios de la salvación. Col. 
Historia de los dogmas II (Secretariado Trinitario, Salamanca 1995); Sesboüé, B., Jesucristo, 
el único mediador. Ensayo sobre la redención y la salvación [2 vols.] (Secretariado Trinitario, 
Salamanca 1990-1993); Uríbarri, G., La singular humanidad de Jesucristo. El tema 
mayor de la cristología contemporánea (San Pablo-Comillas, Madrid 2008); Villegas 
Rodríguez, M., San Agustín in diem Natalis Domini. Disponible en la web: file:///C:/
Users/Usuario/Downloads/Dialnet-SanAgustin InNataliDomini-3040876%20(5).pdf 
/ Consulta: 04.04.2020].


