
DIOS, CREADOR  DEL CIELO Y DE LA TIERRA, SEGÚN S. AGUSTÍN 107

Dios, Creador del Cielo y de la Tierra,  
según s. Agustín

Resumen

Aquí se analiza el estudio del P. Prada sobre la creación en los comentarios 
de S. Agustín al Génesis. Este autor nos previene de no enfrentar las Ciencias 
con las Escrituras, pues Dios es el Creador de todo, y cuando los científicos 
ven que se ignora la obra bien probada de la ciencia se desacreditan las Escri-
turas como ya dice el mismo S. Agustín. Con todo, se mantienen las verdades 
de la Escrituras que: Dios creó el mundo de  la nada, que puso las razones 
seminales en las cosas, pues Dios creó el mundo para hacerlo, y hay una 
creación latente que luego se hace patente. Hay que tener en cuenta el sentido 
literal y el figurado de la Escritura, y otros temas importantes del Génesis a la 
letra como la creación del alma humana, el bien del matrimonio, la justicia 
y la misericordia divina ante el mal y del pecado, el sentido de los animales 
nocivos, las mentiras de los astrólogos, etc. En los libros XI-XIII de las Con-
fesiones el Santo nos propone la Escritura como firmamento de la creación y 
camino del cielo, pues Dios es creador de todo bien, y del amor como valor 
propio, del hombre, que por el Espíritu Santo nos infunde la luz de Cristo, 
especialmente en la contemplación y las obras de misericordia, y enciende 
el fuego del amor en los predicadores del Evangelio para que se extienda por 
todo el mundo y nos conduzca a la Ciudad del cielo hasta que descansemos 
en la paz de Dios, la paz sin ocaso que no tendrá fin.

Palabras Clave: Creación del cielo y la tierra, Génesis, Ciencia, Escritura, 
Razones Seminales, Creación latente y patente, Espíritu Santo, Amor, Paz.

Abstract

Here the study of Fr. Prada about creation in the commentaries of St. Augusti-
ne on Genesis is analyzed. This author warns us not to confront Science with 
the Scripture, for God is the Creator of everything, and when scientists see 
the well-proven work of science being ignored, they discredit the Scripture, 
as St. Augustine himself states. However, the truth of the Scripture remains: 

CiuD-Ra 234-1 (2021) 107-146



DOMINGO NATAL ÁLVAREZ, OSA108

God created the world out of nothing, he put the seminal reasons in things, 
for God created the world to do it, and there is a latent creation that later be-
comes patent. The literal and figurative sense of the Scriptures must be taken 
into account, and other important themes from the Genesis ad litteram like 
the creation of the human soul, the goodness of marriage, justice and divine 
mercy in the face of evil and sin, the significance of harmful animals, the lies 
of astrologers, etc. In the books XI-XIII of the Confessions, the Saint proposes 
the Scripture to us as the firmament of creation and the way to heaven, for 
God is the creator of all good and of love, as proper value of man, through the 
Holy Spirit infuses us with the light of Christ especially in contemplation and 
works of mercy, and kindle the fire of love in the preachers of the Gospel so 
that it spreads throughout the world and leads us to the City of heaven until 
we rest in the peace of God, the peace that will never end. 

Key words: Creation of heaven and earth, Genesis, Science, Scripture, Se-
minal Reasons, Latent and patent creation. Holy Spirit, Love, Peace.

Introducción

Antes de entrar de nuevo, en el tema, recojo lo que ya expuse en 
2017, en las Jornadas del CETESA, del estudio del P. Prada sobre La 
creación del mundo según Agustín, intérprete del Génesis 1, pero muy am-
pliado ahora con otros muchos temas sobre la creación. Luego, pre-
sentaré lo que dice el S. Agustín, de estos temas, en los libros XI-XIII 
de Las Confesiones, de una enorme riqueza espiritual, y por eso, nunca 
hay que olvidarlos como si sólo tratara temas abstractos como el del 
tiempo.

1  Rodríguez de Prada, P. Á., La creación del mundo según san Agustín, 
intérprete del Génesis, M. Tabarés Impresor, Madrid 1906, citada aquí con: EA. 
El P. Prada nació en Cobreros de Sanabria (ZA) el 25.2.1859. Agustino, Maestro 
en Filosofía y Teología, Asistente General de la Orden, Doctor en CC. Físicas y 
Exactas. Miembro de la Asociación Española para el Progreso de las CC., y de la 
Sociedad Astronómica de Francia. Profesor en El Escorial y Valladolid. Fundador 
de los Observatorios de La Vid, Valladolid y Guernica. Director del Observatorio 
Astronómico del Vaticano de 1898 a 1905. Prior de los Agustinos de Polonia (1910-
13). Director del Colegio de Guernica (1916-1920) y Capellán de las Agustinas de 
Aldaz (1921-35) donde murió el 21.X.1935. 



DIOS, CREADOR  DEL CIELO Y DE LA TIERRA, SEGÚN S. AGUSTÍN 109

1.	E l estudio del P. Ángel R. de Prada sobre el Génesis 
según S. Agustín

En su obra, sobre la creación del mundo según S. Agustín, el P. 
Prada ofrece: un sentido dinámico de la realidad mundana. Y: una gran 
ampliación de su edad, de acuerdo con lo propuesto por: Lyell, Ch., 
Principles of Geology, J. Murray, London 1831-1833, 3 vols. (Biblioteca 
Filipinos-VA: SH 235,1-2-3). Se suele decir que Darwin sólo llevaba 
este libro en su viaje en el Beagle. La Geología canta mucho en este 
tema del tiempo, pues se sabe con bastante seguridad lo que tardan 
en formarse las capas geológicas y no es fácil falsificar sus datos. Por 
eso, las antiguas culturas ya tenían datos cercanos, de alguna mane-
ra, a los actuales, y la Ilustración los puso en valor. Y, lo sabían los 
profesores de Historia y Literatura del tiempo del P. Cámara y Prada 
como Rubio y Ors, de la Universidad de Valladolid, que hablaba de 
220.000 años.

De ahí que, para el P. Prada, es muy “torpe y pernicioso, y debe 
evitarse a toda costa, que un infiel cualquiera oiga delirar al cristiano, 
hablando de cosas naturales como si hablase de conformidad y según 
las Sagradas Escrituras”: EA10. Pues, no es preciso rebatir a los  in-
creyentes con la fe sino mostrarles que nada verdadero en las ciencias, 
“nada absolutamente es contrario a las Sagradas Letras”: EA11. O 
como dice el Santo: “Sucede con frecuencia que un no cristiano conoce datos 
acerca de la tierra, del cielo, de los demás elementos de este mundo, del movi-
miento y del retorno o también de la magnitud y distancia entre las estrellas, 
de los eclipses del sol y de la luna, de los ciclos de los años y de las estaciones, 
de la naturaleza de los animales, de las plantas, de las piedras y de las demás 
cosas de idéntico género, de tal manera que las sostiene apoyándose en razones 
muy sólidas o en la experiencia. A su vez, es vergonzoso en extremo y dañino y 
algo que se ha de evitar a toda costa que un cristiano que habla de estas cosas 
como ateniéndose a la enseñanza de las Escrituras llegue a tales desatinos 
que, viéndole (el no cristiano) desbarrar de cabo a rabo –como suele decirse–, 
apenas puede contener la risa. Y lo que resulta indignante no es que sea objeto 
de mofa alguien que así desbarra, sino que quienes son ajenos a la fe crean 
que nuestros autores pensaron así, y que sean reprendidos y rechazados como 
si fueran ignorantes, con gran daño para los que creen eso, cuya salvación nos 
preocupa. Pues, cuando sorprenden a un cristiano en un error acerca de algo 



DOMINGO NATAL ÁLVAREZ, OSA110

que ellos conocen a la perfección, y que, además, apoya su afirmación vacía de 
verdad en nuestras Escrituras, ¿cómo van a creer a nuestros Libros a propósito 
de la resurrección de los muertos y de la esperanza de la vida eterna y del reino 
de los cielos, si piensan que contienen errores sobre esas cosas que ellos ya pudie-
ron experimentar o percibir con cálculos que no admitían duda? No es posible 
decir suficientemente cuánto pesar y tristeza procuran a los hermanos sensatos, 
esos otros cristianos llenos de presunción temeraria que (quod), si los que no se 
sienten vinculados por la autoridad de nuestros Libros alguna vez comienzan a 
criticarlos y a convencerles de su desnortada y falsa opinión dirigen su esfuerzo 
a presentarles los mismos Libros santos para defender y probar con ellos lo que 
afirmaron con ligerísima temeridad y clarísima falsedad. O incluso citan de 
memoria muchas palabras de ellos, que juzgan válidas como testimonios a 
su favor, sin entender ni lo que hablan ni de qué lo afirman” (De Genesi ad 
litteram libri duodecim 2, I 19.39) 3.

En S. Agustín hay que distinguir bien lo que dice como verdad 
demostrada, y lo que es opinable y se entiende según las teorías que 
“dejó expuestas”. Él es partidario de aceptar muchas opiniones, si no 
son contrarias a la Escritura. Pues no hay que aferrarse a nuestra opi-
nión, sino a la de las Escrituras (GI 18.37); y puede haber dos o más 
sentidos válidos si “ambos se apoyan en fundamentos ciertos”: GI 
19.38. Se aceptan diversas opiniones, si ayudan a la piedad. Si algo es 
verdadero o falso se ha de contrastar con Cristo en quién están todos 
los tesoros de la sabiduría y de la ciencia: GI 20.40; 21.41. 

1.1.	 La Creación de la nada

Así: “El hecho de la Creación ex nihilo es fundamental entre las 
verdades de nuestra fe”. Tras la idea del Dios Omnipotente es muy 
importante comprender cómo fue eso que es un tema muy difícil: 
EA13. De hecho, el P. Prada apuesta porque S. Agustín defiende 
claramente la “Creación simultánea de todos los seres”: EA14.  Las 

2  Esta obra se cita en adelante con la letra: G. 
3  Traducción de Pío de Luis. Suyas son todas las traducciones de citas 

literales amplias, según el texto de Zicha, I., CESEL, 28/1. Viena 1893, pp. 3-435, 
que aquí recojo y agradezco su generosidad. Una traducción en curso, sujeta a 
revisión, para una nueva edición del vol. xv de las O.C., de S. Agustín en la BAC.



DIOS, CREADOR  DEL CIELO Y DE LA TIERRA, SEGÚN S. AGUSTÍN 111

cosas fueron creadas todas a la vez con las propiedades que Dios 
les dio o semillas para desarrollarse (in illis insitis rationibus) (Sal 
32,9): EA16. Dios: “Creavit omnia simul”, según Ecclo.18,1 y Sabi-
duría, pero no creó los seres ya  “desarrollados” “como algunos lo 
han entendido”: EA17-8. Esa “creación simultánea” pide después 
“el desarrollo y la organización, y diríamos, especificación, de los 
seres, mediante la acción del poder divino en el tiempo y en el es-
pacio”: EA20-25. 

De ahí que: “Causaliter ergo dictum est produxisse terram 
herbam et lignum; id est producendi accepisse virtutem. In ea 
quippe jam tamquam in radicibus, ut ita dixerim, temporarum 
facta erant quae per tempora futura erant”: GIV 10. “Por esto 
aparece claro el error de aquellos que afirman que S. Agustín de-
fendió que los seres salieron de las manos de Dios inmediatamen-
te constituidos con la perfección de su último desarrollo”: EA25. 
Así, las cosas y el mundo estaban en su origen como está el árbol 
en su raíz o semilla: EA27-28. Y, luego, Dios los desarrollará en 
las obras de la creación “en las cuales Dios no ha cesado ni cesa 
de obrar”. Con todo, la idea de las cosas creadas perfectas, ab ini-
tio, se apoya en textos del Santo, según algunos, dice el P. Prada: 
EA28, n.1. Pero, Dios obra en “la Creación que, al impulso de la 
acción divina, se ha organizado y dilatado con la sucesión de los 
tiempos, ni más ni menos que como Dios lo decretó, cuando a la 
vez hizo todas las cosas”: EA29. 

Del mismo modo, con la creación de las criaturas comenzó el 
tiempo: “Por lo cual es inútil indagar acerca de la existencia del tiem-
po antes de la existencia de la creaturas, como si pudieran encontrarse 
tiempos antes del tiempo” (GV 5): EA26. Luego, vino la creación del 
hombre, los  astros y otras cosas: “Sed haec nisi per temporales moras 
fieri non possent. Non itaque facta sunt sicut creata sunt omnia simul” 
(GVI 2): EA33-34. Dios creo la materia pero luego da “las evolucio-
nes” para que “se formasen los globos celestes” y “la tierra”. Dios crea 
todo, ab initio, pero los seres se desarrollan “procediendo de aquellos 
gérmenes primitivos (ex illis tanquam involucris primordialibus) en la 
sucesión lógica de los siglos”: EA35-36.



DOMINGO NATAL ÁLVAREZ, OSA112

1.2.	Las razones seminales

Esas son rationes seminales, las semillas que darían “con el andar 
de los tiempos, origen a la formación definitiva de los seres individua-
lizados, en el estado de desarrollo perfecto y forma visible según la 
naturaleza propia de cada uno”: EA39-40. Por otra parte, S. Agustín 
admite la idea de “materia informe”, tanto para la creación del alma 
como para la de los ángeles, “y claro está que no ha de ser en el sen-
tido de materia física y corpórea”: EA41, n.1. En todo caso, sólo Dios 
“habet immortalitatem”. Por lo demás, se deben investigar “los secre-
tos de las Sagrada Escritura sin caer en la temeridad de afirmar como 
cierto lo que no es claro, sino por el contrario, muy obscuro…”: EA46.

En fin, el mundo era un caos pero todas las cosas estaban “allí ab 
initio”. S. Agustín con la Escritura establece “la distinción entre las co-
sas que Dios creó en su ser definitivo, y las que creó en sus causas para 
completarlas en la sucesión de los tiempos”, que estaban allí, “de un 
modo invisible, potencialmente, en las causas como en germen, en la virtudes 
y propiedades y leyes impresas por el Creador en los elementos pri-
mordiales del mundo”. Su desarrollo es la IIª fase de la creación que, 
frente a la Iª, “exigía la evolución de los tiempos y de los elementos 
materiales”: EA48. La teoría de S. Agustín está de acuerdo, en cierto 
modo y hasta cierto punto, con la moderna Cosmogonía y Geología, 
y según esta teoría, la formación de los seres “en el tiempo, no se veri-
ficó cuando la creación simultánea”: EA53, n.1. Por lo demás, sólo con 
el movimiento de las criaturas comienza el tiempo: EA57.

El estado primitivo de la materia, Agustín lo ve como: “in potentia 
materiae, in rationibus seminarum, in ratione causarum; potentialiter, invi-
sibiliter, in reconditis naturae, causaliter, virtualiter”: EA60. Y, la creación 
comenzó por los seres que pueden conocer el mundo creado “por y 
en el Creador mismo”, y no por aquellos que sólo lo conocen por “las 
creaturas”. Dios ordenó la evolución de las criaturas de la materia que 
creó y a la que dio energías y movimiento y leyes para “evolucionar 
con orden y concierto” y producir “seres más perfectos que la materia 
misma”: ES64. Para Agustín, Dios creó todo y obra “directamente 
con las causas segundas en las evoluciones de la materia, en la forma-
ción de los seres, en el orden y concierto de todos los acontecimien-
tos”: EA65.



DIOS, CREADOR  DEL CIELO Y DE LA TIERRA, SEGÚN S. AGUSTÍN 113

Nadie ha tomado la doctrina de S. Agustín como base de sus in-
vestigaciones científicas pero “su sistema cosmogénico resulta más 
completo” y en nada “opuesto a las hipótesis más modernas”. Algunos 
califican su teoría más bien como “una bellísima concepción poética” 
pero el Santo la considera “muy real, muy verdadera, muy conforme 
con lo que Moisés cuenta”, más conforme que otra ninguna con la 
narración bíblica, según la interpretación literal, único sentido que el 
Intérprete se había propuesto utilizar en su obra De Genesi ad litteram: 
EA68. Y, por eso, dice el P. Prada, los que hablan de los seres creados 
ya perfectos como “hoy los contemplamos y por tanto que no han existido las 
llamadas épocas geológicas en la tierra ni períodos cosmogónicos en el mundo 
material, o no han leído la obra de S. Agustín, o no han entendido su 
sistema”: EA68. 

Para él, la expresión: “hágase la luz” sintetiza la obra de la creación 
tanto en su origen en Dios como en su desarrollo temporal posterior 
a partir de sus gérmenes: EA76. Ahora bien, es cierto que la luz ver-
dadera es el Verbo de Dios, en el que conoce todas las cosas todo 
aquél que, verdaderamente conoce, como los ángeles y los hombres: 
EA90-1. En Él es en quien se “contemplan  las razones eternas, según 
las cuales y por las cuales las creaturas son lo que son”: EA92. Ahora 
bien, con la frase “así se hizo” comenzaría el desarrollo de la obra de 
la creación, en el espacio y en el tiempo, “para que el Universo físico 
alcanzase el estado definitivo de desarrollo que debía encontrarse al 
comenzar el día tercero”: EA105. En el día 2º comienza “la época 
cosmogónica de las nebulosas primitivas” y luego “la condensación 
material de la nebulosa terrestre”: EA106. Luego germinan la hierba 
y los árboles en la superficie terrestre, y el firmamento y sus lumina-
rias marcan día y noche el día 4º. El día 5º crea las aves, los peces y 
reptiles, y el 6º los animales y, finalmente, al hombre “a su imagen y 
semejanza”: EA108. Así quedó completa la creación. Y: “bendijo Dios 
y santificó el día séptimo porque en él había cesado de toda su obra que había 
creado PARA HACERLA. Luego parece que primero la creó con el fin 
de hacerla y que después la hizo”: EA109. 

Esta fue “la formación en el tiempo de la cosas sin tiempo crea-
das”. Así que, nada se opone al desarrollo del mundo en “los grandes 
períodos cosmogónicos y cosmogénicos, geológicos y paleontológicos 
que la ciencia reputa necesarios para la formación del mundo”. Agus-



DOMINGO NATAL ÁLVAREZ, OSA114

tín nunca defendió que las criaturas “saliesen desde el primer instante, de 
las manos del Creador, ya hechas y perfectas en su último grado de desarro-
llo; por más que Dios mismo fuese el autor inmediato de las perfec-
ciones creadas”: EA110-1. Esto vale de “los animales y del hombre”, 
“las hierbas y las plantas”: EA115.Y con el “vidit Deus quod esset bonum” 
se “trataba de marcar bien la distinción entre los seres ya formados y 
su estado anterior en materia informe”: EA116;118. Pues: “Dios dio 
virtud a las causas segundas para que obrasen, pero sin dejar de obrar 
con ellas”: EA120. 

1.3.	Dios creó el mundo para hacerlo

Entonces, Dios creó las cosas primero sin intervalos de tiempo y 
luego “con estos intervalos” del tiempo (temporum moras y per volumina 
saeculorum) en los que nacen, viven y mueren los animales y todas las 
demás cosas: EA123-124;127. Esta segunda creación “entra de lleno 
en el dominio de la investigación humana, y en escudriñar sus miste-
rios es libre la ciencia del hombre mientras que no se extralimite más 
allá de lo que está a su alcance”: EA125; 128. Así que, una cosa es la 
creación primera y: “aliter autem nunc, sicut ea videmus, quae per 
temporalia spatia creat, sicut usque nunc operatur”: EA129, n.1; 143. 

Y, así, los primeros gérmenes no quedaron estancados sino que 
“naturalmente siguieron el curso de su evolución hasta adquirir el 
complemento del ser individual a que estaban destinados”: EA130; 
139. Con todo, para el P. Prada, S. Agustín no admite la teoría de 
Darwin ni la evolución de animales inferiores al hombre (Huxley), y 
piensa que al darwinismo le queda mucho para demostrar  “científica-
mente el tránsito de una especie a otra; pudiendo estar seguros de que 
no llegará a conseguirlo”: EA132. 

De todos modos, la visión cosmogónica de “S. Agustín resulta 
completa y admirable, como una concepción grandiosa digna de tan 
privilegiado ingenio”: EA144. Por lo demás, el día 7º sería “el con-
junto de todos los tiempos, de todas las edades, desde el momento en 
que Dios creó el cielo y la tierra, hasta la consumación de los siglos”: 
EA145. Y, a los sabios, para entenderlo les basta con “perforar la corteza 
terrestre, para examinar sus estratos y formaciones, sus fósiles y yacimientos 



DIOS, CREADOR  DEL CIELO Y DE LA TIERRA, SEGÚN S. AGUSTÍN 115

orgánicos”: EA146. S. Agustín, distingue bien entre creación primera 
y su posterior desarrollo en el tiempo, y la que “llamaríamos fabrica-
ción externa y temporal del Universo”: EA147-149.

Del mismo modo, para S. Agustín “la materia formada primiti-
vamente” no es “lo mismo que la forma de los seres en su desarro-
llo y perfección natural definitiva”. Y, así, Agustín y la ciencia actual 
reconocen “que en el principio existió la materia que, mediante las 
transformaciones necesarias regidas por leyes físicas bien determinas, 
dio origen a los mundos”: EA154-5. Así, se unen ciencia humana y 
“verdad revelada”: EA 155. 

Es cierto que La Place no admite un Creador y Spencer niega la 
creación ex nihilo, pero la fe señala lo contrario: que no todo se reduce 
a mera materia: EA161. Para la ciencia cristiana ni el mundo es eterno 
ni se ha dado a sí mismo la existencia ni es mera casualidad ni puro 
azar, pues todo fue creado por Dios, tanto en su principio como en su 
nuevo proceso, de desarrollo posterior o final, en el que la Providencia 
no desaparece ni se esconde sino que siempre actúa junto a las causas 
segundas respetando la bases de semillas que Dios mismo puso en 
ellas para su posterior desarrollo: EA164-5 4.

2.	O tros temas importantes que S. Agustín trata en el 
De Genesi ad litteram

Además, de la creación de la nada y de la creación simultánea y 
sucesiva, hay otros temas que S. Agustín aborda en esta obra. Aquí 

4  Para la creación en S. Agustín cf.: Arteaga, R., La creación en los comentarios 
de S. Agustín al Génesis. Monografía: “Mayéutica” nº 2, Marcilla (Navarra) 1994, 
374 pp. Estudio detallado de los comentarios de S. Agustín al Génesis. Recoge 
estudios internacionales y de agustinólogos españoles como R. Flórez y “Las dos 
dimensiones del hombre agustiniano”, S. A. Turienzo y “La unión sustancial del 
alma y el cuerpo”, L. Cilleruelo y “La formación de cuerpo en s. Agustín”, y de 
Marceliano Arranz, quizás el mejor especialista agustino en el tema de creación y 
ciencia, que no opta ni por el fijismo ni el evolucionismo, en S. Agustín, sino por 
un “sucesionismo” (p.179). La PL informa de un códice del “Del Génesis a la Letra” 
en Navarra. Y, también: Saeteros, T., Amor y conversión en san Agustín. S. Agustín 
de Hipona y sus comentarios al Génesis, Ciudad Nueva, Madrid 2019, p. 376. 



DOMINGO NATAL ÁLVAREZ, OSA116

recogemos el sentido de su comentario al Génesis y esos importantes 
temas.

2.1.	 El sentido literal y el sentido figurado

Según S. Agustín es posible interpretar el Génesis en el sentido 
literal y en el figurado: GI 1.1. Así, en el Principio, creó Dios el cielo 
y la tierra, puede entenderse de su Verbo o del inicio temporal: GI 
1.2. Agustín busca aquí el sentido histórico, hechos, y no “secretos 
alegóricos”: GI 27.34. Con todo, hay “quienes solo quieren entender el 
paraíso en sentido literal” otros “en sentido figurado” y otros: “ya en 
sentido literal, ya en sentido figurado”. Y: “confieso que me agrada la 
tercera concepción”: GVIII 1.1. Sobre este tema vuelve el Santo en: 
GIX 12.21; 12.22. Como dice él mismo: en los hechos y las palabras, 
hay que investigar su significado: “ya en sentido figurado, ya en senti-
do propio” (GXI 39.52; XI 1.2).

Así que hay sentido histórico y alegórico: ríos de agua y ríos 
alegóricos (GVIII 6.12; 7.13; 5.9). Pero: “el relato contenido en estos 
libros” no es “figurado, como en el caso del Cantar de los cantares, 
sino el lenguaje de los hechos históricos sin más, como ocurre en 
los Libros históricos y otros del mismo estilo. Solo que, como en 
estos se refieren cosas que pertenecen a la experiencia más habitual” 
(…) y “se los entiende en sentido literal, pero deduciendo luego el 
significado en perspectiva de futuro de los hechos históricos”; y, “en 
el Génesis se refieren hechos” que “no quieren que se entiendan en 
sentido literal, sino figurado, y pretenden que la historia, es decir, el 
relato propiamente histórico, comience a partir del momento en que 
Adán y Eva, expulsados del paraíso, tuvieron relaciones sexuales 
y engendraron”. ¡Como si fuera habituales los hechos extraordina-
rios!: GVIII 1.2. Pero, hablo “a quienes aceptan la autoridad de es-
tas Escrituras”, ya que algunos sólo entienden el paraíso en sentido 
“figurado”: GVIII 1.4.

2.2.	Materia y forma: Creación latente y patente

Como ya hemos visto, en la creación hay vida informe y vida 
formada: GI 3.8. Primero es toda la creación y luego por partes, pues 



DIOS, CREADOR  DEL CIELO Y DE LA TIERRA, SEGÚN S. AGUSTÍN 117

ella no quedará informe sino formada “por orden”: GI 5.9-11. Y, su 
forma es “sabia y bienaventurada”, obra del Padre, Hijo y E. Santo, 
“sobre-llevada” por el Amor (GI 6.12). Así, se vio que todas las cosas 
eran buenas “encumbradas por Dios”: GI 8.14. Muy pronto se nos  
dice: “Tú que hiciste el mundo de materia informe” (Sab 11,18): GI 
14.28. La informidad se distingue de “las cosas formadas”, que eran el 
fin de la obra (informe), y que “aún le faltaba ser formada en las demás 
cosas corporales” y “nuevos seres”: GI 17.35. Pues, con el: Y dijo Dios, 
se indica “el orden que había de seguirse posteriormente en la forma-
ción de las cosas”, y como, con la materia-forma e informe-formación, 
se habla de las cosas que de “ella se hicieron”. Informe es toda criatura 
como “la tierra era invisible y desordenada” (GI 15.29- 30), pero al 
“hágase la luz”, todas son convertidas al Creador y formadas: GI 3.8. 
Pues, la Sabiduría fue creada y comunicada a las criaturas racionales 
y espirituales (Eclo 1,4; Sab 7, 27): GI 17.32. 

En el Libro V, de esta obra, Agustín retoma estos temas de la 
materia y la forma, la creación en potencia y su desarrollo: Dios hizo 
todo simultáneamente, y, luego, hizo las “cosas creadas en el discurrir 
del tiempo, no simultáneamente”: GV 6.19; 7.20. Pues, Dios hizo “las 
razones inmutables” y “sigue obrando en el tiempo”: GV 12.27-28. Y, 
así, los pasos de la creación serían: 1º.- Dios crea “todas las cosas a la 
vez”. 2º.- Crea “agua y tierra en modo virtual y causal”. Y, 3º.- Hacen 
“su aparición en el curso de los tiempos”, por obra de Dios: GV 23.45. 
Y, en resumen: “Mi interpretación de las palabras de la Escritura me 
ha conducido a distinguir entre las obras de Dios que pertenecen a 
los días invisibles, en los que Dios creó todas las cosas simultánea-
mente, y las que pertenecen a estos en los que él obra a diario cuanto 
se desarrolla en el tiempo, a partir de aquellas a modo de envolturas 
primigenias”: GVI 6.9. 

Pues, “estas cosas existen de una manera en la Palabra de Dios, 
donde estas cosas no han sido creadas, sino que son eternas; de otra 
en los elementos del mundo en los que están como realidades futuras 
todas las cosas creadas simultáneamente; de otra, en las cosas que, 
creadas simultáneamente según sus causas, ya no son creadas simul-
táneamente, sino cada una  en su momento”: GVI 10.17; IV 33.52. 
Así que hay: “Creación latente y patente. La razón es que entonces 
había sido creado en la tierra de modo causal lo que la Escritura dice 



DOMINGO NATAL ÁLVAREZ, OSA118

que había producido la tierra, es decir, que entonces la tierra había 
recibido un poder latente, para producir tales árboles, en virtud del 
cual acontece que también ahora la tierra los produzca de forma ma-
nifiesta y en el momento que le corresponde”: GVIII 3.6-7. 

2.3.	¿Todas las cosas pueden cambiarse en otras?

En el Libro III nos dice Agustín que: “Ha surgido una no pequeña 
disputa sobre la transformación de los elementos, incluso entre quie-
nes lo han inquirido con máxima agudeza y tiempo libre de otras ocu-
paciones. Mientras unos afirman que todas las cosas pueden cambiar 
y transformarse en todo, otros sostienen que en cada elemento hay 
algo absolutamente propio que en ningún modo puede transformarse 
en otro elemento de naturaleza distinta. Quizá tratemos el tema más a 
fondo en otro lugar, si Dios quiere”: GIII 3.4. Pero, en esta obra, no hemos 
visto que el Santo vuelva sobre este tema...

2.4.	Naturaleza del alma: su origen y destino

“Por consiguiente, es opinión sacrílega creer que ella y Dios son 
de la misma sustancia”. Así, según la fe: “el alma proviene de Dios en 
cuánto criatura suya, no en cuanto que posee su misma naturaleza”: 
GVII 2. 11.17. Los filósofos distinguen la naturaleza de Dios y la del 
alma, pero los maniqueos dicen que el alma es “lo que Dios es, sin 
más”. Pero, Él “es superior a toda criatura corpórea o espiritual” y 
hay que creer que: cuando él creó el alma, no la creó sacándola de sí 
mismo o de elementos corpóreos: GVII 4.6. Esta teoría se atribuye 
también a los Priscilianistas. Pero, sentencia Agustín: “con relación al 
alma que Dios insufló al hombre soplando en su cara, solo confirmo 
lo siguiente: que proviene de Dios, pero sin ser sustancia suya y sin 
ser corpórea; esto es, que no es un cuerpo, sino un ser espiritual, ni 
engendrada ni procedente de la sustancia de Dios, sino creada por 
Dios”. Pero ni “de un cuerpo” ni “de un alma irracional” sino “creada 
de la nada”: GVII 28.43. 

Por eso, el alma humana ni es animal ni angélica ni divina. Y, el 
Santo mantiene con firmeza que el alma no se transforma en cuerpo, 
ni en alma animal, ni en Dios, ni el cuerpo en “alma irracional, ni en 



DIOS, CREADOR  DEL CIELO Y DE LA TIERRA, SEGÚN S. AGUSTÍN 119

la sustancia en la que Dios existe, ni en alma humana”: GX 4.7. Pues, 
el alma, no es nada “corpóreo” e, igual que Dios supera “a toda cria-
tura, así el alma supera a toda criatura corpórea” (GVII 9.25). No es 
ninguno de los 4 elementos, y “tampoco es lo que es Dios”. Lo mejor 
es “llamarla alma o espíritu de vida”. Y: “-si fue algo antes- lo que fue 
fue obra de Dios, y también ahora ha sido hecha por Dios para existir 
como alma viviente”: GVII 21.30-31. 

Entonces: “¿Qué argumento aducen los filósofos que juzgan que, 
después de la muerte, las almas de los hombres pueden transmigrar a 
las bestias o las de las bestias a los hombres? Sin duda, el hecho de que 
la semejanza de costumbres que lleva a los avaros a transformarse en 
hormigas, a los rapaces en milanos, a los crueles y orgullosos en leo-
nes, a los que buscan placeres inmundos en cerdos, y otros ejemplos 
que puedan ponerse”: GVII 10.15. Así, advierten al hombre de sus vi-
cios. Pero la fe rechaza la transmigración de las almas o que el cuerpo 
se transforme en alma, pues, un cuerpo se transformará en otro, pero 
“transformarse en alma, es absurdo”: GVII 20.26; 9.13. “Por tanto, al 
ser realidad incorpórea, el alma actúa primero sobre el cuerpo, más 
cercano a lo incorpóreo, como es el fuego o, más bien, la luz y el aire 
y, por medio de ellos, sobre los restantes cuerpos”: GVII 15.21.

2.4.1.	 Cómo hizo Dios el alma del hombre y de la mujer

El alma de la mujer no proviene del hombre: “Baste tener en 
cuenta que el pasaje ofrecía la oportunidad más clara (para indicarlo): 
si no cuando la mujer fue formada, al menos cuando luego dijo Adán: 
Esta es hueso de mis huesos y carne de mi carne (Gén 2,23). ¡Con cuánta 
ternura y amor habría añadido: «y alma de mi alma»! Con todo, lo di-
cho no resuelve cuestión tan ardua como para quedarnos con una de 
esas opciones como si fuera manifiesta y segura”: GX 1.2. Tampoco 
hay traducianismo de las almas, pues el alma no viene de los padres 
ni es cuerpo, por mucho que diga Tertuliano: GX 20.35-36. Y, recalca 
el Santo: “Tertuliano creyó que el alma era un cuerpo por la única 
razón de no poder concebirla como realidad incorpórea, al temer que 
no fuera nada si no era un cuerpo. Ni siquiera fue capaz de pensar 
diversamente respecto de Dios. No obstante, como era un espíritu 
agudo, alguna vez se le impuso la verdad contra su mismo parecer”: 



DOMINGO NATAL ÁLVAREZ, OSA120

GX 25.41. Y, tampoco la Escritura nos permite “aceptar que Dios crea 
las almas” a partir de los ángeles: GX 5.8. 

Por lo demás, Dios no crea el alma ni “para una tarea imposible, 
ni para una recompensa insignificante, pues si el alma, sometida a 
Dios por la piedad, triunfa por medio de la gracia sobre la ley del 
pecado que se halla en los miembros del cuerpo de esta muerte que el 
primer hombre recibió como castigo, recibirá el premio celestial con 
gloria mayor, mostrando cuánta alabanza merece la obediencia que 
pudo vencer con la virtud el castigo debido a la desobediencia ajena”: 
GIX 11.19.

2.5.	El Hombre imagen de Dios

El: “Hagamos al hombre a nuestra imagen”, quiere decir a ima-
gen de Dios Uno y Trino, y, la imagen, como “forma inteligible de 
mente iluminada” (GIII 19.29-30); y, para “conocer al Verbo de Dios 
por el cual fue hecho” (GIII 20.31-32), pues, el alma sirve, para el 
gobierno temporal y para “la contemplación eterna”, al hombre y la 
mujer: GIII 22.34. Pero, la sentencia: Creced y multiplicados: “fue nece-
sario repetirla, en el caso del hombre, no fuera que alguien dijera que 
hay pecado en el cumplimiento del deber de engendrar hijos, como lo 
hay en la libido, sea en el caso de la fornicación, sea en el uso inmode-
rado -más bien, abuso- del matrimonio”: GIII 13.21. Y, en fin, al decir: 
Todas las cosas eran “muy buenas”, quizás no lo dijo sólo del hombre 
en previsión del pecado: GIII 24.36-37.

2.6. El descanso de Dios y nuestro descanso

“Según eso, ¿qué queda sino entender que tal vez otorgó a la cria-
tura espiritual –entre las que creó también al hombre– hallar des-
canso en él, después de llevarla a su perfección por obra del Espíritu 
santo, que derrama la caridad en nuestros corazones (cf. Rom 5,5), para 
que el peso del deseo nos lleve al lugar en que, una vez llegados, des-
cansaremos, sin buscar ya ninguna otra cosa? Igual que es correcto 
decir que es Dios quien obra lo que obramos nosotros, por el hecho de 
que él obra en nosotros, es también correcto decir que Dios descansa 
cuando, por don suyo, descansamos nosotros”: GIV 9.



DIOS, CREADOR  DEL CIELO Y DE LA TIERRA, SEGÚN S. AGUSTÍN 121

Pues, como dice Agustín: “Dios ni se fatigó al crear, ni, una vez 
que acabó, recuperó fuerzas, sino que, por medio de su Escritura, qui-
so exhortarnos a desear el descanso, haciéndonos saber que él declaró 
sagrado el día en que él descansó de todas sus obras”. Y, “únicamen-
te quiso declarar sagrado el día en que descansó de todas sus obras 
que hizo, como si también ante él, que no se fatiga en absoluto al 
obrar, tuviese más valor el descanso que la actividad”. Eso mismo nos 
dice el Evangelio de Marta y María. Pero, ¿cómo descansó Dios? Veo 
“dos cosas que no admiten duda: ni Dios se recreó en cierto descanso 
temporal como después de la fatiga o la anhelada conclusión de lo 
que tenía entre manos, ni estas Escrituras, que descuellan por su gran 
autoridad, afirmaron sin motivo y falsamente que Dios descansó el 
séptimo día de todas sus obras, que hizo, y que por esa causa declaró 
sagrado ese día”: GIV 14.25.

Y, así: “Nos alejaríamos de la piedad si quisiéramos asemejarnos 
a Dios descansando en nosotros mismos de nuestras obras, igual que 
él descansó en sí mismo de sus obras. No cabe comparación”. Pues 
sólo descansamos en Él que nos hizo. “Es un gran bien para nosotros 
haber recibido de él la existencia, pero mayor será el haber descansa-
do (quievisse/ requievisse) en él, de la misma manera que él no debe su 
felicidad al haber hecho estas cosas, sino a que, al no necesitar de las 
obras hechas, descansó en sí mismo en vez de en ellas”: GIV 17.29.

2.6.1.	 Dios mueve todo sin moverse en el tiempo ni en el espacio

“Estando así las cosas, Dios, que todo lo puede y todo lo mantie-
ne, siempre idéntico por su inmutable eternidad, verdad, voluntad, 
sin moverse ni en el tiempo ni en el espacio, mueve en el tiempo a la 
criatura espiritual, y en el tiempo y en el espacio a la criatura corpó-
rea. A las naturalezas que constituye (substituit) interiormente, con ese 
movimiento las gobierna también exteriormente, sea por medio de 
voluntades que le están sometidas, a las que mueve en el tiempo, sea 
por medio de los cuerpos sometidos a él y a las voluntades que mueve 
en el tiempo y en el espacio. Pero un tiempo y espacio, cuya razón 
(causal) es vida en Dios mismo fuera del tiempo y del espacio”. “Asi-
mismo, excluido todo intervalo o espacio temporal, por su inmutable 
eternidad es más antiguo que todos los seres, porque existe antes de 



DOMINGO NATAL ÁLVAREZ, OSA122

todos, y más nuevo que todos, porque él es siempre el mismo después 
de todos”: GVIII 26.48. Por lo demás, en el mundo natural, el tiempo 
y el movimiento van siempre unidos: GV 5.12.

2.7.	 Inocencia, obediencia y pecado

Quién “se complace en el bien sin haber experimentado el mal”, 
“ha de ser alabado sobre todos los hombres”. Eso hizo el Emmanuel, 
“Palabra encarnada entre Dios y nosotros. De él dice, en efecto el pro-
feta: Antes de que el niño conozca el bien o el mal, despreciará el mal para ele-
gir el bien (Is7,16)” (GVIII 14.32), pues, “el que peca solo busca librarse 
del dominio de Dios”, pero debería pensar antes que lo ha “mandado 
su Señor. Y, si solo eso tiene en cuenta, ¿tiene en cuenta otra cosa que 
la voluntad de Dios? ¿Qué otra cosa ama sino la voluntad de Dios? 
¿Antepone a la voluntad humana otra cosa que la voluntad de Dios? 
Por qué lo ordenó Dios es cosa suya; al siervo no le queda sino hacer 
lo mandado y quizá entonces quien lo merezca pueda ver por qué 
lo mandó”. Con todo, es de gran utilidad para el que sirve a Dios, 
pues “al mandarlo Dios convierte en útil cuanto quiso mandar, sin que 
quepa el temor de que pueda mandar algo no útil”: GVIII 13.30. Por 
eso, para el hombre es una gran desgracia, oponer su voluntad a la 
“de quien es superior a él” y “al despreciar el precepto de Dios” vio la 
diferencia “entre el bien de la obediencia y el mal de la desobediencia 
–es decir, del orgullo y la obstinación–, de una engañosa imitación de 
Dios y de una libertad nociva”: GVIII 14.31. 

2.7.1.	 Orgullo humano, tentación contra el Creador y pecado

Dice el apóstol: cada uno es tentado por su concupiscencia que le arras-
tra y le seduce (St 1, 14). Y, concluye Agustín: “Por lo cual, una vez 
curada la hinchazón del orgullo, se levanta, si la voluntad de perma-
necer con Dios que le faltó antes de haber sufrido la experiencia, se 
hace presente –al menos después de ella– para volver a Dios” (GXI 
6.8). Pero, “al alma que se enorgullecía de sí y que como que confiaba 
demasiado en su propia virtud había que mostrarle con la experiencia 
del castigo que la naturaleza creada no se encontrará bien si se aparta 
de su autor”: GXI 5.7.



DIOS, CREADOR  DEL CIELO Y DE LA TIERRA, SEGÚN S. AGUSTÍN 123

Así: “Dios prevé que unos van a ser buenos y los crea; prevé que 
otros van a ser malos y los crea, dándose a sí mismo a los buenos para 
que disfruten de él, otorgando muchos de sus dones incluso a los ma-
los, perdonando (a unos) con misericordia, castigando (a otros) con 
justicia, y al mismo tiempo castigando con misericordia, perdonando 
con justicia, sin temer nada de la malicia de nadie, sin necesitar nada 
de la justicia de nadie, sin pensar en sí mismo cuando obran bien los 
buenos y pensando en los buenos cuando castiga a los malos”: GXI 
11.15. Ahora bien: “También yo concedo que es mejor una naturaleza 
que rehusara pecar, pero ellos han de conceder asimismo que no es 
mala la naturaleza que fue creada tal que podría no pecar, si no qui-
siera, y que es justa la sentencia por la que fue castigada la naturaleza 
que pecó por voluntad propia, no por necesidad” (GXI 7.9), y, como 
si no necesitase a Dios. Así, se realizan la misericordia, la justicia de 
Dios y la libertad humana: GXI 8.11; 9.12.

Muchos: “De hecho, son incapaces de comprender que todo cuan-
to existe, en cuanto es una sustancia, es un bien y no puede recibir el 
ser sino del Dios verdadero del que proviene todo bien, y que, al con-
trario, el anteponer bienes inferiores a los superiores, se debe a que la 
mala voluntad se mueve fuera del orden. Y, así, sucedió que el espíritu 
de la criatura racional, complaciéndose en la excelencia de su propio 
poder se hinchó de orgullo, por el que cayó de la bienaventuranza del 
paraíso espiritual consumiéndose de envidia”: GXI 13.17. Así que: 
“Con razón la Escritura definió el orgullo como comienzo de todo 
pecado cuando dice: El comienzo de todo pecado es el orgullo (Eclo10, 
13)”, y, como “dice el Apóstol: La raíz de todos los males es la avaricia 
(1Tim 6,10)”. Si entendemos avaricia desear “más de lo que conviene, 
en razón de la excelencia que se atribuye y de cierto amor a lo propio, 
al que sabiamente la lengua latina puso nombre al llamarlo ‘priva-
do’, término que resalta más una pérdida que una ganancia, dado 
que toda privación implica disminución. Por tanto, lo que el orgullo 
pretende usar para descollar sobre los demás es lo que arrastra a la 
estrechez y la penuria, al pasar del bien común al bien propio, movido 
por un dañino amor a sí mismo”: G XI 15.19.

Así, los primeros padres, al “transgredir el precepto, (quedaron) 
completamente desnudos, al haberles abandonado interiormente la 
gracia, a la que se habían resistido con cierta hinchazón y orgulloso 



DOMINGO NATAL ÁLVAREZ, OSA124

amor de su propio poder, dirigieron los ojos a sus miembros (genita-
les) y, tras experimentar en ellos un movimiento desconocido hasta 
entonces, sintieron un recíproco deseo concupiscente. Con esta fina-
lidad se les abrieron los ojos, que antes tenían abiertos para ver otras 
cosas, pero no la indicada”. “Finalmente, a causa de esa turbación 
corrieron en busca de hojas de higuera (Gén 3,7); uniéndolas, se hi-
cieron unos cinturones y los miembros que no sentían ya como moti-
vo de gloria, los cubrieron como causa de vergüenza. No pienso que 
pensasen en alguna razón por la que les pareciese congruente cubrir 
con tales hojas los miembros en los experimentaban una picazón, sino 
que les movió a ello un impulso interior surgido de aquella turbación, 
de modo que, aun sin saberlo ellos, eran un signo de su castigo que, 
experimentado, los dejaba convictos de su pecado y, escrito, servía de 
enseñanza al lector”: GXI 31-32.41-42. Y, ahí vemos: “¡Qué orgullo! 
¿Acaso dijo: «He pecado»? Adán manifiesta la deformidad de verse 
turbado, pero no la humildad de confesarlo. El mismo interrogatorio 
tuvo lugar para que estas cosas se escribiesen conforme a la verdad y 
fuesen útiles”, pues sin verdad no hay utilidad. “El objetivo era que sir-
viesen como advertencia sobre el mal del orgullo que hoy fatiga a los 
hombres que no buscan otra cosa que atribuir al Creador el mal que 
hayan podido realizar, a la vez que quieren atribuirse a sí mismos el 
bien que hayan podido realizar”: GXI 35.47. Por lo demás: el Apóstol 
dice: Sed unos siervos de los otros por amor (Gál 5,13), pero no dice: “«Do-
minaos los unos a los otros». Los esposos pueden servirse mutuamen-
te por amor, pero el Apóstol no permite que la mujer tenga dominio 
sobre el varón. La sentencia de Dios confirió este dominio al varón; 
pero que la mujer mereciese tener al marido como señor no se debe a 
su naturaleza, sino a su culpa. Solo que, si no respeta ese dominio, su 
naturaleza se depravará más y aumentará su culpa”: GXI 37.50.

“A algunos les ha parecido también que los dos primeros hom-
bres usurparon el matrimonio, al unirse sexualmente antes que se lo 
mandase Dios que los había creado, realidad significada en el término 
«árbol», que se les había prohibido tocar hasta que llegase el tiem-
po oportuno para unirse. ¡Como si tuviéramos que creer que fueron 
creados en una edad tal que tuviesen que esperar la madurez de la 
pubertad, o que la legitimidad del acto no coincidía con su posibilidad 
física, puesto que, faltando la posibilidad, faltaría ciertamente la ac-



DIOS, CREADOR  DEL CIELO Y DE LA TIERRA, SEGÚN S. AGUSTÍN 125

ción!”, o necesitaran capitulaciones matrimoniales. “Esto es ridículo; 
además implica prescindir del sentido literal de los hechos, que asumí 
respetar y que, en cuanto el Señor me lo ha concedido, he respetado”: 
GXI 41.57.

Por lo demás Salomón, con su gran sabiduría, no veía ninguna 
“utilidad en tributar culto a los ídolos”. Pero no  resistió “al amor de 
las mujeres que le arrastraba a ese mal. Hacía lo que sabía que no de-
bía hacer para no entristecer a (las mujeres), placeres mortíferos para 
él, pues significaban su perdición y su ruina (cf. 1Re11, 4)”. Así, Adán, 
cuando la mujer le dio para que comiera “no quiso ponerla triste, pues 
creía que, si no accedía a su deseo, podía derrumbarse al verse alejada 
de su corazón, y hasta podía morir por esa falta de concordia entre 
ellos” (cf. ciu 14,11(2). Adán no comió del fruto prohibido por “la con-
cupiscencia”, que “aún no había experimentado” (Rom 7,23), “sino 
por cierta benevolencia propia de amigos que, a menudo, para evitar 
que un hombre se enemiste con otro, lleva a ofender a Dios. Qué él no 
debió actuar así lo indicó el resultado, justo, expresado en la sentencia 
divina”: GXI 42.59.

2.7.2.	 Orgullo y pecado del diablo: justicia y misericordia

“La Escritura, pues, no indica cuándo el orgullo derribó al diablo, 
corrompiendo su naturaleza buena con su depravada voluntad. No 
obstante, la razón permite ver claramente que tuvo lugar antes de la 
creación del hombre y que, a causa de ella, sintió envidia de él”. En 
efecto, se ve que no nace el orgullo de la envidia sino la envidia del 
orgullo. Se puede pensar con fundamento que el diablo cayó por su 
orgullo, y que “apostató de su Creador desde el comienzo mismo de 
la creación, conforme a lo que dice el Señor: Él era homicida desde el 
comienzo y no permaneció en la verdad ( Jn 8,44)”: GXI 16.21. “Por con-
siguiente, en ningún modo hay que creer que en el diablo ha de ser 
castigada la naturaleza que Dios creó, sino su propia mala voluntad”: 
GXI 21.28. Y, su caída se entiende así: “se corrompió por propia vo-
luntad” y no: “fue creado malo por el Dios bueno”. “Al contrario, cayó 
nada más ser creado al apartarse de la luz de la verdad, hinchado de 
orgullo y corrompido por la satisfacción que le producía su propio 
poder. Por tanto, no probó la dulzura de la vida bienaventurada y 



DOMINGO NATAL ÁLVAREZ, OSA126

angélica; vida que no le produjo hastío, una vez probada, sino que 
abandonó y perdió al no querer aceptarla”: GXI 23.30. 

“Y así, con el nombre «Lucifer» –astro que se alzaba en la maña-
na y cayó– puede designarse al conjunto de quienes apostatan ya de 
Cristo, ya de la Iglesia, porque, una vez perdida la luz que poseían, se 
convierten en tinieblas, igual que los que se convierten a Dios pasan 
de las tinieblas a la luz, esto es, los que fueron tinieblas, se vuelven luz 
en el Señor (cf. Ef 5,8)”: GXI 24.31. Por lo demás: “el diablo tiene la 
voluntad de tentar”, pero no el poder de hacerlo, y tentó lo que se le 
permitió y “como se le permitió. Pero él no sabía a qué clase de hom-
bres sería de utilidad su tentación ni deseaba esa utilidad y, por eso 
mismo, era objeto de la burla de los ángeles”: GXI 27.34. “En efecto, 
los ángeles buenos y los malos realizan ciertas obras semejantes, igual 
que Moisés y los magos del faraón (Éx 7,10ss)”, pero los ángeles bue-
nos son poderosos y los malos nada pueden “salvo lo que les permite 
Dios por medio de los ángeles buenos. La finalidad es retribuir a cada 
cual según su corazón o según la gracia de Dios, pero en ambos casos 
de forma justa y bondadosa, debido a la profundidad de las riquezas 
de la sabiduría y ciencia de Dios (cf. Rom 11,33)”: GXI 29.37).

2.8.	Del bien del matrimonio

“Este bien incluye tres aspectos: la fidelidad, la prole, el sacra-
mento. En relación con la fidelidad, se atiende a que, fuera del vínculo 
conyugal, nadie mantenga relaciones sexuales con otra u otro; en re-
lación con la prole, a que se la acoja con amor, se la nutra con cariño, 
se la eduque en la religión; en relación con el sacramento, a que el 
matrimonio no se rompa y a que el despedido o la despedida no se 
una a otra o a otro, ni siquiera pensando en la procreación”: GIX 7.12. 
Ahora bien, “¿para qué clase de ayuda se le creó una mujer al varón, si 
en el paraíso no les estaba permitido unirse sexualmente para engen-
drar hijos? Quienes así opinan, quizá piensan que toda unión sexual 
es pecado”. Aquí, vemos cómo “cuando los hombres evitan vicios de 
forma equivocada”, caen “perniciosamente en sus contrarios”: GIX 
8.13. 



DIOS, CREADOR  DEL CIELO Y DE LA TIERRA, SEGÚN S. AGUSTÍN 127

Y, aunque la Escritura dice que Adán y Eva engendraron solo una 
vez “expulsados del paraíso, no veo qué podía impedir que ya en el 
paraíso su unión fuera un matrimonio respetable y su lecho nupcial 
inmaculado”: GIX 3.6. “Estando así las cosas, ¿por qué no creer que, 
antes de pecar, aquellos hombres pudieron dar órdenes a los miem-
bros genitales con vistas a engendrar hijos –igual que a los demás 
miembros a los que el alma mueve para cualquier acto?”. “De esa 
manera, ni el varón inseminaría con pasión ni la mujer pariría con 
dolor”. Pero, al pecar, sufrieron el movimiento que “se opone a la 
ley de la mente, movimiento que el matrimonio somete a un orden, 
que la continencia reprime y refrena a fin de que, igual que el pecado 
produjo el suplicio, así transforme el suplicio en mérito”: GIX 10.18.

2.9.	Los Astrólogos y las influencias en la vida humana

Los Astrólogos insisten en la influencia de los astros en la vida hu-
mana. S. Agustín lo niega. De vez en cuando los Papas han advertido 
de no dejarse embaucar por estas teorías tan presentes en los horós-
copos y en la Prensa diaria actual. Para S. Agustín esto es acusar a 
Dios de cosas abominables, que por otra parte son falsas, como puede 
comprobarse por la vida de los mellizos que resulta ser tan diferente: 
uno feliz y otro desgraciado. Por tanto no debemos fiarnos de los as-
trólogos ni de “impíos adivinos”: GII 17.35-37.

2.10. Providencia de Dios y agricultura, animales raros y dañinos

Dice Agustín: Dios a ciertos animales, “los creó diminutos en 
cuanto al cuerpo, pero dotados de alma con sentidos muy agudos, de 
modo que, si prestamos algo más de atención, la agilidad de una mos-
ca que vuela nos causa más estupor y admiración que una imponente 
caballería que camina, y el trabajo de las hormigas nos produce más 
asombro, que la pesada carga que soportan los camellos”, y admira-
ción de “su Creador”: GIII 14.22. 

Vemos, más claramente, la divina providencia en el trabajo agrí-
cola que puede hacerse por afición o como castigo: GVIII 8.15-16; 
9.18. Se puede cultivar, trabajar y cuidar felizmente para servir a Dios 
y para utilidad propia, pues Él mismo, “es la suma utilidad y salva-



DOMINGO NATAL ÁLVAREZ, OSA128

ción”: GVIII 10.23; 11.24. Así, nos unimos a la obra de Dios: “Pre-
cisamente por eso, cuando Dios no se retira de él, con su presencia 
lo hace justo y lo ilumina y lo hace feliz al labrarlo y custodiarlo, al 
mismo tiempo que se muestra como señor de quien le obedece y se 
le somete”: GVIII 12.25. En cuanto a los animales dañinos, pueden 
verse como castigo del pecado y como tentaciones que prueban al 
hombre. Los animales dañinos, y los otros muestran el dolor de la pro-
pia defensa: GIII 16.25. Y, en los abrojos, espinas, etc., hay también 
utilidad para algunos animales. Si no la vemos, podemos preguntar 
a los sabios. También aparecen como castigo del pecado, pero eso no 
fue lo primero: GIII 18.27-28. 

2.11.	 El Apóstol elevado al tercer cielo y las diversas clases de 
visiones

En once libros ha comentado, el Génesis, hasta la expulsión del 
hombre del paraíso. “En ellos he escrito lo que he podido y como he 
podido: tanto lo que consideraba seguro –afirmándolo y defendién-
dolo–, como lo que no ofrecía seguridad, investigando, opinando y 
dudando”. En relación con esto último, “mostrando mis dudas para 
que otros me enseñen, y procurando evitar en el lector afirmaciones 
temerarias allí donde no fui capaz de ofrecer una doctrina bien fun-
dada”: GXII 1.1. Ahora escribirá con más libertad del tercer cielo del 
Apóstol.

Y, para comenzar: “Las tres clases de visiones –la corporal, la 
espiritual y la intelectual –han de ser examinadas una a una, a fin de 
que la razón se eleve de la inferior a la superior”: GXII 11.22. Pues, 
en la misma alma (anima) se producen unas visiones “mediante el 
cuerpo, como este cielo corpóreo y la tierra”. Otras se ven “con el es-
píritu, semejantes a los cuerpos”, de las que “he hablado mucho, y las 
que se entienden con la mente”. Entre ellas hay un orden. “En efecto, 
la visión espiritual es superior a la corpórea y, a su vez, la visión inte-
lectual, superior a la espiritual”: GXII 24.51. La visión «intelectual», 
“supera a las otras dos y es propia de la mente”, pues, en “la visión 
corporal” y la “mediante imágenes”…“los buenos espíritus instruyen y 
los malos engañan. En cambio, la visión intelectual nunca se engaña, 



DIOS, CREADOR  DEL CIELO Y DE LA TIERRA, SEGÚN S. AGUSTÍN 129

pues, o no entiende quien piensa algo distinto de lo que es en realidad, 
o, si entiende, es verdadero desde el primer momento”: GXII 14.29. 

Pero, Agustín toma precauciones: preferiría escuchar a otros antes 
de hacer “una exposición mía. Sin embargo, no ocultaré lo que pienso 
a fin de que ni los instruidos se rían de mí como uno que afirma, ni 
los no instruidos me tomen por uno que enseña, sino que ambos me 
vean como uno que debate e indaga más que como uno que sabe”: 
GXII 18.39. Con todo, estas distinciones de S. Agustín ayudaron mucho a 
los Confesores o Defensores de Sta. Teresa, como S. Juan de Ávila o el P. Báñez, 
previniéndole contra la imaginación, “la loca de la casa”, y para que se fiase 
de la visión intelectual. De hecho, “el Apóstol llamó tercer cielo a esta 
tercera clase de visión”, superior a todas, pues, “en esta clase de visión 
se ve la gloria de Dios, cuya visión reclama la limpieza del corazón”: 
GXII 28.56. 

Concluyendo, el primer cielo sería “toda la realidad corpórea que 
está por encima de las aguas y de la tierra”, el 2º se “ve con el espíritu 
como semejanza de cuerpos”, como ve Pedro en (Hch 10,10-12), y el 
3º “el que se percibe con la mente de tal manera” “purificada, que, de 
forma inefable, es capaz de ver y oír, mediante el amor del Espíritu 
santo, todo lo que hay en ese cielo y la misma sustancia de Dios y la 
Palabra de Dios, por medio de la cual fueron creadas todas las cosas 
(cf. Jn 1,3)”. Así, el Apóstol habría sido arrebatado a ese lugar, donde 
está “el paraíso de los paraísos” y la “alegría” superior “que se halla 
en la Palabra de Dios por la que fueron hechas todas las cosas”: GXII 
34.67. 

Y, “entonces habrá estas tres clases de visiones”, pero sin error 
alguno ni en las “corporales, ni en las espirituales, ni mucho menos 
en las intelectuales”, de las que “el alma disfrutará”. Pero, ahora ve-
mos, con menor claridad, “las formas corpóreas que percibimos con 
los sentidos de la carne” y muchos que creen que solo existen estas, y 
creen “que no existen las que no son así”: GXII 36.69. Algunos “expu-
sieron laudablemente” este tema de: “el hombre corpóreo, el “animal” 
y el “espiritual”, y, que el Apóstol fue a contemplar “la clase de reali-
dades incorpóreas que los hombres espirituales aman, ya en esta vida, 
por encima de las demás cosas, deseando gozar de ellas”. Si, lo que 
he escrito, “lo he expuesto en la forma debida, el lector espiritual lo 



DOMINGO NATAL ÁLVAREZ, OSA130

aprobará; el que no lo es obtendrá de su lectura algún provecho para, 
con la ayuda del Espíritu santo, llegar a serlo. Así concluyo, por fin, 
esta obra que, completa, consta de doce libros”: GXII 37.70.

3.	L o que dice San Agustín en Las Confesiones (XI-XIII)

3.1.	 Agustín quiere saber cómo “en el principio creó Dios el 
cielo y la tierra”

Recordamos aquí algunos textos de los últimos libros de las Con-
fesiones, pues el mismo Agustín nos impone el tema cuando, en sus 
Revisiones, al hablar de esa obra, dice: “Del libro primero al décimo 
tratan de mí; en los tres restantes, de las Sagradas Escrituras, sobre 
aquello que está escrito: “En el principio hizo Dios el cielo y la tierra”, 
hasta “el descanso del sábado” (Retract. II, 6: PL32, 632). Por lo demás, 
aparte de que: “Grande es el Señor y muy digno de alabanza “, y que: 
“todo esto lo hago por amor de su amor” 5, el Santo mismo nos explica 
que hace esto porque: “el Espíritu, maestro de tu siervo refiere que tú 
hiciste en el principio el cielo y la tierra (Gn1, 1)” (XII 9,9:PL32, 829). Y, 
además, quiere beber en la fuente de Dios “para vivir de ella” y “dar 
crédito a tus libros”. Como dice él mismo: “¡Oh verdad, luz de mi cora-
zón, que no me hablen mis tinieblas! He ido deslizándome en estas realidades 
de aquí y me he quedado a oscuras. Pero, incluso desde ellas, sí, desde ellas, te 
he amado intensamente. Anduve descarriado y me acordé de ti. Detrás de mi 
oí tu voz  que me gritaba que volviese, pero apenas puede percibirla debido al 
alboroto de los que no poseen la paz. Y ahora, mira, vuelvo sediento y anhe-
lante a tu fuente. Que nadie me corte el paso. Voy a beber en ella y voy a vivir 
de ella. Que no sea yo mi propia vida. He vivido mal al querer vivir de mí. He 
sido personalmente el causante de mi muerte. En ti estoy comenzando a revivir. 
Háblame tú, charla conmigo. He dado crédito a tus libros, y sus palabras son 
misteriosas” (XII 10,10:PL32, 830). 

5  Para las citas en español utilizamos la traducción del muy buen latinista y 
escritor P. José Cosgaya, OSA, publicada en el centenario de S. Agustin, Confesiones, 
BAC, M., 1986, XI 1,1: PL 32,809. En adelante, citamos solamente el libro y los 
apartados. Al lector más exigente le remitimos al Migne: PL.



DIOS, CREADOR  DEL CIELO Y DE LA TIERRA, SEGÚN S. AGUSTÍN 131

Entonces, al comenzar el libro XI, Agustín da gracias a Dios por 
llamarnos a vivir la vida de las Bienaventuranzas, a ser pobres, mansos 
y limpios de corazón, y le pide que lleve a cabo la “total liberación”, 
de nuestra miseria por su misericordia, que ya ha comenzado, para 
que dejemos de ser desgraciados en nosotros y “seamos felices en ti” (XI 
1,1:PL32, 809). Él ya arde en deseos de “meditar su ley” y le pide a 
Dios que “tus Escrituras constituyan para mí un encanto lleno de pu-
reza. Que no me engañe en ellas ni con ellas sirva de engaño a otros” 
(XI 2,2:PL32, 810). Y, ruega a Dios que realice su obra en él y le abra 
sus páginas “colmadas de secretos” pues ha dicho que al que llama se 
le abre, para que su voz sea “el colmo de todos los deleites”, pues Dios 
nos buscó por su Palabra que tiene todos los secretos de la Escritura y 
la Verdad (XI 2,4:PL32, 811). 

Todos los seres proclaman que “no se crearon por sí mismos” sino 
que existen porque: “hemos sido hechos” (XI 4,6:PL32, 811). Dios siem-
pre existió y Él nos llama a “comprender la Palabra junto a ti, Dios 
junto a Dios” (XI 7,9:PL32, 813), y creó todas las cosas “con la Pala-
bra” que es el Principio. Y, así: “En el Principio, oh Dios, creaste el 
cielo y la tierra. En tu Palabra, en tu Hijo, en tu Poder, en tu Sabidu-
ría, en tu Verdad, extraordinaria en el hablar y extraordinaria en el 
obrar” (XI 9,11:PL32, 813). Así, Agustín se horroriza y se enardece por 
su cercanía a Dios y su desemejanza con Él (XI 9,11:PL32, 813). Pero, 
en todo caso, Él es nuestra esperanza ya que somos obra suya, aunque 
nosotros somos temporales y Él eterno.

3.2.	¿Qué es el tiempo?

Aquí, comienza Agustín el famoso tratado del tiempo, del libro 
XI de Las Confesiones, tan celebrado por Husserl y Heidegger el autor 
de Ser y tiempo. Dejando las bromas, aparte, sobre qué hacía Dios an-
tes de crear el mundo: pues nada o preparar “los infiernos para los que 
se meten en estas honduras” (XI 12,14: PL32, 815). O, si Dios creó el 
mundo, y la respuesta es no, porque si sus ministros-sacerdotes nunca 
han trabajado cómo iba a trabajar su jefe. Recordar, que el sacerdocio 
es una profesión liberal, no servil-de siervos. Pues bien, S. Agustín nos 
expone la idea exacta del tiempo, al unir pasado, presente y futuro, 
que va preparando ya en XI 11,13 (PL32,814), como un reflejo de la 



DOMINGO NATAL ÁLVAREZ, OSA132

eternidad, e introduce la idea de que sin mundo no hay tiempo, ni hay 
“entonces donde no existía el tiempo” (XI 13,15:PL32,815). 

Luego, aparece también la curiosa idea que sé lo que es el tiempo: 
“Si nadie me lo pregunta”, “pero si trato de explicárselo a quién me 
lo pregunta, no lo sé” (XI 14,17: PL32, 816). Y, por fin, ya la defini-
ción arrolladora aun con cierta duda: “Quizá sería más exacto decir que 
los tiempos son tres: presente de lo pretérito, presente de lo presente y presente 
del futuro” (XI 20,26:PL32, 819). O, sea que: el tiempo es presencia 
del pasado o memoria, presencia del presente o visión  y presencia 
del futuro o expectativa. También dice Agustín que el tiempo es una 
cierta “distensión” del alma. Así que: “el tiempo no es más que una 
distención”. Y: “Sería sorprendente que no fuera una distensión del 
mismo espíritu” (XI 26,33:PL32, 822). Y, por eso, decimos que “tengo 
o no tengo tiempo” o que “ando escaso de tiempo” e incluso que, si 
hace falta, “hacemos tiempo”. Pues: “Es en ti, espíritu mío, donde yo 
mido el tiempo. No me molestes porque es así” (XI 27,36:PL32, 823). 
Eso hace el espíritu con “la expectación, la atención y la memoria” 
(XI 28,37:PL32, 824). Y, así ocurre en la historia de cada hombre y 
en toda la historia humana (XI 28,38:PL32, 825). Pero ahora, Agustín 
quiere vivir en tensión hacia la llamada de las delicias celestiales, “que 
ni vienen ni pasan”, para que Dios Padre eterno sea su alivio. Pues: 
“Mis pensamientos, que son las íntimas vísceras de mi alma, se ven des-
pedazados hasta el día en que, purificado y derretido por el fuego de tu amor, 
me funda contigo” (XI 29,39:PL32, 835) (cursiva mía).

3.3.	La profundidad de las Escrituras y el amor del Creador

Así, “son muchas la cosas a las que aspira mi corazón”, “sacudido 
por las palabras de tu santa Escritura”, que no engaña, pues quién 
“promete es la Verdad” (XII 1,1:PL32, 826). Así, antes de formar cie-
lo y tierra, Dios creó una entidad “privada de todo tipo de forma” 
(XII 3,3:PL32, 827), “algo informe y casi nada” (XII 6,6:PL32, 828; 
X 8,8:PL32, 829). Pero, el Dios santo y Trinidad hizo “de la nada el 
cielo y la tierra” (XII 7,7:PL32, 828), y Él es “eterno, el único que 
posee la inmortalidad” frente a los seres inferiores (XII 11,11: PL32, 
830). Estos son dichosos por tenerte a Ti “como su eterno morador 
e iluminador” (XII 11,12:PL32, 830). Y, así, es dichosa el alma que 



DIOS, CREADOR  DEL CIELO Y DE LA TIERRA, SEGÚN S. AGUSTÍN 133

“tiene sed de Ti”, y, una sola cosa te pide: “vivir en tu casa todos los días 
de su vida (Sal 26,4). ¿Y cuál es su vida sino Tú? Y, ¿qué son tus días 
sino tu eternidad?” y “estar incesante e ininterrumpidamente unida 
a ti” (XII 11,13:PL32, 831). Agustín siente con: “Asombrosa profun-
didad la de tus Escrituras” que dan “vértigo de respeto y temblor de 
amor” y rechaza a los enemigos de la “eternidad del Creador” pues 
todo procede de “el sumo Bien, porque es el Ser sumo” y la fuente de 
la Sabiduría creada habitante de la ciudad de arriba, libre y eterna, 
“nuestra madre” (XII 15,18-20:PL32, 832-833). 

Hacia ella peregrinamos. Y: “A quién te hizo le digo que me posea 
también a mí en ti, porque también me hizo a mí. Anduve perdido 
como oveja descarriada, pero tengo la esperanza de verme llevado 
en los hombros de mi pastor, que es también tu constructor” (XII 
15,21:PL32, 833) y su “bienestar siempre unida a Dios” (XII 15,22: 
PL32, 834). A los que la rechazan, Agustín les pide que abran un ca-
mino hacia esa Jerusalén, “mi patria” y “mi madre”, cuyo Dios es su 
rey y su esposo, sus “delicias castas e intensas”, y del que él no se apar-
tará “hasta tanto me recojas, todo cuanto soy, de esta dispersión y deformidad, 
me conformes y confirmes eternamente, Dios mío y misericordia mía, en la paz 
de aquella madre castísima, donde están las primicias de mi espíritu y de don-
de me viene la certeza de todo esto” (XII 16,23:PL32,834)(cursiva mía). 

3.4.	Sentidos de “cielo y tierra”

Por otra parte, el significado de “cielo y tierra” sería la síntesis de 
“la totalidad del mundo visible” (XII 17,24:PL32, 835). Otros dirán 
que “cielo y tierra” designan todas las obras visibles e invisibles, mate-
riales y espirituales, en un caso “informes”, sin haberlas desarrollado, 
y en otro con “los seres separados y debidamente ordenados” (XII 
17,25-26:PL32, 835). Agustín no ve problema en estas “interpretacio-
nes diversas” (XII 18,27:PL32, 836). Lo cierto es que todas son obra 
de Dios y de Él “proceden todas”, aunque “todas las cosas formadas de 
una materia informe primero fueron informes y luego formadas” (XII 
19,28:PL32, 836). Con todo, por “creó Dios el cielo y la tierra”, unos 
entienden “la materia informe de la criatura espiritual y la corporal”, 
donde el cielo y la tierra estaban aún confusos (XII 20,29: PL32, 837). 
Otros que “Dios hizo toda la masa de este mundo corpóreo, con todas 



DOMINGO NATAL ÁLVAREZ, OSA134

las naturalezas manifiestas y conocidas que contiene” y ahora vemos. 
Otros, por cielo y tierra entienden la parte “superior e inferior, con la 
totalidad de las criaturas que en ellas hay y que nos son conocidas y 
familiares” (XII 21,29-30:PL32, 836-837).

 Dice Agustín que la Escritura apenas habla de “la materia infor-
me” pero que tampoco cita otros seres como la diversidad de ángeles, 
y, por eso, no hay que hacer la materia “coeterna con Él” aunque el re-
lato no diga cuando fue creada (XII 22,31: PL32, 838). Y, en cuanto a 
las discrepancias, lo importante es: “Que juntos nos acerquemos a las 
palabras del Libro” y: “Que busquemos en ellas Tu voluntad a través 
de la voluntad de tu servidor por cuya pluma nos las ha comunicado” 
(XII 23,32; 24,33:PL32, 839). Y, que esas discrepancias no vengan 
de aferrarse al “propio parecer no por ser cierto, sino por ser suyo”, 
pues todos debemos amar la verdad que “no es mía” sino “de todos” y 
participar “en el bien común” sin rebotarse al propio. Así, el estudio de 
la Ley nos lleva a “la caridad” y a “la verdad inmutable”, a no inflarnos “con 
motivo de lo que está escrito” y a amar a Dios y al prójimo (XII 25,34-35: 
PL32, 839-840) (cursiva mía).

3.5.	Aprender de la Escritura guía de las naciones

A Agustín le hubiera gustado ser Moisés para “dispensar, por me-
dio del ministerio de mi corazón y de mi lengua, aquellas Escrituras 
que en el futuro habían de redundar en tanto provecho a todas las na-
ciones y que, desde la cumbre de su autoridad, iban a prevalecer por 
encima de todas las palabras del orgullo y de la mentira por todo el 
orbe de la tierra” (XII 26,36:PL32, 841). Pues la Escritura es una fuen-
te que riega a todos con su “límpida verdad” y edifica de forma “sana 
su fe, por la que sostienen con firmeza que Dios hizo todas las natura-
lezas que sus sentidos perciben en toda su maravillosa variedad” (XII 
27,36: PL32, 841). Y, pide el Santo que si algún “pollito implume” se 
sale de ese nido de las Escrituras que su ángel “lo reponga en el nido 
hasta que aprenda a volar” (XII 27,37: PL32, 841). Hay otros que ya 
revolotean por esas arboledas, con diversas interpretaciones, del cielo 
y la tierra, informe o visible. En todo caso, dice Agustín: “Insólita y 
muy ardua, Señor, es la visión contemplativa de tu eternidad, creado-
ra inmutable de realidades mudables, y por eso tiene prioridad sobre 



DIOS, CREADOR  DEL CIELO Y DE LA TIERRA, SEGÚN S. AGUSTÍN 135

ellas”. Lógicamente, la materia precede a lo que se hizo de ella, pero 
no es su causa, y ocupa el último lugar del escalafón porque “las co-
sas dotadas de forma son, lógicamente, más perfectas que las cosas 
informes. La precede la eternidad del Creador, para que fuese hecha 
de la nada la sustancia de la que fueran hechas todas las cosas” (XII 
29,40:PL32, 843).  

3.5.1.	 Valorar las diversas opiniones con amor a Dios y al prójimo

Ante esta diversidad de opiniones que Dios tenga piedad de no-
sotros y actúe de árbitro para que usemos “de la ley según el fin del 
precepto que es la caridad” (XII 30,41: PL32, 843). Dice Agustín que 
no sabe “El sentir de Moisés”,  pero “sé que son verdaderas aquellas 
opiniones, excepto las carnales o materialistas, de las que he dicho 
lo que he considerado oportuno” (XII 30,41:PL32, 844). Pero, a “los 
pequeñuelos de buena esperanza no les asustan las palabras del Li-
bro, sublimes en su humildad y copiosas en su concisión”: “Amémo-
nos unos a otros” y amemos al “Dios nuestro, fuente de la verdad” y 
honremos a “tu servidor, dispensador de esta Escritura, lleno de tu 
espíritu” por “la luz de la verdad” y por “los frutos de la utilidad” (XII 
30,41:PL32, 844). 

Así, S. Agustín insiste en admitir todas las interpretaciones verda-
deras, sean dos, tres o cuatro, y desde el fondo de su corazón declara 
que “preferiría escribir de modo que en mis palabras hallara eco todo 
cuanto de verdad pudiera captar cada cual en estos temas”, sin caer en 
falsedad, pues el que las escribió pensaba “toda la verdad que en ellas 
hemos podido encontrar y la que no hemos podido aun hallar, pero 
que puede encontrarse en ellas” (XII 31,42:PL32, 844). Y, si algo dejó 
de ver el escritor, lo mostrará el Espíritu “a los lectores del porvenir”, 
aunque “el sentido que él pensó sería, sin duda, el más relevante de 
todos”. En todo caso, que “seas tú el que nos apaciente, y que no sea 
el error el que juegue con nosotros” (XII 32,43:PL32, 844). Agustín 
quiere buscar “un sentido único, que tú me inspires como verdadero, 
seguro y bueno”, y ofrecerlo de modo perfecto, pues sino nunca termi-
nará de comentar estos libros. Pero, si no consigue tanto, que “consiga 
expresar lo que tu verdad pretende decirme con palabras de aquél, 
a quién también comunicó lo que ella quiso” (XII 32,43:PL32, 844).  



DOMINGO NATAL ÁLVAREZ, OSA136

3.6.	Mi amor es mi peso. El Espíritu Santo nos eleva al Creador

Al comenzar el libro XIII de sus Confesiones, Agustín invoca al 
Dios de la misericordia que no le había olvidado “cuando yo me había 
olvidado de Ti” y le ha menudeado sus llamadas para que “me volvie-
se y te llamara a Ti que me llamabas” (XIII 1,1:PL32, 845). Además, 
no le ha castigado sino premiado, como obra suya, aunque a Dios no 
le era útil ni Agustín le cultivaba. Pero, ahora “estoy para servirte y 
darte culto, para que mi bienestar me venga de ti” (XIII 1,1:PL32 
845), pues he recibido “la existencia de la plenitud de tu bondad” y 
todas las cosas han recibido “de Ti, Bien sumo y uno, al ser todas muy 
buenas” sin mérito ninguno por su parte (XIII 2,2:PL32, 845). 

Y, así, para Agustín, es “un bienestar unido siempre a Ti, que eres 
nuestra luz”, para no caer de nuevo en las tinieblas que “fuimos un 
tiempo”, y ahora ser “luz en Cristo” (Ef 5, 8) (XIII 2,3:PL32,846).Y, 
por su gracia, recibimos “la vida feliz” al ir “hacia Ti, que eres el úni-
co Ser simple para quien no es cosa distinta la vida y la vida feliz, ya 
que Tu mismo eres tu propia felicidad” (XIII 3,4:PL32,846). Y, por 
su Espíritu, que se cierne sobre las aguas del  bautismo, nos lleva a la 
perfección y el descanso pues “cuando se dice que el Espíritu reposa 
sobre alguien, a éste le hace reposar en Él”. Y, a la criatura, “le hace 
retornar a su Creador, vivir más y más junto a la fuente de la vida y 
ver en su luz la luz para ser perfeccionada, iluminada y beatificada”. 
Y, así, tenemos “la Trinidad, mi Dios, Padre, Hijo y E. Santo, Creador 
de todas las cosas” (XIII 4-6: PL32, 847). 

Y, a partir de aquí, dice el Santo, que todo el que pueda siga al 
Apóstol que dice: “Tu amor se ha derramado en nuestros  corazones por 
virtud del Espíritu Santo que se nos ha dado (Rom 5,5), que nos enseña 
las cosas espirituales y nos muestra el camino encumbrado de la ca-
ridad, que dobla la rodilla por nosotros ante Ti, para que conozca-
mos la ciencia excelsa del amor de Cristo” (XIII 7,8:PL32, 847). Pues, 
aquí “se trata de amores”: por una parte del amor más bajo, de nuestras 
“preocupaciones y afanes” y, por otra de “la santidad de tu Espíritu 
que nos eleva más alto por amor de la seguridad, para que tengamos 
bien aupado nuestro corazón cerca de ti”…“y desemboquemos en el 
descanso soberano” (XIII 7,8:PL32, 848). Pues, cayó el ángel y cayó 
el hombre, y todo sería tinieblas si Tú no hubieras hecho la luz para 



DIOS, CREADOR  DEL CIELO Y DE LA TIERRA, SEGÚN S. AGUSTÍN 137

que “toda inteligencia obediente de la ciudad celeste se adhiriera a 
ti y descansara en tu Espíritu” y, así, no sea ya “un abismo de tinie-
blas sino que ahora es luz en el Señor” (XIII 8,9:PL32, 848). De este 
modo, encontramos la felicidad, que sólo Dios puede darnos y como 
dice Agustín: “Sólo sé una cosa: que me va mal lejos de Ti, y no sólo 
fuera de mí, sino incluso en mí mismo. Y que toda riqueza que no es 
mi Dios es pobreza” (XIII 8,9: PL32, 848). Pues todas las cosas tienen 
su peso y el peso del hombre es el amor. Y, por el E. Santo, que es 
amor, “descansamos, en Él, Te gozamos”, pues: “Mi amor es mi peso, él 
me lleva adonde soy llevado. Es tu Don el que nos enciende y nos lleva hacia lo 
alto; nos enardecemos y avanzamos. Subimos los peldaños del corazón y canta-
mos el cántico de las gradas. Con tu fuego, con tu fuego bueno, nos enardecemos 
y avanzamos, porque avanzamos hacia arriba, a la paz de la Jerusalén. ¡Qué 
alegría cuando me dijeron: vamos a la casa del Señor! En ella nos acomodará 
la buena voluntad, hasta el punto de no pretender más que eso: permanecer 
allí por toda la eternidad”. “Y dichosa la criatura que no ha conocido otro 
estado” (XIII 9,10; 10,11:PL32, 849). Agustín pide así: Sólo Dios es la 
Luz, que Él nos ilumine a todos.

Aquí, Agustín describe la imagen de la Trinidad en el hombre 
que es: “ser, conocer y querer. Pues yo existo, conozco y quiero. Exis-
to sabiendo y queriendo. Sé que existo y que quiero. Quiero existir y 
saber”. Las tres cosas son una vida “siendo una la vida y una la mente 
y una la esencia”. Y, pide le Santo, a cada uno, “en presencia de sí mis-
mo: que profundice en sí mismo, que vea y que luego me hable” (XIII 
11,12:PL32, 849). Luego, recuerda al Dios tres veces Santo (Is 6,3; Ap. 
4,8), y que en su nombre, Padre, Hijo y E. Santo, hemos sido bauti-
zados, y nuestras tinieblas se hicieron luz en la Iglesia, de modo que: 
“Nuestras propias tinieblas se nos hicieron antipáticas, y nos volvimos 
hacia Ti y se hizo la luz. Y, mira el resultado: si en otro tiempo fuimos 
tinieblas, ahora ocurre que somos luz en el Señor” (XIII 12,13:PL32, 850). 

3.7.	 Mi alma tiene sed del Dios vivo y su Palabra

Pues, “nuestra alma tiene sed del Dios vivo” y queremos “ver el 
rostro de Dios”: Él nos envió las riadas de los dones del Espíritu que 
“alegran la ciudad de Dios” y: “Por Él suspira el amigo del Esposo, 
al contar ya con las primicias del Espíritu, pero gimiendo todavía en 



DOMINGO NATAL ÁLVAREZ, OSA138

espera de la adopción, de la redención de su cuerpo” para unirse al 
Esposo (XIII 13,14: PL32, 851). Pero, entre tanto, aún decimos: “Dios 
mío, ¿dónde estás?”. Pero, el Espíritu, por la Escritura, nos invita a es-
perar en el Señor, a ser valientes, a tener ánimo y esperar en el Señor, pues 
Dios “vivificará nuestros cuerpos mortales por virtud de su Espíritu que habi-
ta en nosotros” (Rm 8,11), pues, así es como: “somos hijos de la luz e hijos 
del día no de la noche ni de las tinieblas” (1Ts 5,5) (XIII 14,15:PL32, 851).

Porque, el Señor extendió sobre nosotros el firmamento de las 
Escrituras, que es como una piel que nos protege de nuestra fragili-
dad, pues “no conocemos otros Libros que tanto anulen la soberbia, 
que tanto desbaraten al enemigo y a quién, al defender sus propios 
pecados, se opone a una reconciliación contigo”, ni que tanto per-
suada “a fin de amansar y hacer dócil mi cuello para llevar tu yugo” 
(XIII 15,17:PL32, 852). A Agustín le gustaría ser como los ángeles 
que: “Leen, eligen y aman” el plan de Dios, en todo, y ver que se cum-
ple lo que dice el Señor: “el cielo y la tierra pasarán, pero tus palabras no 
pasarán” (Mt 24,35). O, como dice Agustín: “Pasan los predicadores 
de tu palabra de esta vida a la otra, pero la Escritura se extiende sobre 
los pueblos hasta el fin de los siglos” (XIII 15,18:PL32, 852). 

3.8.	La Palabra de Vida, las obras de misericordia y la contem-
plación

Esa Palabra permanece para siempre, ya la hemos visto en su Hijo 
que “nos ha acariciado, nos ha inflamado de su amor, y corremos tras 
la estela de sus perfumes”, pero aún no le vemos “tal cual es” como 
cuando “seremos semejantes a Él”. Pues: “Verle tal cual es, Señor, es 
nuestra prerrogativa, de la que aún no gozamos” (XIII 15,18:PL32, 
853). Así, ni tenemos “la plenitud del ser” ni “el conocimiento pleno”, 
pues el hombre es “tierra reseca” que “no puede iluminarse con su 
propia luz, tampoco puede saciarse de sus propios recursos: Porque en 
ti está la fuente de la vida, y tu luz nos hace ver la luz” (Sal 35,10) (XIII 
16,19:PL32, 853). 

Y, así, es Dios quién nos riega con su “fuente secreta y dulce” para 
que demos fruto, en “obras de misericordia”, amando al prójimo, y 
ayudándole en sus “necesidades materiales” como queremos que nos 



DIOS, CREADOR  DEL CIELO Y DE LA TIERRA, SEGÚN S. AGUSTÍN 139

ayuden cuando “lo necesitamos” (XIII 17,21:PL32, 853). Entonces, 
brotará la verdad de la tierra y la justicia desde el cielo, al compartir “nuestro 
pan con el hambriento, vestir al desnudo” e invitar a “nuestra casa al po-
bre que carece de techo”, sin cerrarnos a nuestra propia carne. Y, así, 
“lleguemos a las delicias de la contemplación, alcanzando la elevada 
Palabra de la vida. Aparezcamos como luminarias en el mundo, fijos 
en el firmamento de la Escritura” (XIII 18,22:PL32, 854). Estos dones 
son el sol, la luna y las estrellas de la vida espiritual en el mundo.

3.9.	Pasó lo viejo, llega el hombre nuevo por Espíritu Santo amor

Entonces, seremos hombres nuevos que caminan a la luz del día y 
Dios nos coronará el año con sus bienes, “enviando trabajadores a su 
mies, en cuya siembra otros trabajaron, e incluso enviándolos a otras 
sementeras” (XIII 18,22:PL 32, 854). Pues a uno le da “la palabra 
de sabiduría, como luminaria mayor”, para que ilumine a todos, “a 
otro la palabra de ciencia, según el mismo Espíritu, como luminaria 
menor. A otro, la fe; a otro, el don de curaciones; a otro, operaciones mila-
grosas; a otro, la profecía; a otro, el discernimiento de espíritus; a otro, el don 
de lenguas”. “Todas estas obras las realiza un único y mismo Espíritu, 
repartiendo sus propios dones a cada uno según quiere, para común 
utilidad” (XIII 18,23:PL32, 854). Y, nos da a comer manjares sólidos 
por la sabiduría divina: la fe, “una visión maravillosa, aunque sólo 
sea, al presente, a través de signos, tiempos, días y años” (XIII 18,23: 
PL32, 855).

Para eso, es necesario “lavarnos, purificarnos, aprender a obrar bien y 
hacer justicia al huérfano y  a la viuda” y eliminar la malicia para brillar 
en el mundo como árboles fecundos. El Maestro le pide al joven rico 
que guarde los mandamientos, pues aunque ya lo ha hecho la tierra no 
es fecunda: Tiene que arrancar los “zarzales de la avaricia” -vende todo 
lo que tienes-  y “dalo a los pobres y tendrás un tesoro en el cielo, y si quieres ser 
perfecto, sigue al Señor, unido a aquellos entre los que se habla sabiduría” 
(XIII 19,24:PL32, 855). Sólo, así, estará, con el Maestro, “tu corazón” 
y “tu tesoro”. De lo contrario, la tierra se llena de tristeza porque “las 
espinas han ahogado la Palabra”. Pero vosotros, “raza escogida, débiles del 
mundo, que lo habéis dejado todo para seguir al Señor, id en pos de Él y con-
fundid a los fuertes. Id en pos de Él, pies hermosos, y brillad en el firmamento 



DOMINGO NATAL ÁLVAREZ, OSA140

para que los cielos proclamen su gloria” (XIII 19, 25: PL32, 855): “Brillad 
sobre toda la tierra” como luminarias del cielo y un “viento impe-
tuoso” de “lenguas como de fuego” que llevan “la palabra de la vida. 
¡Difundíos por todas partes, fuegos santos, fuegos hermosos! Vosotros 
sois la luz del mundo y no estáis debajo del celemín. Aquel a quién os habéis 
unido ha sido exaltado y os ha exaltado. Difundíos y daos a conocer a 
todas las naciones” (XIII 19,25:PL32, 856). 

3.10.	  Buscad a Dios y vivirá vuestro corazón

Entre tanto, “tus sacramentos” y los “gritos de tus mensajeros” 
avanzaron, entre las tentaciones y los reptiles, y volaron, “junto al 
firmamento de tu Libro”, enseñándoles lo que habían recibido, “en 
tu bautismo”, “hasta los confines de la tierra”, según lo necesitaban “los 
pueblos, alienados de la eternidad de tu verdad” y de “tu Evangelio” 
(XIII 20,26:PL32, 856). En fin: “Todas las cosas son bellas, porque las 
haces Tú”, que eres “indeciblemente más bello”. Y, si Adán no hubiera 
pecado, el género humano no hubiera caído en la vana “curiosidad, 
con su hinchazón tempestuosa y con su inestabilidad fluctuante” (XIII 
20,28:PL32, 856). Así, se puede avanzar si el alma se apresura a “un 
nuevo paso en la vida espiritual” y, a poner “los ojos en la perfección” 
(XIII 20,28:PL32, 856). 

Pues, por la Palabra, la tierra produce “el alma viva”, que no nece-
sita ya “ver para creer”, pues está separada de las aguas “amargas de 
la incredulidad” (XIII 21,29:PL32, 857). Así, Dios planta su Palabra, 
por sus mensajeros, que por la gracia de Dios produce “el alma viva”, y 
todos se alimentan del Pez, Jesús Cristo Hijo de Dios Salvador (ijthis), 
que los refrena del “amor de este siglo para que vivan para Ti” que 
eres “la delicia vivificadora de un corazón puro” (XIII 21,29:PL32, 
857). Y, entonces: “Buscad a Dios y vivirá vuestra alma, para que la tierra 
produzca el alma viva”: Y: “No os conforméis a este siglo” y sus sentimien-
tos de muerte: “de la inhumana ferocidad de la soberbia, del placer 
indolente de la lujuria y del nombre engañoso de la ciencia”. Así, se 
amansarán las fieras y domarán “las bestias y las serpientes”, que “son 
los sentimientos del alma”, y serán “inofensivas” (XIII 21,30:PL32, 
857). Por lo demás, la vanidad, “la sensualidad y el veneno de la curio-
sidad son sentimientos del alma muerta”, que muere “alejándose de la 



DIOS, CREADOR  DEL CIELO Y DE LA TIERRA, SEGÚN S. AGUSTÍN 141

fuente de la vida” y amoldándose al “siglo pasajero”. “Pero, la Palabra 
de Dios, es fuente de vida eterna y no pasa”, e invita a imitar a Cristo y 
a sus amigos, como S. Pablo, viviendo como la gente sencilla, obrando 
“con modestia” para ser “amado por todos”, mirando a la eternidad y 
luchando contra el mal (XIII 21,30-31:PL32, 858). 

3.11.  El hombre espiritual imagen de Dios

Dice Dios: “hagamos al hombre a nuestra imagen y semejanza, para 
darnos a entender cuál es tu voluntad”. Por eso, el Apóstol nos invita 
a renovar nuestra “mente para poder comprobar por vosotros mismos 
cuál es la voluntad de Dios buena, grata y perfecta”. Para eso dijo: “haga-
mos al hombre a nuestra imagen y semejanza”. Así, Dios nos capacita 
pues: “De este modo, el hombre se renueva en el conocimiento de 
Dios, según la imagen del que le creó, y una vez que se ha hecho 
espiritual, juzga todas las cosas, es decir, todas las cosas juzgables, 
mientras que a él no le juzga nadie” (XIII 22,32:PL32, 858). Así, reina 
sobre todas las cosas, por su inteligencia, que capta “todo aquello que 
pertenece al espíritu de Dios”, y se aleja, de “las bestias estúpidas”, por 
la gracia de Dios (XIII 23,33:PL32, 859). 

Con todo, no debe juzgar la Ley sino observarla. Tampoco juzga 
“de tu mismo Libro aunque haya algunas cosas en él que no sea lu-
minoso”. A él sometemos nuestra inteligencia. Tampoco juzgamos a 
los hombres espirituales, que sólo Dios conoce bien, ni a “las turbias 
multitudes de este siglo” pues no sabemos quién “llegará a gustar la 
dulzura de tu gracia y quién se estancará en la amargura perpetua de 
la impiedad” (XIII 23,33:PL32, 859). Así que “el hombre espiritual” 
aprueba lo que es recto y desaprueba lo vicioso, en los sacramentos, 
como el del Pez (Cristo), “alimento de la tierra piadosa”, y “en la ac-
tuación y en las costumbres de los creyentes, en las limosnas, compa-
rables a la tierra fecunda” y, en el “alma viva”, los sentimientos man-
sos, castos y piadosos, para impulsar su “corrección” (XIII 23,34:PL 
32, 860).



DOMINGO NATAL ÁLVAREZ, OSA142

3.12.  Algunos simbolismos y su interpretación en obras buenas

Es difícil interpretar bien el pasaje: creced y multiplicaos, como ocu-
rre con otros textos, tanto en el sentido literal como en el figurado. 
“En todos estos elementos encontramos multitudes, fecundidades e 
incrementos”, materiales y espirituales, y tenemos variedad de inter-
pretaciones. “Así se colma de gérmenes humanos la tierra, cuya aridez 
se trasluce en el afán de saber. Y como señora de este afán campea 
la razón” (XIII 24,37: PL32, 861). Sobre el símbolo de la hierba y los 
árboles, el santo cree hablar, no de su cosecha, sino de parte de Dios, 
si dice que estos frutos de la tierra representan, “alegóricamente las 
obras de misericordia que en las necesidades de esta vida nos brinda 
la tierra fecunda”. De estas obras, debidas a los que predican “los divi-
nos misterios”, habla Pablo con sus fieles de Macedonia, los Filipenses 
y Onesíforo que “no se avergonzó de sus cadenas” (XIII 25,38:PL32, 
862). 

Pero, no se trata tanto de las cosas que se dan o reciben sino de 
la intención con que se dan y del don del amor. De eso se alegra el 
Apóstol, “hombre renovado en el conocimiento de Dios”, “de su bue-
na acción, no del alivio de la propia estrechez”, pues: “Yo no busco 
el don, sino el fruto”. Se trata del fruto del que acoge al profeta “por 
ser profeta”, al justo “por ser “justo” o al discípulo “por ser discípulo” 
(XIII 26,40-41: PL32, 863). De este modo, la solidaridad en las difi-
cultades de la vida debe hacerse, “con una recta y santa intención”, 
pues de otro modo no es posible alegrarse “de los dones al no ver fruto 
alguno todavía” (XIII 27,42:PL32, 863). 

3.13.  Todas las cosas creadas eran muy buenas

Dios y nosotros vemos que todo cuanto hizo “era muy bueno”. 
Siete veces dices que “era bueno lo que hiciste”. Y, la VIIIª vez, “ya no 
son simplemente buenas, sino muy buenas, porque estaban todas jun-
tas” y en armonía (XIII 28,43:PL32, 863). Por otra parte, dice Dios: 
“lo que dice mi Escritura lo digo yo”. Ella lo dice en el tiempo, pero 
por encima del tiempo, “porque es estable conmigo en una eternidad 
semejante a la mía” (XIII 29,44:PL32, 864). Así, Agustín ya ha sabo-
reado “la dulzura de Tu verdad” y le desagrada que algunos digan que 



DIOS, CREADOR  DEL CIELO Y DE LA TIERRA, SEGÚN S. AGUSTÍN 143

Dios creó por necesidad los cielos y los astros, o que aseguren que ya 
existían antes, y Dios los habría ordenado contra sus enemigos para 
evitar su rebelión (XIII 30,45: PL32, 864). O que digan que otros 
muchos seres los creó un “espíritu hostil” y otra naturaleza “enemiga 
tuya” de las regiones inferiores del universo. Para S. Agustín los que 
dicen esto “son unos locos que no ven a través de tu Espíritu las obras 
que hiciste, ni te conocen en ellas” (XIII 30,45:PL32, 865), o sea los 
maniqueos. S. Pablo nos dice que: “lo que es de Dios nadie lo conoce, sino 
el Espíritu de Dios” (1Cor 2,11). Y, todos los que saben, ven o conocen 
lo que es de Dios, ven “en el Espíritu de Dios que una cosa es buena, 
no somos nosotros, es Dios quien ve que es buena” (XIII 31,46:PL32, 
865). Pero algunos aman más la creación que al Creador, porque no 
tienen el Espíritu por el que: “el amor de Dios ha sido derramado en nues-
tros corazones por el Espíritu Santo que nos ha sido dado” (Rom 5,5). Pues: 
“A través del Espíritu vemos que es bueno lo que de cualquier modo 
existe, porque proviene de aquel que existe no de cualquier modo, 
sino que es el ES” (XIII 31,46:PL32, 865). 

3.14.	 Gracias a Dios, dador de todo bien, por toda la creación 
que invita a alabarle y a descansar en él

En fin, Agustín da gracias por toda la creación espiritual y mate-
rial, “en su absoluta totalidad”, luz y tinieblas, cielo, tierra y mar. Por 
las “aguas reunidas en los vastos espacios del mar, y la tierra firme”. 
Por “las luminarias brillando desde arriba”: el sol, la luna y las estre-
llas, que “señalan el tiempo”. Por el elemento húmedo, pletórico de 
vida en la tierra y en el aire que facilita el vuelo de las aves. Por toda 
la tierra, los animales irracionales, y el hombre creado a “Tu imagen 
y semejanza, es decir, en virtud de la razón y la inteligencia”, que rige 
la acción en el hombre a la mujer. Hace aquí Agustín comentarios, 
sobre la mujer y el varón, como heredero, de la gran incultura clásica, 
sobre este tema. Por lo demás: “Cada cosa en particular es buena, y en 
conjunto todas son muy buenas” (XIII 32,47:PL32, 866). 

Todas las obras alaban a Dios para que nosotros le amemos y 
nosotros le amamos para que ellas le alaben. Las obras están parcial-
mente ocultas y en parte manifiestas, pues de la nada fueron hechas 
por Dios, pero no de Dios, sino de una materia “concreada” por Él, 



DOMINGO NATAL ÁLVAREZ, OSA144

pero “de modo que la forma siguiese a la materia sin intervalo tempo-
ral alguno” (XIII 33,48:PL32, 866). Luego, Dios hace “en el tiempo 
las obras”, que tenía predestinadas según sus designios, y “organi-
za nuestra desorganización”. Y, su Espíritu bueno, borraba nuestras 
tinieblas y pecados, y animaba los “anhelos de los creyentes” para 
realizar “las obras de misericordia, llegando incluso a distribuir las 
riquezas terrenales entre los pobres para alcanzar las celestiales” (XIII 
34,49: PL32, 867). 

Pues, Dios enciende las luminarias de los santos, llenos de “la pa-
labra de la vida”, “de dones espirituales” y “una autoridad sublime”, y 
con los milagros y las palabras del “firmamento del Libro” instruye a 
los gentiles (XIII 34,49:PL32, 867). Renovó el “alma viva” de los cre-
yentes “a su imagen y semejanza”, y la mortificación de lo desordena-
do somete lo irracional a lo racional y la “mujer al varón”. Y, todos los 
ministerios fueron “socorridos por los mismos fieles mediante apor-
taciones fecundas”. Así, todas estas cosas “son muy buenas, porque 
Tú las ves en nosotros, Tú que nos diste el Espíritu para verlas y para 
amarte en ellas” (XIII 34,49:PL32, 867).

3.15.	  Oración final

Y, al fin: “Señor Dios, ya que nos lo has dado todo, danos la paz: la paz 
del reposo, la paz del sábado, la paz sin ocaso” (XIII 35,50: PL32, 867). 
Pues las cosas tienen mañana y tarde y pasarán, pero el día 7º no 
tiene ocaso, “lo has santificado para que dure para siempre” (XIII 
36,51:PL32, 867). Y, el día de tu descanso es una predicción del nues-
tro, pues según el “Libro: también nosotros, una vez realizadas nues-
tras obras, que son también muy buenas porque Tú nos las has dado, 
descansaremos en ti en el sábado de la vida eterna” (XIII 36,51:PL32, 
868). “También entonces descansarás en nosotros como ahora obras 
en nosotros”…“Pues, Tú, Señor, estas siempre obrando y siempre des-
cansando” (XIII 37,52: PL32, 868). “Nosotros vemos lo que hiciste 
porque existe, y existe porque tú lo ves” (XIII 38,53: PL32, 868). Por 
fuera vemos que “existe” y, por dentro, “que es bueno”. Pues: “Tú úni-
co Dios bueno, nunca dejaste de hacer el bien”. Nosotros lo hacemos 
por el don de tu Espíritu y “nuestras obras son buenas por ser don 
tuyo, pero no son eternas. Después de ellas esperamos descansar en tu 



DIOS, CREADOR  DEL CIELO Y DE LA TIERRA, SEGÚN S. AGUSTÍN 145

gran santificación” (XIII 38,53:PL32, 868). Pues, Dios es todo reposo 
y paz, y, nadie puede dar a entender esto a otro: “A Ti hay que pedír-
telo, en Ti hay que buscarlo, a Ti hay que llamar. Así, así se obtendrá, 
así se hallará, así se nos abrirá” (XIII 38,53: PL32, 868).

Domingo Natal Álvarez, OSA




