CruD-Ra 234-1 (2021) 107-146

Dios, Creador del Cielo y de la Tierra,
segun s. Agustin

RESUMEN

Aqui se analiza el estudio del P. Prada sobre la creacion en los comentarios
de S. Agustin al Génesis. Este autor nos previene de no enfrentar las Ciencias
con las Escrituras, pues Dios es el Creador de todo, y cuando los cientificos
ven que se ignora la obra bien probada de la ciencia se desacreditan las Escri-
turas como ya dice el mismo S. Agustin. Con todo, se mantienen las verdades
de la Escrituras que: Dios cre6 el mundo de la nada, que puso las razones
seminales en las cosas, pues Dios cre6 el mundo para hacerlo, y hay una
creacion latente que luego se hace patente. Hay que tener en cuenta el sentido
literal y el figurado de la Escritura, y otros temas importantes del Génesis a la
letra como la creacion del alma humana, el bien del matrimonio, la justicia
y la misericordia divina ante el mal y del pecado, el sentido de los animales
nocivos, las mentiras de los astrélogos, etc. En los libros XI-XIII de las Con-
Jesiones el Santo nos propone la Escritura como firmamento de la creacion y
camino del cielo, pues Dios es creador de todo bien, y del amor como valor
propio, del hombre, que por el Espiritu Santo nos infunde la luz de Cristo,
especialmente en la contemplacion y las obras de misericordia, y enciende
el fuego del amor en los predicadores del Evangelio para que se extienda por
todo el mundo y nos conduzca a la Ciudad del cielo hasta que descansemos
en la paz de Dios, la paz sin ocaso que no tendra fin.

PALABRAS CLAVE: Creacion del cielo y la tierra, Génesis, Ciencia, Escritura,
Razones Seminales, Creacion latente y patente, Espiritu Santo, Amor, Paz.

ABSTRACT

Here the study of Fr. Prada about creation in the commentaries of St. Augusti-
ne on Genesis is analyzed. This author warns us not to confront Science with
the Scripture, for God is the Creator of everything, and when scientists see
the well-proven work of science being ignored, they discredit the Scripture,
as St. Augustine himself states. However, the truth of the Scripture remains:




108 DOMINGO NATAL ALVAREZ, OSA

God created the world out of nothing, he put the seminal reasons in things,
for God created the world to do it, and there is a latent creation that later be-
comes patent. The literal and figurative sense of the Scriptures must be taken
into account, and other important themes from the Genesis ad litteram like
the creation of the human soul, the goodness of marriage, justice and divine
mercy in the face of evil and sin, the significance of harmful animals, the lies
of astrologers, etc. In the books XI-XIII of the Confessions, the Saint proposes
the Scripture to us as the firmament of creation and the way to heaven, for
God is the creator of all good and of love, as proper value of man, through the
Holy Spirit infuses us with the light of Christ especially in contemplation and
works of mercy, and kindle the fire of love in the preachers of the Gospel so
that it spreads throughout the world and leads us to the City of heaven until
we rest in the peace of God, the peace that will never end.

KEY WORDS: Creation of heaven and earth, Genesis, Science, Scripture, Se-
minal Reasons, Latent and patent creation. Holy Spirit, Love, Peace.

INTRODUCCION

Antes de entrar de nuevo, en el tema, recojo lo que ya expuse en
2017, en las Jornadas del CETESA, del estudio del P. Prada sobre La
creacion del mundo segin Agustin, intérprete del Génesis!, pero muy am-
pliado ahora con otros muchos temas sobre la creacién. Luego, pre-
sentaré lo que dice el S. Agustin, de estos temas, en los libros XI-XIII
de Las Confesiones, de una enorme riqueza espiritual, y por eso, nunca
hay que olvidarlos como si s6lo tratara temas abstractos como el del
tiempo.

1 RODRIGUEZ DE PRADA, P. A., La creacion del mundo segiin san Agustin,
intérprete del Génesis, M. Tabarés Impresor, Madrid 1906, citada aqui con: EA.
El P. Prada naci6 en Cobreros de Sanabria (ZA) el 25.2.1859. Agustino, Maestro
en Filosofia y Teologia, Asistente General de la Orden, Doctor en CC. Fisicas y
Exactas. Miembro de la Asociacion Espanola para el Progreso de las CC., y de la
Sociedad Astronémica de Francia. Profesor en El Escorial y Valladolid. Fundador
de los Observatorios de La Vid, Valladolid y Guernica. Director del Observatorio
Astronémico del Vaticano de 1898 a 1905. Prior de los Agustinos de Polonia (1910-
13). Director del Colegio de Guernica (1916-1920) y Capellan de las Agustinas de
Aldaz (1921-35) donde muri6 el 21.X.1935.



DIOS, CREADOR DEL CIELO Y DE LA TIERRA, SEGUN S. AGUSTIN 109

1. EL ESTUDIO DEL P. ANGEL R. DE PRADA SOBRE EL GENESIS
SEGUN S. AGUSTIN

En su obra, sobre la creacion del mundo segin S. Agustin, el P.
Prada ofrece: un sentido dindmico de la realidad mundana. Y: una gran
ampliacion de su edad, de acuerdo con lo propuesto por: LYELL, Ch,,
Principles of Geology, J. Murray, London 1831-1833, 3 vols. (Biblioteca
Filipinos-VA: SH 235,1-2-3). Se suele decir que Darwin solo llevaba
este libro en su viaje en el Beagle. La Geologia canta mucho en este
tema del tiempo, pues se sabe con bastante seguridad lo que tardan
en formarse las capas geologicas y no es facil falsificar sus datos. Por
eso, las antiguas culturas ya tenian datos cercanos, de alguna mane-
ra, a los actuales, y la Ilustracion los puso en valor. Y, lo sabian los
profesores de Historia y Literatura del tiempo del P. Camara y Prada
como Rubio y Ors, de la Universidad de Valladolid, que hablaba de
220.000 anos.

De ahi que, para el P. Prada, es muy “torpe y pernicioso, y debe
evitarse a toda costa, que un infiel cualquiera oiga delirar al cristiano,
hablando de cosas naturales como si hablase de conformidad y segtin
las Sagradas Escrituras”: EA10. Pues, no es preciso rebatir a los in-
creyentes con la fe sino mostrarles que nada verdadero en las ciencias,
“nada absolutamente es contrario a las Sagradas Letras”: EA1l. O
como dice el Santo: “Sucede con frecuencia que un no cristiano conoce datos
acerca de la tierra, del cielo, de los demds elementos de este mundo, del movi-
miento y del retorno o también de la magnitud y distancia entre las estrellas,
de los eclipses del sol y de la luna, de los ciclos de los aios y de las estaciones,
de la naturaleza de los animales, de las plantas, de las piedras y de las demds
cosas de idéntico género, de tal manera que las sostiene apoydndose en razones
muy solidas o en la experiencia. A su vez, es vergonzoso en extremo y danino y
algo que se ha de evitar a toda costa que un cristiano que habla de estas cosas
como ateniéndose a la ensenanza de las Escrituras llegue a tales desatinos
que, viéndole (el no cristiano) desbarrar de cabo a rabo —como suele decirse-,
apenas puede contener la risa. Y lo que resulta indignante no es que sea objeto
de mofa alguien que asi desbarra, sino que quienes son ajenos a la fe crean
que nuestros autores pensaron asi, y que sean reprendidos y rechazados como
si fueran ignorantes, con gran dano para los que creen eso, cuya salvacion nos
preocupa. Pues, cuando sorprenden a un cristiano en un error acerca de algo



110 DOMINGO NATAL ALVAREZ, OSA

que ellos conocen a la perfeccion, y que, ademds, apoya su afirmacion vacia de
verdad en nuestras Escrituras, <como van a creer a nuestros Libros a propdsito
de la resurreccion de los muertos y de la esperanza de la vida eterna y del reino
de los cielos, si piensan que contienen errores sobre esas cosas que ellos ya pudie-
ron experimentar o percibir con cdlculos que no admitian duda? No es posible
decir suficientemente cudnto pesar y tristeza procuran a los hermanos sensatos,
esos otros cristianos llenos de presuncion temeraria que (quod), si los que no se
sienten vinculados por la autoridad de nuestros Libros alguna vez comienzan a
criticarlos y a convencerles de su desnortada y falsa opinion dirigen su esfuerzo
a presentarles los mismos Libros santos para defender y probar con ellos lo que
afirmaron con ligerisima temeridad y clarisima falsedad. O incluso citan de
memoria muchas palabras de ellos, que juzgan vdlidas como testimonios a
su favor, sin entender ni lo que hablan ni de qué lo afirman” (De Genesi ad
litteram libri duodecim2,1 19.39) 3.

En S. Agustin hay que distinguir bien lo que dice como verdad
demostrada, y lo que es opinable y se entiende segtin las teorias que
“dejo expuestas”. El es partidario de aceptar muchas opiniones, si no
son contrarias a la Escritura. Pues no hay que aferrarse a nuestra opi-
nion, sino a la de las Escrituras (GI 18.37); y puede haber dos o mas
sentidos validos si “ambos se apoyan en fundamentos ciertos”: GI
19.38. Se aceptan diversas opiniones, si ayudan a la piedad. Si algo es
verdadero o falso se ha de contrastar con Cristo en quién estan todos
los tesoros de la sabiduria y de la ciencia: GI 20.40; 21.41.

1.1. La Creacioén de la nada

Asi: “El hecho de la Creacion ex nihilo es fundamental entre las
verdades de nuestra fe”. Tras la idea del Dios Omnipotente es muy
importante comprender co6mo fue eso que es un tema muy dificil:
EA13. De hecho, el P. Prada apuesta porque S. Agustin defiende
claramente la “Creacion simulitdnea de todos los seres”: EAl14. Las

2 Esta obra se cita en adelante con la letra: G.

3 Traduccion de Pio de Luis. Suyas son todas las traducciones de citas
literales amplias, segun el texto de ZICHA, I., CESEL, 28/1. Viena 1893, pp. 3-435,
que aqui recojo y agradezco su generosidad. Una traduccién en curso, sujeta a
revision, para una nueva edicion del vol. Xv de las O.C., de S. Agustin en la BAC.



DIOS, CREADOR DEL CIELO Y DE LA TIERRA, SEGUN S. AGUSTIN 111

cosas fueron creadas todas a la vez con las propiedades que Dios
les dio o semillas para desarrollarse (in illis insitis rationibus) (Sal
32,9): EA16. Dios: “Creavit omnia simul”, segin Ecclo.18,1 y Sabi-
duria, pero no cre6 los seres ya “desarrollados” “
han entendido”: EA17-8. Esa “creacién simultanea” pide después

como algunos lo

“el desarrollo y la organizacién, y diriamos, especificacion, de los
seres, mediante la accion del poder divino en el tiempo y en el es-
pacio”: EA20-25.

De ahi que: “Causaliter ergo dictum est produxisse terram
herbam et lignum; id est producendi accepisse virtutem. In ea
quippe jam tamquam in radicibus, ut ita dixerim, temporarum
facta erant quae per tempora futura erant”: GIV 10. “Por esto
aparece claro el error de aquellos que afirman que S. Agustin de-
fendi6 que los seres salieron de las manos de Dios inmediatamen-
te constituidos con la perfecciéon de su dltimo desarrollo”: EA25.
Asi, las cosas y el mundo estaban en su origen como esta el arbol
en su raiz o semilla: EA27-28. Y, luego, Dios los desarrollara en
las obras de la creacion “en las cuales Dios no ha cesado ni cesa
de obrar”. Con todo, la idea de las cosas creadas perfectas, ab ini-
tio, se apoya en textos del Santo, segtiin algunos, dice el P. Prada:
EAZ28, n.1. Pero, Dios obra en “la Creacion que, al impulso de la
accion divina, se ha organizado y dilatado con la sucesion de los
tiempos, ni mas ni menos que como Dios lo decret6, cuando a la
vez hizo todas las cosas”: EA29.

Del mismo modo, con la creacién de las criaturas comenzé6 el
tiempo: “Por lo cual es inutil indagar acerca de la existencia del tiem-
po antes de la existencia de la creaturas, como si pudieran encontrarse
tiempos antes del tiempo” (GV 5): EA26. Luego, vino la creacion del
hombre, los astros y otras cosas: “Sed haec nisi per temporales moras
fieri non possent. Non itaque facta sunt sicut creata sunt omnia simul”
(GVI 2): EA33-34. Dios creo la materia pero luego da “las evolucio-
nes” para que “se formasen los globos celestes” y “la tierra”. Dios crea
todo, ab initio, pero los seres se desarrollan “procediendo de aquellos
gérmenes primitivos (ex illis tanquam involucris primordialibus) en la
sucesion logica de los siglos”: EA35-36.



112 DOMINGO NATAL ALVAREZ, OSA

1.2. Las razones seminales

Esas son rationes seminales, las semillas que darian “con el andar
de los tiempos, origen a la formacion definitiva de los seres individua-
lizados, en el estado de desarrollo perfecto y forma visible segun la
naturaleza propia de cada uno”: EA39-40. Por otra parte, S. Agustin
admite la idea de “materia informe”, tanto para la creacion del alma
como para la de los angeles, “y claro esta que no ha de ser en el sen-
tido de materia fisica y corporea”: EA41, n.1. En todo caso, s6lo Dios
“habet immortalitatem”. Por lo demas, se deben investigar “los secre-
tos de las Sagrada Escritura sin caer en la temeridad de afirmar como
cierto lo que no es claro, sino por el contrario, muy obscuro...”: EA46.

En fin, el mundo era un caos pero todas las cosas estaban “alli ab
initio”. S. Agustin con la Escritura establece “la distincion entre las co-
sas que Dios cre6 en su ser definitivo, y las que creo en sus causas para
completarlas en la sucesion de los tiempos”, que estaban alli, “de un
modo invisible, potencialmente, en las causas como en germen, en la virtudes
y propiedades y leyes impresas por el Creador en los elementos pri-
mordiales del mundo”. Su desarrollo es la II? fase de la creaciéon que,
frente a la I?, “exigia la evolucion de los tiempos y de los elementos
materiales”: EA48. La teoria de S. Agustin esta de acuerdo, en cierto
modo y hasta cierto punto, con la moderna Cosmogonia y Geologia,
y segun esta teoria, la formacion de los seres “en el tiempo, no se veri-
fico cuando la creacion simultanea”: EA53, n.1. Por lo demas, s6lo con
el movimiento de las criaturas comienza el tiempo: EA57.

El estado primitivo de la materia, Agustin lo ve como: “in potentia
materiae, in rationibus seminarum, in ratione causarum; potentialiter, nvi-
sibiliter, in reconditis naturae, causaliter, virtualiter”: EA60. Y, la creacion
comenzo por los seres que pueden conocer el mundo creado “por y
en el Creador mismo”, y no por aquellos que s6lo lo conocen por “las
creaturas”. Dios orden6 la evolucion de las criaturas de la materia que
cre6 y a la que dio energias y movimiento y leyes para “evolucionar
con orden y concierto” y producir “seres mas perfectos que la materia
misma”: ES64. Para Agustin, Dios creé todo y obra “directamente
con las causas segundas en las evoluciones de la materia, en la forma-
cion de los seres, en el orden y concierto de todos los acontecimien-
tos”: EA6S5.



DIOS, CREADOR DEL CIELO Y DE LA TIERRA, SEGUN S. AGUSTIN 113

Nadie ha tomado la doctrina de S. Agustin como base de sus in-
vestigaciones cientificas pero “su sistema cosmogénico resulta mas
completo” y en nada “opuesto a las hip6tesis mas modernas”. Algunos
califican su teoria mas bien como “una bellisima concepcién poética”
pero el Santo la considera “muy real, muy verdadera, muy conforme
con lo que Moisés cuenta”, mas conforme que otra ninguna con la
narracion biblica, segun la interpretacioén literal, unico sentido que el
Intérprete se habia propuesto utilizar en su obra De Genesi ad litteram:
EAG68.Y, por eso, dice el P. Prada, los que hablan de los seres creados
ya perfectos como “hoy los contemplamos y por tanto que no han existido las
llamadas épocas geoligicas en la tierra ni periodos cosmogonicos en el mundo
material, o no han leido la obra de S. Agustin, o no han entendido su
sistema”: EA6S.

Para él, la expresion: “hdgase la luz” sintetiza la obra de la creacion
tanto en su origen en Dios como en su desarrollo temporal posterior
a partir de sus gérmenes: EA76. Ahora bien, es cierto que la luz ver-
dadera es el Verbo de Dios, en el que conoce todas las cosas todo
aquél que, verdaderamente conoce, como los angeles y los hombres:
EA90-1. En El es en quien se “contemplan las razones eternas, segun
las cuales y por las cuales las creaturas son lo que son”: EA92. Ahora
bien, con la frase “asi se hizo” comenzaria el desarrollo de la obra de
la creacion, en el espacio y en el tiempo, “para que el Universo fisico
alcanzase el estado definitivo de desarrollo que debia encontrarse al
comenzar el dia tercero”: EA105. En el dia 2° comienza “la época
cosmogonica de las nebulosas primitivas” y luego “la condensacion
material de la nebulosa terrestre”: EA106. Luego germinan la hierba
y los arboles en la superficie terrestre, y el firmamento y sus lumina-
rias marcan dia y noche el dia 4°. El dia 5° crea las aves, los peces y
reptiles, y el 6° los animales y, finalmente, al hombre “a su imagen y
semejanza”: EA108. Asi qued6 completa la creacion. Y: “bendijo Dios
y santifico el dia séptimo porque en él habia cesado de toda su obra que habia
creado PARA HACERLA. Luego parece que primero la cre6 con el fin
de hacerla 'y que después la hizo”: EA109.

Esta fue “la formacion en el tiempo de la cosas sin tiempo crea-
das”. Asi que, nada se opone al desarrollo del mundo en “los grandes
periodos cosmogonicos y cosmogénicos, geologicos y paleontolégicos
que la ciencia reputa necesarios para la formacién del mundo”. Agus-



114 DOMINGO NATAL ALVAREZ, OSA

tin nunca defendi6 que las criaturas “saliesen desde el primer instante, de
las manos del Creador, ya hechas y perfectas en su iltimo grado de desarro-
llo; por mas que Dios mismo fuese el autor inmediato de las perfec-
ciones creadas”: EA110-1. Esto vale de “los animales y del hombre”,
“las hierbas y las plantas”: EA115.Y con el “vidit Deus quod esset bonum”
se “trataba de marcar bien la distincion entre los seres ya formados y
su estado anterior en materia informe”: EA116;118. Pues: “Dios dio

virtud a las causas segundas para que obrasen, pero sin dejar de obrar
con ellas”: EA120.

1.3. Dios creé el mundo para hacerlo

Entonces, Dios cre6 las cosas primero sin intervalos de tiempo y
luego “con estos intervalos” del tiempo (temporum morasy per volumina
saeculorum) en los que nacen, viven y mueren los animales y todas las
demas cosas: EA123-124;127. Esta segunda creacion “entra de lleno
en el dominio de la investigacion humana, y en escudrifar sus miste-
rios es libre la ciencia del hombre mientras que no se extralimite mas
alla de lo que esta a su alcance”: EA125; 128. Asi que, una cosa es la
creacion primera y: “aliter autem nunc, sicut ea videmus, quae per
temporalia spatia creat, sicut usque nunc operatur”: EA129, n.1; 143.

Y, asi, los primeros gérmenes no quedaron estancados sino que
“naturalmente siguieron el curso de su evolucién hasta adquirir el
complemento del ser individual a que estaban destinados”: EA130;
139. Con todo, para el P. Prada, S. Agustin no admite la teoria de
Darwin ni la evolucion de animales inferiores al hombre (Huxley), y
piensa que al darwinismo le queda mucho para demostrar “cientifica-
mente el transito de una especie a otra; pudiendo estar seguros de que
no llegara a conseguirlo”: EA132.

De todos modos, la vision cosmogoénica de “S. Agustin resulta
completa y admirable, como una concepcion grandiosa digna de tan
privilegiado ingenio”: EA144. Por lo demas, el dia 7° seria “el con-
junto de todos los tiempos, de todas las edades, desde el momento en
que Dios creo el cielo y la tierra, hasta la consumacion de los siglos”:
EA145.Y, alos sabios, para entenderlo les basta con “perforar la corteza
terrestre, para examinar sus estratos y formaciones, sus fosiles y yacimientos



DIOS, CREADOR DEL CIELO Y DE LA TIERRA, SEGUN S. AGUSTIN 115

orgdnicos”: EA146. S. Agustin, distingue bien entre creacion primera
y su posterior desarrollo en el tiempo, y la que “llamariamos fabrica-
cion externa y temporal del Universo”: EA147-149.

Del mismo modo, para S. Agustin “la materia formada primiti-
vamente” no es “lo mismo que la forma de los seres en su desarro-
llo y perfeccion natural definitiva”. Y, asi, Agustin y la ciencia actual
reconocen “que en el principio existi6 la materia que, mediante las
transformaciones necesarias regidas por leyes fisicas bien determinas,
dio origen a los mundos”: EA154-5. Asi, se unen ciencia humana y
“verdad revelada”: EA 155.

Es cierto que La Place no admite un Creador y Spencer niega la
creacion ex nihilo, pero la fe senala lo contrario: que no todo se reduce
a mera materia: EA161. Para la ciencia cristiana ni el mundo es eterno
ni se ha dado a si mismo la existencia ni es mera casualidad ni puro
azar, pues todo fue creado por Dios, tanto en su principio como en su
nuevo proceso, de desarrollo posterior o final, en el que la Providencia
no desaparece ni se esconde sino que siempre actia junto a las causas
segundas respetando la bases de semillas que Dios mismo puso en
ellas para su posterior desarrollo: EA164-5 4.

2. OTROS TEMAS IMPORTANTES QUE S. AGUSTIN TRATA EN EL
DE GENESI AD LITTERAM

Ademats, de la creacion de la nada y de la creacion simultanea y
sucesiva, hay otros temas que S. Agustin aborda en esta obra. Aqui

4 Parala creacion en S. Agustin cf.: ARTEAGA, R., La creacion en los comentarios
de S. Agustin al Génesis. Monografia: “Mayéutica” n® 2, Marcilla (Navarra) 1994,
374 pp. Estudio detallado de los comentarios de S. Agustin al Génesis. Recoge
estudios internacionales y de agustindlogos espanoles como R. Flérez y “Las dos
dimensiones del hombre agustiniano”, S. A. Turienzo y “La unién sustancial del
alma y el cuerpo”, L. Cilleruelo y “La formacién de cuerpo en s. Agustin”, y de
Marceliano Arranz, quizas el mejor especialista agustino en el tema de creacion y
ciencia, que no opta ni por el fijismo ni el evolucionismo, en S. Agustin, sino por
un “sucesionismo” (p.179). La PL informa de un c6dice del “Del Génesis a la Letra”
en Navarra. Y, también: SAETEROS, T., Amor y conversion en san Agustin. S. Agustin
de Hipona y sus comentarios al Génesis, Ciudad Nueva, Madrid 2019, p. 376.



116 DOMINGO NATAL ALVAREZ, OSA

recogemos el sentido de su comentario al Génesis y esos importantes
temas.

2.1. El sentido literal y el sentido figurado

Segun S. Agustin es posible interpretar el Génesis en el sentido
literal y en el figurado: GI 1.1. Asi, en el Principio, creé Dios el cielo
y la tierra, puede entenderse de su Verbo o del inicio temporal: GI
1.2. Agustin busca aqui el sentido histérico, hechos, y no “secretos
alegoricos”: GI 27.34. Con todo, hay “quienes solo quieren entender el
paraiso en sentido literal” otros “en sentido figurado” y otros: “ya en
sentido literal, ya en sentido figurado”. Y: “confieso que me agrada la
tercera concepcion”: GVIII 1.1. Sobre este tema vuelve el Santo en:
GIX 12.21; 12.22. Como dice él mismo: en los hechos y las palabras,
hay que investigar su significado: “ya en sentido figurado, ya en senti-
do propio” (GXI 39.52; XI 1.2).

Asi que hay sentido histérico y alegérico: rios de agua y rios
alegoricos (GVIII 6.12; 7.13; 5.9). Pero: “el relato contenido en estos
libros” no es “figurado, como en el caso del Cantar de los cantares,
sino el lenguaje de los hechos histéricos sin mas, como ocurre en
los Libros histéricos y otros del mismo estilo. Solo que, como en
estos se refieren cosas que pertenecen a la experiencia mas habitual”
(...) y “se los entiende en sentido literal, pero deduciendo luego el
significado en perspectiva de futuro de los hechos histéricos”; y, “en
el Génesis se refieren hechos” que “no quieren que se entiendan en
sentido literal, sino figurado, y pretenden que la historia, es decir, el
relato propiamente historico, comience a partir del momento en que
Adan y Eva, expulsados del paraiso, tuvieron relaciones sexuales
y engendraron”. iComo si fuera habituales los hechos extraordina-
rios!: GVIII 1.2. Pero, hablo “a quienes aceptan la autoridad de es-
tas Escrituras”, ya que algunos sélo entienden el paraiso en sentido
“figurado”: GVIII 1.4.

2.2. Materia y forma: Creacion latente y patente

Como ya hemos visto, en la creacion hay vida informe y vida
formada: GI 3.8. Primero es toda la creacién y luego por partes, pues



DIOS, CREADOR DEL CIELO Y DE LA TIERRA, SEGUN S. AGUSTIN 117

ella no quedara informe sino formada “por orden”: GI 5.9-11. Y, su
forma es “sabia y bienaventurada”, obra del Padre, Hijo y E. Santo,
“sobre-llevada” por el Amor (GI 6.12). Asi, se vio que todas las cosas
eran buenas “encumbradas por Dios”: GI 8.14. Muy pronto se nos
dice: “Tu que hiciste el mundo de materia informe” (Sab 11,18): GI
14.28. La informidad se distingue de “las cosas formadas”, que eran el
fin de la obra (informe), y que “atin le faltaba ser formada en las demas
cosas corporales” y “nuevos seres”: GI 17.35. Pues, con el: Y dijo Dios,
se indica “el orden que habia de seguirse posteriormente en la forma-
cion de las cosas”, y como, con la materia-forma e informe-formacion,
se habla de las cosas que de “ella se hicieron”. Informe es toda criatura
como “la tierra era invisible y desordenada” (GI 15.29- 30), pero al
“hagase la luz”, todas son convertidas al Creador y formadas: GI 3.8.
Pues, la Sabiduria fue creada y comunicada a las criaturas racionales
y espirituales (Eclo 1,4; Sab 7, 27): GI 17.32.

En el Libro V, de esta obra, Agustin retoma estos temas de la
materia y la forma, la creacion en potencia y su desarrollo: Dios hizo
todo simultaneamente, y, luego, hizo las “cosas creadas en el discurrir
del tiempo, no simultaneamente”: GV 6.19; 7.20. Pues, Dios hizo “las
razones inmutables” y “sigue obrando en el tiempo”: GV 12.27-28. Y,
asi, los pasos de la creacion serian: 1°.- Dios crea “todas las cosas a la
vez”. 2°.- Crea “agua y tierra en modo virtual y causal”. Y, 3°.- Hacen
“su aparicion en el curso de los tiempos”, por obra de Dios: GV 23.45.
Y, en resumen: “Mi interpretacion de las palabras de la Escritura me
ha conducido a distinguir entre las obras de Dios que pertenecen a
los dias invisibles, en los que Dios cre6 todas las cosas simultanea-
mente, y las que pertenecen a estos en los que él obra a diario cuanto
se desarrolla en el tiempo, a partir de aquellas a modo de envolturas
primigenias”: GVI 6.9.

Pues, “estas cosas existen de una manera en la Palabra de Dios,
donde estas cosas no han sido creadas, sino que son eternas; de otra
en los elementos del mundo en los que estan como realidades futuras
todas las cosas creadas simultaneamente; de otra, en las cosas que,
creadas simultaneamente segtin sus causas, ya no son creadas simul-
taneamente, sino cada una en su momento”: GVI 10.17; IV 33.52.
Asi que hay: “Creacion latente y patente. La razon es que entonces
habia sido creado en la tierra de modo causal lo que la Escritura dice



118 DOMINGO NATAL ALVAREZ, OSA

que habia producido la tierra, es decir, que entonces la tierra habia
recibido un poder latente, para producir tales arboles, en virtud del
cual acontece que también ahora la tierra los produzca de forma ma-
nifiesta y en el momento que le corresponde”: GVIII 3.6-7.

2.3. {Todas las cosas pueden cambiarse en otras?

En el Libro III nos dice Agustin que: “Ha surgido una no pequena
disputa sobre la transformacion de los elementos, incluso entre quie-
nes lo han inquirido con maxima agudeza y tiempo libre de otras ocu-
paciones. Mientras unos afirman que todas las cosas pueden cambiar
y transformarse en todo, otros sostienen que en cada elemento hay
algo absolutamente propio que en ningun modo puede transformarse
en otro elemento de naturaleza distinta. Quiza tratemos el tema mas a
fondo en otro lugar, si Dios quiere”: GIII 3.4. Pero, en esta obra, no hemos
visto que el Santo vuelva sobre este tema...

2.4. Naturaleza del alma: su origen y destino

“Por consiguiente, es opinion sacrilega creer que ella y Dios son
de la misma sustancia”. Asi, segun la fe: “el alma proviene de Dios en
cuanto criatura suya, no en cuanto que posee su misma naturaleza”:
GVII 2. 11.17. Los filésofos distinguen la naturaleza de Dios y la del
alma, pero los maniqueos dicen que el alma es “lo que Dios es, sin
mas”. Pero, El “es superior a toda criatura corpérea o espiritual” y
hay que creer que: cuando €l cre6 el alma, no la cre6 sacandola de si
mismo o de elementos corpéreos: GVII 4.6. Esta teoria se atribuye
también a los Priscilianistas. Pero, sentencia Agustin: “con relacion al
alma que Dios insufl6 al hombre soplando en su cara, solo confirmo
lo siguiente: que proviene de Dios, pero sin ser sustancia suya y sin
ser corpérea; esto es, que No es un cuerpo, sino un ser espiritual, ni
engendrada ni procedente de la sustancia de Dios, sino creada por
Dios”. Pero ni “de un cuerpo” ni “de un alma irracional” sino “creada

de la nada”: GVII 28.43.

Por eso, el alma humana ni es animal ni angélica ni divina. Y, el
Santo mantiene con firmeza que el alma no se transforma en cuerpo,
ni en alma animal, ni en Dios, ni el cuerpo en “alma irracional, ni en



DIOS, CREADOR DEL CIELO Y DE LA TIERRA, SEGUN S. AGUSTIN 119

la sustancia en la que Dios existe, ni en alma humana”: GX 4.7. Pues,
el alma, no es nada “corpéreo” e, igual que Dios supera “a toda cria-
tura, asi el alma supera a toda criatura corpérea” (GVII 9.25). No es
ninguno de los 4 elementos, y “tampoco es lo que es Dios”. Lo mejor
es “llamarla alma o espiritu de vida”. Y: “-si fue algo antes- lo que fue
fue obra de Dios, y también ahora ha sido hecha por Dios para existir
como alma viviente”: GVII 21.30-31.

Entonces: “¢Qué argumento aducen los filo6sofos que juzgan que,
después de la muerte, las almas de los hombres pueden transmigrar a
las bestias o las de las bestias a los hombres? Sin duda, el hecho de que
la semejanza de costumbres que lleva a los avaros a transformarse en
hormigas, a los rapaces en milanos, a los crueles y orgullosos en leo-
nes, a los que buscan placeres inmundos en cerdos, y otros ejemplos
que puedan ponerse”: GVII 10.15. Asi, advierten al hombre de sus vi-
cios. Pero la fe rechaza la transmigracion de las almas o que el cuerpo
se transforme en alma, pues, un cuerpo se transformara en otro, pero
“transformarse en alma, es absurdo”: GVII 20.26; 9.13. “Por tanto, al
ser realidad incorporea, el alma actiia primero sobre el cuerpo, mas
cercano a lo incorpéreo, como es el fuego o, mas bien, la luz y el aire
y, por medio de ellos, sobre los restantes cuerpos”: GVII 15.21.

2.4.1.  Como hizo Dios el alma del hombre y de la mujer

El alma de la mujer no proviene del hombre: “Baste tener en
cuenta que el pasaje ofrecia la oportunidad mas clara (para indicarlo):
si no cuando la mujer fue formada, al menos cuando luego dijo Adan:
Esta es hueso de mis huesos y carne de mi carne (Gén 2,23). iCon cuanta
ternura y amor habria anadido: «y alma de mi alma»! Con todo, lo di-
cho no resuelve cuestion tan ardua como para quedarnos con una de
esas opciones como si fuera manifiesta y segura”: GX 1.2. Tampoco
hay traducianismo de las almas, pues el alma no viene de los padres
ni es cuerpo, por mucho que diga Tertuliano: GX 20.35-36. Y, recalca
el Santo: “Tertuliano crey6 que el alma era un cuerpo por la unica
razon de no poder concebirla como realidad incorpérea, al temer que
no fuera nada si no era un cuerpo. Ni siquiera fue capaz de pensar
diversamente respecto de Dios. No obstante, como era un espiritu
agudo, alguna vez se le impuso la verdad contra su mismo parecer”:



120 DOMINGO NATAL ALVAREZ, OSA

GX 25.41. Y, tampoco la Escritura nos permite “aceptar que Dios crea
las almas” a partir de los angeles: GX 5.8.

Por lo demas, Dios no crea el alma ni “para una tarea imposible,
ni para una recompensa insignificante, pues si el alma, sometida a
Dios por la piedad, triunfa por medio de la gracia sobre la ley del
pecado que se halla en los miembros del cuerpo de esta muerte que el
primer hombre recibi6é como castigo, recibira el premio celestial con
gloria mayor, mostrando cuanta alabanza merece la obediencia que
pudo vencer con la virtud el castigo debido a la desobediencia ajena”:
GIX 11.19.

2.5. El Hombre imagen de Dios

El: “Hagamos al hombre a nuestra imagen”, quiere decir a ima-
gen de Dios Uno y Trino, y, la imagen, como “forma inteligible de
mente iluminada” (GIII 19.29-30); y, para “conocer al Verbo de Dios
por el cual fue hecho” (GIII 20.31-32), pues, el alma sirve, para el
gobierno temporal y para “la contemplacion eterna”, al hombre y la
mujer: GIII 22.34. Pero, la sentencia: Creced y multiplicados: “fue nece-
sario repetirla, en el caso del hombre, no fuera que alguien dijera que
hay pecado en el cumplimiento del deber de engendrar hijos, como lo
hay en la libido, sea en el caso de la fornicacion, sea en el uso inmode-
rado -mas bien, abuso- del matrimonio”: GIII 13.21. Y, en fin, al decir:
Todas las cosas eran “muy buenas”, quizas no lo dijo s6lo del hombre
en prevision del pecado: GIII 24.36-37.

2.6. El descanso de Dios y nuestro descanso

“Segin eso, {qué queda sino entender que tal vez otorgo a la cria-
tura espiritual —entre las que cre6 también al hombre- hallar des-
canso en €l, después de llevarla a su perfeccion por obra del Espiritu
santo, que derrama la caridad en nuestros corazones (cf. Rom 5,5), para
que el peso del deseo nos lleve al lugar en que, una vez llegados, des-
cansaremos, sin buscar ya ninguna otra cosa? Igual que es correcto
decir que es Dios quien obra lo que obramos nosotros, por el hecho de
que €l obra en nosotros, es también correcto decir que Dios descansa
cuando, por don suyo, descansamos nosotros”: GIV 9.



DIOS, CREADOR DEL CIELO Y DE LA TIERRA, SEGUN S. AGUSTIN 121

Pues, como dice Agustin: “Dios ni se fatigé al crear, ni, una vez
que acabo, recupero fuerzas, sino que, por medio de su Escritura, qui-
so exhortarnos a desear el descanso, haciéndonos saber que él declar6
sagrado el dia en que él descans6 de todas sus obras”. Y, “Gnicamen-
te quiso declarar sagrado el dia en que descansé de todas sus obras
que hizo, como si también ante €l, que no se fatiga en absoluto al
obrar, tuviese mas valor el descanso que la actividad”. Eso mismo nos
dice el Evangelio de Marta y Maria. Pero, {c6mo descansé Dios? Veo
“dos cosas que no admiten duda: ni Dios se recre6 en cierto descanso
temporal como después de la fatiga o la anhelada conclusion de lo
que tenia entre manos, ni estas Escrituras, que descuellan por su gran
autoridad, afirmaron sin motivo y falsamente que Dios descans6 el
séptimo dia de todas sus obras, que hizo, y que por esa causa declar6
sagrado ese dia”: GIV 14.25.

Y, asi: “Nos alejariamos de la piedad si quisiéramos asemejarnos
a Dios descansando en nosotros mismos de nuestras obras, igual que
€l descansé en si mismo de sus obras. No cabe comparacién”. Pues
s6lo descansamos en El que nos hizo. “Es un gran bien para nosotros
haber recibido de él la existencia, pero mayor sera el haber descansa-
do (quievisse/ requievisse) en €él, de la misma manera que él no debe su
felicidad al haber hecho estas cosas, sino a que, al no necesitar de las
obras hechas, descans6 en si mismo en vez de en ellas”: GIV 17.29.

2.6.1.  Dios mueve todo sin moverse en el tiempo ni en el espacio

“Estando asi las cosas, Dios, que todo lo puede y todo lo mantie-
ne, siempre idéntico por su inmutable eternidad, verdad, voluntad,
sin moverse ni en el tiempo ni en el espacio, mueve en el tiempo a la
criatura espiritual, y en el tiempo y en el espacio a la criatura corpo6-
rea. A las naturalezas que constituye (substituit) interiormente, con ese
movimiento las gobierna también exteriormente, sea por medio de
voluntades que le estan sometidas, a las que mueve en el tiempo, sea
por medio de los cuerpos sometidos a él y a las voluntades que mueve
en el tiempo y en el espacio. Pero un tiempo y espacio, cuya razén
(causal) es vida en Dios mismo fuera del tiempo y del espacio”. “Asi-
mismo, excluido todo intervalo o espacio temporal, por su inmutable
eternidad es mas antiguo que todos los seres, porque existe antes de



122 DOMINGO NATAL ALVAREZ, OSA

todos, y mas nuevo que todos, porque él es siempre el mismo después
de todos”: GVIII 26.48. Por lo demas, en el mundo natural, el tiempo
y el movimiento van siempre unidos: GV 5.12.

2.7. Inocencia, obediencia y pecado

Quién “se complace en el bien sin haber experimentado el mal”,
“ha de ser alabado sobre todos los hombres”. Eso hizo el Emmanuel,
“Palabra encarnada entre Dios y nosotros. De él dice, en efecto el pro-
feta: Antes de que el nifio conozca el bien o el mal, despreciard el mal para ele-
gir el bien (1s7,16)” (GVIII 14.32), pues, “el que peca solo busca librarse
del dominio de Dios”, pero deberia pensar antes que lo ha “mandado
su Senior. Y, si solo eso tiene en cuenta, étiene en cuenta otra cosa que
la voluntad de Dios? {Qué otra cosa ama sino la voluntad de Dios?
{Antepone a la voluntad humana otra cosa que la voluntad de Dios?
Por qué lo ordené Dios es cosa suya; al siervo no le queda sino hacer
lo mandado y quiza entonces quien lo merezca pueda ver por qué
lo mand6”. Con todo, es de gran utilidad para el que sirve a Dios,
pues “al mandarlo Dios convierte en util cuanto quiso mandar, sin que
quepa el temor de que pueda mandar algo no util”: GVIII 13.30. Por
eso, para el hombre es una gran desgracia, oponer su voluntad a la
“de quien es superior a €1” y “al despreciar el precepto de Dios” vio la
diferencia “entre el bien de la obediencia y el mal de la desobediencia
—es decir, del orgullo y la obstinacién—, de una engafosa imitacién de
Dios y de una libertad nociva”: GVIII 14.31.

2.7.1.  Orgullo humano, tentacion contra el Creador y pecado

Dice el apostol: cada uno es tentado por su concupiscencia que le arras-
tra y le seduce (St 1, 14). Y, concluye Agustin: “Por lo cual, una vez
curada la hinchazoén del orgullo, se levanta, si la voluntad de perma-
necer con Dios que le falt6 antes de haber sufrido la experiencia, se
hace presente —al menos después de ella— para volver a Dios” (GXI
6.8). Pero, “al alma que se enorgullecia de si y que como que confiaba
demasiado en su propia virtud habia que mostrarle con la experiencia

del castigo que la naturaleza creada no se encontrara bien si se aparta
de su autor”: GXI5.7.



DIOS, CREADOR DEL CIELO Y DE LA TIERRA, SEGUN S. AGUSTIN 123

Asi: “Dios prevé que unos van a ser buenos y los crea; prevé que
otros van a ser malos y los crea, dandose a si mismo a los buenos para
que disfruten de €él, otorgando muchos de sus dones incluso a los ma-
los, perdonando (a unos) con misericordia, castigando (a otros) con
justicia, y al mismo tiempo castigando con misericordia, perdonando
con justicia, sin temer nada de la malicia de nadie, sin necesitar nada
de la justicia de nadie, sin pensar en si mismo cuando obran bien los
buenos y pensando en los buenos cuando castiga a los malos”: GXI
11.15. Ahora bien: “También yo concedo que es mejor una naturaleza
que rehusara pecar, pero ellos han de conceder asimismo que no es
mala la naturaleza que fue creada tal que podria no pecar, si no qui-
siera, y que es justa la sentencia por la que fue castigada la naturaleza
que peco por voluntad propia, no por necesidad” (GXI 7.9), y, como
si no necesitase a Dios. Asi, se realizan la misericordia, la justicia de
Dios y la libertad humana: GXI 8.11; 9.12.

Muchos: “De hecho, son incapaces de comprender que todo cuan-
to existe, en cuanto es una sustancia, es un bien y no puede recibir el
ser sino del Dios verdadero del que proviene todo bien, y que, al con-
trario, el anteponer bienes inferiores a los superiores, se debe a que la
mala voluntad se mueve fuera del orden. Y, asi, sucedi6 que el espiritu
de la criatura racional, complaciéndose en la excelencia de su propio
poder se hinché de orgullo, por el que cay6 de la bienaventuranza del
paraiso espiritual consumiéndose de envidia”: GXI 13.17. Asi que:
“Con razon la Escritura definio el orgullo como comienzo de todo
pecado cuando dice: El comienzo de todo pecado es el orgullo (Eclol0,
13)”, y, como “dice el Apostol: La raiz de todos los males es la avaricia
(1ITim 6,10)”. Si entendemos avaricia desear “mas de lo que conviene,
en razon de la excelencia que se atribuye y de cierto amor a lo propio,
al que sabiamente la lengua latina puso nombre al llamarlo ‘priva-
do’, término que resalta mas una pérdida que una ganancia, dado
que toda privacién implica disminucién. Por tanto, lo que el orgullo
pretende usar para descollar sobre los demas es lo que arrastra a la
estrechez y la penuria, al pasar del bien comun al bien propio, movido
por un daiino amor a si mismo”: G XI 15.19.

Asi, los primeros padres, al “transgredir el precepto, (quedaron)
completamente desnudos, al haberles abandonado interiormente la
gracia, a la que se habian resistido con cierta hinchazén y orgulloso



124 DOMINGO NATAL ALVAREZ, OSA

amor de su propio poder, dirigieron los ojos a sus miembros (genita-
les) y, tras experimentar en ellos un movimiento desconocido hasta
entonces, sintieron un reciproco deseo concupiscente. Con esta fina-
lidad se les abrieron los ojos, que antes tenian abiertos para ver otras
cosas, pero no la indicada”. “Finalmente, a causa de esa turbacion
corrieron en busca de hojas de higuera (Gén 3,7); uniéndolas, se hi-
cieron unos cinturones y los miembros que no sentian ya como moti-
vo de gloria, los cubrieron como causa de vergiienza. No pienso que
pensasen en alguna razoén por la que les pareciese congruente cubrir
con tales hojas los miembros en los experimentaban una picazén, sino
que les movio a ello un impulso interior surgido de aquella turbacién,
de modo que, aun sin saberlo ellos, eran un signo de su castigo que,
experimentado, los dejaba convictos de su pecado y, escrito, servia de
ensenanza al lector”: GXI 31-32.41-42. Y, ahi vemos: “iQué orgullo!
{Acaso dijo: «He pecado»? Adan manifiesta la deformidad de verse
turbado, pero no la humildad de confesarlo. El mismo interrogatorio
tuvo lugar para que estas cosas se escribiesen conforme a la verdad y
fuesen 1tiles”, pues sin verdad no hay utilidad. “El objetivo era que sir-
viesen como advertencia sobre el mal del orgullo que hoy fatiga a los
hombres que no buscan otra cosa que atribuir al Creador el mal que
hayan podido realizar, a la vez que quieren atribuirse a si mismos el
bien que hayan podido realizar”: GXI 35.47. Por lo demas: el Apdstol
dice: Sed unos siervos de los otros por amor (Gal 5,13), pero no dice: “«Do-
minaos los unos a los otros». Los esposos pueden servirse mutuamen-
te por amor, pero el Apdstol no permite que la mujer tenga dominio
sobre el varén. La sentencia de Dios confirié este dominio al varén;
pero que la mujer mereciese tener al marido como sefior no se debe a
su naturaleza, sino a su culpa. Solo que, si no respeta ese dominio, su
naturaleza se depravara mas y aumentara su culpa”: GXI 37.50.

“A algunos les ha parecido también que los dos primeros hom-
bres usurparon el matrimonio, al unirse sexualmente antes que se lo
mandase Dios que los habia creado, realidad significada en el término
«arbol», que se les habia prohibido tocar hasta que llegase el tiem-
po oportuno para unirse. iComo si tuviéramos que creer que fueron
creados en una edad tal que tuviesen que esperar la madurez de la
pubertad, o que la legitimidad del acto no coincidia con su posibilidad
fisica, puesto que, faltando la posibilidad, faltaria ciertamente la ac-



DIOS, CREADOR DEL CIELO Y DE LA TIERRA, SEGUN S. AGUSTIN 125

cion!”, o necesitaran capitulaciones matrimoniales. “Esto es ridiculo;
ademas implica prescindir del sentido literal de los hechos, que asumi
respetar y que, en cuanto el Sefior me lo ha concedido, he respetado”:
GXI 41.57.

Por lo demas Salomén, con su gran sabiduria, no veia ninguna
“utilidad en tributar culto a los idolos”. Pero no resisti6 “al amor de
las mujeres que le arrastraba a ese mal. Hacia lo que sabia que no de-
bia hacer para no entristecer a (las mujeres), placeres mortiferos para
él, pues significaban su perdicion y su ruina (cf. 1Rell, 4)”. Asi, Adan,
cuando la mujer le dio para que comiera “no quiso ponerla triste, pues
creia que, si no accedia a su deseo, podia derrumbarse al verse alejada
de su corazon, y hasta podia morir por esa falta de concordia entre
ellos” (cf. ciu 14,11(2). Adan no comi6 del fruto prohibido por “la con-
cupiscencia”, que “ain no habia experimentado” (Rom 7,23), “sino
por cierta benevolencia propia de amigos que, a menudo, para evitar
que un hombre se enemiste con otro, lleva a ofender a Dios. Qué él no
debi6 actuar asi lo indic6 el resultado, justo, expresado en la sentencia
divina”: GXI 42.59.

2.7.2.  Orgullo y pecado del diablo: justicia y misericordia

“La Escritura, pues, no indica cuando el orgullo derrib6 al diablo,
corrompiendo su naturaleza buena con su depravada voluntad. No
obstante, la razon permite ver claramente que tuvo lugar antes de la
creacion del hombre y que, a causa de ella, sinti6 envidia de éI”. En
efecto, se ve que no nace el orgullo de la envidia sino la envidia del
orgullo. Se puede pensar con fundamento que el diablo cay6 por su
orgullo, y que “apostat6 de su Creador desde el comienzo mismo de
la creacion, conforme a lo que dice el Sefior: El era homicida desde el
comienzo y no permanecio en la verdad (Jn 8,44)”: GXI 16.21. “Por con-
siguiente, en ningun modo hay que creer que en el diablo ha de ser
castigada la naturaleza que Dios cred, sino su propia mala voluntad”:
GXI 21.28. Y, su caida se entiende asi: “se corrompi6 por propia vo-
luntad” y no: “fue creado malo por el Dios bueno”. “Al contrario, cay6
nada mas ser creado al apartarse de la luz de la verdad, hinchado de
orgullo y corrompido por la satisfaccion que le producia su propio
poder. Por tanto, no prob6 la dulzura de la vida bienaventurada y



126 DOMINGO NATAL ALVAREZ, OSA

angélica; vida que no le produjo hastio, una vez probada, sino que
abandono y perdio6 al no querer aceptarla”: GXI 23.30.

“Y asi, con el nombre «Lucifer» —astro que se alzaba en la mana-
na y cay6— puede designarse al conjunto de quienes apostatan ya de
Cristo, ya de la Iglesia, porque, una vez perdida la luz que poseian, se
convierten en tinieblas, igual que los que se convierten a Dios pasan
de las tinieblas a la luz, esto es, los que fueron tinieblas, se vuelven luz
en el Senor (cf. Ef 5,8)”: GXI 24.31. Por lo demas: “el diablo tiene la
voluntad de tentar”, pero no el poder de hacerlo, y tent6 lo que se le
permiti6 y “como se le permiti6. Pero €l no sabia a qué clase de hom-
bres seria de utilidad su tentacién ni deseaba esa utilidad y, por eso
mismo, era objeto de la burla de los angeles”: GXI 27.34. “En efecto,
los angeles buenos y los malos realizan ciertas obras semejantes, igual
que Moisés y los magos del faraon (Ex 7,10ss)”, pero los angeles bue-
nos son poderosos y los malos nada pueden “salvo lo que les permite
Dios por medio de los angeles buenos. La finalidad es retribuir a cada
cual seguin su corazon o segun la gracia de Dios, pero en ambos casos
de forma justa y bondadosa, debido a la profundidad de las riquezas
de la sabiduria y ciencia de Dios (cf. Rom 11,33)”: GXI 29.37).

2.8. Del bien del matrimonio

“Este bien incluye tres aspectos: la fidelidad, la prole, el sacra-
mento. En relacion con la fidelidad, se atiende a que, fuera del vinculo
conyugal, nadie mantenga relaciones sexuales con otra u otro; en re-
lacién con la prole, a que se la acoja con amor, se la nutra con carifio,
se la eduque en la religion; en relacién con el sacramento, a que el
matrimonio no se rompa y a que el despedido o la despedida no se
una a otra o a otro, ni siquiera pensando en la procreacion”: GIX 7.12.
Ahora bien, “!para qué clase de ayuda se le cre6 una mujer al varén, si
en el paraiso no les estaba permitido unirse sexualmente para engen-
drar hijos? Quienes asi opinan, quiza piensan que toda unién sexual
es pecado”. Aqui, vemos como “cuando los hombres evitan vicios de
forma equivocada”, caen “perniciosamente en sus contrarios”: GIX
8.13.



DIOS, CREADOR DEL CIELO Y DE LA TIERRA, SEGUN S. AGUSTIN 127

Y, aunque la Escritura dice que Adan y Eva engendraron solo una
vez “expulsados del paraiso, no veo qué podia impedir que ya en el
paraiso su union fuera un matrimonio respetable y su lecho nupcial
inmaculado”: GIX 3.6. “Estando asi las cosas, {por qué no creer que,
antes de pecar, aquellos hombres pudieron dar 6rdenes a los miem-
bros genitales con vistas a engendrar hijos —igual que a los demas
miembros a los que el alma mueve para cualquier acto?”. “De esa
manera, ni el varén inseminaria con pasion ni la mujer pariria con
dolor”. Pero, al pecar, sufrieron el movimiento que “se opone a la
ley de la mente, movimiento que el matrimonio somete a un orden,
que la continencia reprime y refrena a fin de que, igual que el pecado
produjo el suplicio, asi transforme el suplicio en mérito”: GIX 10.18.

2.9. Los Astrélogos y las influencias en la vida humana

Los Astrélogos insisten en la influencia de los astros en la vida hu-
mana. S. Agustin lo niega. De vez en cuando los Papas han advertido
de no dejarse embaucar por estas teorias tan presentes en los horos-
copos y en la Prensa diaria actual. Para S. Agustin esto es acusar a
Dios de cosas abominables, que por otra parte son falsas, como puede
comprobarse por la vida de los mellizos que resulta ser tan diferente:
uno feliz y otro desgraciado. Por tanto no debemos fiarnos de los as-
tr6logos ni de “impios adivinos”: GII 17.35-37.

2.10. Providencia de Dios y agricultura, animales raros y daiiinos

Dice Agustin: Dios a ciertos animales, “los creé6 diminutos en
cuanto al cuerpo, pero dotados de alma con sentidos muy agudos, de
modo que, si prestamos algo mas de atencion, la agilidad de una mos-
ca que vuela nos causa mas estupor y admiracién que una imponente
caballeria que camina, y el trabajo de las hormigas nos produce mas

asombro, que la pesada carga que soportan los camellos”, y admira-
cion de “su Creador”: GIII 14.22.

Vemos, mas claramente, la divina providencia en el trabajo agri-
cola que puede hacerse por aficion o como castigo: GVIII 8.15-16;
9.18. Se puede cultivar, trabajar y cuidar felizmente para servir a Dios
y para utilidad propia, pues El mismo, “es la suma utilidad y salva-



128 DOMINGO NATAL ALVAREZ, OSA

cion”: GVIII 10.23; 11.24. Asi, nos unimos a la obra de Dios: “Pre-
cisamente por eso, cuando Dios no se retira de €l, con su presencia
lo hace justo y lo ilumina y lo hace feliz al labrarlo y custodiarlo, al
mismo tiempo que se muestra como sefior de quien le obedece y se
le somete”: GVIII 12.25. En cuanto a los animales daninos, pueden
verse como castigo del pecado y como tentaciones que prueban al
hombre. Los animales daninos, y los otros muestran el dolor de la pro-
pia defensa: GIII 16.25. Y, en los abrojos, espinas, etc., hay también
utilidad para algunos animales. Si no la vemos, podemos preguntar
a los sabios. También aparecen como castigo del pecado, pero eso no
fue lo primero: GIII 18.27-28.

2.11. El Apéstol elevado al tercer cielo y las diversas clases de
visiones

En once libros ha comentado, el Génesis, hasta la expulsion del
hombre del paraiso. “En ellos he escrito lo que he podido y como he
podido: tanto lo que consideraba seguro —afirmandolo y defendién-
dolo—, como lo que no ofrecia seguridad, investigando, opinando y
dudando”. En relaciéon con esto ultimo, “mostrando mis dudas para
que otros me ensefen, y procurando evitar en el lector afirmaciones
temerarias alli donde no fui capaz de ofrecer una doctrina bien fun-
dada”: GXII 1.1. Ahora escribira con mas libertad del tercer cielo del
Apostol.

Y, para comenzar: “Las tres clases de visiones —la corporal, la
espiritual y la intelectual ~han de ser examinadas una a una, a fin de
que la razon se eleve de la inferior a la superior”: GXII 11.22. Pues,
en la misma alma (anima) se producen unas visiones “mediante el
cuerpo, como este cielo corpéreo y la tierra”. Otras se ven “con el es-
piritu, semejantes a los cuerpos”, de las que “he hablado mucho, y las
que se entienden con la mente”. Entre ellas hay un orden. “En efecto,
la vision espiritual es superior a la corpdrea y, a su vez, la vision inte-
lectual, superior a la espiritual”: GXII 24.51. La vision «intelectual»,
“supera a las otras dos y es propia de la mente”, pues, en “la visién
corporal” y la “mediante imagenes”...“los buenos espiritus instruyen y
los malos enganan. En cambio, la vision intelectual nunca se engana,



DIOS, CREADOR DEL CIELO Y DE LA TIERRA, SEGUN S. AGUSTIN 129

pues, o no entiende quien piensa algo distinto de lo que es en realidad,
o, si entiende, es verdadero desde el primer momento”: GXII 14.29.

Pero, Agustin toma precauciones: preferiria escuchar a otros antes
de hacer “una exposiciéon mia. Sin embargo, no ocultaré lo que pienso
a fin de que ni los instruidos se rian de mi como uno que afirma, ni
los no instruidos me tomen por uno que enseia, sino que ambos me
vean como uno que debate e indaga mas que como uno que sabe”:
GXII 18.39. Con todo, estas distinciones de S. Agustin ayudaron mucho a
los Conffesores o Defensores de Sta. Teresa, como S. Juan de Avila o el P. Bdrez,
previniéndole contra la imaginacion, “la loca de la casa”, y para que se fiase
de la vision intelectual. De hecho, “el Apostol llamo tercer cielo a esta
tercera clase de vision”, superior a todas, pues, “en esta clase de vision
se ve la gloria de Dios, cuya vision reclama la limpieza del corazén™:

GXII 28.56.

Concluyendo, el primer cielo seria “toda la realidad corpérea que
esta por encima de las aguas y de la tierra”, el 2° se “ve con el espiritu
como semejanza de cuerpos”, como ve Pedro en (Hch 10,10-12), y el
3° “el que se percibe con la mente de tal manera” “purificada, que, de
forma inefable, es capaz de ver y oir, mediante el amor del Espiritu
santo, todo lo que hay en ese cielo y la misma sustancia de Dios y la
Palabra de Dios, por medio de la cual fueron creadas todas las cosas
(cf. Jn 1,3)”. Asi, el Apostol habria sido arrebatado a ese lugar, donde
esta “el paraiso de los paraisos” y la “alegria” superior “que se halla

en la Palabra de Dios por la que fueron hechas todas las cosas”: GXII
34.67.

Y, “entonces habra estas tres clases de visiones”, pero sin error
alguno ni en las “corporales, ni en las espirituales, ni mucho menos
en las intelectuales”, de las que “el alma disfrutara”. Pero, ahora ve-
mos, con menor claridad, “las formas corporeas que percibimos con
los sentidos de la carne” y muchos que creen que solo existen estas, y
creen “que no existen las que no son asi”: GXII 36.69. Algunos “expu-
sieron laudablemente” este tema de: “el hombre corpoéreo, el “animal”
y el “espiritual”, y, que el Apoéstol fue a contemplar “la clase de reali-
dades incorporeas que los hombres espirituales aman, ya en esta vida,
por encima de las demas cosas, deseando gozar de ellas”. Si, lo que
he escrito, “lo he expuesto en la forma debida, el lector espiritual lo



130 DOMINGO NATAL ALVAREZ, OSA

aprobara; el que no lo es obtendra de su lectura algin provecho para,
con la ayuda del Espiritu santo, llegar a serlo. Asi concluyo, por fin,
esta obra que, completa, consta de doce libros”: GXII 37.70.

3. L0 QUE DICE SAN AGUSTIN EN LAS CONFESIONES (XI-XIII)

3.1. Agustin quiere saber como “en el principio creé Dios el
cielo y la tierra”

Recordamos aqui algunos textos de los ultimos libros de las Con-
Jesiones, pues el mismo Agustin nos impone el tema cuando, en sus
Revisiones, al hablar de esa obra, dice: “Del libro primero al décimo
tratan de mi; en los tres restantes, de las Sagradas Escrituras, sobre
aquello que esta escrito: “En el principio hizo Dios el cielo y la tierra”,
hasta “el descanso del sibado” (Retract. 11, 6: PL32, 632). Por lo demas,
aparte de que: “Grande es el Senor y muy digno de alabanza “, y que:
“todo esto lo hago por amor de su amor” 5, el Santo mismo nos explica
que hace esto porque: “el Espiritu, maestro de tu siervo refiere que ta
hiciste en el principio el cielo y la tierra (Gnl, 1)” (XII 9,9:PL32, 829). Y,
ademas, quiere beber en la fuente de Dios “para vivir de ella” y “dar
crédito a tus libros”. Como dice él mismo: “/Oh verdad, luz de mi cora-
zon, que no me hablen mis tinieblas! He ido deslizandome en estas realidades
de aqui' y me he quedado a oscuras. Pero, incluso desde ellas, si, desde ellas, te
he amado intensamente. Anduve descarriado y me acordeé de ti. Detrds de mi
of tu voz que me gritaba que volviese, pero apenas puede percibirla debido al
alboroto de los que no poseen la paz. Y ahora, mira, vuelvo sediento y anhe-
lante a tu fuente. Que nadie me corte el paso. Voy a beber en ella y voy a vivir
de ella. Que no sea yo mi propia vida. He vivido mal al querer vivir de mi. He
sido personalmente el causante de mi muerte. En ti estoy comenzando a revivir.
Hablame tii, charla conmigo. He dado crédito a tus libros, y sus palabras son
misteriosas” (XII 10,10:PL32, 830).

5 Para las citas en espaiol utilizamos la traduccion del muy buen latinista y
escritor P. José Cosgaya, OSA, publicada en el centenario de S. Agustin, Confesiones,
BAC, M., 1986, XI 1,1: PL 32,809. En adelante, citamos solamente el libro y los
apartados. Al lector mds exigente le remitimos al Migne: PL.



DIOS, CREADOR DEL CIELO Y DE LA TIERRA, SEGUN S. AGUSTIN 131

Entonces, al comenzar el libro XI, Agustin da gracias a Dios por
llamarnos a vivir la vida de las Bienaventuranzas, a ser pobres, mansos
y limpios de corazon, y le pide que lleve a cabo la “total liberacion”,
de nuestra miseria por su misericordia, que ya ha comenzado, para
que dejemos de ser desgraciados en nosotros y “seamos felices en ti” (X1
1,1:PL32, 809). El ya arde en deseos de “meditar su ley” y le pide a
Dios que “tus Escrituras constituyan para mi un encanto lleno de pu-
reza. Que no me engane en ellas ni con ellas sirva de engano a otros”
(XI2,2:PL32, 810). Y, ruega a Dios que realice su obra en €l y le abra
sus paginas “colmadas de secretos” pues ha dicho que al que llama se
le abre, para que su voz sea “el colmo de todos los deleites”, pues Dios
nos buscé por su Palabra que tiene todos los secretos de la Escritura y
la Verdad (XI 2,4:PL32, 811).

Todos los seres proclaman que “no se crearon por si mismos” sino
que existen porque: “hemos sido hechos” (X1 4,6:PL32, 811). Dios siem-
pre existio y El nos llama a “comprender la Palabra junto a ti, Dios
junto a Dios” (XI 7,9:PL32, 813), y cre6 todas las cosas “con la Pala-
bra” que es el Principio. Y, asi: “En el Principio, oh Dios, creaste el
cielo y la tierra. En tu Palabra, en tu Hijo, en tu Poder, en tu Sabidu-
ria, en tu Verdad, extraordinaria en el hablar y extraordinaria en el
obrar” (XI 9,11:PL32, 813). Asi, Agustin se horroriza y se enardece por
su cercania a Dios y su desemejanza con El (XI9,11:PL32, 813). Pero,
en todo caso, El es nuestra esperanza ya que somos obra suya, aunque
nosotros somos temporales y El eterno.

3.2. {Qué es el tiempo?

Aqui, comienza Agustin el famoso tratado del tiempo, del libro
XI de Las Confesiones, tan celebrado por Husserl y Heidegger el autor
de Ser y tiempo. Dejando las bromas, aparte, sobre qué hacia Dios an-
tes de crear el mundo: pues nada o preparar “los infiernos para los que
se meten en estas honduras” (XI 12,14: PL32, 815). O, si Dios cre6 el
mundo, y la respuesta es no, porque si sus ministros-sacerdotes nunca
han trabajado c6mo iba a trabajar su jefe. Recordar, que el sacerdocio
es una profesion liberal, no servil-de siervos. Pues bien, S. Agustin nos
expone la idea exacta del tiempo, al unir pasado, presente y futuro,
que va preparando ya en XI 11,13 (PL32,814), como un reflejo de la



132 DOMINGO NATAL ALVAREZ, OSA

eternidad, e introduce la idea de que sin mundo no hay tiempo, ni hay
“entonces donde no existia el tiempo” (XI 13,15:PL32,815).

Luego, aparece también la curiosa idea que sé lo que es el tiempo:
“Si nadie me lo pregunta”, “pero si trato de explicarselo a quién me
lo pregunta, no lo sé¢” (XI 14,17: PL32, 816). Y, por fin, ya la defini-
ci6n arrolladora aun con cierta duda: “Quizd seria mds exacto decir que
los tiempos son tres: presente de lo pretérito, presente de lo presente y presente
del futuro” (XI 20,26:PL32, 819). O, sea que: el tiempo es presencia
del pasado o memoria, presencia del presente o vision y presencia
del futuro o expectativa. También dice Agustin que el tiempo es una
cierta “distension” del alma. Asi que: “el tiempo no es mas que una
distencion”. Y: “Seria sorprendente que no fuera una distensién del
mismo espiritu” (XI 26,33:PL32, 822). Y, por eso, decimos que “tengo
o no tengo tiempo” o que “ando escaso de tiempo” e incluso que, si
hace falta, “hacemos tiempo”. Pues: “Es en ti, espiritu mio, donde yo
mido el tiempo. No me molestes porque es asi” (XI 27,36:PL32, 823).
Eso hace el espiritu con “la expectacién, la atenciéon y la memoria”
(XTI 28,37:PL32, 824). Y, asi ocurre en la historia de cada hombre y
en toda la historia humana (XI 28,38:PL32, 825). Pero ahora, Agustin
quiere vivir en tension hacia la llamada de las delicias celestiales, “que
ni vienen ni pasan”, para que Dios Padre eterno sea su alivio. Pues:
“Mis pensamientos, que son las intimas visceras de mi alma, se ven des-
pedazados hasta el dia en que, purificado y derretido por el fuego de tu amor,
me funda contigo” (X1 29,39:PL32, 835) (cursiva mia).

3.3. La profundidad de las Escrituras y el amor del Creador

Asi, “son muchas la cosas a las que aspira mi corazén”, “sacudido

por las palabras de tu santa Escritura”, que no engana, pues quién
“promete es la Verdad” (XII 1,1:PL32, 826). Asi, antes de formar cie-
lo y tierra, Dios cre6 una entidad “privada de todo tipo de forma”
(XII 3,3:PL32, 827), “algo informe y casi nada” (XII 6,6:PL32, 828;
X 8,8:PL32, 829). Pero, el Dios santo y Trinidad hizo “de la nada el
cielo y la tierra” (XII 7,7:PL32, 828), y El es “eterno, el tinico que
posee la inmortalidad” frente a los seres inferiores (XII 11,11: PL32,
830). Estos son dichosos por tenerte a Ti “como su eterno morador
e iluminador” (XII 11,12:PL32, 830). Y, asi, es dichosa el alma que



DIOS, CREADOR DEL CIELO Y DE LA TIERRA, SEGUN S. AGUSTIN 133

“tiene sed de 11", y, una sola cosa te pide: “vivir en tu casa todos los dias
de su vida (Sal 26,4). {Y cual es su vida sino Ta? Y, équé son tus dias
sino tu eternidad?” y “estar incesante e ininterrumpidamente unida
a ti” (XII 11,13:PL32, 831). Agustin siente con: “Asombrosa profun-
didad la de tus Escrituras” que dan “vértigo de respeto y temblor de
amor” y rechaza a los enemigos de la “eternidad del Creador” pues
todo procede de “el sumo Bien, porque es el Ser sumo” y la fuente de
la Sabiduria creada habitante de la ciudad de arriba, libre y eterna,
“nuestra madre” (XII 15,18-20:PL32, 832-833).

Hacia ella peregrinamos. Y: “A quién te hizo le digo que me posea
también a mi en ti, porque también me hizo a mi. Anduve perdido
como oveja descarriada, pero tengo la esperanza de verme llevado
en los hombros de mi pastor, que es también tu constructor” (XII
15,21:PL32, 833) y su “bienestar siempre unida a Dios” (XII 15,22:
PL32, 834). A los que la rechazan, Agustin les pide que abran un ca-
mino hacia esa Jerusalén, “mi patria” y “mi madre”, cuyo Dios es su
rey y su esposo, sus “delicias castas e intensas”, y del que él no se apar-
tara “hasta tanto me recojas, todo cuanto soy, de esta dispersion y deformidad,
me conformes y confirmes eternamente, Dios mio y misericordia mia, en la paz
de aquella madre castisima, donde estdn las primicias de mi espiritu y de don-
de me viene la certeza de todo esto” (X11 16,23:PL32,834)(cursiva mia).

3.4. Sentidos de “cielo y tierra”

Por otra parte, el significado de “cielo y tierra” seria la sintesis de
“la totalidad del mundo visible” (XII 17,24:PL32, 835). Otros diran
que “cielo y tierra” designan todas las obras visibles e invisibles, mate-
riales y espirituales, en un caso “informes”, sin haberlas desarrollado,
y en otro con “los seres separados y debidamente ordenados” (XII
17,25-26:PL32, 835). Agustin no ve problema en estas “interpretacio-
nes diversas” (XII 18,27:PL32, 836). Lo cierto es que todas son obra
de Dios y de El “proceden todas”, aunque “todas las cosas formadas de
una materia informe primero fueron informes y luego formadas” (XII
19,28:PL32, 836). Con todo, por “creé Dios el cielo y la tierra”, unos
entienden “la materia informe de la criatura espiritual y la corporal”,
donde el cielo y la tierra estaban atun confusos (XII 20,29: PL32, 837).
Otros que “Dios hizo toda la masa de este mundo corpéreo, con todas



134 DOMINGO NATAL ALVAREZ, OSA

las naturalezas manifiestas y conocidas que contiene” y ahora vemos.
Otros, por cielo y tierra entienden la parte “superior e inferior, con la
totalidad de las criaturas que en ellas hay y que nos son conocidas y
familiares” (XII 21,29-30:PL32, 836-837).

Dice Agustin que la Escritura apenas habla de “la materia infor-
me” pero que tampoco cita otros seres como la diversidad de angeles,
y, por eso, no hay que hacer la materia “coeterna con El” aunque el re-
lato no diga cuando fue creada (XII 22,31: PL32, 838). Y, en cuanto a
las discrepancias, lo importante es: “Que juntos nos acerquemos a las
palabras del Libro” y: “Que busquemos en ellas Tu voluntad a través
de la voluntad de tu servidor por cuya pluma nos las ha comunicado”
(XII 23,32; 24,33:PL32, 839). Y, que esas discrepancias no vengan
de aferrarse al “propio parecer no por ser cierto, sino por ser suyo”,
pues todos debemos amar la verdad que “no es mia” sino “de todos” y
participar “en el bien comun” sin rebotarse al propio. Asi, el estudio de
la Ley nos lleva a “la caridad”y a “la verdad inmutable”, a no inflarnos “con
motivo de lo que estd escrito” y a amar a Dios y al prdjimo (XII 25,34-35:
PL32, 839-840) (cursiva mia).

3.5. Aprender de la Escritura guia de las naciones

A Agustin le hubiera gustado ser Moisés para “dispensar, por me-
dio del ministerio de mi corazén y de mi lengua, aquellas Escrituras
que en el futuro habian de redundar en tanto provecho a todas las na-
ciones y que, desde la cumbre de su autoridad, iban a prevalecer por
encima de todas las palabras del orgullo y de la mentira por todo el
orbe de la tierra” (XII 26,36:PL32, 841). Pues la Escritura es una fuen-
te que riega a todos con su “limpida verdad” y edifica de forma “sana
su fe, por la que sostienen con firmeza que Dios hizo todas las natura-
lezas que sus sentidos perciben en toda su maravillosa variedad” (XII
27,36: PL32, 841). Y, pide el Santo que si algun “pollito implume” se
sale de ese nido de las Escrituras que su angel “lo reponga en el nido
hasta que aprenda a volar” (XII 27,37: PL32, 841). Hay otros que ya
revolotean por esas arboledas, con diversas interpretaciones, del cielo
y la tierra, informe o visible. En todo caso, dice Agustin: “Insdlita y
muy ardua, Sefor, es la visién contemplativa de tu eternidad, creado-
ra inmutable de realidades mudables, y por eso tiene prioridad sobre



DIOS, CREADOR DEL CIELO Y DE LA TIERRA, SEGUN S. AGUSTIN 135

ellas”. Logicamente, la materia precede a lo que se hizo de ella, pero
no es su causa, y ocupa el altimo lugar del escalafon porque “las co-
sas dotadas de forma son, l6gicamente, mas perfectas que las cosas
informes. La precede la eternidad del Creador, para que fuese hecha
de la nada la sustancia de la que fueran hechas todas las cosas” (XII
29,40:PL32, 843).

3.5.1.  Valorar las diversas opiniones con amor a Dios y al projimo

Ante esta diversidad de opiniones que Dios tenga piedad de no-
sotros y actie de arbitro para que usemos “de la ley segun el fin del
precepto que es la caridad” (XII 30,41: PL32, 843). Dice Agustin que
no sabe “El sentir de Moisés”, pero “sé que son verdaderas aquellas
opiniones, excepto las carnales o materialistas, de las que he dicho
lo que he considerado oportuno” (XII 30,41:PL32, 844). Pero, a “los
pequeniuelos de buena esperanza no les asustan las palabras del Li-
bro, sublimes en su humildad y copiosas en su concision”: “Amémo-
nos unos a otros” y amemos al “Dios nuestro, fuente de la verdad” y
honremos a “tu servidor, dispensador de esta Escritura, lleno de tu
espiritu” por “laluz de la verdad” y por “los frutos de la utilidad” (XII
30,41:PL32, 844).

Asi, S. Agustin insiste en admitir todas las interpretaciones verda-
deras, sean dos, tres o cuatro, y desde el fondo de su corazén declara
que “preferiria escribir de modo que en mis palabras hallara eco todo
cuanto de verdad pudiera captar cada cual en estos temas”, sin caer en
falsedad, pues el que las escribié pensaba “toda la verdad que en ellas
hemos podido encontrar y la que no hemos podido aun hallar, pero
que puede encontrarse en ellas” (XII 31,42:PL32, 844). Y, si algo dejo
de ver el escritor, lo mostrara el Espiritu “a los lectores del porvenir”,
aunque “el sentido que él pens6 seria, sin duda, el mas relevante de
todos”. En todo caso, que “seas tu el que nos apaciente, y que no sea
el error el que juegue con nosotros” (XII 32,43:PL32, 844). Agustin
quiere buscar “un sentido Unico, que ti me inspires como verdadero,
seguro y bueno”, y ofrecerlo de modo perfecto, pues sino nunca termi-
nara de comentar estos libros. Pero, si no consigue tanto, que “consiga
expresar lo que tu verdad pretende decirme con palabras de aquél,
a quién también comunicé lo que ella quiso” (XII 32,43:PL32, 844).



136 DOMINGO NATAL ALVAREZ, OSA

3.6. Mi amor es mi peso. El Espiritu Santo nos eleva al Creador

Al comenzar el libro XIII de sus Confesiones, Agustin invoca al
Dios de la misericordia que no le habia olvidado “cuando yo me habia
olvidado de Ti” y le ha menudeado sus llamadas para que “me volvie-
se y te llamara a Ti que me llamabas” (XIII 1,1:PL32, 845). Ademas,
no le ha castigado sino premiado, como obra suya, aunque a Dios no
le era util ni Agustin le cultivaba. Pero, ahora “estoy para servirte y
darte culto, para que mi bienestar me venga de ti” (XIII 1,1:PL32
845), pues he recibido “la existencia de la plenitud de tu bondad” y
todas las cosas han recibido “de Ti, Bien sumo y uno, al ser todas muy
buenas” sin mérito ninguno por su parte (XIII 2,2:PL32, 845).

Y, asi, para Agustin, es “un bienestar unido siempre a Ti, que eres
nuestra luz”, para no caer de nuevo en las tinieblas que “fuimos un
tiempo”, y ahora ser “luz en Cristo” (Ef 5, 8) (XIII 2,3:PL32,846).Y,
por su gracia, recibimos “la vida feliz” al ir “hacia Ti, que eres el uni-
co Ser simple para quien no es cosa distinta la vida y la vida feliz, ya
que Tu mismo eres tu propia felicidad” (XIII 3,4:PL32,846). Y, por
su Espiritu, que se cierne sobre las aguas del bautismo, nos lleva a la
perfeccion y el descanso pues “cuando se dice que el Espiritu reposa
sobre alguien, a éste le hace reposar en El”. Y, a la criatura, “le hace
retornar a su Creador, vivir mas y mas junto a la fuente de la vida y
ver en su luz la luz para ser perfeccionada, iluminada y beatificada”.
Y, asi, tenemos “la Trinidad, mi Dios, Padre, Hijo y E. Santo, Creador
de todas las cosas” (XIII 4-6: PL32, 847).

Y, a partir de aqui, dice el Santo, que todo el que pueda siga al
Apostol que dice: “Tu amor se ha derramado en nuestros corazones por
virtud del Espiritu Santo que se nos ha dado (Rom 5,5), que nos ensefia
las cosas espirituales y nos muestra el camino encumbrado de la ca-
ridad, que dobla la rodilla por nosotros ante Ti, para que conozca-
mos la ciencia excelsa del amor de Cristo” (XIII 7,8:PL32, 847). Pues,
aqui “se trata de amores”: por una parte del amor mas bajo, de nuestras
“preocupaciones y afanes” y, por otra de “la santidad de tu Espiritu
que nos eleva mas alto por amor de la seguridad, para que tengamos
bien aupado nuestro corazon cerca de ti”...“y desemboquemos en el
descanso soberano” (XIII 7,8:PL32, 848). Pues, cay6 el angel y cayo
el hombre, y todo seria tinieblas si Tt no hubieras hecho la luz para



DIOS, CREADOR DEL CIELO Y DE LA TIERRA, SEGUN S. AGUSTIN 137

que “toda inteligencia obediente de la ciudad celeste se adhiriera a
ti y descansara en tu Espiritu” y, asi, no sea ya “un abismo de tinie-
blas sino que ahora es luz en el Senor” (XIII 8,9:PL32, 848). De este
modo, encontramos la felicidad, que s6lo Dios puede darnos y como
dice Agustin: “Sélo sé una cosa: que me va mal lejos de Ti, y no sélo
fuera de mi, sino incluso en mi mismo. Y que toda riqueza que no es
mi Dios es pobreza” (XIII 8,9: PL32, 848). Pues todas las cosas tienen
su peso y el peso del hombre es el amor. Y, por el E. Santo, que es
amor, “descansamos, en El, Te gozamos”, pues: “Mi amor es mi peso, él
me lleva adonde soy llevado. Es tu Don el que nos enciende y nos lleva hacia lo
alto; nos enardecemos y avanzamos. Subimos los peldarios del corazon y canta-
mos el cantico de las gradas. Con tu fuego, con tu fuego bueno, nos enardecemos
y avanzamos, porque avanzamos hacia arriba, a la paz de la Jerusalén. iQué
alegria cuando me dijeron: vamos a la casa del Sefior! En ella nos acomodard
la buena voluntad, hasta el punto de no pretender mds que eso: permanecer
alli por toda la eternidad”. “Y dichosa la criatura que no ha conocido otro
estado” (X111 9,105 10,11:PL32, 849). Agustin pide asi: Sélo Dios es la
Luz, que El nos ilumine a todos.

Aqui, Agustin describe la imagen de la Trinidad en el hombre
que es: “ser, conocer y querer. Pues yo existo, conozco y quiero. Exis-
to sabiendo y queriendo. Sé que existo y que quiero. Quiero existir y
saber”. Las tres cosas son una vida “siendo una la vida y una la mente
y una la esencia”. Y, pide le Santo, a cada uno, “en presencia de si mis-
mo: que profundice en si mismo, que veay que luego me hable” (XIII
11,12:PL32, 849). Luego, recuerda al Dios tres veces Santo (Is 6,3; Ap.
4,8), y que en su nombre, Padre, Hijo y E. Santo, hemos sido bauti-
zados, y nuestras tinieblas se hicieron luz en la Iglesia, de modo que:
“Nuestras propias tinieblas se nos hicieron antipaticas, y nos volvimos
hacia Ti y se hizo la luz. Y, mira el resultado: si en otro tiempo fuimos
tinieblas, ahora ocurre que somos luz en el Serior” (XIII 12,13:PL32, 850).

3.7. Mi alma tiene sed del Dios vivo y su Palabra

Pues, “nuestra alma tiene sed del Dios vivo” y queremos “ver el
rostro de Dios”: El nos envi6 las riadas de los dones del Espiritu que
“alegran la ciudad de Dios” y: “Por El suspira el amigo del Esposo,
al contar ya con las primicias del Espiritu, pero gimiendo todavia en



138 DOMINGO NATAL ALVAREZ, OSA

espera de la adopcion, de la redencién de su cuerpo” para unirse al
Esposo (XIII 13,14: PL32, 851). Pero, entre tanto, ain decimos: “Dios
mio, {donde estas?”. Pero, el Espiritu, por la Escritura, nos invita a es-
perar en el Sefior, a ser valientes, a tener dnimo y esperar en el Seior, pues
Dios “vivificard nuestros cuerpos mortales por virtud de su Espiritu que habi-
ta en nosotros” (Rm 8,11), pues, asi es como: “somos hijos de la luz e hijos
del dia no de la noche ni de las tinieblas” (1Ts 5,5) (XIII 14,15:PL32, 851).

Porque, el Senor extendié sobre nosotros el firmamento de las
Escrituras, que es como una piel que nos protege de nuestra fragili-
dad, pues “no conocemos otros Libros que tanto anulen la soberbia,
que tanto desbaraten al enemigo y a quién, al defender sus propios
pecados, se opone a una reconciliacién contigo”, ni que tanto per-
suada “a fin de amansar y hacer décil mi cuello para llevar tu yugo”
(XIIT 15,17:PL32, 852). A Agustin le gustaria ser como los angeles
que: “Leen, eligen y aman” el plan de Dios, en todo, y ver que se cum-
ple lo que dice el Sefior: “el cielo y la tierra pasaran, pero tus palabras no
pasaran” (Mt 24,35). O, como dice Agustin: “Pasan los predicadores
de tu palabra de esta vida a la otra, pero la Escritura se extiende sobre
los pueblos hasta el fin de los siglos” (XIII 15,18:PL32, 852).

3.8. La Palabra de Vida, las obras de misericordia y la contem-
placién

Esa Palabra permanece para siempre, ya la hemos visto en su Hijo
que “nos ha acariciado, nos ha inflamado de su amor, y corremos tras
la estela de sus perfumes”, pero aun no le vemos “tal cual es” como
cuando “seremos semejantes a El”. Pues: “Verle tal cual es, Sefior, es
nuestra prerrogativa, de la que ain no gozamos” (XIII 15,18:PL32,
853). Asi, ni tenemos “la plenitud del ser” ni “el conocimiento pleno”,
pues el hombre es “tierra reseca” que “no puede iluminarse con su
propia luz, tampoco puede saciarse de sus propios recursos: Porque en
ti estd la fuente de la vida, y tu luz nos hace ver la luz” (Sal 35,10) (XIII
16,19:PL32, 853).

Y, asi, es Dios quién nos riega con su “fuente secreta y dulce” para
que demos fruto, en “obras de misericordia”, amando al préjimo, y
ayudandole en sus “necesidades materiales” como queremos que nos



DIOS, CREADOR DEL CIELO Y DE LA TIERRA, SEGUN S. AGUSTIN 139

ayuden cuando “lo necesitamos” (XIII 17,21:PL32, 853). Entonces,
brotard la verdad de la tierra y la justicia desde el cielo, al compartir “nuestro
pan con el hambriento, vestir al desnudo” e invitar a “nuestra casa al po-
bre que carece de techo”, sin cerrarnos a nuestra propia carne. Y, asi,
“lleguemos a las delicias de la contemplacion, alcanzando la elevada
Palabra de la vida. Aparezcamos como luminarias en el mundo, fijos
en el firmamento de la Escritura” (XIII 18,22:PL32, 854). Estos dones
son el sol, la luna y las estrellas de la vida espiritual en el mundo.

3.9. Pas6 lo viejo, llega el hombre nuevo por Espiritu Santo amor

Entonces, seremos hombres nuevos que caminan a la luz del dia y
Dios nos coronara el afio con sus bienes, “enviando trabajadores a su

mies, en cuya siembra otros trabajaron, e incluso enviandolos a otras
sementeras” (XIII 18,22:PL 32, 854). Pues a uno le da “la palabra

de sabiduria, como luminaria mayor”, para que ilumine a todos, “a
otro la palabra de ciencia, segtin el mismo Espiritu, como luminaria
menor. A otro, la fe; a otro, el don de curaciones; a otro, operaciones mila-
grosas; a otro, la profecia; a otro, el discernimiento de espiritus; a otro, el don
de lenguas”. “Todas estas obras las realiza un tnico y mismo Espiritu,
repartiendo sus propios dones a cada uno segun quiere, para comin
utilidad” (XIII 18,23:PL32, 854). Y, nos da a comer manjares sélidos
por la sabiduria divina: la fe, “una visiéon maravillosa, aunque sélo
sea, al presente, a través de signos, tiempos, dias y afios” (XIII 18,23:
PL32, 855).

Para eso, es necesario “lavarnos, purificarnos, aprender a obrar bien y
hacer justicia al huérfano y a la viuda” y eliminar la malicia para brillar
en el mundo como arboles fecundos. E1 Maestro le pide al joven rico
que guarde los mandamientos, pues aunque ya lo ha hecho la tierra no
es fecunda: Tiene que arrancar los “zarzales de la avaricia” -vende todo
lo que tienes- 'y “dalo a los pobres y tendrds un tesoro en el cielo, y si quieres ser
perfecto, sigue al Sefior, unido a aquellos entre los que se habla sabiduria”
(XIII 19,24:PL32, 855). Solo, asi, estara, con el Maestro, “fu corazon”
y “tu tesoro”. De lo contrario, la tierra se llena de tristeza porque “las
espinas han ahogado la Palabra”. Pero vosotros, “raza escogida, débiles del
mundo, que lo habéis dejado todo para seguir al Seior, id en pos de El y con-
fundid a los fuertes. Id en pos de El, pies hermosos, y brillad en el firmamento



140 DOMINGO NATAL ALVAREZ, OSA

para que los cielos proclamen su gloria” (XIII 19, 25: PL32, 855): “Brillad
sobre toda la tierra” como luminarias del cielo y un “viento impe-
tuoso” de “lenguas como de fuego” que llevan “la palabra de la vida.
iDifundios por todas partes, fuegos santos, fuegos hermosos! Vosotros
sois la luz del mundo'y no estdis debajo del celemin. Aquel a quién os habéis
unido ha sido exaltado y os ha exaltado. Difundios y daos a conocer a

todas las naciones” (XIII 19,25:PL32, 856).

3.10. Buscad a Dios y vivira vuestro corazén

Entre tanto, “tus sacramentos” y los “gritos de tus mensajeros”
avanzaron, entre las tentaciones y los reptiles, y volaron, “junto al
firmamento de tu Libro”, ensenandoles lo que habian recibido, “en
tu bautismo”, “hasta los confines de la tierra”, segin lo necesitaban “los
pueblos, alienados de la eternidad de tu verdad” y de “tu Evangelio”
(XIII 20,26:PL32, 856). En fin: “Todas las cosas son bellas, porque las
haces Td”, que eres “indeciblemente mas bello”. Y, si Adan no hubiera
pecado, el género humano no hubiera caido en la vana “curiosidad,
con su hinchazon tempestuosa y con su inestabilidad fluctuante” (XIII
20,28:PL32, 856). Asi, se puede avanzar si el alma se apresura a “un
nuevo paso en la vida espiritual” y, a poner “los ojos en la perfeccion”

(XIII 20,28:PL32, 856).

Pues, por la Palabra, la tierra produce “el alma viva”, que no nece-
sita ya “ver para creer”, pues esta separada de las aguas “amargas de
la incredulidad” (XIII 21,29:PL32, 857). Asi, Dios planta su Palabra,
por sus mensajeros, que por la gracia de Dios produce “el alma viva”, y
todos se alimentan del Pez, Jesus Cristo Hijo de Dios Salvador (jjthis),
que los refrena del “amor de este siglo para que vivan para Ti” que
eres “la delicia vivificadora de un corazon puro” (XIII 21,29:PL32,
857). Y, entonces: “Buscad a Dios y vivird vuestra alma, para que la tierra
produzca el alma viva”: Y: “No os conforméis a este siglo” y sus sentimien-
tos de muerte: “de la inhumana ferocidad de la soberbia, del placer
indolente de la lujuria y del nombre engafioso de la ciencia”. Asi, se
amansaran las fieras y domaran “las bestias y las serpientes”, que “son
los sentimientos del alma”, y seran “inofensivas” (XIII 21,30:PL32,
857). Por lo demas, la vanidad, “la sensualidad y el veneno de la curio-
sidad son sentimientos del alma muerta”, que muere “alejaindose de la



DIOS, CREADOR DEL CIELO Y DE LA TIERRA, SEGUN S. AGUSTIN 141

fuente de la vida” y amoldandose al “siglo pasajero”. “Pero, la Palabra
de Dios, es fuente de vida eterna y no pasa”, e invita a imitar a Cristo y
a sus amigos, como S. Pablo, viviendo como la gente sencilla, obrando
“con modestia” para ser “amado por todos”, mirando a la eternidad y
luchando contra el mal (XIII 21,30-31:PL32, 858).

3.11. El hombre espiritual imagen de Dios

Dice Dios: “hagamos al hombre a nuestra imagen y semejanza, para
darnos a entender cual es tu voluntad”. Por eso, el Apéstol nos invita
a renovar nuestra “mente para poder comprobar por vosotros mismos
cual es la voluntad de Dios buena, grata y perfecta”. Para eso dijo: “haga-
mos al hombre a nuestra imagen y semejanza”. Asi, Dios nos capacita
pues: “De este modo, el hombre se renueva en el conocimiento de
Dios, segun la imagen del que le cre6, y una vez que se ha hecho
espiritual, juzga todas las cosas, es decir, todas las cosas juzgables,
mientras que a él no le juzga nadie” (X111 22,32:PL32, 858). Asi, reina
sobre todas las cosas, por su inteligencia, que capta “todo aquello que
pertenece al espiritu de Dios”, y se aleja, de “las bestias estipidas”, por
la gracia de Dios (XIII 23,33:PL32, 859).

Con todo, no debe juzgar la Ley sino observarla. Tampoco juzga
“de tu mismo Libro aunque haya algunas cosas en él que no sea lu-
minoso”. A él sometemos nuestra inteligencia. Tampoco juzgamos a
los hombres espirituales, que s6lo Dios conoce bien, ni a “las turbias
multitudes de este siglo” pues no sabemos quién “llegara a gustar la
dulzura de tu gracia y quién se estancara en la amargura perpetua de
la impiedad” (XIII 23,33:PL32, 859). Asi que “el hombre espiritual”
aprueba lo que es recto y desaprueba lo vicioso, en los sacramentos,
como el del Pez (Cristo), “alimento de la tierra piadosa”, y “en la ac-
tuacion y en las costumbres de los creyentes, en las limosnas, compa-
rables a la tierra fecunda” y, en el “alma viva”, los sentimientos man-
sos, castos y piadosos, para impulsar su “correccion” (XIII 23,34:PL
32, 860).



142 DOMINGO NATAL ALVAREZ, OSA

3.12. Algunos simbolismos y su interpretacién en obras buenas

Es dificil interpretar bien el pasaje: creced y multiplicaos, como ocu-
rre con otros textos, tanto en el sentido literal como en el figurado.
“En todos estos elementos encontramos multitudes, fecundidades e
incrementos”, materiales y espirituales, y tenemos variedad de inter-
pretaciones. “Asi se colma de gérmenes humanos la tierra, cuya aridez
se trasluce en el afan de saber. Y como sefora de este afan campea
la razon” (XIII 24,37: PL32, 861). Sobre el simbolo de la hierba y los
arboles, el santo cree hablar, no de su cosecha, sino de parte de Dios,
si dice que estos frutos de la tierra representan, “alegéricamente las
obras de misericordia que en las necesidades de esta vida nos brinda
la tierra fecunda”. De estas obras, debidas a los que predican “los divi-
nos misterios”, habla Pablo con sus fieles de Macedonia, los Filipenses
y Onesiforo que “no se avergonzo de sus cadenas” (XIII 25,38:PL32,
862).

Pero, no se trata tanto de las cosas que se dan o reciben sino de
la intencién con que se dan y del don del amor. De eso se alegra el
Apostol, “hombre renovado en el conocimiento de Dios”, “de su bue-
na accion, no del alivio de la propia estrechez”, pues: “Yo no busco
el don, sino el fruto”. Se trata del fruto del que acoge al profeta “por
ser profeta”, al justo “por ser “justo” o al discipulo “por ser discipulo”
(XIII 26,40-41: PL32, 863). De este modo, la solidaridad en las difi-
cultades de la vida debe hacerse, “con una recta y santa intencion”,
pues de otro modo no es posible alegrarse “de los dones al no ver fruto
alguno todavia” (XIII 27,42:PL32, 863).

3.13. Todas las cosas creadas eran muy buenas

Dios y nosotros vemos que todo cuanto hizo “era muy bueno”.
Siete veces dices que “era bueno lo que hiciste”. Y, la VIII* vez, “ya no
son simplemente buenas, sino muy buenas, porque estaban todas jun-
tas” y en armonia (XIII 28,43:PL32, 863). Por otra parte, dice Dios:
“lo que dice mi Escritura lo digo yo”. Ella lo dice en el tiempo, pero
por encima del tiempo, “porque es estable conmigo en una eternidad
semejante a la mia” (XIII 29,44:PL32, 864). Asi, Agustin ya ha sabo-
reado “la dulzura de Tu verdad” y le desagrada que algunos digan que



DIOS, CREADOR DEL CIELO Y DE LA TIERRA, SEGUN S. AGUSTIN 143

Dios cre6 por necesidad los cielos y los astros, o que aseguren que ya
existian antes, y Dios los habria ordenado contra sus enemigos para
evitar su rebelion (XIII 30,45: PL32, 864). O que digan que otros
muchos seres los cre6 un “espiritu hostil” y otra naturaleza “enemiga
tuya” de las regiones inferiores del universo. Para S. Agustin los que
dicen esto “son unos locos que no ven a través de tu Espiritu las obras
que hiciste, ni te conocen en ellas” (XIII 30,45:PL32, 865), o sea los
maniqueos. S. Pablo nos dice que: “lo que es de Dios nadie lo conoce, sino
el Espiritu de Dios” (1Cor 2,11). Y, todos los que saben, ven o conocen
lo que es de Dios, ven “en el Espiritu de Dios que una cosa es buena,
no somos nosotros, es Dios quien ve que es buena” (XIII 31,46:PL32,
865). Pero algunos aman mas la creacion que al Creador, porque no
tienen el Espiritu por el que: “e/ amor de Dios ha sido derramado en nues-
tros corazones por el Espiritu Santo que nos ha sido dado” (Rom 5,5). Pues:
“A través del Espiritu vemos que es bueno lo que de cualquier modo
existe, porque proviene de aquel que existe no de cualquier modo,
sino que es el ES” (XIII 31,46:PL32, 865).

3.14. Gracias a Dios, dador de todo bien, por toda la creacién
que invita a alabarle y a descansar en él

En fin, Agustin da gracias por toda la creacion espiritual y mate-
rial, “en su absoluta totalidad”, luz y tinieblas, cielo, tierra y mar. Por
las “aguas reunidas en los vastos espacios del mar, y la tierra firme”.
Por “las luminarias brillando desde arriba”: el sol, la luna y las estre-
llas, que “senalan el tiempo”. Por el elemento himedo, pletérico de
vida en la tierra y en el aire que facilita el vuelo de las aves. Por toda
la tierra, los animales irracionales, y el hombre creado a “Tu imagen
y semejanza, es decir, en virtud de la razon y la inteligencia”, que rige
la accion en el hombre a la mujer. Hace aqui Agustin comentarios,
sobre la mujer y el varén, como heredero, de la gran incultura clasica,
sobre este tema. Por lo demas: “Cada cosa en particular es buena, y en
conjunto todas son muy buenas” (XIII 32,47:PL32, 866).

Todas las obras alaban a Dios para que nosotros le amemos y
nosotros le amamos para que ellas le alaben. Las obras estan parcial-
mente ocultas y en parte manifiestas, pues de la nada fueron hechas
por Dios, pero no de Dios, sino de una materia “concreada” por El



144 DOMINGO NATAL ALVAREZ, OSA

pero “de modo que la forma siguiese a la materia sin intervalo tempo-
ral alguno” (XIII 33,48:PL32, 866). Luego, Dios hace “en el tiempo
las obras”, que tenia predestinadas segun sus designios, y “organi-
za nuestra desorganizacion”. Y, su Espiritu bueno, borraba nuestras
tinieblas y pecados, y animaba los “anhelos de los creyentes” para
realizar “las obras de misericordia, llegando incluso a distribuir las

riquezas terrenales entre los pobres para alcanzar las celestiales” (XIII
34,49: PL32, 867).

Pues, Dios enciende las luminarias de los santos, llenos de “la pa-
labra de la vida”, “de dones espirituales” y “una autoridad sublime”, y
con los milagros y las palabras del “firmamento del Libro” instruye a
los gentiles (XIII 34,49:PL32, 867). Renovo el “alma viva” de los cre-
yentes “a su imagen y semejanza”, y la mortificacion de lo desordena-
do somete lo irracional a lo racional y la “mujer al varén”. Y, todos los
ministerios fueron “socorridos por los mismos fieles mediante apor-
taciones fecundas”. Asi, todas estas cosas “son muy buenas, porque
T las ves en nosotros, Ta que nos diste el Espiritu para verlas y para
amarte en ellas” (XIII 34,49:PL32, 867).

3.15. Oracioén final

Y, al fin: “Serior Dios, ya que nos lo has dado todo, danos la paz: la paz
del reposo, la paz del sabado, la paz sin ocaso” (XIII 35,50: PL32, 867).
Pues las cosas tienen manana y tarde y pasaran, pero el dia 7° no
tiene ocaso, “lo has santificado para que dure para siempre” (XIII
36,51:PL32, 867). Y, el dia de tu descanso es una prediccion del nues-
tro, pues segun el “Libro: también nosotros, una vez realizadas nues-
tras obras, que son también muy buenas porque Tu nos las has dado,
descansaremos en ti en el sabado de la vida eterna” (XIII 36,51:PL32,
868). “También entonces descansaras en nosotros como ahora obras
en nosotros”...“Pues, Tu, Sefor, estas siempre obrando y siempre des-
cansando” (XIII 37,52: PL32, 868). “Nosotros vemos lo que hiciste
porque existe, y existe porque tu lo ves” (XIII 38,53: PL32, 868). Por
fuera vemos que “existe” y, por dentro, “que es bueno”. Pues: “T uni-
co Dios bueno, nunca dejaste de hacer el bien”. Nosotros lo hacemos
por el don de tu Espiritu y “nuestras obras son buenas por ser don
tuyo, pero no son eternas. Después de ellas esperamos descansar en tu



DIOS, CREADOR DEL CIELO Y DE LA TIERRA, SEGUN S. AGUSTIN 145

gran santificacion” (XIII 38,53:PL32, 868). Pues, Dios es todo reposo
y paz, y, nadie puede dar a entender esto a otro: “A Ti hay que pedir-
telo, en Ti hay que buscarlo, a Ti hay que llamar. Asi, asi se obtendra,
asi se hallara, asi se nos abrira” (XIII 38,53: PL32, 868).

DOMINGO NATAL ALVAREZ, OSA






