CruD-Ra 234-1 (2021) 75-106

Confio en el Dios Padre todopoderoso
que se fia del hombre

RESUMEN

Los cristianos dan por supuesto el significado y el alcance de las primeras
palabras de su Credo. Pero en ellas se encierra un profundo contrasentido,
solo comprensible a la luz del acontecimiento de Jests de Nazaret. Agustin
de Hipona las confiesa desde su propia experiencia de convertido, de hombre
soberbio que se ha visto transformado por la presencia y accién amorosas, en
los avatares de la historia y por medio de ayudas humanas, de un Padre que
le ha dado la existencia, lo ha buscado pacientemente y lo ha devuelto a la
vida. De esta manera, proclama que se puede confiar en un Dios Padre To-
dopoderoso que es consecuente con la decision de haber creado un alguien
distinto a él.

PALABRAS CLAVE: Paternidad, trascendencia inmanente, presencia eficaz, ac-
cion respetuosa, omnipotencia de la misericordia

ABSTRACT

Christians take for granted the meaning and scope of the first words of their
Profession of Faith. But these words contain a deep contradiction, only un-
derstandable in the light of the event of Jesus of Nazareth. Augustine of Hi-
ppo makes a confession of these words from his own experience as a convert,
from a proud man who has been transformed by the presence and loving
action of a Father, who acts in the midst of the trials of history and through
human help; a Father who has given him life, and has patiently searched him
and brought him back to life. In this way, he proclaims that an Almighty God
the Father, can be trusted since he is coherent with the decision of creating
someone different from himself.

KEY WORDS: Paternity, immanent transcendence, effective presence, respec-
tful action, omnipotence of mercy.




76 ENRIQUE GOMEZ GARCIA, OAR

A nadie le pasa desapercibido que la fe del cristiano resulta
desconcertante. No tanto porque carezca de una racionalidad in-
terna, pues no en vano confiesa la encarnacion del Logos (cf. Jn
1,14), sino porque dicha racionalidad se le escapa a la humana.
El profeta proclamaba la desproporcion entre ambas logicas (cf.
Is 55,8); el apostol, que el designio del Padre escandaliza a otros
creyentes y resulta insulso para quienes viven segun sus criterios
(cf. 1Cor 1,23).

La contradiccion, por consiguiente, le es inherente a nuestra fe.
Y todo por la manera como ese Padre reina en el mundo. En efec-
to, la tensionalidad temporal que le es propia (cf. Mc 9,1; 14,25;
Lc 11,2.20.21-22) dota al creyente de una conciencia escatologica
que lo envuelve y vitaliza (cf. 1Cor 16,22; Ap 22,20), como expresa
Agustin en su reflexion sobre la esperanza y con su continua dife-
renciacion entre camino y patria I. Ademas, el reinado de Dios se
sustenta en la inversion de valores que personificé Jesus de Nazaret
a lo largo de su vida (cf. Mt 5,3-12; 18,3-4; 19,23-30; 20,1-16; 21,31;
Mc 10,35-45) y que, sin duda, le granje6 la enemistad de los pode-
rosos del momento.

Precisamente el simbolo de la fe, es decir, ese camulo de verda-
des con el que los cristianos se reconocian mutuamente como tales,
se inicia con la plasmacion de dicha paradoja: Creo en Dios Padre
todopoderoso. Que Dios ‘lo pueda todo’ parece connatural a lo divi-
no. No resulta tan propio de la divinidad, empero, que adquiera el
rostro personal de una cercania tal que se kenotiza hasta el punto
de compartir lo mas despreciable de lo que quiso que fuera (cf. Dt
21,23; Gal 3,13). Y es ahi donde surge la cuestion de si la vulnerabi-
lidad resulta omnipotente. A lo largo de las paginas que siguen, me
acercaré someramente al planteamiento realizado por el Obispo de
Hipona al respecto.

1 Cf. GoMEZ, E., «Homo viator. Lugar de la esperanza en la opcion vital
agustiniana», en Augustinus 45 (2000) 383-422.



CONFIO EN EL DIOS PADRE TODOPODEROSO QUE SE FIA DEL HOMBRE 77

DI10S SOBERANO: EL MISTERIO DE UNA TRASCENDENCIA
INMANENTE

Confesar a Dios como Padre nos adentra en el caracter mistérico
del Dios en el que nos confiamos. Quiza por ello, desde la fenomeno-
logia de la religion se prefiere hablar de misterio mas que de divini-
dad 2. Y es misterio no tanto porque resulte un jeroglifico para nues-
tro entendimiento 3, sino porque, como exclamaba Rahner, la palabra
‘Dios’ sugiere una realidad personal ‘excesiva’ y ‘plena’ 4. Agustin dira
‘excelsa sobre todas las cosas’ 5.

Se puede dar un paso mas. La indagacion en esta logica de la
sobreabundancia y de la plenitud desemboca en que el caracter mis-
térico de lo divino se asienta en el eterno contrasentido de una tras-
cendencia al mismo tiempo cercana, inmanente, salvifica, tal como
declaran fenomenologos y teélogos 6. Estamos ante la socorrida intui-
ci6n de Rudolf Otto cuando se refiere al temor y, al mismo tiempo, a
la entranable fascinacién que genera en el hombre estar ante lo Sagra-
do, o ante la condensacién por parte de Jon Sobrino de un Jests que
sentia a Dios como Padre, pero sin olvidarse nunca de que era Dios 7.
Siglos antes se hacia eco Agustin de esta dialéctica y declaraba:

2 Cf. MARTIN VELASCO, ., Introduccion a la fenomenologia de la religion, Trotta,
Madrid 2017, pp. 117-160.

3 Cf. Frago, M., «Dios, {problema o misterio?», en BERMEJO PEREZ, D.
coord.), ¢Dios a la vista?, Dykinson, Madrid 2013, pp. 149-172.
Yy PP

4 Cf. RAHNER, K., «Sobre el concepto de misterio en la teologia catdlica»:
ET, 1V, 53-101; Ip., Curso fundamental sobre la fe, Herder, Barcelona 1979, pp. 74-
95; Ip., “Misterio”: SM, IV, cols. 710-718; J. RATZINGER-BENEDICTO X VI, Jesiis de
Nazaret. I, La Esfera de los Libros, Madrid 2007, p. 62. Interesante sintesis teologica,
a la vera de la propuesta de GESCHE, A., cf. PRADO POSTIGO, A. de, Con infinito
exceso, Sal Terrae, Santander 2016.

5 Cf. conf 2,6,13; Io. ev. tr. 21,3.

6 Cf. MARTIN VELASCO, J., «Creo en Dios Padre», en GONZALEZ DE CARDEDAL,
O. (ed.), El credo de los cristianos, Narcea, Madrid 1982, pp. 23, 27; TORRES QUEIRUGA,
A., Creo en Dios Padre, Sal Terrae, Santander 1988, p. 74; CORDOVILLA, A., «El
misterio de Dios», ID. (ed.), La ldgica de la fe, UPCo, Madrid 2013, p. 97; VITORIA
CORMENZANA, F. J., El Dios cristiano, UDe, Bilbao 2008, p. 35.

7 Cf.Otro,R., Lo Santo, Alianza, Madrid 1985; SOBRINO, J., Jesucristo liberador,
Trotta, Madrid 1991, p. 183.



78 ENRIQUE GOMEZ GARCIA, OAR

“Creo en Dios Padre todopoderoso”. Ved cuan pronto se dice y
cuan grande es su valor. Es Dios y es Padre: Dios por su poder, Padre
por su bondad. iQué dichosos somos los que hemos encontrado a Dios
como nuestro padre!”.

Esta dialéctica del Credo resulta irresoluble si se comprende la
trascendencia como separacion e, incluso, como oposicion; es decir,
si se considera a Dios como lo totalmente otro, en el sentido de un
alguien que se sitia frente a la obra de sus manos, como defendi6 en
su dia el deismo. Se trataria de una trascendencia de/ mundo, ampa-
rada en metaforas espaciales y con ciertos rasgos materialistas 9, que
dificilmente genera ese sentimiento de fundamento y de acogida que
haga confiarse en ese misterio.

Concluye de forma distinta la busqueda, sin embargo, si se la
concibe por implicacién o por otreidad, como manifest6 Xabier Zu-
biri con su trascendencia en las cosas. La teologia contemporanea la
presenta desde una doble perspectiva: la ontolégica, expresada por
Nicolas de Cusa con su ‘coincidencia de los opuestos’; y la ética, desa-
rrollada por Adolphe Gesché. Segun este, la auténtica trascendencia
dignifica al otro, puesto que respeta su autonomia y hace que él mis-
mo se transcienda, con lo que a Dios se lo idolatra cuando se accede
a €l con supersticion, esto es, cuando se le sobreanade algo a lo que
es (super-stitio) 10. Entonces el misterio ya no se experimenta como un
rival, sino como el compaiero de viaje que sostiene, anima e impulsa,
a decir del profeta Miqueas (cf. Mi 6,8).

Desde su teologia existencial, reflejada en las Confesiones, el Obis-
po de Hipona repara en esta paradoja fiducial, y lo hace confiado y
sin sobresaltos, quiza porque su vivencia no ha incurrido en el doble
defecto de la disociacion pascaliana entre el ‘Dios de los fil6sofos’ y el

8 5. 213,2.

9 Cf. NOLAN, A., Jesis, hoy, Sal Terrae, Santander 2017, p. 228.

10 Cf. ZuBIry, X., «Irascendencia y fisica», Gran Enciclopedia del Mundo, vol.
18, Bilbao 1961, cols. 419-424; KEHL, M., Contemplo Dios toda su obra y estaba muy
bien, Herder, Barcelona 2009, pp. 388-389; BOTTIGHEIMER, Ch., ¢Como actiia Dios

en el mundo?, Sigueme, Salamanca 2015, p. 75; GESCHE, A., El sentido, Sigueme,
Salamanca 2004, pp. 38-39, 73, 126-127.



CONFIO EN EL DIOS PADRE TODOPODEROSO QUE SE FIA DEL HOMBRE 79

‘Padre de Jests’, como son: definir a aquel por su poder omnimodo y
obviar el amor de este como realidad que le es propia !l. La entranable
oracion que le dirige al Padre cuando finaliza la revision de la ingente
y gratuita misericordia derramada a lo largo de su azarosa busque-
da compendia, ademas de una notable descripcion de la experiencia
religiosa, dos axiomas advertidos como complementarios, e incluso
como uno: que Dios estaba en él y que él estaba en Dios 12.

Ya habia asumido esta dialéctica en los primeros compases de su
alabanza, cuando formula el conocido aforismo de que Dios es lo mas
intimo a uno mismo, a la vez que lo mas supremo de lo supremo 13.
Porque es excelso, Agustin se maravilla de que pueda estar contenido
en las realidades creadas, y que una pequenia mota de la creacion pueda
alabarlo. Proyecta asi la trascendencia inmanente del Dios Padre desde
la perspectiva de que es, al unisono, el siempre mayor y el siempre me-
nor, como siglos mas tarde sintetiza un famoso adagio jesuitico 4.

Por lo que se refiere a la primera parte de la maxima, en absoluto
lo piensa el Hiponense como una ausencia relacional de Dios hacia su
creacion, pues, si algo caracteriza a la divinidad judeocristiana es el
ser de, para, a merced de, entre los hombres 15. Mas bien Deus semper
maior protege la identidad sorprendente y sorpresiva de ese Dios que
se le acercaba por doquier: es insondable, inabarcable, incompren-
sible, inmanipulable, libre 16. Confesar que Dios es trascendente, en

11 Cf. TrIGO, P., Dios y Padre de nuestro Sefior Jesucristo, Sal Terrae, Santander
2020, pp. 56-62.

12 Cf. conf. 10,27,38; Gen. litt. 8,26,48. En su argumentacion, tiene presente
el aforismo estoico de Hch 17,12-18 (cf. ¢. Max. 1,12). De ella parte la profunda
reflexion de GELABERT, M., «{Dios en las cosas o las cosas en Dios?», en Ciencia
Tomista 138 (2011) 133-150.

13 Cf. conf 3,6,11.

14 Cf. BERGOGLIO, J. M., Meditaciones para religiosos, Mensajero, Bilbao 2014,
pp- 37-38.

15 Cf. DE ANDRADE, B., Dios en medio de nosotros, Secretariado Trinitario,

Salamanca 1999, pp. 275-328; Sanz Giménez-Rico, Cercania del Dios distante, UPCo,
Madrid 2002.

16 Cf. s. 52,16; 117,5; ciu. 10,12. Vitoria Cormenzana centra dicha incom-
prehensibilidad divina en la dificil conjugaciéon de una trascendencia inmanente
(cf. El Dios cristiano... 39).



80 ENRIQUE GOMEZ GARCIA, OAR

definitiva, consiste en reconocer que es €l, y no una realidad creada;
que es misterio, que es soberano 17.

Mas para Agustin dicha soberania no se corresponde con un uso
arbitrario de su poder, como se verd mas adelante, sino con su hu-
mildad, que expresa su amor infinito, tal como refleja el semper minor.
Asi lo reconoce, por ejemplo, en un contexto antidonatista, cuando
explica el nombre de Efrain (la fructificacion) y, a laluz de Jn 12,24.32
y 1Cor 1,25, asocia a Cristo la energia oculta y la fragilidad visible
del grano de trigo que germina en la tierra, de modo que lo débil de
Dios destella como mas fuerte que los hombres 18. El Dios soberano
(nobilitas), por tanto, es el Dios humilde y débil (infirmitas), porque su
trascendencia se verifica en la inmanencia de la historia, personifi-
candose en Jesus de Nazaret. Asi lo expone recurriendo al simil de la
gallina, significativo para nuestro tema:

Alllegar a este punto, la sublimidad de nuestra Cabeza me esta in-
vitando a que diga algo; en efecto, €l se ha hecho débil hasta la muerte,
y asumi6 la flaqueza de nuestra carne, para congregar bajo sus alas a
los polluelos de Jerusalén, como la gallina clueca, que se enferma por
sus pequenos... Ha congregado a todos los pueblos, como la gallina
a sus pollitos, haciéndose débil por nosotros, tomando nuestra carne,
es decir, la del género humano... Esto es algo propio de la debilidad
maternal, no de la majestad perdida. Al ser realmente asi Cristo... y
habiéndose hecho asi, y habiendo tomado la carne, pero sin pecado, se
hizo participe de nuestra debilidad, no de nuestra maldad. Y asi, por
haber compartido con nosotros la debilidad, destruyé nuestro peca-
do... Que no crean los judios haber crucificado a un hombre. Aunque
él solo fue crucificado en cuanto hombre, no obstante, no se dieron
cuenta de quién era al que habian crucificado. Si lo hubieran conocido,
jamas habrian crucificado al Sefior de la gloria “.

17 Cf. en. Ps. 85,12; trin. 5,1,2.
18 Cf. en. Ps. 59,9; 79,3.

19 en. Ps. 58,1,10; cf. 40,1; 65,10; 49,5; 108,2; pec. mer. 2,17,27. Cf. AGUER,
H., «Infirmitas Christi. La debilidad de Cristo en el comentario agustiniano de los
salmos», en Teologia 32 (1978) 101-146.



CONFIO EN EL DIOS PADRE TODOPODEROSO QUE SE FIA DEL HOMBRE 81

Ahora bien, su gran acierto radica en explicar la indole mistérica
del Dios cristiano desde su experiencia de interioridad, como muestra
su buceamiento en la memoria, tabernaculo en el que habita Dios 20.
Segtn él, el Dios que contiene todo el universo puede ser al mismo
tiempo contenido en cualquiera de sus criaturas en virtud de su carac-
ter espiritual, ya que asi su presencia posibilita otras presencias distin-
tas en €l, y su inhabitacion en lo creado dota de ser a lo que existe, lo
fundamenta y le da sentido 21. Dios tiene un modo de ser tan distinto
al de las criaturas, como reflexiona desde Ex 3,14, que esta mas cerca
de nosotros “que muchas cosas que fueron hechas por €él; porque en él
vivimos, en €l nos movemos y en él somos” 22.

Es de todos conocido cémo, en un primer momento, primaba
en €l una imagen corporea de Dios, lo que le dificultaba responder
a ciertas preguntas, y como los neoplaténicos lo iluminaron con la
condicion espiritual tanto de la divinidad como del alma humana 23.
Habida cuenta de ello, a Dios ya no lo concibe espacialmente, sino
a la manera de Dios; y, por tanto, se lo deja en libertad para que sea
tal cual es, con lo que es capaz de hacerse presente en la criatura por

20 Cf. conf 10,25,36. Referido al alma, cf. doct. chr. 3,14,22. Planteamiento de
la trascendencia en clave de interioridad, cf. GOMEZ CAFFARENA, J., <Irasdencencia/
inmanencia»: Conceptos fundamentales del cristianismo, Trotta, Madrid 1993, pp. 1412-
1414; RODRIGUEZ PANIZO, P., «La experiencia cristiana de Dios como sintesis de
interioridad y trascendencia», en Revista de Espiritualidad 60 (2001) 329-349.

21 Cf. conf 10,34,52; 10,40,65. Santo Tomas de Aquino afirma que “todas
las cosas estan en Dios en cuanto estan contenidas por él”, pues “lo espiritual
contiene aquello en lo que esta” (S. Th. 1, q. 8, a. 1, ad 2).

22  Gen. litt. 5,16,34; cf. SCHNEIDER, T., Lo que mosotros creemos, Sigueme,
Salamanca 1991, 84, 137; GELABERT, M., «{Dios en las cosas..., p. 133, 136; i,
Jesucristo, revelacion del misterio del hombre, San Esteban-Edibesa, Salamanca 1997,
p- 65; KEHL, M., Contempld Dios..., p. 389. Hch 17,28, tan citado por Agustin en
este tipo de reflexiones, es uno de los apoyos biblicos con el que los cientificos
creyentes defienden el pan-en-teismo de Dios en la creacion (cf. PEACOCKE, A., Los
caminos de la ciencia hacia Dios, Sal Terrae, Santander 2008, pp. 110-111; TRACY,
D., «El retorno de Dios en la teologia contemporanea», en Concilium 256 (1994)
1003-1004).

23 Cf. conf 4,16,31; 6,3,4; 7,20,26; ciu. 8,5; 11,55 agon. 26,28; cat. rud. 20,35,6;
Gen. adv. man. 1,17,28; Gen. litt. 10,24,40. Vinculada a la espiritualidad se halla la
invisibilidad, aunque luego incluso el Padre se revele a nuestros sentidos (cf. ¢rin.
2,18,35; 3,11,22-27; ciu. 10,12.18; 16,29).



82 ENRIQUE GOMEZ GARCIA, OAR

entero, mas sin dejarse contener por ella, como deduce de Ex 33,12-13
y expresa bellamente en una alabanza de sus Confesiones:

iOh altisimo y préximo, secretisimo y presentisimo, en quien no
hay miembros mayores ni menores, sino que estas todo en todas par-
tes, sin que te reduzcas a ningun lugar! *

Mas atn, debido a su indole espiritual, Dios se presencializa en la
criatura sin anularla. Al contrario, la potencia en su ser, como sabiduria
al mismo tiempo ordenadora, guiadora e impulsadora. En su diatriba
maniquea, sostiene que Dios es al mismo tiempo interior y exterior a
la realidad mundana: exterior porque la ha creado e interior porque la
impulsa “con un poder oculto” con el que gobierna providencialmente
el movimiento de las cosas 25. De esta ‘in-existencia’ posibilitante da fe
la radicacion del amante en el amado, y viceversa, en la experiencia
amorosa. Y esto se logra sin imponerse ni violentar a la otreidad 26.

UN DI10s QUE ES PADRE”

Aun con todo, del ser mistérico de Dios importa que su trascen-
dencia inmanente se concreta en una presencia personal acogedora
en la que se puede confiar. Ese Dios trascendente se ha mostrado a
lo largo de su vida como un Padre misericordioso que sale constan-
temente a su encuentro para recibirlo de nuevo en su casa y hacerlo
participe de su herencia, como muestra el relato de las Confesiones?28.

24 conf 6,3,4; cf. qu. 2,151; ¢. 5. Ar. 30,28; ¢p. 187,4,11; ciu. 1,29. Sobre la
manera de Dios, cf. ciu. 7,30; 1,12,1.

25 Cf. Gen. litt. 5,20,41; 8,26,48.

26 Cf. RATZINGER, J., En el principio cred Dios, Edicep, Valencia 2008, p.
120. Léase desde aqui el ‘Dios subjetivo’ al que se refiere Tomas Halik, tan afin
a la experiencia agustiniana de Dios (cf. Quiero que seas, Herder, Barcelona 2018,
pp- 86, 90).

27 Soy deudor en mi exposicién de ANOZ, J., «<El Padre en la predicacion
agustiniana», en LAzZCANO, R. (ed.), Dios, nuestro Padre, CTSA, Madrid 1999, pp. 23-57.

28 Ademas de esta obra en general, cf. conf. 13,1,1; 5. 56,14; 112A,6; 344,2.



CONFIO EN EL DIOS PADRE TODOPODEROSO QUE SE FIA DEL HOMBRE 83

Agustin es consciente de la relacionalidad inherente al sus-
tantivo ‘padre’. Si Dios es Padre, lo es por relacién a un hijo. Su
esencia le viene dada por su paternidad, que no es otra que su
relacion con el Hijo, a sabiendas de que las relaciones paterno-fi-
liales, en el ambito trinitario, no son accidentales, ya que se han
dado desde toda la eternidad. De ahi que afirme en cierta ocasién
que

no todo cuanto de él (Dios) se enuncia se dice segun la subs-
tancia. Se habla a veces de Dios segun la relacion (ad aliquid). El
Padre dice relacion al Hijo, y el Hijo dice relacion al Padre, y esta
relacion no es accidente, porque uno siempre es Padre y el otro

Iy

. Lo 2
siempre es Hijo

En este marco de las relaciones, la paternidad admite una
doble dimensién. La primera seria la entitativa, la propia, la in-
tratrinitaria: el Padre es tal por su referencia al Hijo, y su pa-
ternidad manifiesta que él es el “primer y soberano principio”
de la perijoresis trinitaria, el engendrador 30. La segunda, por el
contrario, seria la adoptiva, la apropiada, la extratrinitaria 31, y
subraya la dependencia de las criaturas con respecto del Creador,
dado que tenemos la dicha de que “nuestro Creador se ha digna-
do ser nuestro Padre” 32. Aunque la primera perspectiva sea la
principal, pues posibilita la segunda por gracia 33, es esta la que
aqui interesa.

Seria factible decir, en primer lugar, que la filiacion de las
criaturas, y en especial de las personas, difiere de la de Cristo.
Agustin destaca que el que los seres humanos imploren a Dios
como Padre es de hecho una osadia, puesto que no son iguales al
Padre, ni eternos con €l; son hijos en el Hijo, en quien ha querido

29  trin. 5,5,6; cf. en. Ps. 68,1,5.

30 Cf. v. rel. 31,58; trin. 1,8,15; 4,20,27-29; 5,4,5; lo. ev. tr. 19,6; 26,5.
31 Cf. ¢. Faust. 3,3.

32 s 57,2.

33 Cf. 5. 57,25 Io. ev. tr. 110,5.



84 ENRIQUE GOMEZ GARCIA, OAR

adoptarnos graciosamente 34. Por ello los evangelistas distinguen, en
boca de Jests, las expresiones ‘Padre mio’ y ‘Padre vuestro’ 35.

Ahora bien, al igual que en el ambito intratrinitario, a Dios se le
llama Padre por ser el origen, la fuente de la vida (no solo terrena,
sino también eterna) 36 y el fundamento de la existencia. Asi se des-
prende del acto de crear: Dios es Padre por otorgar el ser a lo que
antes no era (cf. Rom 4,17), hallando en este contexto pleno sentido
la clasica formulacion creatio ex nihilo37. Un acto, el crear, que no le
compete solo al Padre, ya que el Dios interpersonal crea conforme a
su diversidad personal 38, mas tiene en €l su primerear. Se advierte,
igualmente, en otras dos acciones vinculadas con la vida que le son
propias: la de recrear, regenerar o perdonar, pues para €l ningin
bien resulta imposible ni ningtin mal, insanable 39, por lo que este
Padre es la salvacion 40 que devuelve la libertad filial, siendo esta la
marca de nuestra filiacion 41; y la de resucitar: ya que es Padre, Dios

34 Cf. en. Ps. 49,2. Poder invocar a Dios como Padre, insistira sirviéndose
de comparaciones sociales de la época, es un grandisimo don inmerecido, que solo
se puede declarar si hay afecto en quien lo emite (cf. s. dom. m. 2,4,16; s. 56,5).

35 Cf. lo. ev. tr. 21,3; 75,1.4. La exégesis actual se desmarca de las tesis de
J. Jeremias al respecto (cf. SCHLOSSER, J., El Dios de Jesis, Sigueme, Salamanca
1995, p. 212; DUNN, J. D. G., Jesis y el Espiritu, Secretariado Trinitario, Salamanca
1981, pp. 58-74).

36 Cf. s.29,10. Este apunte escatolégico es valioso —el Padre hace participes
de su herencia, que es la vida eterna (cf. 5. 57,2)—, porque en otros lugares identifica
al Padre con el reino de los cielos (cf. en. Ps. 68,1,2; 108,18).

37 Cf. conf 3,6,10; div. qu. 69,4; ciu. 14,265 10,14; 22,11,3.

38 Agustinacunaformulaciones como lasiguiente, conservada enlos concilios
II de Constantinopla (cf. DH 421) y II de Lyon (cf. DH 851), y que ha dado pie al
desarrollo hodierno de la dimension trinitaria de la creacion: “Se llama criatura a
todo lo que ha hecho y creado Dios Padre por el Hijo unigénito en la unidad del
Espiritu Santo” (div. qu. 67,1; cf. Io. ev. tr. 20,9; trin. 5,14,15). Cf. L. M. Armendariz,
Hombre y mundo a la luz del Creador, Cristiandad, Madrid 2001, 126; CURA ELENA,
S. del, «Creacién ‘ex nihilo’ como creacién ‘ex amore’: su arraigo y consistencia
en el misterio trinitario de Dios», en Estudios Trinitarios 39 (2004) 88; BOFF, L., La
Trinidad, la sociedad y la liberacion, Paulinas, Madrid 1987, pp. 270-272.

39 Cf. ¢ Iul. Imp. 4,133.
40 Cf. conf. 1,5,5; 5. 260C,1.
41 Cf. lo. ev. tr. 25,115 en. Ps. 77,11; 48,1,8.



CONFIO EN EL DIOS PADRE TODOPODEROSO QUE SE FIA DEL HOMBRE 85

resucita, vivifica cadaveres, (eleva los cuerpos al cielo) y les otorga
la vida eterna 42.

Este hecho esencial de generar vida, y de aumentarla con su bon-
dad y cuidado 43, da pie al Santo de Hipona para desgranar una se-
rie de metaforas con las que denominar al Padre. Metaforas, porque
—consciente de la incomprehensibilidad divina, de la limitacion del
lenguaje humano para referirse a él y del peligro del antropomorfis-
mo- no dejan de ser apelativos inadecuados 4. Una de ellas es la del
agricultor: el Padre, con su bendicion, “cultiva y da el crecimiento” a
lo que siembra, pues goza de la fuerza para hacer germinar y crecer,
algo imposible para el ser humano (cf. 1Cor 3,6-9) 45. La mas elocuen-
te, sin lugar a dudas, es la de la madre: a Dios se lo puede concebir
como un padre maternal o como una madre paternal. Comentado el
Salmo 26, exclama:

Hizo de Dios un padre y una madre. Es padre porque ha creado,
llama, manda y gobierna. Es madre porque da calor, nutre, amamanta
y lo lleva en su seno *.

42 Cf. trin. 1,6,11; lo. ev. tr. 23,14; ciu. 22,11,1.3. La teologia actual se basa en
estas tres acciones para fundamentar la omnipotencia divina: Dios es omnipotente
porque hace que existan las cosas que no existian; porque encamina y transforma
los sentimientos de los hombres hacia la convivencia, el perdon y la esperanza;
y porque da vida a los muertos (cf. ARMENDARIZ, L. M.%, «Creo en Dios Padre
todopoderoso. Tres formas de la omnipotencia divina», Sal Terrae 86 (1998) 368-
374). Veremos que esta triple perspectiva desprende un profundo sabor agustiniano.

43 Cf. s. 216,7; en. Ps. 41,12; 115,4. Debido a esta bondad, es digno de
confesion y de alabanza (cf. Lc 10,215 en. Ps. 117,15 conf. 3,6,10).

44 Cf. trin. 5,8,9-10; GEESt, P. van, La incomprehensibilidad de Dios. Agustin
como tedlogo negativo, Editorial Uniagustiniana, Bogota 2014 (esp. 185-218).

45 Cf. en. Ps. 66,1.3. Misma idea, aunque sin el trasfondo de esta imagen,
en s. 344,2. Teniendo en cuenta Jn 15,1, cf. en. Ps. 30,I1,1,4; 32,I1,2,18; 36,1,4;
66,1; 103,1,11; 145,11.

46 en. Ps. 26,11,18. Resulta significativo que insignes te6logas no exploten esta
intuicién agustiniana (cf. JOHNSON, E., Rico en misericordia, Sal Terrae, Santander
2016, 124-136). Desde la sociologia religiosa, y teniendo como presupuesto las
intuiciones de Juliana de Norwich, Peter Berger concluye que, tras los simbolos
femeninos a la hora de hablar de Dios, se halla la concepcion de este como amor
desbordante, que abraza y supera las dimensiones femeninas y masculinas que le
damos los seres humanos (cf. Cuestiones sobre la fe, Herder, Barcelona 2006, 74-77,



86 ENRIQUE GOMEZ GARCIA, OAR

UNA PATERNIDAD ¢(TEMIDA?

En el texto anterior se advierten los diferentes roles que los con-
yuges desempenian en la familia, asi como la diversa psicologia que
los distingue en consonancia con el pensar de la época 47. La figura
del padre gira en torno a la categoria del poder: es quien crea, llama,
manda y gobierna. Esto hace que, en su vertiente ad extra, el Padre
aparezca como rey y como sefior 48. De ahi que la paternidad divina,
como expresaba Otto, deba ser al mismo tiempo amada y temida. Te-
mida, no tanto por el denunciado patriarcado machista y autoritario
ni porque esté en sus planes causar el mal, sino porque, como se ha
dicho, regenta un poder soberano sobre todo lo creado y nunca podra
la criatura dominar su voluntad, como si se tratara de un idolo 49.

Agustin es parco a la hora de describir sus relaciones filiales con
Patricio y sus paternas con Adeodato, aunque qué duda cabe que, en
la imagen de Dios como ‘padre materno’, juega un papel elocuente
la proyeccion de las experiencias humanas. A falta de estos detalles,
revisemos el concepto de paternidad propio de la cultura mediterra-
nea 50. De él me fijo en un aspecto que permite entender como un

ROVIRA BELLOSO, J. M2, Dios: Padre, Hijo y Espiritu Santo, Secretariado Trinitario,
Salamanca 2008, p. 223).

47  Este pensar no dista mucho del actual. De hecho, Andrés Torres Queiruga,
basado en Erich Fromm, asegura que la dialéctica padre-madre atiende “a la doble
valencia del amor paternal: el amor incondicional... de acoger y alimentar... y el
amor exigente... sustentado... en el impulso creador hacia adelante, en la ética
de superacion” (Creo en Dios..., 90), que tan magistralmente compendia Agustin
(cf. en. Ps. 144,8).

48 Considero expresivo el siguiente comentario: “A él le tenemos, pues,
como Dios, como Sefior y como Padre: como Dios, porque €l mismo nos creé
por medio de padres humanos; como Sefor porque le estamos sometidos, y como
Padre porque hemos renacido gracias a que nos adopté” (c. Faus. 3,3). Sobre el
apelativo de rey, cf. ciu. Dei 22,25; en. Ps. 8,2; 33,1,6; 61,13; 67,15; 71,2.3; 109,15;
trin. 3,11,21.

49 Cf. en. Ps. 32, 11, d. 2,12.

50 Nos servimos de los acercamientos desde la antropologia cultural a los
primeros afios del cristianismo (cf. GUJARRO, S., «Dios Padre en la actuacion de
Jestus»: Estudios Trinitarios 34 (2000) 33-69; ID., «La relacién paternofilial en la
cultura mediterranea y en el Nuevo Testamento», en AGUIRRE, R. (ed.), El Nuevo
Testamento en su contexto, Verbo Divino, Estella 2013, pp. 57-72; ESTEVEZ LOPEZ,



CONFIO EN EL DIOS PADRE TODOPODEROSO QUE SE FIA DEL HOMBRE 87

padre materno puede ser, al mismo tiempo, amado y temido por los
buenos hijos 1.

Si es verdad que los vinculos del paterfamilias pivotan sobre una
triple referencia (con el primogénito, con la esposa y con el esclavo), es
la primera la relacion principal y dominante de todas. A través de ella
se tejian los medios para alcanzar los fines sobre los que se sustenta el
entramado familiar: la autoridad patriarcal y la transmisién de bienes.
El padre preparaba a su hijo para sucederlo. Dicho aprendizaje impli-
caba una serie de obligaciones tanto por parte de aquel como de este.

De entre las primeras destacan instruirlo como hijo (cf. Prov 4,1-
4; Tb 4), garantizarle el sustento y tratarlo con severidad, para que
aprendiera (cf. Prov 13,24; 22,15; 23,13-14). Las segundas consisten
en: honrar al padre (y a la madre) y salvaguardar su honor (cf. Ex
20,12; Eclo 3,2.11), respetarlo como persona mayor, escucharlo como
maestro, corresponderle como benefactor, obedecerlo como gober-
nante y temerlo como sefior. El relato de las tentaciones (cf. Mc 8,31-
33), asi como algunas referencias a la filiacion de Jesus en la Carta a
los Hebreos (cf. Hb 5,7-9), dejan entrever tales deberes.

Agustin no es ajeno a esta mentalidad, aunque la modula con ese to-
que femenino al insistir en las entrafias de misericordia que caracterizan
al Padre materno (cf. Nam 11,11-14; Os 11,1.4.8; Is 42,14; 45,10; 49,15; Jer
31,20), de modo que (parangonando una de sus célebres maximas), haga
lo que haga, siempre ama 52. Para él, si algo define a Dios es su bondad
desbordante. Conforme a la lista de responsabilidades mutuas, se refiere
a Dios, al unisono, como un Padre consolador, que acaricia, y como Pa-
dre flagelador, que corrige para evitar que el hijo se malogre, porque de
ello depende que consiga la herencia —una herencia, la eterna, que enri-

E., «La familia en el cristianismo primitivo. Lecciones e impulsos para hoy», en
Estudios eclesidsticos 88 (2013) 237-286; SUAREZ BLAZQUEZ, G., «La patria potestad
en el derecho romano y en el derecho altomedieval visigodo», en Revista de estudios
histdrico-juridicos 36 (2014) 159-187).

51 Cf. en. Ps. 118,31,3.

52 Cf. ep. lo. tr. 7,8. Mas explicitamente en el contexto de paternidad,
subrayando la bondad del Padre, cf. en. Ps. 32,11,1,3; 78,8.14; 84,4; 91,1; 93,17.28;
102,20; 138,16.



88 ENRIQUE GOMEZ GARCIA, OAR

quece a este, no aquel (cf. Hb 12,4-16)-. Como profiere en cierta ocasion,
ateniéndose a la suave firmeza que define toda educacion:

Tu no eres bueno con tu hijo cuando lo acaricias, y malo cuando lo
castigas. Eres padre cuando lo acaricias para animarlo, y eres padre
cuando le pegas para apartarlo del mal ™.

Segun esto, la silueta del Padre halla su maxima expresiéon cuan-
do lo presenta como un maestro, dado que al paterfamilias le corres-
ponde educar a su primogénito, ya sea a través de la misericordia, que
siempre resulta dulce, ya a través de la verdad, que a veces parece
brusca 4. De los muchos textos en los que insiste en esta idea, atiendo
al siguiente por relacionar los elementos presentes en su descripcion
de Dios (paternidad, sefiorio, herencia, ternura, correccion):

No obstante, damos gracias a Dios, porque ya ahora en este desier-
to no nos ha abandonado, dandonos tanto lo necesario a nuestro cuerpo,
como lo que necesita nuestra alma. Y cuando permite que suframos
algunas carencias, para nuestra instruccion, lo que quiere es que le ame-
mos mas a €l, no sea que, a causa de la abundancia, nos pervirtamos
y le olvidemos a él. A veces nos priva de algo necesario, para que se-
pamos que él es Padre y Serior, y que lo es no solo cuando nos acaricia,
sino también cuando nos castiga. Con ello nos prepara para una herencia
grandiosa e incorruptible. Si tG, por ejemplo, tienes pensado dejar a tu
hijo una cuba, o un granero tuyo, o cualquier otro objeto de tu casa, le
ensenias a no perderlo, le corriges con castigos para que aprenda, y no pierda
nada de lo tuyo, que también €l ha de dejar aqui como td. ¢Y no vas
a querer que nuestro Padre nos instruya con los azotes incluso de las
necesidades y tribulaciones, él que nos tiene preparada una herencia
que nunca pasara? He aqui nuestra herencia: Dios se nos dara a si mismo,
para que lo poseamos a él, y seamos poseidos eternamente por €l ”.

53 en. Ps.98,14; cf. 54,2; 91,1; 144,8. Sobre el padre promisor (de la herencia)
y el fragelador, cf. 5. 113A,11. En esta perspectiva, José 1. Gonzalez Faus apunta
que “el poder correcto de un padre es el que tiene para hacer crecer a su hijo, no
para dominarlo o destruirlo” (Confio, Sal Terrae, Santander 2013, 47).

54 Cf. en. Ps. 88,IL,3.

55 en. Ps. 62,10; cf. 65,16; 79,5; 88,11,2; 93,17; 118,31,3; lo. ev. tr. 12,14,
nat. gr. 43,50.



CONFIO EN EL DIOS PADRE TODOPODEROSO QUE SE FIA DEL HOMBRE 89

Amparado en 1Cor 10,13, Agustin insiste en que los castigos aso-
ciados a la correcciéon pedagodgica se hallan en consonancia con el
amor paterno. El Padre siempre quiere el bien para sus hijos (cf. Lc
11,11-13) y nunca los prueba por encima de sus fuerzas, con lo que el
aprendizaje nunca degenera en un aciago destino que conduzca a la
desesperacion 56. Por ello, todo padre debe corregir al hijo, “mientras
no aparte de €l su misericordia” 57, de modo que, siguiendo la analo-
gia, el Padre tantea la fortaleza de sus hijos sin abandonarlos nunca’3,
dado que su misericordia radica en que, aunque se hayan perdido, él
les sale al encuentro (cf. Lc 15,20) %9.

UNA PATERNIDAD CORRESPONDIDA

Quizas escandalice este enunciado, pues sugiere que el Padre re-
quiere de las criaturas para ser €l, obviando la relacionalidad eterna
que le es propia y que garantiza su suprema gratuidad y liberalidad 6.
No obstante, cuando aludo a ‘corresponder’, me refiero a la conciencia
agustiniana de que, una vez que todo lo hemos recibido de él (cf. 1Cor
4,7) 61, este no quiere prescindir del hombre para entablar su dialogo
plenificante. Aqui se encuadra su inolvidable “quien te hizo sin ti, no
te justifica sin ti” 62,

A tenor de los deberes establecidos en la relacion paterno-filial, si
el Padre ha de ejercer como tal, los hijos no han de ir a la zaga. Podria
decirse que, de la nueva ontologia adquirida por gracia, se desprende
una ética, una determinada manera de ser y de comportarse. Por ello,
Agustin senala que el Padre permite la osadia de que se le denomine

56 Cf. en. Ps. 65,16; trin. 4,2.
57 en. Ps. 88,11,2.

58 Cf. en. Ps. 93,17.

59 Cf. s 112A,6.

60 Para Agustin es obvio que la felicidad de Dios no depende de las criaturas
(cf. Gen litt. 4,15,26; 4,16,28; 4,17,30, 4,19,36), puesto que es el tnico que capaz de
“ser feliz por su propio poder, no estando sometido a nadie” (Gen. adv. man. 2,15,22).

61 Cf. s. 13,3; 67,5; 145,4; 160,1-2; 168,5,5; retr. 2,1,1; ep. 188,7-9.

62 5. 169,13.



90 ENRIQUE GOMEZ GARCIA, OAR

asi siempre que procedamos como hijos, que, mirando al Hijo, no lo
deshonran como Padre 63.

Simplificando el discurso, y conforme a la doble relacionalidad
implicada por esta nueva ontoética, dos son los tipos de compromisos.
Por una parte, estan los que atanen al Padre, segun los cuales un hijo
vive como tal si salvaguarda su honor, lo respeta y no lo ofende, lo que
conlleva andar por el camino de su justicia misericordiosa, que corri-
ge y consuela 64. Teniendo como referente al Hijo, tal salvaguarda se
traduce en glorificarlo 65 y en vivir segtin verdad 6.

Especificando lo dicho, Agustin dota a la existencia cristiana de
esa necesaria carga escatologica, consistente en esperar la herencia ¢7,
indispensable para que el viandante fije su mirada en el horizonte y
camine sin desfondarse hacia la patria. Dicho peregrinaje se lleva a
cabo realizando las obras del Padre, es decir, las obras buenas 68, sin
ensoberbecerse con ellas, ya que tan solo coronan el actuar primero
de aquel 9. Dado el amor a la Iglesia que lo caracteriza, vincula este
respeto al Padre con la consideracion de la Iglesia como madre, a la
que también hay que tratar como tal 70.

Mas como este Padre ha querido que sus derechos sean los de
los hombres, especialmente los de los mas desfavorecidos, la filia-
cion se explana en las relaciones fraternas 71. Asi, amar y temer al
Padre entrana desvivirse por los hermanos, ya que el amor a Dios
y el amor al préjimo son las dos alas extendidas que facilitan el

63 Cf. en. Ps. 88,I1,4; 5. 57,2.

64 Cf. s. 216,8; lo. ev. tr. 3,10; 12,14; 111,5; en. Ps. 39,3; 49,28; 114,5; 129,5.
65 Cf. lo. ev. tr. 35,4; 39,6; 47,7; en. Ps. 44,29.

66 Cf. fo. ev. tr. 42,13; 90,3.

67 Cf. lo. ev. tr. 46,6; en. Ps. 60,7; 118,31,3.

68 Cf. lo. ev. tr. 82,1.

69 Cf. gr. et lib. arb. 6, 15; Io ev. tr. 102,5; en. Ps. 38,12.

70 Cf. s. 56,145 22,95 255A; 359,65 symb. cat. 1,1.

71 Cf. 5. 56,14; 177,2.9; 357,4; 367,3; s. dom. m. 2,4,16. Cf. SOBRINO, J.,

Terremoto, terrorismo, barbarie y utopia, Trotta, Madrid 2002, p. 207; GONZALEZ
Faus, J. 1., Calidad cristiana, Sal Terrae, Santander 2006, p. 70.



CONFIO EN EL DIOS PADRE TODOPODEROSO QUE SE FIA DEL HOMBRE 91

vuelo libre del ser humano hacia la Patria, y hallan en Cristo su
plenitud 72.

En este ambito fraterno resuena Mt 5,43-48. Para Agustin, la pa-
ternidad se torna la medida de la filiacién y de la consiguiente her-
mandad. Si aquella genera y aumenta la vida, el Padre querra que sus
hijos den lo mejor de si mismos, contagiandose de su bondad revolu-
cionaria, hasta el punto de amar a los enemigos 73. La esplendidez de
este Paterfamilias se percibe en que no rechaza a nadie, ni aun cuando
castiga, fungiendo como padre maternal incluso de los malos, dado
que de igual modo es médico que recrea la vida 74. Dice, una vez mas,
“haz td lo mismo”, lo que supone por nuestra parte, entre otras actitu-
des, corregir y perdonar a los hermanos 7>.

UN PADRE ¢OMNIPOTENTE?

Por si la paradoja Dios-Padre del Simbolo no fuera suficiente,
un peculiar adjetivo cualifica el doble sustantivo dotandolo de un
mayor dramatismo: “Todopoderoso’ 76. Tradicionalmente se ha en-

72 Cf. 5. 261,8; en. Ps. 121,1. Sobre la unidad circular de ambos amores, cf.
trin. 8,8,12; 8,9,13; div. qu. 61,4; agon. 33,35; exp. Gal. 45; ver. rel. 46,86; BAVEL,
T. J. van, «The double face of Love in St. Augustine. The daring inversion: Love
is God», en Congresso Internazionale nel XVI Centenario della conversione, Roma 1987,
pp- 69-80.

73 Cf. lo. ev. tr. 9,3; en. Ps. 39,1.4; 7,3; 70,2,6; 5. 56,14; 357,4; 381,1-2.

74 Cf. en. Ps. 78,14; 88,I1,3; 5. 90,3; cat. rud. 4,7; ¢. Iul. Imp. 5,64.

75 Cf s. 5,2; 114,5; 315,10; 386,2.

76 No profundizo aqui en la doble manera de comprender este ‘todopoderoso’,
si como aposicion (el Dios Padre, el Todopoderoso), o como adjetivo calificativo
(cf. Comision Fe y Constitucion, Confesar la fe en comin, Centro de Estudios
Orientales y Ecuménicos Juan XXIII, Salamanca 1994, 43; GELABERT, M., «Dios
Padre todopoderoso creador», en AAVV., Dios Padre envié al mundo a su Hijo,
Secretariado Trinitario, Salamanca 2000, p. 111; BRAY, G. L., El Credo comentado
por los Padres de la Iglesia y otros autores de la época patristica. 1. Creo en un solo
Dios, Ciudad Nueva, Madrid 2018, p. 178, quien apuesta decididamente por el
modo aposicional). Agustin lo suele interpretar como adjetivo, mas, en ocasiones,
a manera de alabanza, por tratarse del creador de todas las maravillas (cf. conf.
4,15-24; 10,30,42; ench. 3,11; en. Ps. 26, 11, 3.5; 35,13), por lo que no resulta tan
descabellado este segundo sentido.



92 ENRIQUE GOMEZ GARCIA, OAR

tendido en el sentido de ‘omnimodo’, rozando la imagen de un Dios
tirano e incluso sadico. A la base de esta simbiosis se ha pergenado,
ya desde antiguo, el prejuicioso dilema de Epicuro sobre cémo aunar
en Dios, ante el hecho del mal, bondad y omnipotencia. Prejuicioso,
porque nuestra mentalidad tiende a subrayar la insensibilidad, ya
que de las divinidades griegas era mas facil deducir su omnipotencia
que su bondad.

Esto no resulta tan evidente desde la perspectiva cristiana, dado
que tal divinidad viene modulada por la paternidad de nuestro Sefor
Jesucristo (cf. 2Cor 1,3; Ef 1,3; 1Pe 1,3). Entonces parece logico que
sea bueno mas que omnipotente, maxime en una época como la nues-
tra, en la que los totalitarismos y las dictaduras exhiben los inconve-
nientes del poder, se vela por un determinado concepto de libertad y
la sensibilidad evangélica apuesta por la solidaridad con los pobres y
la vulnerabilidad compasiva reflejada en Jesus. Como bien dice algtin
autor, atravesamos las horas bajas de la omnipotencia 77.

El Simbolo, no obstante, aduce este atributo divino, en absoluto
cuestionado por las comunidades cristianas de los primeros siglos, sa-
bedoras de que el Cristo en el que creian fue crucificado ante una pri-
mera aparente impotencia, o al menos inactividad, del Padre. Opo-
niéndose a ciertos movimientos de su época 78, Agustin expresa su
firme conviccién en un Padre misericordioso y todopoderoso (lo que
no le impide admitir su presencia ausente) 79, sin minusvalorar ningu-
no de ambos atributos:

Pero no presumais tanto de su misericordia, que lleguéis a despre-
ciar su poder; ni temais tanto su poder, que perdais la esperanza en su
misericordia. En él reside el poder y en él reside la misericordia... El

77 Cf. ARMENDARIZ, L. M., «Creo..., pp. 364-365.

78 Quizas los maniqueos, que defendian una divinidad igualmente poderosa
al Dios bueno de la que provenia el mal. En clave mas pastoral, las creencias de
las gentes sencillas, que constataban la fuerza del diablo en sus vidas (cf. en. Ps.
32,IL,2). Sobre el poder real (al tiempo que limitado) de los demonios, cf. ciu.
18,18,15 2,23,2; 3,105 ¢. ful. 6,19,59; c. Iul. Imp. 3,46.

79 Sobre la orfandad del ser humano, en un contexto escatoldgico, cf. en.
Ps. 145,18.



CONFIO EN EL DIOS PADRE TODOPODEROSO QUE SE FIA DEL HOMBRE 93

hombre no ha de temer, pues cuenta con un misericordisimo salvador,

de donde deriva que la misericordia de Dios ya es poderosa ™.

La salvacion, desde luego, requiere de un Padre cercano, capaz
de asumir lo salvable; pero al mismo tiempo de un Padre poderoso
que pueda realmente liberarnos del fango, porque un ‘padre cal-
zonazos’ deja irredentos 81. Por ello, Agustin no tiene reservas en
catalogar al Padre como sefor 82 ni tampoco en atribuirle la omni-
potencia 83. La cuestion radica, por tanto, no en anular este atributo,
sino en como interpretarlo. En esa forma tan distinta de ser del Tras-
cendente, pueden coexistir la bondad propia de un Padre maternal
con el dominio inherente de un Dios creador, mas, como finaliza la
cita anterior, siempre y cuando dicho dominio se lea desde su mise-

80 en. Ps. 61,205 cf. f et symb. 2,2. Al ser propia de la divinidad, considera
blasfemo negar la omnipotencia (cf. div. qu. 82,2-3). En afinidad con lo dicho,
cuéntese con la confluencia de la justicia y misericordia divinas (cf. cons. ev.
1,14,21). Significativa su concrecién al vincularla a otros atributos divinos,
especialmente la misericordia (cf. c¢iw. 5,9,1; 20,2; 22,2,1; dim. daem. 1,2-3;
2,4-6; Simpl. 1,2,16).

81 Cf. KUNG, H., Lo que yo creo, Herder, Barcelona 2014, p. 187; ARMENDARIZ,
L. M2 «Creo..., p. 365; CORDOVILLA, A., «Creo en Dios», en URIBARRI, G. (ed.), E!
corazon de la fe, Sal Terrae, Santander 2013, p. 51; TRIGO, P., Dios y Padre..., pp. 142-
144. Son sugerentes ciertos calificativos, como hablar de un Dios “Tododebilidoso”,
amparados en que un Dios sufriente resulta mas ‘simpatico’ con los hombres (cf.
ALONSO-LASHERAS, A., El sufrimiento como lugar para una reflexion teologico moral:
https://repositorio.comillas.edu/jspui/bitstream/11531/6625/1/DEA000092.pdf);
pero habra que matizar mucho los términos, a fin de no incurrir en el defecto
destacado por K. Rahner (cf. «Theos en el Nuevo Testamento», en ET, I, 198-199;
ID., «Jesucristo», en SM, 4, cols. 66-67).

82 Ademas de la relacion directa en sus escritos entre Padre y Seiior (rey),
véanse las referencias a Dios como el tnico Sefor (cf. ¢. Faust. 15,9; Gen. litt.
8,11,24; conf. 10,36,59), el Sefior verdadero (cf. ciu. 2,7), el Sefor de todas las
cosas por ser su creador (cf. conf 1,6,9; 2,6,13; 10,25,36; 11,4,6; 12,28,38). Un
sefiorio eterno, que le lleva a afirmar, para no incurrir en contradiccién, que
siempre ha existido alguna criatura sometida a su autoridad (cf. ciu. 12,15,1-3). En
algan pasaje lo denomina emperador (cf. #rin. 3,4,9), titulo que refuerza la idea
de dominio sobre todo (cf. conf. 2,6,13; 9,8,18; 13,17,20) y da sentido a apelativos
como ‘Dios de la tierra’ (cf. cons. ev. 1,31,47; 1,32,49.50), ‘rey de todo lo creado’
(cf. conf. 3,8,15; ciu. 1, prol.), ‘rey de los siglos’ (cf. ciu. 4,17), ‘rey de reyes y sefior
de sefiores’ (cf. ciu. 4,15)...

83 Cf. en. Ps. 75,17; ench. 10,34; 12,38; 24,96.



94 ENRIQUE GOMEZ GARCIA, OAR

ricordia (cf. Sb 11,23), y no al revés: su misericordia ya es poderosa,
como denota que perdone los pecados 84.

En una de sus reflexiones sobre el Credo, Agustin explica tal ca-
lificativo:

Asi como le es facil hacer lo que quiere, asi también el no permitir
lo que no quiere. Si no creemos esto, esta en peligro el comienzo de
nuestro Simbolo, en el cual confesamos creer en Dios Padre omnipo-
tente; pues no se llama omnipotente por otro motivo sino porque, por
una parte, puede todo lo que quiere, y por otra, ninguna voluntad de
la criatura puede impedir la realizacion de su voluntad omnipotente *.

Se nota en estas palabras un pensamiento recurrente en los escri-
tos del autor. La voluntad de Dios es una con su poder, puesto que su
voluntad y su poder son el mismo Dios 86. Por ello, el atributo ‘omni-
potente’ no solo se vincula con su misericordia, sino también con su
‘liberalidad’, con su ‘querer’, que esta en el origen del acto creacional,
tal como salvaguarda la formula creatio ex nihilo87. Y esta voluntad
divina, digase una vez mas, es buena, inmutable e invariable 88.

Con esta interrelacion, Agustin avanza una solucioén al falso di-
lema. Al presentarse el Padre como antecedente inmediato del cali-

84 Cf. 5. 213,2.

85 ench. 24,96, cf. ciu. 21,7,1.

86 Cf. conf 7,4,6; 11,10,12; 12,15,18; 12,28,38; ciu. 9,22.

87 Cf. en. Ps. 134,105 cons. ev. 3,4,13; ¢. Prisc. 2,2; 3,3; oring. an. 1,4,4; 3,4,6.
Para nuestro autor, la mayor muestra de que nada se escapa al poder divino es
que ha creado todo de la nada, verificaindose en ello su omnipotencia (cf. nat. b.
1; ciu. 21,6,2; Gen c. man. 1,6,10; Gen. litt. 9,15,26-28; f. et symb. 2,2; div. qu. 78).
Sobre la libertad divina como libertas maior, que no consiste en la posibilidad de
optar entre dos realidades, ya que Dios no puede pecar, cf. ¢. ul. Imp. 1,81.100.102;
5,38; 6,11.19.

88 “Porque eres bueno y omnipotente para hacer todas las cosas buenas”
(conf- 12,7,7; cf. 12,15,18; 12,28,38; ench. 26,101). Lo que motiva la creacion, por
tanto, son la bondad y omnipotencia divinas (cf. Gen. litt. 4,6,27), subsistiendo
las criaturas en virtud de “la plenitud de tu bondad” (conf 13,2,2). Esta bondad
todosostenedora se refleja en la relacion de los tres niveles de la omnipotencia
con la generacion de vida. Asi, “Dios, como es omnipotente, engendr6 de si un
Hijo, hizo al mundo de la nada y formé al hombre del barro” (c. Fel. 2,18). Sobre
la inmutabilidad de Dios, cf. ciu. 10,12; conf 7,20,26; 12,12,11.



CONFIO EN EL DIOS PADRE TODOPODEROSO QUE SE FIA DEL HOMBRE 95

ficativo, la omnipotencia divina se concreta desde la paternidad y su
bondad, como se ha dicho. No se trata de una omnipotencia abstrac-
ta, por lo que no resulta ni omnimoda ni arbitraria, a diferencia del
poder y de los anhelos humanos. Si al Padre le es propio dar vida,
potenciarla, sanarla e incluso perfeccionarla, tal como muestra la re-
surreccion, su poder se desarrolla en este sentido dadivoso89. Como
sentencia en su comentario al Simbolo, Dios da a las cosas “no solo el
ser formadas, sino también el ser formables... no solo el ser hermoso,
sino el poder serlo” 90,

Asi, pues, al concretarse la omnipotencia desde la voluntad del
Padre, es decir, desde su designio salvifico o mysterion (cf. Ef 1,9), se
despliega conforme al bien, la vida, la belleza, la justicia, y segun un
orden, una armonia, una sabiduria, un logos9!. Por ello, ha de consi-
derarsele rico: no de dinero, sino por omnipotencia 92; y por ello, sin
que disminuya su poder 93, le resulta imposible lo que no quiere 9%:
ni pecar 9, ni morir ni equivocarse 9, ni ser injusto %7, ni mudar ni
mentir 98,

Estas dos ultimas acciones, aunque distintas, guardan una intima
relacion entre si y marcan, como se ha insinuado, el cariz soteriologi-
co del “Todopoderoso’ para Agustin. En efecto, tanto la inmutabilidad
como la veracidad atafien a la coherencia interna del Padre, que no

89 Lapidariamente sentencia en uno de sus sermones: “El es el tnico que
solo sabe dar” (s. 13,3).

90 f et symb. 2,2; cf. ciu. 7,305 12,9,1; conf. 9,6,14; 10,30,42.

91 Cf. ciu. 5,8; f et symb. 2,2. Tal como expresa en un comentario al Génesis:
“No es omnipotente con poder temerario, sino con potencia de sabiduria, y por
esto, solo hace de cada cosa, en su tiempo apropiado, lo que hizo antes en ella,
para que pudiera ser hecho” (Gen. litt. 9,17,32; cf. 4,12,23).

92 Cf. en. Ps. 123,11; ciu. 7,12. Esta riqueza lleva aneja la l6gica del don y
de la gratuidad (cf. en. Ps. 26,11,5; 70,IL6).

93 Cf. ciu. 5,10,1; nat. et gr. 49,57; c. s. ar. 14,9.

94 Cf. ¢. adv. leg. 1,14,21; nat. et gr. 7,8.

95 Cf. ¢ s. ar. 14,9; c. Tul Imp. 5,38; 31.39.54; 1,102-103.
96 Cf. ciu. 5,10,1; c. Faust. 26,5.

97 Cf. c. Iul. Imp. 5,38; div. qu. 68,4.

98 Cf. ¢ s. ar. 14,9; ciu. 22,5,2; 22,25.



96 ENRIQUE GOMEZ GARCIA, OAR

es infiel ni a si mismo ni a su proyecto salvifico: él es el veraz, el si, el
fiel a sus promesas y el que las cumplira, razén por la que se puede
confiar en él199. El poder y el querer divinos, por tanto, conciernen a
que garantiza lo que prometio6 realizar (su mysterion) 100, de suerte que
afirmar que ‘el Padre es omnipotente’ se lee en esta clave econémica:
Dios hizo todo lo que quiso tanto en la creacion como en la historia,
radicando su potestad en que puede salvar. El Obispo de Hipona re-
trotrae asi el omnipotenslatino al El-Shaddaiy al Yahvé Sebaoth hebreos:

El Senor de los ejércitos esta con nosotros, nuestro defensor es el
Dios de Jacob... iQué gracia tan grande! Si Dios esta a nuestro favor,
{quién estara en nuestra contra?... {Cual es el Senor de los ejércitos,
que esta con nosotros?... El que no perdoné a su propio Hijo, sino
que lo entregé por todos nosotros, écémo no nos lo va a haber entre-
gado todo juntamente con €l?... Sea cual sea tu flaqueza, mira quién
te sostiene... Gran esperanza hay de salvacion, si un gran médico lo
ha protegido. {Qué médico?... Nuestro defensor es el Dios de Jacob...
{Piensas que Dios te sostiene, como lo hizo tu madre en sus brazos

cuando eras nifio? No, no es como ella, sino por toda la eternidad "*'.

Este desplazamiento resulta revelador. No solo Agustin, ontolégica-
mente, concreta la omnipotencia divina desde la liberalidad y miseri-
cordia del Padre, de modo que Dios solo hace lo que no desdice de su
identidad, sino que incluso la sitia en un contexto histérico-salvifico, con
lo que dicha omnipotencia no se desdice de su voluntad y tiene que ha-

99 Cf. en. Ps. 26,2,13; 35,13; 59,8; ciu. 12,17,2; 12,20,3; 21,5,2; conf. 4,11,16;
12,7,7.
100 Cf. ciu. 22,25.

101  en. Ps. 45,11; cf. 134,12.14; 148,8. En el segundo texto, de trasfondo
educativo, asegura que Dios es omnipotente tanto para consolar como para castigar,
algo que matiza en ciu. 18,18,2 al asegurar que lo es para ayudar o premiar, e
indirectamente para castigar. Interesante relectura desde su actitud hacialos ninivitas
en el Libro de jonds, cf. ciu. 21,24,4. La teologia actual subraya esta dimension
econémica, al asegurar que el adjetivo omnipotente “no cualifica al ser de Dios
en si... sino su relacion (eficiente) con nosotros” (GONZALEZ Faus, J. L., Confio...,
p. 44; cf. SCHNEIDER, T., Lo que nosotros creemos..., p. 109), lo que, sin duda, lo
‘limitara’ por coherencia.



CONFIO EN EL DIOS PADRE TODOPODEROSO QUE SE FIA DEL HOMBRE 97

bérselas con las consecuencias de la misma, como son la creaturidad y la
alteridad 102. Me fijo en dos recursos que emplea el autor para explicarlo.

POR UN CONTEXTO Y SENTIDO ORIGINALES

El primero lo lleva al significado originario de las palabras, como
buen retérico. Aunque reconoce su antipatia y limitaciones con el
griego 103, no es infrecuente que recurra en sus sermones a la etimo-
logia de palabras griegas. Asi ocurre con pantocrdtor aplicado a Dios.
Si bien es traducida al latin por omnipotens, Agustin estima mas fiel
a la tradicion biblica el griego que el latin. Pantocrdtor dice mejor de
omnitenens, ‘el que todo lo tiene de la mano’, ‘el que todo lo sostiene’
o, como se ha insistido anteriormente, ‘el que todo lo domina’ y ‘al
que nada se le escapa’, en el sentido de ‘el que todo lo cuida’, distin-
guiéndose el dominio profundo y consciente de Dios del limitado de
los hombres 104, Asi lo declara aplicando este término tanto al Padre
como al Hijo:

Como el Padre es eterno omnipotente, asi el Hijo es coeterno omnipo-
tente; y si omnipotente, omnimantenedor (omnitenens), evidentemente.
Por cierto, traducimos, mas bien, literalmente esta palabra, si quere-
mos decir en términos apropiados lo que los griegos dicen pantokrd-
tor, puesto que pantokrator significa ‘omnimantenedor’ (omnitenens); los
nuestros no traducirian de forma que dijeran ‘omnipotente’, a no ser
que opinasen que vale exactamente lo mismo. Por tanto, {qué pudo ja-
mas tener el eferno omnimantenedor (omnitenens) que no haya poseido
simultdneamente el coeterno omnimantenedor (omnitenens)? .

102 En este sentido, también, ORIGENES, Contra Celso, 3,70; 5,23 (cf. Kehl,
M., Contemplé Dios..., p. 116), y ToMAs DE AQuUINO, S. Th. I, q. 25, a. 3; Id., C.
G. I, 84 (cf. GELABERT, M., «Dios Padre..., p. 128).

103 Cf. conf 1,17,20.

104 Cf. en. Ps. 49,18. Sobre el dominio-gobierno de Dios, cf. conf 2,6,13;
13,17,20. La teologia actual insiste en este significado (cf. NOEMI, J., El mundo,
creacion y promesa de Dios, San Pablo, Santiago de Chile 1996, p. 111; GESCHE, A.,
El sentido..., p. 36; BrAY, G. L., El Credo..., p. 178).

105 lo. ev. tr. 106,5; cf. Gen. litt. 8,26,48; en. Ps. 114,3. Plastico resulta el
siguiente texto: “Es él quien te levanta para que estés en €l, en lugar de descansar



98 ENRIQUE GOMEZ GARCIA, OAR

Redunda, asimismo, en esta idea cuando relaciona el cuidado que
le brinda el Padre creador a todas sus criaturas con la metafora de
sus ‘manos’: en ellas estan todas las criaturas y con ellas las sostiene,
“manteniendo en el ser a todo lo creado” 106, 0 con ellas las encauza,
convenciendo por ejemplo a los malos 107. Radica aqui la vis (la fuerza)
del omnipotente, ya que “(su) mano es (su) potencia, capaz de realizar
seres visibles de una forma invisible” 108: él gobierna, él abarca todas
las cosas, €l les “presta ayuda con suavidad (suaviter)” 109. En el ejer-
cicio de este ‘continuo todo cuidar’ consiste su descanso el séptimo
dia creacional: insufla vida en sus criaturas, las potencia, como Padre
maternal que es 119, Su vis engendradora “actia siempre y sin fatigar-
se” 111; y lo hace por pura gracia y liberalidad: porque le plugo !12.

De este analisis etimologico se derivan tres reflexiones funda-
mentales, sobre las que se insiste actualmente. Una, en este contex-
to econémico, el concepto de la omnipotencia como omnipresencia
providente 113. Decir que mantiene todo en sus manos, que todo lo
sostiene o que todo lo domina se corresponde con declarar que todo
el universo existe al “amparo de un Dios omnipotente y justo” 114,
Cuando comenta el Salmo 145, asegura que “hizo todos estos seres y

»

ademas cuida de todos ellos”, “atendiendo a la providencia universal,

¢l en ti, de manera que, si td te apartases, €l caeria. Al revés, si él se aparta, quien
cae eres td; pero €l no cae si ta te apartas” (en. Ps. 45,9).

106 Cf. en. Ps. 118, d. 23,5; 145,18; adn. Job 12; ciu. 5,12,1.
107 Cf. ¢. mend. 6,11; en. Ps. 89,12.

108 ciu. 12,23; cf. en. Ps. 18, d. 18,1. En otros lugares especifica que el Padre
obra con su mano diestra, que es el Hijo (cf. lib. arb. 2,20,54; en. Ps. 89,12).

109 Cf. Gen. litt. 4,12,22-23; conf. 7,15,21. Sobre gobernador y ordenador
como epitetos divinos, cf. conf 9,8,18 y 10,35,57, respectivamente.

110 Cf. Gen. litt. 4,12,22; 5,20,40; 8,25,46-47; 11,13,17. Describe esta com-
prension activa y actuante a través de imagenes plasticas como las del agricultor
y el maestro, ya referidas, el literato (cf. en. Ps. 64,2) y el esposo (cf. en. Ps.
118,31,3); en definitiva, el amante.

111 ¢ Faust. 16,28.
112 Cf. ¢ adv. leg. 1,7,10.

113 Cf. Gen. litt. 5,21,42; ciu. 5,11. Cf. CACHO NAZABAL, 1., Credo, Sal Terrae,
Santander 2020, pp. 24-25; GELABERT, M., «Dios Padre..., pp. 132-134.

114 ¢ Iul. Imp. 1,25.



CONFIO EN EL DIOS PADRE TODOPODEROSO QUE SE FIA DEL HOMBRE 99

por la que creé todas las cosas y gobierna al mundo”, y subraya que
se preocupa sobre todo del ser humano, a quien crea y restaura 115,
En otros pasajes insiste en que el Padre no se olvida ni siquiera de la
criatura que parezca mas insignificante o vil 116, porque, conforme a
Sb 11,25, no abandona a nadie !!7 ni odia nada de lo que ha hecho 118,
mostrando en ello su bondad y su misericordia. El poder de Dios, por
tanto, no resulta ni impositivo, ni esclavizante, ni aniquilador, sino
protector, solicito y tierno.

Estas ideas traen a la memoria textos biblicos con los que la tra-
dicion explica la providencia como ese estar Dios continuamente ve-
lando, cuidando, sosteniendo la vida !19. Por una parte, Mt 6,25-34 y
10,29-31, que estan a la base de lo dicho anteriormente 120. Por otra, las
metaforas del aguila o la gallina que acoge a la sombra de sus alas a sus
polluelos para protegerlos (cf. Sal 17,8; 36,8; 57,2; 63,8; 91,1; 121,5) o
de quien esconde a la sombra de su mano algo valioso (cf. Is 49,2; 51,16),
conforme a la conviccién de que Dios es refugio para el desvalido 121.

Otra hace alusion a la importancia que le otorga Agustin a la sabi-
duria (al orden, a la medida, al /ogos) en el desarrollo de la providencia
como base de su gobierno. Para €l, el Padre no actia ni a tontas ni a
locas, sino conforme a un orden, a una armonia, a un sentido, a un
logos 122, Tiene un plan, por lo que conoce todo lo que crea 123, y vela
por su cumplimiento, en virtud de que

115 Cf. en. Ps. 145,13-15.

116 Cf. agon. 8,9; ciu. 11,22; 21,9,2; Gen. litt. 5,21,43.
117 Cf. conf 4,9,14; 5,2,2.

118 Cf. Simpl. 1,2,18.

119 Cf. en. Ps. 53,8; 88,1,19.

120 Cf. en. Ps. 145,14; c. Adim. 1.

121 Cf. conf 4,16,31; 10,36,59; en. Ps. 61,3.

122 Cf. trin. 3,4,9; BUENO DE LA FUENTE, E., «Dios no actda a tontas y a
locas», en Sal Terrae 89 (2001) 461-472. Para Agustin, la sabiduria con la que el
Padre gobierna el mundo es el Logos, el Hijo (cf. agon. 23,25). La teologia hodierna
recoge esta intuicion y destaca que el poder del Omnipotente “es un poder logico
y gracioso, es decir, mediado por su logos y por su pneuma” (CORDOVILLA, A.,
«Creo en Dios..., p. 51), abriendo asi este atributo a la reflexion trinitaria.

123 Cf. en. Ps. 70,11,6.



100 ENRIQUE GOMEZ GARCIA, OAR

su sabiduria se extiende con fortaleza del uno al otro confin y orde-
na con suavidad todas las cosas, por cuyo ordenamiento vivimos, nos
movemos y somos en él... Es evidente, pues, que ni por un solo dia
dejo Dios de gobernar las obras que hizo, para que no perdiesen en un
solo instante sus movimientos naturales, por los cuales obran y crecen
conforme a la naturaleza que tienen, y permanecen cada una en su gé-
nero en aquello que son, pues si se retirase de ellas aquel movimiento
de la sabiduria de Dios por el que ordena todas las cosas con suavidad

., 124
dejarian en absoluto de ser .

Tercera, habida cuenta de la transcendencia divina, la accién no
solo de cuidar y conservar lo creado, sino incluso de potenciarlo, no
rivaliza con la accién propia de la criatura. El ser espiritual de Dios
le permite a Agustin plantear una doble cuestién en torno a su provi-
dencia omnipotente: la de la modalidad de su presencia en lo creado
como una presencia amante (esta en todas las cosas posibilitando que
sean ellas mismas, insinuada anteriormente) y la del modo como efec-
tua dicha posibilitacién sin coartar la “consistencia, verdad y bondad”
que le son propias a las criaturas, porque él asi lo ha querido 125.

Es consciente de que Dios actiia de muchas maneras. Teniendo
como apoyo Lc 23,42-43, afirma que Dios obra unas veces abierta,
otras secretamente 126, Sin profundizar en la consideracion que los
milagros le merecen ni en su evolucién al respecto, defiende ante todo
que Dios actia desde el interior de las realidades creadas, uniendo su
vis 0 auctoritas ala operacion interna que le es propia a las criaturas 127,

124 Gen. litt. 4,12,23; cf. conf 1,1,1; div. qu. 51,2; spir. et litt. 5,7.

125 Cf. GS 36. Sobre la actuacién de Dios en el mundo, cf. KEHL, M.,
Contemplo Dios..., pp. 401-430; BOTTIGHEIMER, C., {Cdmo actia Dios..., pp. 145-
182; FERNANDEZ CASTELAO, P., «{Qué significa que Dios actua en la creacion?»,
en Pensamiento 276 (2017) 733-739; CORDOVILLA, A., «La acciéon de Dios en el
mundo», en VALIENTE BARROSO, C. (ed.), Once tedlogos ante el didlogo cienciafe,
Guillermo Escolar, Salamanca 2018, pp. 57-81; GELABERT, M., «La presencia de
Dios en la historia», Ciencia Tomista 146 (2019) 35-50.

126 Cf. div. qu. 62.
127 Cf. Gen. litt. 4,12,23; 9,15,27; 9,16,29. Léanse, desde esta perspectiva,
sus propuestas de creacion seminal (cf. Gen. litt. 7,28,42; 9,17,32). Cf. WILLIAMS,

R., Sobre san Agustin, DDB, Bilbao 2018, pp. 101-127; ARRANZ, M., «La actividad
creadora de la causa trascendente», Estudio Agustiniano 12 (1977) 465-492; Ib.,



CONFIO EN EL DIOS PADRE TODOPODEROSO QUE SE FIA DEL HOMBRE 101

El ejercicio de su soberania se ejerce, asi, a través de las mediaciones
creacionales, tal como ha experimentado en su propia vida, que ha
visto como Dios la ha enderezado sirviéndose de variadas presen-
cias 128, La accion del Creador, por consiguiente, faculta la actividad
de lo creado, sin darse una hostilidad entre ambas. Asi lo expresa en
La Trinidad:

Allila voluntad de Dios... reina... en los espiritus..., difundiéndose
en los ordenados movimientos de las criaturas espirituales y materia-
les por todos los ambitos y usando, conforme al decreto inconmutable
de su sentencia, de todos los seres, corporeos e incorporeos, racionales
e irracionales, de los buenos mediante su gracia y de los malos por su
propio querer .

EL PODER DE LA ATRACCION

Resulta llamativo que Agustin exclame que Dios se sirve tanto de
los hombres buenos como de los malos para cumplir su voluntad 130.
Tal afirmacion da pie para hablar del segundo recurso con el que
concreta la omnipotencia divina: el despliegue del poder de Dios en
absoluto anula la libertad ni coarta la personalidad humana, ya que se
realiza suavemente a manera de persuasion atrayente. El poder paterno
es consecuente con el hecho de haber creado una voluntad distinta a
la suya y aqui, en la historia, se ve al trasluz de ella 131,

«Semillas del futuro. Anotaciones a la teoria agustiniana de la creacion virtual»,
en Cuadernos Salmantinos de Filosofia 13 (1986) 35-60.

128 Cf. conf 9,8,18; div. qu. 705 53,2.
129  trin. 3,4,9; cf. 3,4,10; spir. et litt. 5,7.

130 En otros lugares resulta mas incisivo, y asegura que el Omnipotente
se vale de la malicia del diablo para sacar adelante sus planes (cf. ciu. 20,8,2).

131 Interesante reflexion al respecto la de Tomas de Aquino, C. G. IIL,70.
Con tino, expresa Pedro Trigo que la omnipotencia de nuestro Dios “es escandalosa,
porque equivale a decir que Dios actia donde no le dejan, que no actia a la fuerza;
que actta solo con el consentimiento humano, a través de los seres humanos que
se abren a su accién” (Dios y Padre..., p. 142; cf. NOEMI, J., El mundo..., p. 114;
GELABERT, M., «Dios Padre..., pp. 121-126, 129-131).



102 ENRIQUE GOMEZ GARCIA, OAR

El dilema de Epicuro entra en una nueva dimension al pasar de
una vertiente cosmolégica a otra antropolégica. Una cosa es que on-
tologicamente se deba concretar la omnipotencia divina, debido a lo
cual a Dios le resulta imposible realizar los condicionales abstractos
contrarios a su identidad, como se ha visto; y otra, que esta omni-
potencia contraste con la voluntad humana, de forma que se ponga
aquella en entredicho, como se constata en el discurrir histérico. El
Obispo de Hipona recoge el guante cuando explica que Dios ‘hace
todo lo que quiere’ y explica la diferencia entre ‘no poder pecar’ y
‘poder no pecar’.

Una vez mads situa la cuestion en una perspectiva econémica, con
el proposito de armonizar dos realidades: por una parte, la querencia
divina de que todos los hombres se salven y lleguen al conocimiento
de la verdad (cf. 1Tim 2,4), y por otra el hecho de que quiza no todos
los hombres se salvaran. ¢Se sigue de esta aparente contradiccion que
la voluntad humana limite la omnipotencia divina, “como si la vo-
luntad de Dios hubiese sido vencida por la de los hombres y el Todo-
poderoso no hubiese podido hacer lo que queria, por impedirselo los
debilisimos hombres no queriendo”? 132. En su respuesta matiza que
Dios no impone (no ejerce un poder coercitivo) la salvacion a fin de
que su accion no resulte arbitraria ni niegue la autonomia creacional
que él mismo proyecto6 al crear, y porque tiene tiempo para ganarse la
voluntad del ser humano, con lo que nada sucede fuera de sus planes,
aunque aparentemente esta los contradiga 133.

Del hecho de que, en ocasiones, la libertad humana se oponga
y venza, en primera instancia, la l6gica salvifica del Padre no se co-
lige que la vis de este sea menos ‘poderosa’ o eficaz. Al contrario, es
congruente con el proyecto del Padre y se expresa al crear seres con
libertad y voluntad que se resistan a su bondad, como reflexiona a
la luz de la libertad de los angeles caidos 134. Al hablar de la libertad
humana, explica que “no le falt6 a Dios poder para formar un hombre

132 ench.24,97; cf. 24,95. Sobre la impotencia de los hombres, en comparacién
con la omnipotencia divina, a la luz de Mt 19,24-26, cf. en. Ps. 110,6; 103,1,7; spir.
et litt. 5,7; c. Faust. 26,5; agon. 22,24; 24,26.

133 Cf. ench. 25,98; 26,100.

134 Cf. ciu. 22,1,2.



CONFIO EN EL DIOS PADRE TODOPODEROSO QUE SE FIA DEL HOMBRE 103

que no pudiese caer. Prefiri6 hacer un hombre que pudiese pecar si
queria, no pecar si no queria” 135. Lo que en un principio pudiera pen-
sarse como limitacion y derrota divinas, en el fondo revela la fuerza y
la veracidad de su poder, que consiste en atraer suavementela voluntad
del hombre, de modo que este no quiera lo que él quiere y comience a
querer lo que Dios quiere 136

No es el caso desarrollar la doctrina agustiniana de la atraccion
deleitante, basada en Jn 6,44 e inmortalizada con las imagenes del
nino y las nueces, la oveja y la hierba verde 137. Tan solo baste decir
aqui que el Padre actia sin imponerse, atrayendo nuestra capacidad
de amar mediante la fascinacion del bien, y que esta manera de actuar
respeta y salvaguarda la dignidad del ser humano —pues el limite de
dicha atraccion viene dado por la libertad humana-, al tiempo que
ampara la omnipotencia del amor 138,

Esta consiste, para Agustin, en hacer mudar una cosa en otra dis-
tinta y cambiar lo que el Padre estime conveniente. Dicha transforma-

135  cont. 6,16; cf. Gen. litt. 8,23,44.

136 Cf. conf 9,1,1. Por via indirecta, en cierta ocasion viene a decir que Dios
es omnipotente al no existir ninguna voluntad que pueda cambiar la suya (cf. ench.
24,95). Con razéon Luis M* Armendariz denomina la omnipotencia creacional
‘con-descendiente’, pues, una vez dado paso a una alteridad, Dios “no podra actuar
como ‘si nada existiese’”. Mas, al contrario de lo que pudiera pensarse, no nos
hallamos ante una omnipotencia a la baja. La omnipotencia de un Creador libre,
generoso, que busca la plenitud de lo creado y que crea creadores, es realmente
plenificante (cf. «Creo..., 369).

137 Cf. Jo. ev. tr. 26,3-5; 5. 131,2. Adviértase la influencia de Virgilio: “Su
placer tira de cada cual” (Egl. I11,65; BATTISTON, M., «Trahit sua quemque voluptas.
Traduccién y proyecciones contemporaneas de la Egloga II de Virgilio», en Anuario
de la Facultad de Ciencias Humanas 10/1 (2012) 4-6).

138 Afirma Ebner Jiingel: “La omnipotencia debe ser entendida como el
poder de su amor” (cf. Dios como misterio en el mundo, Sigueme, Salamanca 1984,
41-42). La teologia contemporanea explora esta via desde la historia concreta de
Jests (cf. GRESHAKE, G., ¢Por qué el Dios del amor permite que suframos?, Sigueme,
Salamanca 2008, pp. 41-54; SCHNEIDER, T., Lo que nosotros creemos..., pp. 164-166;
TRIGO, P., Dios y Padre..., pp. 144-147, 296). Pedro Fernandez Castelao sintetiza
esta sensibilidad refiriéndose al poder absoluto “del amor, de la gracia, del perdon,
de la misericordia” inserta en una comprension de la creacién ex amore, no solo
ex nihilo (cf. «Antropologia teologica», en CORDOVILLA, A. (ed.), La ldgica de la
Je..., pp- 195, 202).



104 ENRIQUE GOMEZ GARCIA, OAR

cion, que puede leerse en clave cosmolégica 139, halla su pleno sentido
en la dialogia con el ser humano, y tampoco se plantea en abstracto,
sino como una transformacion para el bien, en la linea generativa del
Padre. De ahi su insistencia en que este puede hacer del impio un jus-
to, del soberbio un humilde, y de los males puede sacar bienes:

iNada menos que tenemos a un Sefior bueno y grande, que también
quiere y puede sanar los pecados de los que se arrepienten, y que de nin-
gun modo quiere que se perviertan los que se obstinan en la maldad! .

El postulado de que Dios se aprovecha de los males para sacar
bienes suscita hoy criticas, porque blanquea una teodicea respaldada
en el caracter pedagégico del mal, tanto fisico como moral. Agustin
lo defiende cuando asegura que Dios obra, bien por ejercicio, bien por
permisol4l. Desde la primera perspectiva, es evidente que un Padre
bueno solo hace el bien, y nunca el mal. Pero, desde la segunda, se da
pie a proclamar que permite la existencia de los males para castigarlos
y que no queden impunes, dado que, al ser bueno y poderoso, puede
sacar bien del mismo mal 142.

Asi planteado, el argumento resulta rechazable, como lo es tam-
bién si esta anuencia se ampara en el sabio orden establecido en el
mundo, con lo que Dios encauza lo malo, haciendo que repercuta en
bienes futuros 143. Enunciados como este no satisfacen a quienes su-
fren dolores concretos y personales ni explican desgracias de grandes

139 Cf. ciu. 21,8,4-5.

140 f et op. 22,41; cf. adn. Job 37 y 33, respectivamente; en. Ps. 55,12; Gen.
adv. man. 2,28,42. Contra los pelagianos, defiende que el arrepentimiento es don
de Dios, y que la conversion le es imposible a los hombres (cf. ¢. Jul. Imp. 4,126).
Como expresa en sus Retractaciones a la vista de su vida, al final la gracia vence
a la libertad (cf. retr. 2,1,1). Asi responde a quienes, a causa de su defensa del
pecado original, lo acusan de sostener que Dios crea el mal —“Dios crea vasos
para el diablo” (nupt. et conc. 2,16,31), o “cre6 los hombres para el diablo” (cf. c.
Iul. Imp. 5,64)-. A Deogracias recomienda que descubra “la gloria de Dios en la
misericordia del perdén” (cat. rud. 18,30,6; cf. conf 10,36,58).

141 Cf. ench. 24,95.

142 Cf. ench. 3,11; 24,96, cont. 6,16; 12,27; c. Faust. 22,83; dim. daem. 1,2-3;
2,4-6.

143 Cf. ciu. 11,18.



CONFIO EN EL DIOS PADRE TODOPODEROSO QUE SE FIA DEL HOMBRE 105

dimensiones, como puede ser la actual pandemia que sufrimos: no da
cuenta del valor de las eventualidades 144. Desde el cristianismo, que
defiende la dignidad de toda persona, sea fuerte o vulnerable, buena
o malhechora, los sacrificios impuestos al estilo de que “es preferible
la muerte de uno para la salvacion del resto” (cf. Jn 11,50) son mas que
cuestionables.

Agustin, empero, no va por ahi. Su comprensioén del mal como
privacion de bien 145 y su doctrina sobre la permision divina ante él
estan en funcién de la coherencia y fidelidad del mismo Dios y de la
salvaguarda de la libertad y dignidad humanas. Como se ha expre-
sado, conviene mas la existencia de un mundo limitado y expuesto
al mal que un mundo en el que este fuera imposible (algo que onto-
logicamente resulta contradictorio), y es preferible la creacion de un
hombre libre, tendente al fallo, que la de un hombre esclavo, aparen-
temente perfecto 146. Sale rentable, como se dice hoy, tal embargo 147.
Su plan de sacar bienes incluso de los males hace que la voluntad
‘todopoderosa’ de Dios no quede anulada por la voluntad limitada
de los seres humanos 48, y que dicha accion repercuta en el hombre
como pura gracia 149,

Por si fuera poco, esta alusion a la paciencia divina o al tiempo
de Dios, nos retrotrae, una vez mas, a la vivencia escatologica de la
historia. Como expresa Gonzalez-Carvajal, a la luz de la resurreccién
(tercer ambito de la verificacion del poder generativo del Padre), el

144 Cf. KEHL, M., Contemplo Dios..., pp. 413-414.

145 TFrente a maniqueos y pelagianos, defiende que el Dios que crea es
bueno y que todo lo que crea es bueno —“creador bueno de todos los bienes”,
exclama (nupt. et conc. 2,4,12; cf. ¢. Fort. 21)-, por lo que “la maldad no fue hecha
por él, porque la maldad no existe como sustancia” (en. Ps. 68,1,5). El mal, por
consiguiente, lo entiende como defecto (no es) o como corrupcion de una naturaleza
buena. Aquello se debe a la creaturidad ontoldgica, esto, al libre albedrio, ya que
la naturaleza creada es capaz de bondad o de maldad (cf. ¢. Jul. 1,8,37; ¢. Tul. Imp.
5,64; nupt. et conc. 2,21,36). Redescubre el sentido y el valor de esta propuesta
FERNANDEZ CASTELAO, P., «Antropologia teolégica..., pp. 218-221.

146 Cf. ench. 8,27; c. Iul. Imp. 5,64.

147 Cf. GRESHAKE, G., ¢Por qué el Dios..., pp. 73-88.
148 Cf. ench. 28,104.

149 Cf. en. Ps. 55,12.



106 ENRIQUE GOMEZ GARCIA, OAR

cristiano no olvida que “la omnipotencia es un atributo escatolégico
de Dios. Se hara patente al final de los tiempos” 150. Es en este contex-
to donde tiene algin sentido la omnipotencia compasiva de un Dios
kenotizado que lucha junto al hombre contra el mal.

UNA CONCLUSION NARRATIVA

Creo en Dios Padre todopoderoso. Asi comienza nuestro Simbolo de
la fe. La mayoria de las veces entendemos esta como un asentimiento
racional a verdades que intelectualmente no podemos desentranar, y
olvidamos que es un talante existencial que consiste en confiarse en
una realidad personal que sostiene, acoge e impulsa. La fe, por tanto,
implica aventura y riesgo, porque es humana y libre, por lo que tiene
su propia geografia, pero sobre todo descanso activo que proyecta
metas por alcanzar. El profeta Miqueas lo describi6 diciendo que Dios
y el hombre caminan juntos por la historia (cf. Mi 6,8). Agustin de
Hipona lo experiment6 a lo largo de su inquieta vida. Es esta, la cons-
tante biografica, la que permite vivir la paradoja cristiana de un Dios
que es Padre y de un Padre que lleva todo de la mano, a pesar de los
sinsabores y tropiezos. Pienso que el Hiponense aceptaria como sin-
tesis de su reflexion experiencial al respecto la siguiente del teélogo

belga Adolphe Gesché:

Llamo verdadero Dios, no al que me da miedo, sino a ese Dios,
fragil y herido, y al mismo tiempo fuerte y fiel, que un dia me coge sua-
vemente de la mano para decirme en secreto, como secreto de nifio...,
lo que soy a sus ojos y para él. Esta es mi tnica prueba... Por fin sé lo

que soy .

ENRIQUE GOMEZ GARCiA, OAR

150 GONZALEZ-CARVAJAL, L., Esta es nuestra fe, Sal Terrae, Santander 1989, p.
102; cf. Ip., El Credo explicado a los cristianos un poco escépticos, Sal Terrae, Santander
2019, pp. 38-39; ARMENDARIZ, L. M2, «Creo..., pp. 373-374; GELABERT, M., «Dios
Padre..., pp. 135-137.

151 GESCHE, A., Dios para pensar. 1. El mal-El hombre, Sigueme, Salamanca
1995, pp. 275-276.



