
CONFÍO EN EL DIOS PADRE TODOPODEROSO QUE SE FÍA DEL HOMBRE 75

Confío en el Dios Padre todopoderoso  
que se fía del hombre

Resumen

Los cristianos dan por supuesto el significado y el alcance de las primeras 
palabras de su Credo. Pero en ellas se encierra un profundo contrasentido, 
solo comprensible a la luz del acontecimiento de Jesús de Nazaret. Agustín 
de Hipona las confiesa desde su propia experiencia de convertido, de hombre 
soberbio que se ha visto transformado por la presencia y acción amorosas, en 
los avatares de la historia y por medio de ayudas humanas, de un Padre que 
le ha dado la existencia, lo ha buscado pacientemente y lo ha devuelto a la 
vida. De esta manera, proclama que se puede confiar en un Dios Padre To-
dopoderoso que es consecuente con la decisión de haber creado un alguien 
distinto a él.

Palabras clave: Paternidad, trascendencia inmanente, presencia eficaz, ac-
ción respetuosa, omnipotencia de la misericordia

Abstract

Christians take for granted the meaning and scope of the first words of their 
Profession of Faith. But these words contain a deep contradiction, only un-
derstandable in the light of the event of Jesus of Nazareth. Augustine of Hi-
ppo makes a confession of these words from his own experience as a convert, 
from a proud man who has been transformed by the presence and loving 
action of a Father, who acts in the midst of the trials of history and through 
human help; a Father who has given him life, and has patiently searched him 
and brought him back to life. In this way, he proclaims that an Almighty God 
the Father, can be trusted since he is coherent with the decision of creating 
someone different from himself.

Key words: Paternity, immanent transcendence, effective presence, respec-
tful action, omnipotence of mercy.

CiuD-Ra 234-1 (2021) 75-106



ENRIQUE GÓMEZ GARCÍA, OAR76

A nadie le pasa desapercibido que la fe del cristiano resulta 
desconcertante. No tanto porque carezca de una racionalidad in-
terna, pues no en vano confiesa la encarnación del Logos (cf. Jn 
1,14), sino porque dicha racionalidad se le escapa a la humana. 
El profeta proclamaba la desproporción entre ambas lógicas (cf. 
Is 55,8); el apóstol, que el designio del Padre escandaliza a otros 
creyentes y resulta insulso para quienes viven según sus criterios 
(cf. 1Cor 1,23). 

La contradicción, por consiguiente, le es inherente a nuestra fe. 
Y todo por la manera como ese Padre reina en el mundo. En efec-
to, la tensionalidad temporal que le es propia (cf. Mc 9,1; 14,25; 
Lc 11,2.20.21-22) dota al creyente de una conciencia escatológica 
que lo envuelve y vitaliza (cf. 1Cor 16,22; Ap 22,20), como expresa 
Agustín en su reflexión sobre la esperanza y con su continua dife-
renciación entre camino y patria 1. Además, el reinado de Dios se 
sustenta en la inversión de valores que personificó Jesús de Nazaret 
a lo largo de su vida (cf. Mt 5,3-12; 18,3-4; 19,23-30; 20,1-16; 21,31; 
Mc 10,35-45) y que, sin duda, le granjeó la enemistad de los pode-
rosos del momento.

Precisamente el símbolo de la fe, es decir, ese cúmulo de verda-
des con el que los cristianos se reconocían mutuamente como tales, 
se inicia con la plasmación de dicha paradoja: Creo en Dios Padre 
todopoderoso. Que Dios ‘lo pueda todo’ parece connatural a lo divi-
no. No resulta tan propio de la divinidad, empero, que adquiera el 
rostro personal de una cercanía tal que se kenotiza hasta el punto 
de compartir lo más despreciable de lo que quiso que fuera (cf. Dt 
21,23; Gál 3,13). Y es ahí donde surge la cuestión de si la vulnerabi-
lidad resulta omnipotente. A lo largo de las páginas que siguen, me 
acercaré someramente al planteamiento realizado por el Obispo de 
Hipona al respecto.

1  Cf. Gómez, E., «Homo viator. Lugar de la esperanza en la opción vital 
agustiniana», en Augustinus 45 (2000) 383-422.



CONFÍO EN EL DIOS PADRE TODOPODEROSO QUE SE FÍA DEL HOMBRE 77

Dios soberano: el misterio de una trascendencia  
inmanente

Confesar a Dios como Padre nos adentra en el carácter mistérico 
del Dios en el que nos confiamos. Quizá por ello, desde la fenomeno-
logía de la religión se prefiere hablar de misterio más que de divini-
dad 2. Y es misterio no tanto porque resulte un jeroglífico para nues-
tro entendimiento 3, sino porque, como exclamaba Rahner, la palabra 
‘Dios’ sugiere una realidad personal ‘excesiva’ y ‘plena’ 4. Agustín dirá 
‘excelsa sobre todas las cosas’ 5.

Se puede dar un paso más. La indagación en esta lógica de la 
sobreabundancia y de la plenitud desemboca en que el carácter mis-
térico de lo divino se asienta en el eterno contrasentido de una tras-
cendencia al mismo tiempo cercana, inmanente, salvífica, tal como 
declaran fenomenólogos y teólogos 6. Estamos ante la socorrida intui-
ción de Rudolf Otto cuando se refiere al temor y, al mismo tiempo, a 
la entrañable fascinación que genera en el hombre estar ante lo Sagra-
do, o ante la condensación por parte de Jon Sobrino de un Jesús que 
sentía a Dios como Padre, pero sin olvidarse nunca de que era Dios 7. 
Siglos antes se hacía eco Agustín de esta dialéctica y declaraba: 

2  Cf. Martín Velasco, J., Introducción a la fenomenología de la religión, Trotta, 
Madrid 2017, pp. 117-160.

3  Cf. Fraijó, M., «Dios, ¿problema o misterio?», en Bermejo Pérez, D. 
(coord.), ¿Dios a la vista?, Dykinson, Madrid 2013, pp. 149-172.

4  Cf. Rahner, K., «Sobre el concepto de misterio en la teología católica»: 
ET, IV, 53-101; Id., Curso fundamental sobre la fe, Herder, Barcelona 1979, pp. 74-
95; Id., “Misterio”: SM, IV, cols. 710-718; J. Ratzinger-Benedicto XVI, Jesús de 
Nazaret. I, La Esfera de los Libros, Madrid 2007, p. 62. Interesante síntesis teológica, 
a la vera de la propuesta de Gesché, A., cf. Prado Postigo, A. de, Con infinito 
exceso, Sal Terrae, Santander 2016.

5  Cf. conf. 2,6,13; Io. ev. tr. 21,3.
6  Cf. Martín Velasco, J., «Creo en Dios Padre», en González de Cardedal, 

O. (ed.), El credo de los cristianos, Narcea, Madrid 1982, pp. 23, 27; Torres Queiruga, 
A., Creo en Dios Padre, Sal Terrae, Santander 1988, p. 74; Cordovilla, A., «El 
misterio de Dios», Id. (ed.), La lógica de la fe, UPCo, Madrid 2013, p. 97; Vitoria 
Cormenzana, F. J., El Dios cristiano, UDe, Bilbao 2008, p. 35.

7  Cf. Otto, R., Lo Santo, Alianza, Madrid 1985; Sobrino, J., Jesucristo liberador, 
Trotta, Madrid 1991, p. 183.



ENRIQUE GÓMEZ GARCÍA, OAR78

“Creo en Dios Padre todopoderoso”. Ved cuán pronto se dice y 
cuán grande es su valor. Es Dios y es Padre: Dios por su poder, Padre 
por su bondad. ¡Qué dichosos somos los que hemos encontrado a Dios 
como nuestro padre! 8.

Esta dialéctica del Credo resulta irresoluble si se comprende la 
trascendencia como separación e, incluso, como oposición; es decir, 
si se considera a Dios como lo totalmente otro, en el sentido de un 
alguien que se sitúa frente a la obra de sus manos, como defendió en 
su día el deísmo. Se trataría de una trascendencia del mundo, ampa-
rada en metáforas espaciales y con ciertos rasgos materialistas 9, que 
difícilmente genera ese sentimiento de fundamento y de acogida que 
haga confiarse en ese misterio. 

Concluye de forma distinta la búsqueda, sin embargo, si se la 
concibe por implicación o por otreidad, como manifestó Xabier Zu-
biri con su trascendencia en las cosas. La teología contemporánea la 
presenta desde una doble perspectiva: la ontológica, expresada por 
Nicolás de Cusa con su ‘coincidencia de los opuestos’; y la ética, desa-
rrollada por Adolphe Gesché. Según este, la auténtica trascendencia 
dignifica al otro, puesto que respeta su autonomía y hace que él mis-
mo se transcienda, con lo que a Dios se lo idolatra cuando se accede 
a él con superstición, esto es, cuando se le sobreañade algo a lo que 
es (super-stitio) 10. Entonces el misterio ya no se experimenta como un 
rival, sino como el compañero de viaje que sostiene, anima e impulsa, 
a decir del profeta Miqueas (cf. Mi 6,8).

Desde su teología existencial, reflejada en las Confesiones, el Obis-
po de Hipona repara en esta paradoja fiducial, y lo hace confiado y 
sin sobresaltos, quizá porque su vivencia no ha incurrido en el doble 
defecto de la disociación pascaliana entre el ‘Dios de los filósofos’ y el 

8  s. 213,2. 
9  Cf. Nolan, A., Jesús, hoy, Sal Terrae, Santander 2017, p. 228.
10  Cf. Zubiri, X., «Trascendencia y física», Gran Enciclopedia del Mundo, vol. 

18, Bilbao 1961, cols. 419-424; Kehl, M., Contempló Dios toda su obra y estaba muy 
bien, Herder, Barcelona 2009, pp. 388-389; Böttigheimer, Ch., ¿Cómo actúa Dios 
en el mundo?, Sígueme, Salamanca 2015, p. 75; Gesché, A., El sentido, Sígueme, 
Salamanca 2004, pp. 38-39, 73, 126-127.



CONFÍO EN EL DIOS PADRE TODOPODEROSO QUE SE FÍA DEL HOMBRE 79

‘Padre de Jesús’, como son: definir a aquel por su poder omnímodo y 
obviar el amor de este como realidad que le es propia 11. La entrañable 
oración que le dirige al Padre cuando finaliza la revisión de la ingente 
y gratuita misericordia derramada a lo largo de su azarosa búsque-
da compendia, además de una notable descripción de la experiencia 
religiosa, dos axiomas advertidos como complementarios, e incluso 
como uno: que Dios estaba en él y que él estaba en Dios 12.

Ya había asumido esta dialéctica en los primeros compases de su 
alabanza, cuando formula el conocido aforismo de que Dios es lo más 
íntimo a uno mismo, a la vez que lo más supremo de lo supremo 13. 
Porque es excelso, Agustín se maravilla de que pueda estar contenido 
en las realidades creadas, y que una pequeña mota de la creación pueda 
alabarlo. Proyecta así la trascendencia inmanente del Dios Padre desde 
la perspectiva de que es, al unísono, el siempre mayor y el siempre me-
nor, como siglos más tarde sintetiza un famoso adagio jesuítico 14.

Por lo que se refiere a la primera parte de la máxima, en absoluto 
lo piensa el Hiponense como una ausencia relacional de Dios hacia su 
creación, pues, si algo caracteriza a la divinidad judeocristiana es el 
ser de, para, a merced de, entre los hombres 15. Más bien Deus semper 
maior protege la identidad sorprendente y sorpresiva de ese Dios que 
se le acercaba por doquier: es insondable, inabarcable, incompren-
sible, inmanipulable, libre 16. Confesar que Dios es trascendente, en 

11  Cf. Trigo, P., Dios y Padre de nuestro Señor Jesucristo, Sal Terrae, Santander 
2020, pp. 56-62.

12  Cf. conf. 10,27,38; Gen. litt. 8,26,48. En su argumentación, tiene presente 
el aforismo estoico de Hch 17,12-18 (cf. c. Max. 1,12). De ella parte la profunda 
reflexión de Gelabert, M., «¿Dios en las cosas o las cosas en Dios?», en Ciencia 
Tomista 138 (2011) 133-150.

13  Cf. conf. 3,6,11. 
14  Cf. Bergoglio, J. M., Meditaciones para religiosos, Mensajero, Bilbao 2014, 

pp. 37-38.
15  Cf. De Andrade, B., Dios en medio de nosotros, Secretariado Trinitario, 

Salamanca 1999, pp. 275-328; Sanz Giménez-Rico, Cercanía del Dios distante, UPCo, 
Madrid 2002.

16  Cf. s. 52,16; 117,5; ciu. 10,12. Vitoria Cormenzana centra dicha incom
prehensibilidad divina en la difícil conjugación de una trascendencia inmanente 
(cf. El Dios cristiano… 39).



ENRIQUE GÓMEZ GARCÍA, OAR80

definitiva, consiste en reconocer que es él, y no una realidad creada; 
que es misterio, que es soberano 17.

Mas para Agustín dicha soberanía no se corresponde con un uso 
arbitrario de su poder, como se verá más adelante, sino con su hu-
mildad, que expresa su amor infinito, tal como refleja el semper minor. 
Así lo reconoce, por ejemplo, en un contexto antidonatista, cuando 
explica el nombre de Efraín (la fructificación) y, a la luz de Jn 12,24.32 
y 1Cor 1,25, asocia a Cristo la energía oculta y la fragilidad visible 
del grano de trigo que germina en la tierra, de modo que lo débil de 
Dios destella como más fuerte que los hombres 18. El Dios soberano 
(nobilitas), por tanto, es el Dios humilde y débil (infirmitas), porque su 
trascendencia se verifica en la inmanencia de la historia, personifi-
cándose en Jesús de Nazaret. Así lo expone recurriendo al símil de la 
gallina, significativo para nuestro tema: 

Al llegar a este punto, la sublimidad de nuestra Cabeza me está in-
vitando a que diga algo; en efecto, él se ha hecho débil hasta la muerte, 
y asumió la flaqueza de nuestra carne, para congregar bajo sus alas a 
los polluelos de Jerusalén, como la gallina clueca, que se enferma por 
sus pequeños… Ha congregado a todos los pueblos, como la gallina 
a sus pollitos, haciéndose débil por nosotros, tomando nuestra carne, 
es decir, la del género humano… Esto es algo propio de la debilidad 
maternal, no de la majestad perdida. Al ser realmente así Cristo… y 
habiéndose hecho así, y habiendo tomado la carne, pero sin pecado, se 
hizo partícipe de nuestra debilidad, no de nuestra maldad. Y así, por 
haber compartido con nosotros la debilidad, destruyó nuestro peca-
do… Que no crean los judíos haber crucificado a un hombre. Aunque 
él solo fue crucificado en cuanto hombre, no obstante, no se dieron 
cuenta de quién era al que habían crucificado. Si lo hubieran conocido, 
jamás habrían crucificado al Señor de la gloria 19.

17  Cf. en. Ps. 85,12; trin. 5,1,2.
18  Cf. en. Ps. 59,9; 79,3.
19  en. Ps. 58,I,10; cf. 40,1; 65,10; 49,5; 108,2; pec. mer. 2,17,27. Cf. Aguer, 

H., «Infirmitas Christi. La debilidad de Cristo en el comentario agustiniano de los 
salmos», en Teología 32 (1978) 101-146.



CONFÍO EN EL DIOS PADRE TODOPODEROSO QUE SE FÍA DEL HOMBRE 81

Ahora bien, su gran acierto radica en explicar la índole mistérica 
del Dios cristiano desde su experiencia de interioridad, como muestra 
su buceamiento en la memoria, tabernáculo en el que habita Dios 20. 
Según él, el Dios que contiene todo el universo puede ser al mismo 
tiempo contenido en cualquiera de sus criaturas en virtud de su carác-
ter espiritual, ya que así su presencia posibilita otras presencias distin-
tas en él, y su inhabitación en lo creado dota de ser a lo que existe, lo 
fundamenta y le da sentido 21. Dios tiene un modo de ser tan distinto 
al de las criaturas, como reflexiona desde Éx 3,14, que está más cerca 
de nosotros “que muchas cosas que fueron hechas por él; porque en él 
vivimos, en él nos movemos y en él somos” 22.

Es de todos conocido cómo, en un primer momento, primaba 
en él una imagen corpórea de Dios, lo que le dificultaba responder 
a ciertas preguntas, y cómo los neoplatónicos lo iluminaron con la 
condición espiritual tanto de la divinidad como del alma humana 23. 
Habida cuenta de ello, a Dios ya no lo concibe espacialmente, sino 
a la manera de Dios; y, por tanto, se lo deja en libertad para que sea 
tal cual es, con lo que es capaz de hacerse presente en la criatura por 

20  Cf. conf. 10,25,36. Referido al alma, cf. doct. chr. 3,14,22. Planteamiento de 
la trascendencia en clave de interioridad, cf. Gómez Caffarena, J., «Trasdencencia/
inmanencia»: Conceptos fundamentales del cristianismo, Trotta, Madrid 1993, pp. 1412-
1414; Rodríguez Panizo, P., «La experiencia cristiana de Dios como síntesis de 
interioridad y trascendencia», en Revista de Espiritualidad 60 (2001) 329-349.

21  Cf. conf. 10,34,52; 10,40,65. Santo Tomás de Aquino afirma que “todas 
las cosas están en Dios en cuanto están contenidas por él”, pues “lo espiritual 
contiene aquello en lo que está” (S. Th. I, q. 8, a. 1, ad 2).

22  Gen. litt. 5,16,34; cf. Schneider, T., Lo que nosotros creemos, Sígueme, 
Salamanca 1991, 84, 137; Gelabert, M., «¿Dios en las cosas…, p. 133, 136; Íd., 
Jesucristo, revelación del misterio del hombre, San Esteban-Edibesa, Salamanca 1997, 
p. 65; Kehl, M., Contempló Dios…, p. 389. Hch 17,28, tan citado por Agustín en 
este tipo de reflexiones, es uno de los apoyos bíblicos con el que los científicos 
creyentes defienden el pan-en-teísmo de Dios en la creación (cf. Peacocke, A., Los 
caminos de la ciencia hacia Dios, Sal Terrae, Santander 2008, pp. 110-111; Tracy, 
D., «El retorno de Dios en la teología contemporánea», en Concilium 256 (1994) 
1003-1004).

23  Cf. conf. 4,16,31; 6,3,4; 7,20,26; ciu. 8,5; 11,5; agon. 26,28; cat. rud. 20,35,6; 
Gen. adv. man. 1,17,28; Gen. litt. 10,24,40. Vinculada a la espiritualidad se halla la 
invisibilidad, aunque luego incluso el Padre se revele a nuestros sentidos (cf. trin. 
2,18,35; 3,11,22-27; ciu. 10,12.18; 16,29).



ENRIQUE GÓMEZ GARCÍA, OAR82

entero, mas sin dejarse contener por ella, como deduce de Éx 33,12-13 
y expresa bellamente en una alabanza de sus Confesiones:

¡Oh altísimo y próximo, secretísimo y presentísimo, en quien no 
hay miembros mayores ni menores, sino que estás todo en todas par-
tes, sin que te reduzcas a ningún lugar! 24

Más aún, debido a su índole espiritual, Dios se presencializa en la 
criatura sin anularla. Al contrario, la potencia en su ser, como sabiduría 
al mismo tiempo ordenadora, guiadora e impulsadora. En su diatriba 
maniquea, sostiene que Dios es al mismo tiempo interior y exterior a 
la realidad mundana: exterior porque la ha creado e interior porque la 
impulsa “con un poder oculto” con el que gobierna providencialmente 
el movimiento de las cosas 25. De esta ‘in-existencia’ posibilitante da fe 
la radicación del amante en el amado, y viceversa, en la experiencia 
amorosa. Y esto se logra sin imponerse ni violentar a la otreidad 26.

Un Dios que es Padre 27

Aun con todo, del ser mistérico de Dios importa que su trascen-
dencia inmanente se concreta en una presencia personal acogedora 
en la que se puede confiar. Ese Dios trascendente se ha mostrado a 
lo largo de su vida como un Padre misericordioso que sale constan-
temente a su encuentro para recibirlo de nuevo en su casa y hacerlo 
partícipe de su herencia, como muestra el relato de las Confesiones 28. 

24  conf. 6,3,4; cf. qu. 2,151; c. s. Ar. 30,28; ep. 187,4,11; ciu. 1,29. Sobre la 
manera de Dios, cf. ciu. 7,30; 1,12,1.

25  Cf. Gen. litt. 5,20,41; 8,26,48.
26  Cf. Ratzinger, J., En el principio creó Dios, Edicep, Valencia 2008, p. 

120. Léase desde aquí el ‘Dios subjetivo’ al que se refiere Tomas Halík, tan afín 
a la experiencia agustiniana de Dios (cf. Quiero que seas, Herder, Barcelona 2018, 
pp. 86, 90).

27  Soy deudor en mi exposición de Anoz, J., «El Padre en la predicación 
agustiniana», en Lazcano, R. (ed.), Dios, nuestro Padre, CTSA, Madrid 1999, pp. 23-57.

28  Además de esta obra en general, cf. conf. 13,1,1; s. 56,14; 112A,6; 344,2.



CONFÍO EN EL DIOS PADRE TODOPODEROSO QUE SE FÍA DEL HOMBRE 83

Agustín es consciente de la relacionalidad inherente al sus-
tantivo ‘padre’. Si Dios es Padre, lo es por relación a un hijo. Su 
esencia le viene dada por su paternidad, que no es otra que su 
relación con el Hijo, a sabiendas de que las relaciones paterno-fi-
liales, en el ámbito trinitario, no son accidentales, ya que se han 
dado desde toda la eternidad. De ahí que afirme en cierta ocasión 
que 

no todo cuanto de él (Dios) se enuncia se dice según la subs-
tancia. Se habla a veces de Dios según la relación (ad aliquid ). El 
Padre dice relación al Hijo, y el Hijo dice relación al Padre, y esta 
relación no es accidente, porque uno siempre es Padre y el otro 
siempre es Hijo 29.

En este marco de las relaciones, la paternidad admite una 
doble dimensión. La primera sería la entitativa, la propia, la in-
tratrinitaria: el Padre es tal por su referencia al Hijo, y su pa-
ternidad manifiesta que él es el “primer y soberano principio” 
de la perijoresis trinitaria, el engendrador 30. La segunda, por el 
contrario, sería la adoptiva, la apropiada, la extratrinitaria 31, y 
subraya la dependencia de las criaturas con respecto del Creador, 
dado que tenemos la dicha de que “nuestro Creador se ha digna-
do ser nuestro Padre”  32. Aunque la primera perspectiva sea la 
principal, pues posibilita la segunda por gracia 33, es esta la que 
aquí interesa.

Sería factible decir, en primer lugar, que la filiación de las 
criaturas, y en especial de las personas, difiere de la de Cristo. 
Agustín destaca que el que los seres humanos imploren a Dios 
como Padre es de hecho una osadía, puesto que no son iguales al 
Padre, ni eternos con él; son hijos en el Hijo, en quien ha querido 

29  trin. 5,5,6; cf. en. Ps. 68,1,5.
30  Cf. v. rel. 31,58; trin. 1,8,15; 4,20,27-29; 5,4,5; Io. ev. tr. 19,6; 26,5.
31  Cf. c. Faust. 3,3.
32  s. 57,2.
33  Cf. s. 57,2; Io. ev. tr. 110,5.



ENRIQUE GÓMEZ GARCÍA, OAR84

adoptarnos graciosamente 34. Por ello los evangelistas distinguen, en 
boca de Jesús, las expresiones ‘Padre mío’ y ‘Padre vuestro’ 35.

Ahora bien, al igual que en el ámbito intratrinitario, a Dios se le 
llama Padre por ser el origen, la fuente de la vida (no solo terrena, 
sino también eterna) 36 y el fundamento de la existencia. Así se des-
prende del acto de crear: Dios es Padre por otorgar el ser a lo que 
antes no era (cf. Rom 4,17), hallando en este contexto pleno sentido 
la clásica formulación creatio ex nihilo 37. Un acto, el crear, que no le 
compete solo al Padre, ya que el Dios interpersonal crea conforme a 
su diversidad personal 38, mas tiene en él su primerear. Se advierte, 
igualmente, en otras dos acciones vinculadas con la vida que le son 
propias: la de recrear, regenerar o perdonar, pues para él ningún 
bien resulta imposible ni ningún mal, insanable 39, por lo que este 
Padre es la salvación 40 que devuelve la libertad filial, siendo esta la 
marca de nuestra filiación 41; y la de resucitar: ya que es Padre, Dios 

34  Cf. en. Ps. 49,2. Poder invocar a Dios como Padre, insistirá sirviéndose 
de comparaciones sociales de la época, es un grandísimo don inmerecido, que solo 
se puede declarar si hay afecto en quien lo emite (cf. s. dom. m. 2,4,16; s. 56,5).

35  Cf. Io. ev. tr. 21,3; 75,1.4. La exégesis actual se desmarca de las tesis de 
J. Jeremias al respecto (cf. Schlosser, J., El Dios de Jesús, Sígueme, Salamanca 
1995, p. 212; Dunn, J. D. G., Jesús y el Espíritu, Secretariado Trinitario, Salamanca 
1981, pp. 58-74).

36  Cf. s. 29,10. Este apunte escatológico es valioso –el Padre hace partícipes 
de su herencia, que es la vida eterna (cf. s. 57,2)–, porque en otros lugares identifica 
al Padre con el reino de los cielos (cf. en. Ps. 68,1,2; 108,18).

37  Cf. conf. 3,6,10; div. qu. 69,4; ciu. 14,26; 10,14; 22,11,3.
38  Agustín acuña formulaciones como la siguiente, conservada en los concilios 

II de Constantinopla (cf. DH 421) y II de Lyon (cf. DH 851), y que ha dado pie al 
desarrollo hodierno de la dimensión trinitaria de la creación: “Se llama criatura a 
todo lo que ha hecho y creado Dios Padre por el Hijo unigénito en la unidad del 
Espíritu Santo” (div. qu. 67,1; cf. Io. ev. tr. 20,9; trin. 5,14,15). Cf. L. Mª. Armendáriz, 
Hombre y mundo a la luz del Creador, Cristiandad, Madrid 2001, 126; Cura Elena, 
S. del, «Creación ‘ex nihilo’ como creación ‘ex amore’: su arraigo y consistencia 
en el misterio trinitario de Dios», en Estudios Trinitarios 39 (2004) 88; Boff, L., La 
Trinidad, la sociedad y la liberación, Paulinas, Madrid 1987, pp. 270-272.

39  Cf. c. Iul. Imp. 4,133.
40  Cf. conf. 1,5,5; s. 260C,1.
41  Cf. Io. ev. tr. 25,11; en. Ps. 77,11; 48,I,8.



CONFÍO EN EL DIOS PADRE TODOPODEROSO QUE SE FÍA DEL HOMBRE 85

resucita, vivifica cadáveres, (eleva los cuerpos al cielo) y les otorga 
la vida eterna 42.

Este hecho esencial de generar vida, y de aumentarla con su bon-
dad y cuidado 43, da pie al Santo de Hipona para desgranar una se-
rie de metáforas con las que denominar al Padre. Metáforas, porque 
–consciente de la incomprehensibilidad divina, de la limitación del 
lenguaje humano para referirse a él y del peligro del antropomorfis-
mo– no dejan de ser apelativos inadecuados 44. Una de ellas es la del 
agricultor: el Padre, con su bendición, “cultiva y da el crecimiento” a 
lo que siembra, pues goza de la fuerza para hacer germinar y crecer, 
algo imposible para el ser humano (cf. 1Cor 3,6-9) 45. La más elocuen-
te, sin lugar a dudas, es la de la madre: a Dios se lo puede concebir 
como un padre maternal o como una madre paternal. Comentado el 
Salmo 26, exclama:

Hizo de Dios un padre y una madre. Es padre porque ha creado, 
llama, manda y gobierna. Es madre porque da calor, nutre, amamanta 
y lo lleva en su seno 46.

42  Cf. trin. 1,6,11; Io. ev. tr. 23,14; ciu. 22,11,1.3. La teología actual se basa en 
estas tres acciones para fundamentar la omnipotencia divina: Dios es omnipotente 
porque hace que existan las cosas que no existían; porque encamina y transforma 
los sentimientos de los hombres hacia la convivencia, el perdón y la esperanza; 
y porque da vida a los muertos (cf. Armendáriz, L. M.ª, «Creo en Dios Padre 
todopoderoso. Tres formas de la omnipotencia divina», Sal Terrae 86 (1998) 368-
374). Veremos que esta triple perspectiva desprende un profundo sabor agustiniano.

43  Cf. s. 216,7; en. Ps. 41,12; 115,4. Debido a esta bondad, es digno de 
confesión y de alabanza (cf. Lc 10,21; en. Ps. 117,1; conf. 3,6,10).

44  Cf. trin. 5,8,9-10; Geest, P. van, La incomprehensibilidad de Dios. Agustín 
como teólogo negativo, Editorial Uniagustiniana, Bogotá 2014 (esp. 185-218).

45  Cf. en. Ps. 66,1.3. Misma idea, aunque sin el trasfondo de esta imagen, 
en s. 344,2. Teniendo en cuenta Jn 15,1, cf. en. Ps. 30,II,1,4; 32,II,2,18; 36,1,4; 
66,1; 103,1,11; 145,11.

46  en. Ps. 26,II,18. Resulta significativo que insignes teólogas no exploten esta 
intuición agustiniana (cf. Johnson, E., Rico en misericordia, Sal Terrae, Santander 
2016, 124-136). Desde la sociología religiosa, y teniendo como presupuesto las 
intuiciones de Juliana de Norwich, Peter Berger concluye que, tras los símbolos 
femeninos a la hora de hablar de Dios, se halla la concepción de este como amor 
desbordante, que abraza y supera las dimensiones femeninas y masculinas que le 
damos los seres humanos (cf. Cuestiones sobre la fe, Herder, Barcelona 2006, 74-77; 



ENRIQUE GÓMEZ GARCÍA, OAR86

Una Paternidad ¿temida?

En el texto anterior se advierten los diferentes roles que los cón-
yuges desempeñan en la familia, así como la diversa psicología que 
los distingue en consonancia con el pensar de la época 47. La figura 
del padre gira en torno a la categoría del poder: es quien crea, llama, 
manda y gobierna. Esto hace que, en su vertiente ad extra, el Padre 
aparezca como rey y como señor 48. De ahí que la paternidad divina, 
como expresaba Otto, deba ser al mismo tiempo amada y temida. Te-
mida, no tanto por el denunciado patriarcado machista y autoritario 
ni porque esté en sus planes causar el mal, sino porque, como se ha 
dicho, regenta un poder soberano sobre todo lo creado y nunca podrá 
la criatura dominar su voluntad, como si se tratara de un ídolo 49.

Agustín es parco a la hora de describir sus relaciones filiales con 
Patricio y sus paternas con Adeodato, aunque qué duda cabe que, en 
la imagen de Dios como ‘padre materno’, juega un papel elocuente 
la proyección de las experiencias humanas. A falta de estos detalles, 
revisemos el concepto de paternidad propio de la cultura mediterrá-
nea 50. De él me fijo en un aspecto que permite entender cómo un 

Rovira Belloso, J. M.ª, Dios: Padre, Hijo y Espíritu Santo, Secretariado Trinitario, 
Salamanca 2008, p. 223).

47  Este pensar no dista mucho del actual. De hecho, Andrés Torres Queiruga, 
basado en Erich Fromm, asegura que la dialéctica padre-madre atiende “a la doble 
valencia del amor paternal: el amor incondicional… de acoger y alimentar… y el 
amor exigente… sustentado… en el impulso creador hacia adelante, en la ética 
de superación” (Creo en Dios…, 90), que tan magistralmente compendia Agustín 
(cf. en. Ps. 144,8).

48  Considero expresivo el siguiente comentario: “A él le tenemos, pues, 
como Dios, como Señor y como Padre: como Dios, porque él mismo nos creó 
por medio de padres humanos; como Señor porque le estamos sometidos, y como 
Padre porque hemos renacido gracias a que nos adoptó” (c. Faus. 3,3). Sobre el 
apelativo de rey, cf. ciu. Dei 22,25; en. Ps. 8,2; 33,I,6; 61,13; 67,15; 71,2.3; 109,15; 
trin. 3,11,21.

49  Cf. en. Ps. 32, II, d. 2,12.
50  Nos servimos de los acercamientos desde la antropología cultural a los 

primeros años del cristianismo (cf. Guijarro, S., «Dios Padre en la actuación de 
Jesús»: Estudios Trinitarios 34 (2000) 33-69; Id., «La relación paternofilial en la 
cultura mediterránea y en el Nuevo Testamento», en Aguirre, R. (ed.), El Nuevo 
Testamento en su contexto, Verbo Divino, Estella 2013, pp. 57-72; Estévez López, 



CONFÍO EN EL DIOS PADRE TODOPODEROSO QUE SE FÍA DEL HOMBRE 87

padre materno puede ser, al mismo tiempo, amado y temido por los 
buenos hijos 51. 

Si es verdad que los vínculos del paterfamilias pivotan sobre una 
triple referencia (con el primogénito, con la esposa y con el esclavo), es 
la primera la relación principal y dominante de todas. A través de ella 
se tejían los medios para alcanzar los fines sobre los que se sustenta el 
entramado familiar: la autoridad patriarcal y la transmisión de bienes. 
El padre preparaba a su hijo para sucederlo. Dicho aprendizaje impli-
caba una serie de obligaciones tanto por parte de aquel como de este. 

De entre las primeras destacan instruirlo como hijo (cf. Prov 4,1-
4; Tb 4), garantizarle el sustento y tratarlo con severidad, para que 
aprendiera (cf. Prov 13,24; 22,15; 23,13-14). Las segundas consisten 
en: honrar al padre (y a la madre) y salvaguardar su honor (cf. Éx 
20,12; Eclo 3,2.11), respetarlo como persona mayor, escucharlo como 
maestro, corresponderle como benefactor, obedecerlo como gober-
nante y temerlo como señor. El relato de las tentaciones (cf. Mc 8,31-
33), así como algunas referencias a la filiación de Jesús en la Carta a 
los Hebreos (cf. Hb 5,7-9), dejan entrever tales deberes.

Agustín no es ajeno a esta mentalidad, aunque la modula con ese to-
que femenino al insistir en las entrañas de misericordia que caracterizan 
al Padre materno (cf. Núm 11,11-14; Os 11,1.4.8; Is 42,14; 45,10; 49,15; Jer 
31,20), de modo que (parangonando una de sus célebres máximas), haga 
lo que haga, siempre ama 52. Para él, si algo define a Dios es su bondad 
desbordante. Conforme a la lista de responsabilidades mutuas, se refiere 
a Dios, al unísono, como un Padre consolador, que acaricia, y como Pa-
dre flagelador, que corrige para evitar que el hijo se malogre, porque de 
ello depende que consiga la herencia –una herencia, la eterna, que enri-

E., «La familia en el cristianismo primitivo. Lecciones e impulsos para hoy», en 
Estudios eclesiásticos 88 (2013) 237-286; Suárez Blázquez, G., «La patria potestad 
en el derecho romano y en el derecho altomedieval visigodo», en Revista de estudios 
histórico-jurídicos 36 (2014) 159-187).

51  Cf. en. Ps. 118,31,3. 
52  Cf. ep. Io. tr. 7,8. Más explícitamente en el contexto de paternidad, 

subrayando la bondad del Padre, cf. en. Ps. 32,II,1,3; 78,8.14; 84,4; 91,1; 93,17.28; 
102,20; 138,16.



ENRIQUE GÓMEZ GARCÍA, OAR88

quece a este, no aquel (cf. Hb 12,4-16)–. Como profiere en cierta ocasión, 
ateniéndose a la suave firmeza que define toda educación:

Tú no eres bueno con tu hijo cuando lo acaricias, y malo cuando lo 
castigas. Eres padre cuando lo acaricias para animarlo, y eres padre 
cuando le pegas para apartarlo del mal 53.

Según esto, la silueta del Padre halla su máxima expresión cuan-
do lo presenta como un maestro, dado que al paterfamilias le corres-
ponde educar a su primogénito, ya sea a través de la misericordia, que 
siempre resulta dulce, ya a través de la verdad, que a veces parece 
brusca 54. De los muchos textos en los que insiste en esta idea, atiendo 
al siguiente por relacionar los elementos presentes en su descripción 
de Dios (paternidad, señorío, herencia, ternura, corrección): 

No obstante, damos gracias a Dios, porque ya ahora en este desier-
to no nos ha abandonado, dándonos tanto lo necesario a nuestro cuerpo, 
como lo que necesita nuestra alma. Y cuando permite que suframos 
algunas carencias, para nuestra instrucción, lo que quiere es que le ame-
mos más a él, no sea que, a causa de la abundancia, nos pervirtamos 
y le olvidemos a él. A veces nos priva de algo necesario, para que se-
pamos que él es Padre y Señor, y que lo es no solo cuando nos acaricia, 
sino también cuando nos castiga. Con ello nos prepara para una herencia 
grandiosa e incorruptible. Si tú, por ejemplo, tienes pensado dejar a tu 
hijo una cuba, o un granero tuyo, o cualquier otro objeto de tu casa, le 
enseñas a no perderlo, le corriges con castigos para que aprenda, y no pierda 
nada de lo tuyo, que también él ha de dejar aquí como tú. ¿Y no vas 
a querer que nuestro Padre nos instruya con los azotes incluso de las 
necesidades y tribulaciones, él que nos tiene preparada una herencia 
que nunca pasará? He aquí nuestra herencia: Dios se nos dará a sí mismo, 
para que lo poseamos a él, y seamos poseídos eternamente por él 55.

53  en. Ps. 98,14; cf. 54,2; 91,1; 144,8. Sobre el padre promisor (de la herencia) 
y el fragelador, cf. s. 113A,11. En esta perspectiva, José I. González Faus apunta 
que “el poder correcto de un padre es el que tiene para hacer crecer a su hijo, no 
para dominarlo o destruirlo” (Confío, Sal Terrae, Santander 2013, 47).

54  Cf. en. Ps. 88,II,3.
55  en. Ps. 62,10; cf. 65,16; 79,5; 88,II,2; 93,17; 118,31,3; Io. ev. tr. 12,14; 

nat. gr. 43,50.



CONFÍO EN EL DIOS PADRE TODOPODEROSO QUE SE FÍA DEL HOMBRE 89

Amparado en 1Cor 10,13, Agustín insiste en que los castigos aso-
ciados a la corrección pedagógica se hallan en consonancia con el 
amor paterno. El Padre siempre quiere el bien para sus hijos (cf. Lc 
11,11-13) y nunca los prueba por encima de sus fuerzas, con lo que el 
aprendizaje nunca degenera en un aciago destino que conduzca a la 
desesperación 56. Por ello, todo padre debe corregir al hijo, “mientras 
no aparte de él su misericordia” 57, de modo que, siguiendo la analo-
gía, el Padre tantea la fortaleza de sus hijos sin abandonarlos nunca58, 
dado que su misericordia radica en que, aunque se hayan perdido, él 
les sale al encuentro (cf. Lc 15,20) 59.

Una paternidad correspondida

Quizás escandalice este enunciado, pues sugiere que el Padre re-
quiere de las criaturas para ser él, obviando la relacionalidad eterna 
que le es propia y que garantiza su suprema gratuidad y liberalidad 60. 
No obstante, cuando aludo a ‘corresponder’, me refiero a la conciencia 
agustiniana de que, una vez que todo lo hemos recibido de él (cf. 1Cor 
4,7) 61, este no quiere prescindir del hombre para entablar su diálogo 
plenificante. Aquí se encuadra su inolvidable “quien te hizo sin ti, no 
te justifica sin ti” 62.

A tenor de los deberes establecidos en la relación paterno-filial, si 
el Padre ha de ejercer como tal, los hijos no han de ir a la zaga. Podría 
decirse que, de la nueva ontología adquirida por gracia, se desprende 
una ética, una determinada manera de ser y de comportarse. Por ello, 
Agustín señala que el Padre permite la osadía de que se le denomine 

56  Cf. en. Ps. 65,16; trin. 4,2.
57  en. Ps. 88,II,2.
58  Cf. en. Ps. 93,17.
59  Cf. s. 112A,6.
60  Para Agustín es obvio que la felicidad de Dios no depende de las criaturas 

(cf. Gen litt. 4,15,26; 4,16,28; 4,17,30, 4,19,36), puesto que es el único que capaz de 
“ser feliz por su propio poder, no estando sometido a nadie” (Gen. adv. man. 2,15,22).

61  Cf. s. 13,3; 67,5; 145,4; 160,1-2; 168,5,5; retr. 2,1,1; ep. 188,7-9.
62  s. 169,13.



ENRIQUE GÓMEZ GARCÍA, OAR90

así siempre que procedamos como hijos, que, mirando al Hijo, no lo 
deshonran como Padre 63. 

Simplificando el discurso, y conforme a la doble relacionalidad 
implicada por esta nueva ontoética, dos son los tipos de compromisos. 
Por una parte, están los que atañen al Padre, según los cuales un hijo 
vive como tal si salvaguarda su honor, lo respeta y no lo ofende, lo que 
conlleva andar por el camino de su justicia misericordiosa, que corri-
ge y consuela 64. Teniendo como referente al Hijo, tal salvaguarda se 
traduce en glorificarlo 65 y en vivir según verdad 66. 

Especificando lo dicho, Agustín dota a la existencia cristiana de 
esa necesaria carga escatológica, consistente en esperar la herencia 67, 
indispensable para que el viandante fije su mirada en el horizonte y 
camine sin desfondarse hacia la patria. Dicho peregrinaje se lleva a 
cabo realizando las obras del Padre, es decir, las obras buenas 68, sin 
ensoberbecerse con ellas, ya que tan solo coronan el actuar primero 
de aquel 69. Dado el amor a la Iglesia que lo caracteriza, vincula este 
respeto al Padre con la consideración de la Iglesia como madre, a la 
que también hay que tratar como tal 70.

Mas como este Padre ha querido que sus derechos sean los de 
los hombres, especialmente los de los más desfavorecidos, la filia-
ción se explana en las relaciones fraternas 71. Así, amar y temer al 
Padre entraña desvivirse por los hermanos, ya que el amor a Dios 
y el amor al prójimo son las dos alas extendidas que facilitan el 

63  Cf. en. Ps. 88,II,4; s. 57,2.
64  Cf. s. 216,8; Io. ev. tr. 3,10; 12,14; 111,5; en. Ps. 39,3; 49,28; 114,5; 129,5.
65  Cf. Io. ev. tr. 35,4; 39,6; 47,7; en. Ps. 44,29.
66  Cf. Io. ev. tr. 42,13; 90,3.
67  Cf. Io. ev. tr. 46,6; en. Ps. 60,7; 118,31,3.
68  Cf. Io. ev. tr. 82,1.
69  Cf. gr. et lib. arb. 6, 15; Io ev. tr. 102,5; en. Ps. 38,12.
70  Cf. s. 56,14; 22,9; 255A; 359,6; symb. cat. 1,1.
71  Cf. s. 56,14; 177,2.9; 357,4; 367,3; s. dom. m. 2,4,16. Cf. Sobrino, J., 

Terremoto, terrorismo, barbarie y utopía, Trotta, Madrid 2002, p. 207; González 
Faus, J. I., Calidad cristiana, Sal Terrae, Santander 2006, p. 70.



CONFÍO EN EL DIOS PADRE TODOPODEROSO QUE SE FÍA DEL HOMBRE 91

vuelo libre del ser humano hacia la Patria, y hallan en Cristo su 
plenitud 72. 

En este ámbito fraterno resuena Mt 5,43-48. Para Agustín, la pa-
ternidad se torna la medida de la filiación y de la consiguiente her-
mandad. Si aquella genera y aumenta la vida, el Padre querrá que sus 
hijos den lo mejor de sí mismos, contagiándose de su bondad revolu-
cionaria, hasta el punto de amar a los enemigos 73. La esplendidez de 
este Paterfamilias se percibe en que no rechaza a nadie, ni aun cuando 
castiga, fungiendo como padre maternal incluso de los malos, dado 
que de igual modo es médico que recrea la vida 74. Dice, una vez más, 
“haz tú lo mismo”, lo que supone por nuestra parte, entre otras actitu-
des, corregir y perdonar a los hermanos 75.

Un Padre ¿omnipotente?

Por si la paradoja Dios-Padre del Símbolo no fuera suficiente, 
un peculiar adjetivo cualifica el doble sustantivo dotándolo de un 
mayor dramatismo: ‘Todopoderoso’ 76. Tradicionalmente se ha en-

72  Cf. s. 261,8; en. Ps. 121,1. Sobre la unidad circular de ambos amores, cf. 
trin. 8,8,12; 8,9,13; div. qu. 61,4; agon. 33,35; exp. Gál. 45; ver. rel. 46,86; Bavel, 
T. J. van, «The double face of Love in St. Augustine. The daring inversion: Love 
is God», en Congresso Internazionale nel XVI Centenario della conversione, Roma 1987, 
pp. 69-80.

73  Cf. Io. ev. tr. 9,3; en. Ps. 39,1.4; 7,3; 70,2,6; s. 56,14; 357,4; 381,1-2.
74  Cf. en. Ps. 78,14; 88,II,3; s. 90,3; cat. rud. 4,7; c. Iul. Imp. 5,64.
75  Cf. s. 5,2; 114,5; 315,10; 386,2.
76  No profundizo aquí en la doble manera de comprender este ‘todopoderoso’, 

si como aposición (el Dios Padre, el Todopoderoso), o como adjetivo calificativo 
(cf. Comisión Fe y Constitución, Confesar la fe en común, Centro de Estudios 
Orientales y Ecuménicos Juan XXIII, Salamanca 1994, 43; Gelabert, M., «Dios 
Padre todopoderoso creador», en Aa.Vv., Dios Padre envió al mundo a su Hijo, 
Secretariado Trinitario, Salamanca 2000, p. 111; Bray, G. L., El Credo comentado 
por los Padres de la Iglesia y otros autores de la época patrística. 1. Creo en un solo 
Dios, Ciudad Nueva, Madrid 2018, p. 178, quien apuesta decididamente por el 
modo aposicional). Agustín lo suele interpretar como adjetivo, mas, en ocasiones, 
a manera de alabanza, por tratarse del creador de todas las maravillas (cf. conf. 
4,15-24; 10,30,42; ench. 3,11; en. Ps. 26, II, 3.5; 35,13), por lo que no resulta tan 
descabellado este segundo sentido.



ENRIQUE GÓMEZ GARCÍA, OAR92

tendido en el sentido de ‘omnímodo’, rozando la imagen de un Dios 
tirano e incluso sádico. A la base de esta simbiosis se ha pergeñado, 
ya desde antiguo, el prejuicioso dilema de Epicuro sobre cómo aunar 
en Dios, ante el hecho del mal, bondad y omnipotencia. Prejuicioso, 
porque nuestra mentalidad tiende a subrayar la insensibilidad, ya 
que de las divinidades griegas era más fácil deducir su omnipotencia 
que su bondad. 

Esto no resulta tan evidente desde la perspectiva cristiana, dado 
que tal divinidad viene modulada por la paternidad de nuestro Señor 
Jesucristo (cf. 2Cor 1,3; Ef 1,3; 1Pe 1,3). Entonces parece lógico que 
sea bueno más que omnipotente, máxime en una época como la nues-
tra, en la que los totalitarismos y las dictaduras exhiben los inconve-
nientes del poder, se vela por un determinado concepto de libertad y 
la sensibilidad evangélica apuesta por la solidaridad con los pobres y 
la vulnerabilidad compasiva reflejada en Jesús. Como bien dice algún 
autor, atravesamos las horas bajas de la omnipotencia 77.

El Símbolo, no obstante, aduce este atributo divino, en absoluto 
cuestionado por las comunidades cristianas de los primeros siglos, sa-
bedoras de que el Cristo en el que creían fue crucificado ante una pri-
mera aparente impotencia, o al menos inactividad, del Padre. Opo-
niéndose a ciertos movimientos de su época 78, Agustín expresa su 
firme convicción en un Padre misericordioso y todopoderoso (lo que 
no le impide admitir su presencia ausente) 79, sin minusvalorar ningu-
no de ambos atributos:

Pero no presumáis tanto de su misericordia, que lleguéis a despre-
ciar su poder; ni temáis tanto su poder, que perdáis la esperanza en su 
misericordia. En él reside el poder y en él reside la misericordia… El 

77  Cf. Armendáriz, L. M.ª, «Creo…, pp. 364-365.
78  Quizás los maniqueos, que defendían una divinidad igualmente poderosa 

al Dios bueno de la que provenía el mal. En clave más pastoral, las creencias de 
las gentes sencillas, que constataban la fuerza del diablo en sus vidas (cf. en. Ps. 
32,II,2). Sobre el poder real (al tiempo que limitado) de los demonios, cf. ciu. 
18,18,1; 2,23,2; 3,10; c. Iul. 6,19,59; c. Iul. Imp. 3,46.

79  Sobre la orfandad del ser humano, en un contexto escatológico, cf. en. 
Ps. 145,18.



CONFÍO EN EL DIOS PADRE TODOPODEROSO QUE SE FÍA DEL HOMBRE 93

hombre no ha de temer, pues cuenta con un misericordísimo salvador, 
de donde deriva que la misericordia de Dios ya es poderosa 80.

La salvación, desde luego, requiere de un Padre cercano, capaz 
de asumir lo salvable; pero al mismo tiempo de un Padre poderoso 
que pueda realmente liberarnos del fango, porque un ‘padre cal-
zonazos’ deja irredentos  81. Por ello, Agustín no tiene reservas en 
catalogar al Padre como señor 82 ni tampoco en atribuirle la omni-
potencia 83. La cuestión radica, por tanto, no en anular este atributo, 
sino en cómo interpretarlo. En esa forma tan distinta de ser del Tras-
cendente, pueden coexistir la bondad propia de un Padre maternal 
con el dominio inherente de un Dios creador, mas, como finaliza la 
cita anterior, siempre y cuando dicho dominio se lea desde su mise-

80  en. Ps. 61,20; cf. f. et symb. 2,2. Al ser propia de la divinidad, considera 
blasfemo negar la omnipotencia (cf. div. qu. 82,2-3). En afinidad con lo dicho, 
cuéntese con la confluencia de la justicia y misericordia divinas (cf. cons. ev. 
1,14,21). Significativa su concreción al vincularla a otros atributos divinos, 
especialmente la misericordia (cf. ciu. 5,9,1; 20,2; 22,2,1; dim. daem. 1,2-3; 
2,4-6; Simpl. 1,2,16).

81  Cf. Küng, H., Lo que yo creo, Herder, Barcelona 2014, p. 187; Armendáriz, 
L. M.ª, «Creo…, p. 365; Cordovilla, A., «Creo en Dios», en Uríbarri, G. (ed.), El 
corazón de la fe, Sal Terrae, Santander 2013, p. 51; Trigo, P., Dios y Padre…, pp. 142-
144. Son sugerentes ciertos calificativos, como hablar de un Dios “Tododebilidoso”, 
amparados en que un Dios sufriente resulta más ‘simpático’ con los hombres (cf. 
Alonso-Lasheras, A., El sufrimiento como lugar para una reflexión teológico moral: 
https://repositorio.comillas.edu/jspui/bitstream/11531/6625/1/DEA000092.pdf); 
pero habrá que matizar mucho los términos, a fin de no incurrir en el defecto 
destacado por K. Rahner (cf. «Theos en el Nuevo Testamento», en ET, I, 198-199; 
Id., «Jesucristo», en SM, 4, cols. 66-67).

82  Además de la relación directa en sus escritos entre Padre y Señor (rey), 
véanse las referencias a Dios como el único Señor (cf. c. Faust. 15,9; Gen. litt. 
8,11,24; conf. 10,36,59), el Señor verdadero (cf. ciu. 2,7), el Señor de todas las 
cosas por ser su creador (cf. conf. 1,6,9; 2,6,13; 10,25,36; 11,4,6; 12,28,38). Un 
señorío eterno, que le lleva a afirmar, para no incurrir en contradicción, que 
siempre ha existido alguna criatura sometida a su autoridad (cf. ciu. 12,15,1-3). En 
algún pasaje lo denomina emperador (cf. trin. 3,4,9), título que refuerza la idea 
de dominio sobre todo (cf. conf. 2,6,13; 9,8,18; 13,17,20) y da sentido a apelativos 
como ‘Dios de la tierra’ (cf. cons. ev. 1,31,47; 1,32,49.50), ‘rey de todo lo creado’ 
(cf. conf. 3,8,15; ciu. 1, prol.), ‘rey de los siglos’ (cf. ciu. 4,17), ‘rey de reyes y señor 
de señores’ (cf. ciu. 4,15)...

83  Cf. en. Ps. 75,17; ench. 10,34; 12,38; 24,96. 



ENRIQUE GÓMEZ GARCÍA, OAR94

ricordia (cf. Sb 11,23), y no al revés: su misericordia ya es poderosa, 
como denota que perdone los pecados 84. 

En una de sus reflexiones sobre el Credo, Agustín explica tal ca-
lificativo:

Así como le es fácil hacer lo que quiere, así también el no permitir 
lo que no quiere. Si no creemos esto, está en peligro el comienzo de 
nuestro Símbolo, en el cual confesamos creer en Dios Padre omnipo-
tente; pues no se llama omnipotente por otro motivo sino porque, por 
una parte, puede todo lo que quiere, y por otra, ninguna voluntad de 
la criatura puede impedir la realización de su voluntad omnipotente 85. 

Se nota en estas palabras un pensamiento recurrente en los escri-
tos del autor. La voluntad de Dios es una con su poder, puesto que su 
voluntad y su poder son el mismo Dios 86. Por ello, el atributo ‘omni-
potente’ no solo se vincula con su misericordia, sino también con su 
‘liberalidad’, con su ‘querer’, que está en el origen del acto creacional, 
tal como salvaguarda la fórmula creatio ex nihilo  87. Y esta voluntad 
divina, dígase una vez más, es buena, inmutable e invariable 88.

Con esta interrelación, Agustín avanza una solución al falso di-
lema. Al presentarse el Padre como antecedente inmediato del cali-

84  Cf. s. 213,2.
85  ench. 24,96; cf. ciu. 21,7,1.
86  Cf. conf. 7,4,6; 11,10,12; 12,15,18; 12,28,38; ciu. 9,22.
87  Cf. en. Ps. 134,10; cons. ev. 3,4,13; c. Prisc. 2,2; 3,3; oring. an. 1,4,4; 3,4,6. 

Para nuestro autor, la mayor muestra de que nada se escapa al poder divino es 
que ha creado todo de la nada, verificándose en ello su omnipotencia (cf. nat. b. 
1; ciu. 21,6,2; Gen c. man. 1,6,10; Gen. litt. 9,15,26-28; f. et symb. 2,2; div. qu. 78). 
Sobre la libertad divina como libertas maior, que no consiste en la posibilidad de 
optar entre dos realidades, ya que Dios no puede pecar, cf. c. Iul. Imp. 1,81.100.102; 
5,38; 6,11.19.

88  “Porque eres bueno y omnipotente para hacer todas las cosas buenas” 
(conf. 12,7,7; cf. 12,15,18; 12,28,38; ench. 26,101). Lo que motiva la creación, por 
tanto, son la bondad y omnipotencia divinas (cf. Gen. litt. 4,6,27), subsistiendo 
las criaturas en virtud de “la plenitud de tu bondad” (conf. 13,2,2). Esta bondad 
todosostenedora se refleja en la relación de los tres niveles de la omnipotencia 
con la generación de vida. Así, “Dios, como es omnipotente, engendró de sí un 
Hijo, hizo al mundo de la nada y formó al hombre del barro” (c. Fel. 2,18). Sobre 
la inmutabilidad de Dios, cf. ciu. 10,12; conf. 7,20,26; 12,12,11.



CONFÍO EN EL DIOS PADRE TODOPODEROSO QUE SE FÍA DEL HOMBRE 95

ficativo, la omnipotencia divina se concreta desde la paternidad y su 
bondad, como se ha dicho. No se trata de una omnipotencia abstrac-
ta, por lo que no resulta ni omnímoda ni arbitraria, a diferencia del 
poder y de los anhelos humanos. Si al Padre le es propio dar vida, 
potenciarla, sanarla e incluso perfeccionarla, tal como muestra la re-
surrección, su poder se desarrolla en este sentido dadivoso 89. Como 
sentencia en su comentario al Símbolo, Dios da a las cosas “no solo el 
ser formadas, sino también el ser formables… no solo el ser hermoso, 
sino el poder serlo” 90.

Así, pues, al concretarse la omnipotencia desde la voluntad del 
Padre, es decir, desde su designio salvífico o mysterion (cf. Ef 1,9), se 
despliega conforme al bien, la vida, la belleza, la justicia, y según un 
orden, una armonía, una sabiduría, un logos 91. Por ello, ha de consi-
derársele rico: no de dinero, sino por omnipotencia 92; y por ello, sin 
que disminuya su poder 93, le resulta imposible lo que no quiere 94: 
ni pecar 95, ni morir ni equivocarse 96, ni ser injusto 97, ni mudar ni 
mentir 98.

Estas dos últimas acciones, aunque distintas, guardan una íntima 
relación entre sí y marcan, como se ha insinuado, el cariz soteriológi-
co del ‘Todopoderoso’ para Agustín. En efecto, tanto la inmutabilidad 
como la veracidad atañen a la coherencia interna del Padre, que no 

89  Lapidariamente sentencia en uno de sus sermones: “Él es el único que 
solo sabe dar” (s. 13,3).

90  f. et symb. 2,2; cf. ciu. 7,30; 12,9,1; conf. 9,6,14; 10,30,42. 
91  Cf. ciu. 5,8; f. et symb. 2,2. Tal como expresa en un comentario al Génesis: 

“No es omnipotente con poder temerario, sino con potencia de sabiduría, y por 
esto, solo hace de cada cosa, en su tiempo apropiado, lo que hizo antes en ella, 
para que pudiera ser hecho” (Gen. litt. 9,17,32; cf. 4,12,23). 

92  Cf. en. Ps. 123,11; ciu. 7,12. Esta riqueza lleva aneja la lógica del don y 
de la gratuidad (cf. en. Ps. 26,II,5; 70,II,6).

93  Cf. ciu. 5,10,1; nat. et gr. 49,57; c. s. ar. 14,9.
94  Cf. c. adv. leg. 1,14,21; nat. et gr. 7,8.
95  Cf. c. s. ar. 14,9; c. Iul Imp. 5,38; 31.39.54; 1,102-103.
96  Cf. ciu. 5,10,1; c. Faust. 26,5.
97  Cf. c. Iul. Imp. 5,38; div. qu. 68,4.
98  Cf. c. s. ar. 14,9; ciu. 22,5,2; 22,25. 



ENRIQUE GÓMEZ GARCÍA, OAR96

es infiel ni a sí mismo ni a su proyecto salvífico: él es el veraz, el sí, el 
fiel a sus promesas y el que las cumplirá, razón por la que se puede 
confiar en él 99. El poder y el querer divinos, por tanto, conciernen a 
que garantiza lo que prometió realizar (su mysterion) 100, de suerte que 
afirmar que ‘el Padre es omnipotente’ se lee en esta clave económica: 
Dios hizo todo lo que quiso tanto en la creación como en la historia, 
radicando su potestad en que puede salvar. El Obispo de Hipona re-
trotrae así el omnipotens latino al El-Shaddai y al Yahvé Sebaoth hebreos:

El Señor de los ejércitos está con nosotros, nuestro defensor es el 
Dios de Jacob… ¡Qué gracia tan grande! Si Dios está a nuestro favor, 
¿quién estará en nuestra contra?... ¿Cuál es el Señor de los ejércitos, 
que está con nosotros?... El que no perdonó a su propio Hijo, sino 
que lo entregó por todos nosotros, ¿cómo no nos lo va a haber entre-
gado todo juntamente con él?... Sea cual sea tu flaqueza, mira quién 
te sostiene… Gran esperanza hay de salvación, si un gran médico lo 
ha protegido. ¿Qué médico?... Nuestro defensor es el Dios de Jacob… 
¿Piensas que Dios te sostiene, como lo hizo tu madre en sus brazos 
cuando eras niño? No, no es como ella, sino por toda la eternidad 101.

Este desplazamiento resulta revelador. No solo Agustín, ontológica-
mente, concreta la omnipotencia divina desde la liberalidad y miseri-
cordia del Padre, de modo que Dios solo hace lo que no desdice de su 
identidad, sino que incluso la sitúa en un contexto histórico-salvífico, con 
lo que dicha omnipotencia no se desdice de su voluntad y tiene que ha-

99  Cf. en. Ps. 26,2,13; 35,13; 59,8; ciu. 12,17,2; 12,20,3; 21,5,2; conf. 4,11,16; 
12,7,7.

100  Cf. ciu. 22,25.
101  en. Ps. 45,11; cf. 134,12.14; 148,8. En el segundo texto, de trasfondo 

educativo, asegura que Dios es omnipotente tanto para consolar como para castigar, 
algo que matiza en ciu. 18,18,2 al asegurar que lo es para ayudar o premiar, e 
indirectamente para castigar. Interesante relectura desde su actitud hacia los ninivitas 
en el Libro de Jonás, cf. ciu. 21,24,4. La teología actual subraya esta dimensión 
económica, al asegurar que el adjetivo omnipotente “no cualifica al ser de Dios 
en sí… sino su relación (eficiente) con nosotros” (González Faus, J. I., Confío…, 
p. 44; cf. Schneider, T., Lo que nosotros creemos…, p. 109), lo que, sin duda, lo 
‘limitará’ por coherencia.



CONFÍO EN EL DIOS PADRE TODOPODEROSO QUE SE FÍA DEL HOMBRE 97

bérselas con las consecuencias de la misma, como son la creaturidad y la 
alteridad 102. Me fijo en dos recursos que emplea el autor para explicarlo. 

Por un contexto y sentido originales

El primero lo lleva al significado originario de las palabras, como 
buen retórico. Aunque reconoce su antipatía y limitaciones con el 
griego 103, no es infrecuente que recurra en sus sermones a la etimo-
logía de palabras griegas. Así ocurre con pantocrátor aplicado a Dios. 
Si bien es traducida al latín por omnipotens, Agustín estima más fiel 
a la tradición bíblica el griego que el latín. Pantocrátor dice mejor de 
omnitenens, ‘el que todo lo tiene de la mano’, ‘el que todo lo sostiene’ 
o, como se ha insistido anteriormente, ‘el que todo lo domina’ y ‘al 
que nada se le escapa’, en el sentido de ‘el que todo lo cuida’, distin-
guiéndose el dominio profundo y consciente de Dios del limitado de 
los hombres 104. Así lo declara aplicando este término tanto al Padre 
como al Hijo: 

Como el Padre es eterno omnipotente, así el Hijo es coeterno omnipo-
tente; y si omnipotente, omnimantenedor (omnitenens), evidentemente. 
Por cierto, traducimos, más bien, literalmente esta palabra, si quere-
mos decir en términos apropiados lo que los griegos dicen pantokrá-
tôr, puesto que pantokrátôr significa ‘omnimantenedor’ (omnitenens); los 
nuestros no traducirían de forma que dijeran ‘omnipotente’, a no ser 
que opinasen que vale exactamente lo mismo. Por tanto, ¿qué pudo ja-
más tener el eterno omnimantenedor (omnitenens) que no haya poseído 
simultáneamente el coeterno omnimantenedor (omnitenens)? 105.

102  En este sentido, también, Orígenes, Contra Celso, 3,70; 5,23 (cf. Kehl, 
M., Contempló Dios…, p. 116), y Tomás de Aquino, S. Th. I, q. 25, a. 3; Id., C. 
G. I, 84 (cf. Gelabert, M., «Dios Padre…, p. 128).

103  Cf. conf. 1,17,20.
104  Cf. en. Ps. 49,18. Sobre el dominio-gobierno de Dios, cf. conf. 2,6,13; 

13,17,20. La teología actual insiste en este significado (cf. Noemí, J., El mundo, 
creación y promesa de Dios, San Pablo, Santiago de Chile 1996, p. 111; Gesché, A., 
El sentido…, p. 36; Bray, G. L., El Credo…, p. 178). 

105  Io. ev. tr. 106,5; cf. Gen. litt. 8,26,48; en. Ps. 114,3. Plástico resulta el 
siguiente texto: “Es él quien te levanta para que estés en él, en lugar de descansar 



ENRIQUE GÓMEZ GARCÍA, OAR98

Redunda, asimismo, en esta idea cuando relaciona el cuidado que 
le brinda el Padre creador a todas sus criaturas con la metáfora de 
sus ‘manos’: en ellas están todas las criaturas y con ellas las sostiene, 
“manteniendo en el ser a todo lo creado” 106, o con ellas las encauza, 
convenciendo por ejemplo a los malos 107. Radica aquí la vis (la fuerza) 
del omnipotente, ya que “(su) mano es (su) potencia, capaz de realizar 
seres visibles de una forma invisible” 108: él gobierna, él abarca todas 
las cosas, él les “presta ayuda con suavidad (suaviter)” 109. En el ejer-
cicio de este ‘continuo todo cuidar’ consiste su descanso el séptimo 
día creacional: insufla vida en sus criaturas, las potencia, como Padre 
maternal que es 110. Su vis engendradora “actúa siempre y sin fatigar-
se” 111; y lo hace por pura gracia y liberalidad: porque le plugo 112.

De este análisis etimológico se derivan tres reflexiones funda-
mentales, sobre las que se insiste actualmente. Una, en este contex-
to económico, el concepto de la omnipotencia como omnipresencia 
providente 113. Decir que mantiene todo en sus manos, que todo lo 
sostiene o que todo lo domina se corresponde con declarar que todo 
el universo existe al “amparo de un Dios omnipotente y justo”  114. 
Cuando comenta el Salmo 145, asegura que “hizo todos estos seres y 
además cuida de todos ellos”, “atendiendo a la providencia universal, 

él en ti, de manera que, si tú te apartases, él caería. Al revés, si él se aparta, quien 
cae eres tú; pero él no cae si tú te apartas” (en. Ps. 45,9).

106  Cf. en. Ps. 118, d. 23,5; 145,18; adn. Job 12; ciu. 5,12,1.
107  Cf. c. mend. 6,11; en. Ps. 89,12.
108  ciu. 12,23; cf. en. Ps. 18, d. 18,1. En otros lugares especifica que el Padre 

obra con su mano diestra, que es el Hijo (cf. lib. arb. 2,20,54; en. Ps. 89,12).
109  Cf. Gen. litt. 4,12,22-23; conf. 7,15,21. Sobre gobernador y ordenador 

como epítetos divinos, cf. conf. 9,8,18 y 10,35,57, respectivamente.
110  Cf. Gen. litt. 4,12,22; 5,20,40; 8,25,46-47; 11,13,17. Describe esta com-

prensión activa y actuante a través de imágenes plásticas como las del agricultor 
y el maestro, ya referidas, el literato (cf. en. Ps. 64,2) y el esposo (cf. en. Ps. 
118,31,3); en definitiva, el amante.

111  c. Faust. 16,28.
112  Cf. c. adv. leg. 1,7,10.
113  Cf. Gen. litt. 5,21,42; ciu. 5,11. Cf. Cacho Nazábal, I., Credo, Sal Terrae, 

Santander 2020, pp. 24-25; Gelabert, M., «Dios Padre…, pp. 132-134.
114  c. Iul. Imp. 1,25.



CONFÍO EN EL DIOS PADRE TODOPODEROSO QUE SE FÍA DEL HOMBRE 99

por la que creó todas las cosas y gobierna al mundo”, y subraya que 
se preocupa sobre todo del ser humano, a quien crea y restaura 115. 
En otros pasajes insiste en que el Padre no se olvida ni siquiera de la 
criatura que parezca más insignificante o vil 116, porque, conforme a 
Sb 11,25, no abandona a nadie 117 ni odia nada de lo que ha hecho 118, 
mostrando en ello su bondad y su misericordia. El poder de Dios, por 
tanto, no resulta ni impositivo, ni esclavizante, ni aniquilador, sino 
protector, solícito y tierno.

Estas ideas traen a la memoria textos bíblicos con los que la tra-
dición explica la providencia como ese estar Dios continuamente ve-
lando, cuidando, sosteniendo la vida 119. Por una parte, Mt 6,25-34 y 
10,29-31, que están a la base de lo dicho anteriormente 120. Por otra, las 
metáforas del águila o la gallina que acoge a la sombra de sus alas a sus 
polluelos para protegerlos (cf. Sal 17,8; 36,8; 57,2; 63,8; 91,1; 121,5) o 
de quien esconde a la sombra de su mano algo valioso (cf. Is 49,2; 51,16), 
conforme a la convicción de que Dios es refugio para el desvalido 121.

Otra hace alusión a la importancia que le otorga Agustín a la sabi-
duría (al orden, a la medida, al logos) en el desarrollo de la providencia 
como base de su gobierno. Para él, el Padre no actúa ni a tontas ni a 
locas, sino conforme a un orden, a una armonía, a un sentido, a un 
logos 122. Tiene un plan, por lo que conoce todo lo que crea 123, y vela 
por su cumplimiento, en virtud de que 

115  Cf. en. Ps. 145,13-15.
116  Cf. agon. 8,9; ciu. 11,22; 21,9,2; Gen. litt. 5,21,43.
117  Cf. conf. 4,9,14; 5,2,2.
118  Cf. Simpl. 1,2,18.
119  Cf. en. Ps. 53,8; 88,I,19.
120  Cf. en. Ps. 145,14; c. Adim. 1.
121  Cf. conf. 4,16,31; 10,36,59; en. Ps. 61,3.
122  Cf. trin. 3,4,9; Bueno de la Fuente, E., «Dios no actúa a tontas y a 

locas», en Sal Terrae 89 (2001) 461-472. Para Agustín, la sabiduría con la que el 
Padre gobierna el mundo es el Logos, el Hijo (cf. agon. 23,25). La teología hodierna 
recoge esta intuición y destaca que el poder del Omnipotente “es un poder lógico 
y gracioso, es decir, mediado por su logos y por su pneuma” (Cordovilla, A., 
«Creo en Dios…, p. 51), abriendo así este atributo a la reflexión trinitaria.

123  Cf. en. Ps. 70,II,6.



ENRIQUE GÓMEZ GARCÍA, OAR100

su sabiduría se extiende con fortaleza del uno al otro confín y orde-
na con suavidad todas las cosas, por cuyo ordenamiento vivimos, nos 
movemos y somos en él… Es evidente, pues, que ni por un solo día 
dejó Dios de gobernar las obras que hizo, para que no perdiesen en un 
solo instante sus movimientos naturales, por los cuales obran y crecen 
conforme a la naturaleza que tienen, y permanecen cada una en su gé-
nero en aquello que son, pues si se retirase de ellas aquel movimiento 
de la sabiduría de Dios por el que ordena todas las cosas con suavidad 
dejarían en absoluto de ser 124.

Tercera, habida cuenta de la transcendencia divina, la acción no 
solo de cuidar y conservar lo creado, sino incluso de potenciarlo, no 
rivaliza con la acción propia de la criatura. El ser espiritual de Dios 
le permite a Agustín plantear una doble cuestión en torno a su provi-
dencia omnipotente: la de la modalidad de su presencia en lo creado 
como una presencia amante (está en todas las cosas posibilitando que 
sean ellas mismas, insinuada anteriormente) y la del modo como efec-
túa dicha posibilitación sin coartar la “consistencia, verdad y bondad” 
que le son propias a las criaturas, porque él así lo ha querido 125. 

Es consciente de que Dios actúa de muchas maneras. Teniendo 
como apoyo Lc 23,42-43, afirma que Dios obra unas veces abierta, 
otras secretamente  126. Sin profundizar en la consideración que los 
milagros le merecen ni en su evolución al respecto, defiende ante todo 
que Dios actúa desde el interior de las realidades creadas, uniendo su 
vis o auctoritas a la operación interna que le es propia a las criaturas 127. 

124  Gen. litt. 4,12,23; cf. conf. 1,1,1; div. qu. 51,2; spir. et litt. 5,7. 
125  Cf. GS 36. Sobre la actuación de Dios en el mundo, cf. Kehl, M., 

Contempló Dios…, pp. 401-430; Böttigheimer, C., ¿Cómo actúa Dios…, pp. 145-
182; Fernández Castelao, P., «¿Qué significa que Dios actúa en la creación?», 
en Pensamiento 276 (2017) 733-739; Cordovilla, A., «La acción de Dios en el 
mundo», en Valiente Barroso, C. (ed.), Once teólogos ante el diálogo ciencia-fe, 
Guillermo Escolar, Salamanca 2018, pp. 57-81; Gelabert, M., «La presencia de 
Dios en la historia», Ciencia Tomista 146 (2019) 35-50.

126  Cf. div. qu. 62.
127  Cf. Gen. litt. 4,12,23; 9,15,27; 9,16,29. Léanse, desde esta perspectiva, 

sus propuestas de creación seminal (cf. Gen. litt. 7,28,42; 9,17,32). Cf. Williams, 
R., Sobre san Agustín, DDB, Bilbao 2018, pp. 101-127; Arranz, M., «La actividad 
creadora de la causa trascendente», Estudio Agustiniano 12 (1977) 465-492; Id., 



CONFÍO EN EL DIOS PADRE TODOPODEROSO QUE SE FÍA DEL HOMBRE 101

El ejercicio de su soberanía se ejerce, así, a través de las mediaciones 
creacionales, tal como ha experimentado en su propia vida, que ha 
visto cómo Dios la ha enderezado sirviéndose de variadas presen-
cias 128. La acción del Creador, por consiguiente, faculta la actividad 
de lo creado, sin darse una hostilidad entre ambas. Así lo expresa en 
La Trinidad: 

Allí la voluntad de Dios… reina… en los espíritus…, difundiéndose 
en los ordenados movimientos de las criaturas espirituales y materia-
les por todos los ámbitos y usando, conforme al decreto inconmutable 
de su sentencia, de todos los seres, corpóreos e incorpóreos, racionales 
e irracionales, de los buenos mediante su gracia y de los malos por su 
propio querer 129.

El poder de la atracción

Resulta llamativo que Agustín exclame que Dios se sirve tanto de 
los hombres buenos como de los malos para cumplir su voluntad 130. 
Tal afirmación da pie para hablar del segundo recurso con el que 
concreta la omnipotencia divina: el despliegue del poder de Dios en 
absoluto anula la libertad ni coarta la personalidad humana, ya que se 
realiza suavemente a manera de persuasión atrayente. El poder paterno 
es consecuente con el hecho de haber creado una voluntad distinta a 
la suya y aquí, en la historia, se ve al trasluz de ella 131. 

«Semillas del futuro. Anotaciones a la teoría agustiniana de la creación virtual», 
en Cuadernos Salmantinos de Filosofía 13 (1986) 35-60.

128  Cf. conf. 9,8,18; div. qu. 70; 53,2.
129  trin. 3,4,9; cf. 3,4,10; spir. et litt. 5,7. 
130  En otros lugares resulta más incisivo, y asegura que el Omnipotente 

se vale de la malicia del diablo para sacar adelante sus planes (cf. ciu. 20,8,2).
131  Interesante reflexión al respecto la de Tomás de Aquino, C. G. III,70. 

Con tino, expresa Pedro Trigo que la omnipotencia de nuestro Dios “es escandalosa, 
porque equivale a decir que Dios actúa donde no le dejan, que no actúa a la fuerza; 
que actúa solo con el consentimiento humano, a través de los seres humanos que 
se abren a su acción” (Dios y Padre…, p. 142; cf. Noemí, J., El mundo…, p. 114; 
Gelabert, M., «Dios Padre…, pp. 121-126, 129-131).



ENRIQUE GÓMEZ GARCÍA, OAR102

El dilema de Epicuro entra en una nueva dimensión al pasar de 
una vertiente cosmológica a otra antropológica. Una cosa es que on-
tológicamente se deba concretar la omnipotencia divina, debido a lo 
cual a Dios le resulta imposible realizar los condicionales abstractos 
contrarios a su identidad, como se ha visto; y otra, que esta omni-
potencia contraste con la voluntad humana, de forma que se ponga 
aquella en entredicho, como se constata en el discurrir histórico. El 
Obispo de Hipona recoge el guante cuando explica que Dios ‘hace 
todo lo que quiere’ y explica la diferencia entre ‘no poder pecar’ y 
‘poder no pecar’. 

Una vez más sitúa la cuestión en una perspectiva económica, con 
el propósito de armonizar dos realidades: por una parte, la querencia 
divina de que todos los hombres se salven y lleguen al conocimiento 
de la verdad (cf. 1Tim 2,4), y por otra el hecho de que quizá no todos 
los hombres se salvarán. ¿Se sigue de esta aparente contradicción que 
la voluntad humana limite la omnipotencia divina, “como si la vo-
luntad de Dios hubiese sido vencida por la de los hombres y el Todo-
poderoso no hubiese podido hacer lo que quería, por impedírselo los 
debilísimos hombres no queriendo”? 132. En su respuesta matiza que 
Dios no impone (no ejerce un poder coercitivo) la salvación a fin de 
que su acción no resulte arbitraria ni niegue la autonomía creacional 
que él mismo proyectó al crear, y porque tiene tiempo para ganarse la 
voluntad del ser humano, con lo que nada sucede fuera de sus planes, 
aunque aparentemente esta los contradiga 133.

Del hecho de que, en ocasiones, la libertad humana se oponga 
y venza, en primera instancia, la lógica salvífica del Padre no se co-
lige que la vis de este sea menos ‘poderosa’ o eficaz. Al contrario, es 
congruente con el proyecto del Padre y se expresa al crear seres con 
libertad y voluntad que se resistan a su bondad, como reflexiona a 
la luz de la libertad de los ángeles caídos 134. Al hablar de la libertad 
humana, explica que “no le faltó a Dios poder para formar un hombre 

132  ench. 24,97; cf. 24,95. Sobre la impotencia de los hombres, en comparación 
con la omnipotencia divina, a la luz de Mt 19,24-26, cf. en. Ps. 110,6; 103,I,7; spir. 
et litt. 5,7; c. Faust. 26,5; agon. 22,24; 24,26.

133  Cf. ench. 25,98; 26,100.
134  Cf. ciu. 22,1,2. 



CONFÍO EN EL DIOS PADRE TODOPODEROSO QUE SE FÍA DEL HOMBRE 103

que no pudiese caer. Prefirió hacer un hombre que pudiese pecar si 
quería, no pecar si no quería” 135. Lo que en un principio pudiera pen-
sarse como limitación y derrota divinas, en el fondo revela la fuerza y 
la veracidad de su poder, que consiste en atraer suavemente la voluntad 
del hombre, de modo que este no quiera lo que él quiere y comience a 
querer lo que Dios quiere 136. 

No es el caso desarrollar la doctrina agustiniana de la atracción 
deleitante, basada en Jn 6,44 e inmortalizada con las imágenes del 
niño y las nueces, la oveja y la hierba verde 137. Tan solo baste decir 
aquí que el Padre actúa sin imponerse, atrayendo nuestra capacidad 
de amar mediante la fascinación del bien, y que esta manera de actuar 
respeta y salvaguarda la dignidad del ser humano –pues el límite de 
dicha atracción viene dado por la libertad humana–, al tiempo que 
ampara la omnipotencia del amor 138. 

Esta consiste, para Agustín, en hacer mudar una cosa en otra dis-
tinta y cambiar lo que el Padre estime conveniente. Dicha transforma-

135  cont. 6,16; cf. Gen. litt. 8,23,44.
136  Cf. conf. 9,1,1. Por vía indirecta, en cierta ocasión viene a decir que Dios 

es omnipotente al no existir ninguna voluntad que pueda cambiar la suya (cf. ench. 
24,95). Con razón Luis Mª. Armendáriz denomina la omnipotencia creacional 
‘con-descendiente’, pues, una vez dado paso a una alteridad, Dios “no podrá actuar 
como ‘si nada existiese’”. Mas, al contrario de lo que pudiera pensarse, no nos 
hallamos ante una omnipotencia a la baja. La omnipotencia de un Creador libre, 
generoso, que busca la plenitud de lo creado y que crea creadores, es realmente 
plenificante (cf. «Creo…, 369).

137  Cf. Io. ev. tr. 26,3-5; s. 131,2. Adviértase la influencia de Virgilio: “Su 
placer tira de cada cual” (Egl. II,65; Battiston, M., «Trahit sua quemque voluptas. 
Traducción y proyecciones contemporáneas de la Égloga II de Virgilio», en Anuario 
de la Facultad de Ciencias Humanas 10/1 (2012) 4-6).

138  Afirma Ebner Jüngel: “La omnipotencia debe ser entendida como el 
poder de su amor” (cf. Dios como misterio en el mundo, Sígueme, Salamanca 1984, 
41-42). La teología contemporánea explora esta vía desde la historia concreta de 
Jesús (cf. Greshake, G., ¿Por qué el Dios del amor permite que suframos?, Sígueme, 
Salamanca 2008, pp. 41-54; Schneider, T., Lo que nosotros creemos…, pp. 164-166; 
Trigo, P., Dios y Padre…, pp. 144-147, 296). Pedro Fernández Castelao sintetiza 
esta sensibilidad refiriéndose al poder absoluto “del amor, de la gracia, del perdón, 
de la misericordia” inserta en una comprensión de la creación ex amore, no solo 
ex nihilo (cf. «Antropología teológica», en Cordovilla, A. (ed.), La lógica de la 
fe…, pp. 195, 202).



ENRIQUE GÓMEZ GARCÍA, OAR104

ción, que puede leerse en clave cosmológica 139, halla su pleno sentido 
en la dialogía con el ser humano, y tampoco se plantea en abstracto, 
sino como una transformación para el bien, en la línea generativa del 
Padre. De ahí su insistencia en que este puede hacer del impío un jus-
to, del soberbio un humilde, y de los males puede sacar bienes:

¡Nada menos que tenemos a un Señor bueno y grande, que también 
quiere y puede sanar los pecados de los que se arrepienten, y que de nin-
gún modo quiere que se perviertan los que se obstinan en la maldad! 140.

El postulado de que Dios se aprovecha de los males para sacar 
bienes suscita hoy críticas, porque blanquea una teodicea respaldada 
en el carácter pedagógico del mal, tanto físico como moral. Agustín 
lo defiende cuando asegura que Dios obra, bien por ejercicio, bien por 
permiso141. Desde la primera perspectiva, es evidente que un Padre 
bueno solo hace el bien, y nunca el mal. Pero, desde la segunda, se da 
pie a proclamar que permite la existencia de los males para castigarlos 
y que no queden impunes, dado que, al ser bueno y poderoso, puede 
sacar bien del mismo mal 142. 

Así planteado, el argumento resulta rechazable, como lo es tam-
bién si esta anuencia se ampara en el sabio orden establecido en el 
mundo, con lo que Dios encauza lo malo, haciendo que repercuta en 
bienes futuros 143. Enunciados como este no satisfacen a quienes su-
fren dolores concretos y personales ni explican desgracias de grandes 

139  Cf. ciu. 21,8,4-5.
140  f. et op. 22,41; cf. adn. Job 37 y 33, respectivamente; en. Ps. 55,12; Gen. 

adv. man. 2,28,42. Contra los pelagianos, defiende que el arrepentimiento es don 
de Dios, y que la conversión le es imposible a los hombres (cf. c. Iul. Imp. 4,126). 
Como expresa en sus Retractaciones a la vista de su vida, al final la gracia vence 
a la libertad (cf. retr. 2,1,1). Así responde a quienes, a causa de su defensa del 
pecado original, lo acusan de sostener que Dios crea el mal –“Dios crea vasos 
para el diablo” (nupt. et conc. 2,16,31), o “creó los hombres para el diablo” (cf. c. 
Iul. Imp. 5,64)–. A Deogracias recomienda que descubra “la gloria de Dios en la 
misericordia del perdón” (cat. rud. 18,30,6; cf. conf. 10,36,58).

141  Cf. ench. 24,95.
142  Cf. ench. 3,11; 24,96; cont. 6,16; 12,27; c. Faust. 22,83; dim. daem. 1,2-3; 

2,4-6.
143  Cf. ciu. 11,18.



CONFÍO EN EL DIOS PADRE TODOPODEROSO QUE SE FÍA DEL HOMBRE 105

dimensiones, como puede ser la actual pandemia que sufrimos: no da 
cuenta del valor de las eventualidades 144. Desde el cristianismo, que 
defiende la dignidad de toda persona, sea fuerte o vulnerable, buena 
o malhechora, los sacrificios impuestos al estilo de que “es preferible 
la muerte de uno para la salvación del resto” (cf. Jn 11,50) son más que 
cuestionables.

Agustín, empero, no va por ahí. Su comprensión del mal como 
privación de bien 145 y su doctrina sobre la permisión divina ante él 
están en función de la coherencia y fidelidad del mismo Dios y de la 
salvaguarda de la libertad y dignidad humanas. Como se ha expre-
sado, conviene más la existencia de un mundo limitado y expuesto 
al mal que un mundo en el que este fuera imposible (algo que onto-
lógicamente resulta contradictorio), y es preferible la creación de un 
hombre libre, tendente al fallo, que la de un hombre esclavo, aparen-
temente perfecto 146. Sale rentable, como se dice hoy, tal embargo 147. 
Su plan de sacar bienes incluso de los males hace que la voluntad 
‘todopoderosa’ de Dios no quede anulada por la voluntad limitada 
de los seres humanos 148, y que dicha acción repercuta en el hombre 
como pura gracia 149. 

Por si fuera poco, esta alusión a la paciencia divina o al tiempo 
de Dios, nos retrotrae, una vez más, a la vivencia escatológica de la 
historia. Como expresa González-Carvajal, a la luz de la resurrección 
(tercer ámbito de la verificación del poder generativo del Padre), el 

144  Cf. Kehl, M., Contempló Dios…, pp. 413-414.
145  Frente a maniqueos y pelagianos, defiende que el Dios que crea es 

bueno y que todo lo que crea es bueno –“creador bueno de todos los bienes”, 
exclama (nupt. et conc. 2,4,12; cf. c. Fort. 21)–, por lo que “la maldad no fue hecha 
por él, porque la maldad no existe como sustancia” (en. Ps. 68,1,5). El mal, por 
consiguiente, lo entiende como defecto (no es) o como corrupción de una naturaleza 
buena. Aquello se debe a la creaturidad ontológica, esto, al libre albedrío, ya que 
la naturaleza creada es capaz de bondad o de maldad (cf. c. Iul. 1,8,37; c. Iul. Imp. 
5,64; nupt. et conc. 2,21,36). Redescubre el sentido y el valor de esta propuesta 
Fernández Castelao, P., «Antropología teológica…, pp. 218-221. 

146  Cf. ench. 8,27; c. Iul. Imp. 5,64.
147  Cf. Greshake, G., ¿Por qué el Dios…, pp. 73-88.
148  Cf. ench. 28,104.
149  Cf. en. Ps. 55,12.



ENRIQUE GÓMEZ GARCÍA, OAR106

cristiano no olvida que “la omnipotencia es un atributo escatológico 
de Dios. Se hará patente al final de los tiempos” 150. Es en este contex-
to donde tiene algún sentido la omnipotencia compasiva de un Dios 
kenotizado que lucha junto al hombre contra el mal.

Una conclusión narrativa

Creo en Dios Padre todopoderoso. Así comienza nuestro Símbolo de 
la fe. La mayoría de las veces entendemos esta como un asentimiento 
racional a verdades que intelectualmente no podemos desentrañar, y 
olvidamos que es un talante existencial que consiste en confiarse en 
una realidad personal que sostiene, acoge e impulsa. La fe, por tanto, 
implica aventura y riesgo, porque es humana y libre, por lo que tiene 
su propia geografía, pero sobre todo descanso activo que proyecta 
metas por alcanzar. El profeta Miqueas lo describió diciendo que Dios 
y el hombre caminan juntos por la historia (cf. Mi 6,8). Agustín de 
Hipona lo experimentó a lo largo de su inquieta vida. Es esta, la cons-
tante biográfica, la que permite vivir la paradoja cristiana de un Dios 
que es Padre y de un Padre que lleva todo de la mano, a pesar de los 
sinsabores y tropiezos. Pienso que el Hiponense aceptaría como sín-
tesis de su reflexión experiencial al respecto la siguiente del teólogo 
belga Adolphe Gesché: 

Llamo verdadero Dios, no al que me da miedo, sino a ese Dios, 
frágil y herido, y al mismo tiempo fuerte y fiel, que un día me coge sua-
vemente de la mano para decirme en secreto, como secreto de niño…, 
lo que soy a sus ojos y para él. Esta es mi única prueba… Por fin sé lo 
que soy 151.

Enrique Gómez García, OAR

150  González-Carvajal, L., Ésta es nuestra fe, Sal Terrae, Santander 1989, p. 
102; cf. Id., El Credo explicado a los cristianos un poco escépticos, Sal Terrae, Santander 
2019, pp. 38-39; Armendáriz, L. M.ª, «Creo…, pp. 373-374; Gelabert, M., «Dios 
Padre…, pp. 135-137.

151  Gesché, A., Dios para pensar. I. El mal-El hombre, Sígueme, Salamanca 
1995, pp. 275-276.


