CruD-Ra 234-1 (2021) 45-74

El Symbolum fidei en san Agustin

RESUMEN

El articulo aborda la importancia que tenia el Symbolum fidei para san Agus-
tin partiendo de una breve descripcion de los ritos de la traditio.redditio sym-
boli en la iglesia africana del siglo IV, destacando el significado de la redditio.
Posteriormente se aborda la cuestién del momento de la redditio dentro de
la diocesis de Hipona, asi como las diversas explicaciones que san Agustin
hace de la palabra symbolum, como una aportacién, como un signo de reco-
nocimiento, destacando el influjo de san Ambrosio. Se pone de manifiesto
asimismo, la idea que tiene san Agustin del symbolum fidei como una regula
fidei, regula vitae y como regula salutis. Posteriormente se explica el contenido
del symbolum fidei, poniendo de manifiesto las semejanzas del symbolum de Hi-
pona con el de la Iglesia de Milan, destacando el caso especial del s. 215, que
presenta la recension de un symbolum claramente africano. El articulo alude
a la importancia de la obra De fide et symbolum, asi como al rito de la redditio
symboli dentro de la Iglesia de Hipona.

PALABRAS CLAVE: Symbolum fidei, traditio.redditio en Hipona, regula fidei, regula
vitae, regula salutis.

ABSTRACT

The article addresses the importance of the Symbolum fidei for Saint Augustine
starting from a brief description of the rites of the traditio.redditio symboli in the
4th Century African Church, highlighting the meaning of the redditio. Subse-
quently, it addresses the topic of the moment of the redditio within the diocese
of Hippo, as well as the various explanations that Saint Augustine makes of the
word symbolum, as a contribution, as a sign of recognition, underlining Saint
Ambrose’s influence. The idea that Saint Augustine has of the symbolum fidei
as a regula fidei, regula vitae and as regula salutisis also discussed. Subsequently,
the content of the symbolum fidei is explained, stressing the similarities of the
symbolum of the Church of Hippo with that of the Church of Milan, underlining
the special case of 5. 215, which presents the recension of a clearly African
symbolum. The article briefly presents the importance of the Work De fide et
symbolum, as well as the rite of the redditio symboli within the Church of Hippo.

KEY WORDS: Symbolum fidei, traditio.redditio in Hippo, regula fidei, regula vitae,
regula salutis.




46 ENRIQUE A. EGUIARTE B., OAR

I. INTRODUCCION

El rito de la traditio-redditio symboli se introdujo a mediados
del siglo 111 en Roma, y trajo consigo la elaboraciéon de féormulas
que gozaran posteriormente de un gran prestigio. El caracter sacro
del symbolum fidei se iria acentuando por el hecho de que el obispo
era quien lo ensenaba, los catecimenos tenian que aprenderlo de
memoria y debia ser recitado (o “devuelto” redditio) solemnemente
dentro de la vigilia pascual antes de ser bautizados.

Junto con estos elementos, la disciplina arcani hara que el sym-
bolum fidei se convierta en una realidad respetada y reverenciada,
por ser considerado como uno de los misterios centrales del cris-
tianismo 1.

San Agustin, como obispo, dedicaba gran parte de su tiempo
durante la Cuaresma a la instruccién de los competentes. De ello
dan fe los sermones que se conservan relativos a los diversos mo-
mentos de la instruccion, especialmente los sermones del dia de la
traditio-redditio symboli (sermones 212-216 y De Symbolo Ad Catechu-
menos) y de la traditio-redditio orationis dominicae (sermones 56-59).
Estos sermones, escritos entre los afios 410 y 415, con excepcion
de los sermones 214 y 215, de discutida datacion (del 391 al 427),
no solo presentan un panorama histérico-celebrativo de la Iglesia
norteafricana en los siglos IV y v, sino que proponen valiosos ele-
mentos que enriquecen la reflexion litargica, teolégica y espiritual
del sacramento del Bautismo.

1 Cf. KELLY, J. N. D., Primitivos credos cristianos, Secretariado Trinitario,
Salamanca, 2012, p. 126.



EL SYMBOLUM FIDEIEN SAN AGUSTIN 47

11. 7RADITIO-REDDITIO EN LA IGLESIA AFRICANA DE LOS
SIGLOS III-V

1.  Origen del rito

En Occidente, fue Roma, probablemente, la que tomo la iniciati-
va con respecto a la oficializacién de los credos, siendo el primer lugar
en donde surgieron estos credos formales 3.

En Africa, al igual que en Roma, se observaba una disciplina ana-
loga, debido a la relacién que existia entre ambas iglesias. En Africa se
entendia la traditio symboli como la ensefianza de los articulos del credo
apostolico dada a los competentes+, es decir a los que habian dado sus
nombres > para comenzar el proceso bautismal durante la cuaresma, y
que los llevaria, al final del itinerario, a la fuente del lavacro bautismal.

El Symbolum, constituia para aquellos que se preparaban al bautis-
mo, la sintesis de la fe y la vida la Iglesia con la que ellos deseaban confi-
gurarse 6. La féormula, no debia ser escrita, sino aprendida de memoria.
Por ello san Agustin exhortaba a los competentes con estas palabras:

De ningtin modo debéis escribirlo, ni siquiera para retener sus pa-

labras exactas; tenéis que aprenderlo a la perfeccion a fuerza de oirlo;

2 Paramasinformacién, cf. EGUIARTE, E. A., y SAAVEDRA, M., El Catecumenado
en San Agustin. Hacerse cristiano en Mildn ¢ Hipona en los siglos 1v'y v, Madrid, Ciudad
Nueva, 2020, pp. 263ss.

3 Cf. KeLLy, J. N. D., Primitivos credos cristianos, p. 204.

4 Se les daba el nombre de competentes: «porque con su peticién sacudian
las entrafias maternas para nacer; se les llama infantes porque acaban de nacer
para Cristo los que antes habian nacido para el mundo» s. 228, 1. PL 38, 1101/36:
Qui paulo ante vocabantur Competentes, modo vocantur Infantes. Competentes dicebantur,
quoniam materna viscera, ut nascerentur, petendo pulsabant: Infantes dicuntur, quia modo
nati sunt Christo, qui prius nati fuerant saeculo.

5 Cf. s 132, 1. PL 38, 734/19-20: Ecce Pascha est, da nomen ad Baptismum. Cf.
EGUIARTE, E., y SAAVEDRA, M., El Catecumenado en San Agustin. Hacerse cristiano en
Mildn e Hipona en los siglos 1v y v, Madrid, Ciudad Nueva, 2020, p. 226.

6 Cf. GROSSL, V., La catechesi battesimale agli inizi del V secolo. Le fonti agostiniane,
Roma, Institutum Patristicum Agustinianum, 1993, p. 61.



48 ENRIQUE A. EGUIARTE B., OAR

ni siquiera después de haberlo aprendido debéis escribirlo, sino con-
servarlo y recordarlo siempre de memoria’.

2. El significado de la redditio symboli

En cuanto a la redditio symboli, en la Iglesia africana se seguia la
misma costumbre de las Iglesias de Milan y Roma, pues tenia un ca-
racter publico y solemne —de loco eminentiore, in conspectu totius populi
fidelis8— advierte San Agustin de la redditio hecha por Mario Victorino
en la Iglesia de Roma. Sin embargo, en algunas ocasiones, por diver-
sos motivos, a algunos se les permitia recitar el Symbolum en privado
delante de los presbiteros. De ello tenemos noticia en las Confesiones
con el ofrecimiento que se hizo al rétor Mario Victorino en Roma de
profesar la fe en privado, cosa que el anciano orador rechazoé, y profe-
s6 su fe publicamente, como veremos a continuacion ?.

3. La redditio de Mario Victorino *

La catequesis romana de Mario Victorino es resumida por san
Agustin en tres fases. El hecho de que hubiera dado su nombre, su

7 symb. cat. 1. CCL 46, 185/4-6: Symbolum nemo scribit ut legi possit, sed ad
recensendum, ne forte deleat oblivio quod tradidit diligentia, sit vobis codex vestra memoria.

8 conf. 8, 5. CCL 27, 116/56.
9 Cf. conf 8, 5. CCL 27, 116/56 ss.

10 Mario Victorino habia nacido en Africay eraun rétor profesional que habia
enseiiado en Roma siendo Emperador Constancio (337-361), primero Gramatica
y después Retorica, alcanzando por su fama y la calidad de sus ensenanzas el
rango senatorial. Gracias a la inscripcion del epitafio de su nieta sabemos que
fue casado y que tuvo al menos un hijo. En el epitafio se le recuerda como el
“venerado abuelo que encarné el ideal de la cultura clasica” (Cf. HADOT, Marius
Victorinus, 16-17). Su fama como orador es atestiguada no s6lo por san Agustin,
sino también por la estatua que le fue levantada en el Foro de Trajano durante su
vida. Una inscripcion atestigua que esta estatua sobrevivié en Roma por lo menos
hasta finales del siglo cuarto. Habia escrito tratados de Gramatica, Retérica y
Logica, algunos comentarios a las obras de Cicerdén y Aristoteles. Muchas de estas
traducciones fueron usadas todavia durante la Edad Media y el Renacimiento.
Habia traducido también las obras de los “platonicos”, como los llama san Agustin
y muy probablemente la Isagoge de Porfirio. Siendo de avanzada edad, tal y como
nos lo refiere san Jerénimo, se convirti6 al cristianismo; con probabilidad poco



EL SYMBOLUM FIDEIEN SAN AGUSTIN 49

proceso de preparacion y finalmente la reditio symboli, que es uno de
los elementos que mas llamé la atencién de san Agustin, ya que como
le habia contado san Simplicano, la Iglesia de Roma le habia brindado
la oportunidad a Mario Victorino de que profesara la fe de forma pri-
vada, como se solia hacer con aquellos que tenian una dificultad insu-
perable para hacerlo en publico, o bien en vista de su antiguo tenor de
vida o profesion, como era el caso del rétor africano 1. No obstante,
Mario Victorino no se acogi6 a dicho privilegio, sino que manifesto
abiertamente no sentir vergiienza de proclamar la fe catélica, después
de haber ensenado las doctrinas de la ciencia y la filosofia pagana en
las que no habia ninguna salvacion:

Por ultimo, cuando lleg6 la hora de hacer la profesion de fe (que en
Roma suele hacerse por los que van a recibir tu gracia en presencia del
pueblo fiel con ciertas y determinadas palabras retenidas de memoria
y desde un lugar mas elevado), ofrecieron los sacerdotes a Victorino
—decia Simpliciano— que la recitase en secreto, como solia concederse
a los que juzgaban que habian de tropezar por la vergiienza. Pero él
prefiri6 confesar su salvacién en presencia del pueblo santo. Porque
ninguna salvacion habia en la retérica que ensenaba, y, sin embargo,
la habia profesado publicamente. iCuanto menos, pues, debia temer

después de la ereccion de su estatua en el Foro de Trajano (san Agustin sélo
habla del: “Romano foro” conf. 8, 3), hacia el 354, segun refiere san Jerénimo en
su Chronicon (Victorinus rhetor et Donatus grammaticus praeceptor meus Romae insignes
habetur. E quibus Victorinus etiam statuam in foro Traiani meruit). Segin Hadot su
conversion sucederia en el 356 (HADOT, Marius Victorinus, 27-29). En el 362, cuando
el Emperador Juliano el Apéstata mand6 que todos los profesores oficiales fueran
nombrados por el concejo de la ciudad y ratificados por el mismo Emperador,
prohibiendo de esta manera que los profesores cristianos ensefiaran la literatura
pagana, Mario Victorino renunci6 a su puesto de profesor de Retorica de la ciudad
de Roma. Escribi6 algunos tratados trinitarios y antiarrianos, entre los que destacan
Ad Candidum y el Aduersus Ario. Fue el primer autor latino en comentar las cartas
de san Pablo, aunque sélo conservamos su comentario a la carta a los Efesios, los
Galatas y Filipenses. Muri6 en algiin momento antes del encuentro entre san Agustin
y san Simpliciano en el 386. Cf. COOPER, S. A., Marius Victorinus’ Commentary on
Galatians, Oxford, Oxford University Press, 2005. Cf. HADOT, P., Marius Victorinus,
Paris, Etudes Augustiniennes, 1970; Cf. MARKUS, R. A., «Marius Victorinus», en
ARMSTRONG, A. H., The Cambridge History of Later Greek and Early Medieval Philosophy,
Cambridge, Cambridge University Press, 1967.

11 Cf. S. POQUE, «Au sujet d’une singularité romaine de la “redditio symboli”
(Confessions 8,2,5)», Augustinianum 25 (1985) 133-143.



50 ENRIQUE A. EGUIARTE B., OAR

ante tu mansa grey pronunciar tu palabra, él que no habia temido a
turbas de locos en sus discursos! *

San Agustin dentro de las Confesiones nos ha dejado una impronta
indeleble de la emoci6én de la comunidad cristiana, que conocia su
fama y sus méritos en el mundo pagano, y que de pronto lo habia reco-
nocido segun se acercaba al lugar desde el que iba a hacer la profesion
de fe. El momento se hizo mas solemne al apagarse paulatinamente
el murmullo de las voces de aquellos que llenos de emocién lo habian
reconocido:

Asi que, tan pronto como subi6 para hacer la profesion, todos, unos
a otros, cada cual segun le iba conociendo, murmuraban su nombre
con un murmullo de gratulacién —y équién habia alli que no le cono-
ciera?- y un grito reprimido sali6 de la boca de todos los que con él
se alegraban: “Victorino, Victorino”. Presto gritaron por la alegria de
verle, y presto callaron por el deseo de oirle. Hizo la profesion de la
verdadera fe con gran entereza, y todos querian abrazarle dentro de
sus corazones, y realmente le abrazaban amandole y gozandose de él,
ya que el amor y el gozo eran las manos que lo abrazaban .

A nivel general se puede afirmar que en la liturgia africana tan-
to el rito de la traditio como el de la reddito symboli se desarrollaban
igualmente en las diversas iglesias; dejando sin embargo espacio a la
excepcion y la libertad, sobre todo en el caso de san Agustin, como
veremos mas adelante.

12 conf. 8, 5. CCL 27, 116/55-65: Denique ut ventum est ad horam profitendae
fidei, quae verbis certis conceptis retentisque memoriter de loco eminentiore in conspectu
populi fidelis Romae reddi solet ab eis, qui accessuri sunt ad gratiam tuam, oblatum
esse dicebat Victorino a presbyteris, ut secretius redderet, sicut nonnullis, qui verecundia
trepidaturi videbantur, offerri mos erat; illum autem maluisse salutem suam in conspectu
sanctae multitudinis profiteri. Non enim erat salus, qguam docebat, in rhetorica, et tamen eam
publice professus erat. Quanto minus ergo vereri debuit mansuetum gregem tuum pronuntians
verbum tuum, qui non verebatur in verbis suis turbas insanorum?

13 conf. 8, 5. CCL 27, 116/65-72: Itaque ubi ascendit, ut redderet, omnes sibimet
invicem, quisque ut eum noverat, instrepuerunt nomen eius strepitu gratulationis. Quis autem
ibi eum non noverat? Et sonuit presso sonitu per ora cunctorum collaetantium: “Victorinus,
Victorinus”. Cito sonuerunt exsultatione, quia videbant eum, et cito siluerunt intentione,
ut audirent eum. Pronuntiavit ille fidem veracem praeclara fiducia, et volebant eum omnes
rapere intro in cor suum. Et rapiebant amando et gaudendo: hae rapientium manus erant.



EL SYMBOLUM FIDEIEN SAN AGUSTIN 51

III. EL MOMENTO DE LA TRADITIO-REDDITIO

La traditio symboli, o entrega del simbolo, tenia lugar en la Iglesia
de Hipona el sabado, dos semanas antes de la Pascua. Era una cele-
bracion solemne en donde los que iban a ser bautizados, eran invita-
dos a hacer un pacto de fidelidad entre ellos y Dios.

El obispo explicaba los diversos articulos del Symbolum fidei, co-
mentandolos uno a uno. Desde este momento, los competentes tenian
una semana para memorizarlo, antes de recitarlo delante del obispo
y su comitiva, una semana después en el rito de la redditio symboli, o
devolucion del Simbolo. Finalmente, en la vigilia pascual, estos com-
petentes recitaban solemnemente el Symbolum fidei delante de todo el
pueblo fiel antes de ser bautizados 14.

Es importante senalar cual era la version del Symbolum que se
seguia en Hipona, pues toda la catequesis de san Agustin y de las de-
mas Iglesias, giraba en torno a los diferentes articulos del credo. Cabe
senialar de entrada, que en todas las profesiones de fe occidentales,
existe una misma fuente: el Symbolum Romanum Vetus.

IV. LA PALABRA SYMBOLUM

San Agustin asume la etimologia usada por san Ambrosio de la
palabra symbolum como proveniente de symbola, es decir «contribu-
cion» hecha por varias personas. No obstante san Agustin también
asumira la etimologia de symbolum como «prenda o senal». Tanto en
un caso como en otro, es muy llamativo que los cristianos del mundo
latino, en lugar de utilizar la palabra tessera, que era el equivalente
semantico de symbolum, mantuvieran la palabra griega como término
técnico, limitandose a trascribirla. De hecho la palabra fessera, tiene
su origen también en el norte de Africa. Tertuliano, en su gusto y
afan como orfebre del vocabulario teologico latino, utiliza el término
«tessera» (contrasefia) como traduccion de la palabra griega symbolum,

14 Cf. MBONIGABA, F., La Traditio Symboli nell’Africa cristiana, all’epoca dell’in-
vasione dei Vandali, LAS, Roma, 2015, pp. 67-68.



52 ENRIQUE A. EGUIARTE B., OAR

para referirse al Symbolum fidei, como medio y sefial de reconocimien-
to, y vinculo de unién entre creyentes o entre iglesias de diversas
regiones, que estan unidas entre si por la confesion de la misma fe,
por los vinculos de la hospitalidad (contesseratae) 15. No obstante, en
este caso, la palabra acunada por Tertuliano no tendra éxito, como
sucedi6 con otras palabras forjadas por él, y que forman hoy parte
del vocabulario teol6gico moderno, como son las palabras redentor,
sacramento o Trinidad. La palabra fessera sera olvidada, y en cambio
la palabra symbolum sera aquella usada en la tradicion latina. En efec-
to, el uso de la palabra symbolum para indicar el contenido de la fe se
difundi6 curiosamente antes en el mundo latino, como lo atestiguan
Tertuliano y Cipriano, que en el mundo griego, donde su uso empez6
a ser comun so6lo en el siglo 1v 16.

V. DIFERENTES SENTIDOS DE LA PALABRA SYMBOLUM EN SAN
AGUSTIN

1. Symbolum como aportacion: Negociar con la perla preciosa

De este modo, en primer lugar, san Agustin retoma la explicacion
ambrosiana de la palabra symbolum como «contribucién», en donde
el obispo de Milan usa la palabra y la explica haciendo alusién a las
sociedades comerciales de su época, donde se ponia en comun un de-
terminado capital. San Ambrosio explica el significado de la palabra
griega symbolum (como contribucion) de la siguiente manera:

En primer lugar, debemos dar razén del nombre. En griego se dice
symbolum en latin collatio: acostumbran sobre todos los comerciantes
decir “symbolam” cuando ponen en comin su dinero y esta Gnica can-
tidad formada por la contribucién de cada uno se mantiene integra
e inviolable, de modo que ninguno intenta hacer fraude en la contri-

15 Cf. Ibid., p. 284.

16 Cf. Baskvl, C., «Introduccion a la obra La fe y el simbolo de los Apdstoles»,
pp- 365-366; Cf. EGUIARTE, E. A., y SAAVEDRA, M., El Catecumenado en San Agustin.
Hacerse cristiano en Mildn ¢ Hipona en los siglos IV y V, Madrid, Ciudad Nueva,
2020, p. 275.



EL SYMBOLUM FIDEIEN SAN AGUSTIN 53

bucion, nadie ninguna negociacién: por tanto entre los mismos co-
merciantes tienen la costumbre de rechazar como deshonesto al que
comete un fraude ".

En esta explicacién ambrosiana, no esta incluido solo el hecho de
formar una sociedad que pide fidelidad, sino que existe la posibilidad
de ser expulsado, si no se vive conforme a las normas y las reglas de
lo que se ha prometido. Por otra parte la interpretacion de la palabra
symbolum como contribucién, puede ser reforzada por la explicacion
dada por san Ambrosio de la formacion del Credo, como contribucion
o colaboracion de todos los apdstoles, es decir que cada uno de los
apostoles habria contribuido con un articulo del Credo:

Los santos apostoles reunidos en unidad, hicieron un resumen de la
fe, para que podamos comprender brevemente toda la verdad de la fe *.

Asi pues, san Agustin sigue la idea ambrosiana del Symbolum
fidei como una contribucion. Por eso senala que el Credo vincula
a los competentes, de tal manera que forman una sociedad como los
comerciantes, pero que en su caso comercian con la perla preciosa
(Mt 13, 45) que es la vida eterna, y el Symbolum les sirve para que
vivan dentro de esta sociedad con fidelidad a lo pactado, es decir
viviendo una vida santa 19:

Se llama Simbolo en sentido figurado debido a una cierta semejan-
za con el Simbolo que establecen entre silos comerciantes, mediante el
cual su gremio mantiene un pacto de fidelidad. También vosotros sois
una sociedad que negocia con mercancias espirituales para haceros se-

17 Explanatio Symboli, 2: Primum igitur rationem nominis ipsius debemus accipere.
Symbolum Graece dicitur, Latine autem collatio: et maxime “symbolam” negotiatores dicere
consuerunt, quando conferunt pecuniam suam, et quasi ex singulorum collatione in unum
constipata, integra et inviolabilis conseruatur, ut nemo fraudem collationi facere conetur,
nemo negotiationi: denique inter ipsos negotiatores ista est consuetudo, ut si quis fraudem
Jecerit, quasi fraudulentus reiciatur.

18  Explanatio Symboli, 2: Sancti ergo apostoli in unum conuenientes, breuiarium
fidei fecerunt, ut breuiter fidei totius seriem comprehendamus.

19 s 212, 1. SC 116 (1966), 174/2ss.



54 ENRIQUE A. EGUIARTE B., OAR

mejantes a los mercaderes que buscan la perla. Esta sera la caridad de-
rramada en vuestros corazones por el Espiritu Santo que se os dara ™.

2. Symbolum como prenda: sefial de reconocimiento

San Agustin también juega con el sentido de prenda, senal 2! por
la que se reconoce un determinado pacto hecho en la sociedad de los
cristianos:

Y recibe el nombre de Simbolo porque en él esta contenido el
grato pacto de nuestra sociedad; el confesarlo es la senial acordada por
la que se reconoce el cristiano bautizado 22.

3. Symbolum como Regula Fidei, para escribir en el corazén

Para defender la sana doctrina de la herejia, la Iglesia fue confi-
gurando, con el paso de los afos, una regla de fe, una férmula cada
vez mas extensa y definida para expresar y manifestar la fe auténtica
frente a los errores y desviaciones. A esto se llamé Regula fidei.

San Agustin exhortaba a los competentes a repetir todos los dias,
mafana y tarde, el Symbolum fidei, para aprenderlo, de tal manera
que sus palabras quedaran inscritas en lo profundo de sus propios
corazones (Rm 10, 16). Asi lo senala al inicio del Sermo Ad Catechu-
menos De Symbolo, con un texto que recuerda el mismo Shema de
Israel (Dt 6, 4-9):

20 5212, 1. SC 116 (1966), 174/2-10: Symbolum autem nuncupatur a similitudine
quadam translato vocabulo quia symbolum inter se faciunt mercatores quo eorum societas
pacto fidei teneatur. Et vestra societas est mercium spiritalium ut similes sitis negotiatoribus
bonam margaritam quaerentibus. Haec est caritas quae diffundetur in cordibus vestris per
Spiritum Sanctum qui dabitur vobis.

21 “Litteralment symbolon signifie un morceau d’'un dé a jouer ou d’un
autre objet, quemportait chacune des parties prenantes d’un contrat comercial.
Se retrouvant aprés un certain temps, les contractants pouvaint se reconnaitre en
réunissant ensemble les parties de l'objet divisé”. GAVRILYUK, P. L., Histoire du
Catéchuménat dans L’Eglise ancienne, Paris, Du Cerf, 2007, p. 303.

22 5. 214, 12. RB 72 (1962), 21/262-265: Quod ideo Symbolum dicitur, quia ibi
nostrae societatis fides placita continetur, et eius confessione tamquam signo dato christianus
Sidelis agnoscitur.



EL SYMBOLUM FIDEIEN SAN AGUSTIN 55

Recibid la regla de la fe que se llama Simbolo, y al recibirla, escri-
bidla en el corazon para repetirla todos los dias: antes de dormir, al
salir de casa y al empezar vuestras tareas; que el credo sea vuestra me-
jor defensa. Nadie escribe el credo solamente para leerlo, sino también
para repasarlo, de modo que sea vuestro recordatorio y no permita
que el olvido borre lo que ha repetido vuestra diligencia. Tenéis que
creer lo que vais a escuchar, y lo que ya estais creyendo tenéis que
proclamarlo también con la voz, porque dice el Apoéstol: se cree con el
corazon para alcanzar la justicia, y con la boca se confiesa para alcanzar la
salvacion (Rm 10, 16) *.

4. Symbolum - Regula Vitae, 1a configuracién con Cristo

La recepcion del Symbolum fidei por parte de los competentes impli-
caba no solo creer en unas verdades abstractas, sino que conllevaba
un cambio de vida, una renuncia a la vida anterior, para configurarse
con Cristo llevando una vida nueva. San Agustin, se basa en el texto
de la carta a los Filipenses (Fil 3, 13), para llamar al Simbolo regula
uitae. Asi dice en el sermon 215:

Recibisteis y recitasteis algo que debéis retener siempre en vuestra
mente y corazon, y repetir en vuestro lecho; algo sobre lo que tenéis
que pensar cuando estdis en la calle y que no debéis olvidar ni cuando
coméis; algo en lo que mantengais despierto el corazon, aun cuando
vuestro cuerpo duerme. Renunciando al diablo y sustrayendo la mente
y el alma a sus pompas y a sus angeles, es preciso olvidar lo pasado
y, despreciada la vetustez de la vida anterior, renovar con el nuevo
hombre una nueva vida mediante las sanas costumbres. Y -como dice
el Apostol-, hay que olvidar las cosas de atras y, con la mirada puesta
en las que estan delante, perseguir la palma de la suprema vocaciéon de

23 symb. cat. 1, 1. CCL 46, 185/1-9: Accipite regulam fidei, quod symbolum
dicitur. Et cum acceperitis, in corde scribite, et cotidie dicite apud vos: antequam dormiatis,
antequam procedatis, vestro symbolo vos munite. Symbolum nemo scribit ut legi possit, sed ad
recensendum, ne forte deleat oblivio quod tradidit diligentia, sit vobis codex vestra memoria.
Quod audituri estis, hoc credituri, et quod credideritis, hoc etiam lingua reddituri. Ait enim
Apostolus: Corde creditur ad iustitiam, ore autem confessio fit ad salutem.



56 ENRIQUE A. EGUIARTE B., OAR

Dios; hay que creer lo que atin no se ve para poder llegar con justicia
alo que se ha creido *'.

5. Symbolum Regula Salutis, camino de salvacién

La aceptacion de la fe verdadera y su posterior confesion, son
dos elementos fundamentales en la vida del cristiano que busca la
salvacion. Por ello san Agustin busca que los competentes conozcan y
comprendan los diferentes articulos del symbolum fidei, para que crean
en ellos y creyendo, profesen y vivan dicha fe, y de este modo puedan
alcanzar la salvacion. De hecho san Agustin apoya esta idea en el tex-
to de la carta a los Romanos (Rm 8, 24-25), y afirma: «Por tanto la fe,
esta es la regla de la salvacion» 25. En otro sermoén afirma: «Esto es lo
que en vosotros edifica el simbolo, lo que debéis creer y confesar, para
que podais ser salvos» 26,

V1. EL CONTENIDO DEL SYMBOLUM

1. Dos recuerdos de la catequesis de Milan *

Hay un pasaje muy significativo del De animae quantitate en el que
han quedado algunos vestigios sobre las enseflanzas que se impartian
en la Iglesia de Milan, ya que el mismo san Agustin reconoce que

24 5. 215, 1. RB 68, 18/5-17: Accepistis ergo, et reddidistis, quod animo et corde
semper retinere debetis, quod in stratis vestris dicatis, quod in plateis cogitetis, et quod
inter cibos non obliviscamini; in quo etiam dormientes corpore, corde vigiletis. Renuntiantes
enim diabolo, pompis et angelis eius mentem atque animam subtrahentes, oblivisci oportet
praeteritorum, et vetustate prioris vitae contempta, cum novo homine vitam quoque ipsam
sanctis moribus innovare; et sicut Apostolus dicit, quae retro sunt obliti, atque in ea quae
ante sunt extenti, sequi ad palmam supernae vocationis Dei; et credere quod nondum vides,
ut merito possis ad id quod credideris pervenire.

25 5. 215, 2. RB 68, 19/17: Fides ergo haec et salutis est regula.
26 5. 214, 1. RB 72 (1962), 14/8-9: Hoc in vobis aedificat symbolum, quod et
credere et confiteri debetis, ut salui esse possitis.

27 Cf. Cf. EGUIARTE, E. A., y SAAVEDRA, M., El Catecumenado en San Agustin.
Hacerse cristiano en Mildn ¢ Hipona en los siglos 1v y v; Madrid, Ciudad Nueva, 2020,
pp- 150ss.



EL SYMBOLUM FIDEIEN SAN AGUSTIN 57

usa con gusto las mismas palabras con las que a él le ensenaron esa
doctrina (libentius enim loquor his verbis quibus mihi haec insinuata sunt):

Por esto mismo se ensenia por inspiracion divina, y singularmente
en la Iglesia catolica, “que el alma no ha de adorar a ninguna creatura”
(empleo de buen grado las mismas palabras con que a mi me ensefia-
ron estas cosas), sino solamente al Creador de todas las cosas: de quien
todo procede, por quien todo existe y en quien todo subsiste. El es el
principio inmutable (incommutabilem principium), la sabiduria inmuta-
ble (incommutabilem sapientiam), la caridad inmutable (incommutabilem
caritatem) **; un solo Dios verdadero y perfecto, que siempre existio,
siempre existird, nunca existi6 de otra manera, nunca existira de otro
modo; nada hay mas oculto y nada mas presente que El (...) .

Como puede colegirse de estas palabras, en la Iglesia de Milan
habia una ensefianza contra la idolatria, y una presentacién de la pro-
Jessio fidei en un solo Dios, contra otras herejias, como podria ser inclu-
so el maniqueismo. Por el paralelismo ritmico de las frases, elemento
que ayudaria a la memorizacion, algunos autores han pensado que
san Agustin refleja en este pasaje la traditio symboli propia de la Iglesia
de Milan 30,

Por otro lado san Ambrosio, en el De Sacramentis insiste en la fi-
gura del pez. Se trata de una imagen muy usada por los antiguos cris-
tianos, no solo en el arte, sino también en la literatura. San Ambrosio
usa la imagen del pez en un sentido moral. El cristiano, como el pez,

28 Es interesante notar en esta sintesis de la profesion de fe de Milan, que
el texto haga referencia a la Trinidad por medio de los tres atributos, al Padre el
principio, el Hijo la Sabiduria, y al Espiritu Santo la caridad. Cf. CIPRIANI, N.,
«Las fuentes cristianas de la doctrina trinitaria en los primeros Dialogos de san

Agustin», en AVGVSTINVS 56 (2011) 311-368.

29 an. quant. 77. CSEL 89, 225/23-226/6: Ideoque divine ac singulariter in
Ecclesia catholica traditur, nullam creaturam colendam esse animae (libentius enim loquor
his verbis quibus mihi haec insinuata sunt), sed ipsum tantummodo rerum, quae sunt,
omnium Creatorem, ex quo omnia, per quem omnia, in quo omnia; id est incommutabile
principium, incommutabilem sapientiam, incommutabilem caritatem, unum Deum verum
atque perfectum, qui nunquam non fuerit, nunquam non erit, nunquam aliter fuerit, nunquam
aliter erit; quo nihil sit secretius, nihil praesentius.

30 Cf.HARMLESS, W., Augustineandthe Catechumenate, Collegeville, Minnesota,
The Liturgical Press, 1995, p. 93.



58 ENRIQUE A. EGUIARTE B., OAR

no es destruido por las mareas y los oleajes, sino que sabe nadar para
poder superar estas dificultades. Del mismo modo el cristiano debe
ser como el pez, para que las cosas del mundo no lo alejen de Dios.
Asi lo comentaba san Ambrosio en el De Sacramentis como parte de la
catequesis a los competentes:

Imita aquel pez, que ha recibido si bien una gracia menor, sin em-
bargo debe despertar tu admiracion. El esta en el mar y sobre las olas;
esta en el mar y nada sobre las corrientes. En el mar se enfurece la
tormenta, rugen los huracanes, pero el pez nada, no se hunde, porque
estd acostumbrado a nadar. Por tanto el mundo es para ti como el mar.
Tiene diversas corrientes, olas grandes, tempestades tremendas. Sé tu
un pez, para que las olas del mundo no te hundan*.

San Agustin en un sermoén, recuerda estas palabras de san Am-
brosio y de la catequesis de Milan, sefialando que a él le gusta repetir
que el cristiano es como un pez, sin decir que fue san Ambrosio quien
le inspir6 dicha imagen. Solo se limita a senalar que esta compara-
ci6n habia sido ya usada por una persona santa. Sin duda estamos
ante un vestigio y recuerdo de la catequesis que san Agustin vivi6 en
Milan. Estas son las palabras de un sermén agustiniano, predicado
unos veinticinco anos después de haber escuchado a san Ambrosio
en Milan 32:

Dijo cierta persona santa -y me agrada repetirlo-: “El pez bueno es
la fe piadosa”. Vive entre las olas sin que le despedacen ni devoren. La
fe piadosa vive entre las tentaciones y tempestades de este mundo; el
mundo se ensana, pero ella permanece integra *.

31 De Sacramentis, 3, 3: Imitare illum piscem qui minorem quidem adeptus est
gratiam; tamen debet tibi esse miraculo. In mari est, et super undas est: in mari est, et super
Sluctus natat. In mari tempestas furit, stridunt procellae: sed piscis natat, non demergitur;
quia natare consuevit. Ergo et tibi hoc saeculum mare est. Habet diversos fluctus, undas
graves, saevas tempestates. Et tu esto piscis, ut saeculi te unda non mergat.

32 HOMBERT, P-M., Nouvelles recherches de Chronologie augustinienne, Paris,
Etudes Augustiniennes, 2000, 65, n. 148; 247, n. 7; ANOz, «Cronologia de la
produccion agustiniana», en AVGVSTINVS 47 (2002), 274.

33 s 105, 6. PL 38, 620/49: Dixit quidam sanctus, et nos dicere delectat: Piscis
bonus, pia est fides. Vivit inter fluctus, nec frangitur aut solvitur fluctibus. Vivit inter
tentationes tempestatesque huius saeculi, pia fides: saevit mundus, et integra est.



EL SYMBOLUM FIDEIEN SAN AGUSTIN 59

2. El symbolum fidei de Hipona

En vista de que san Agustin fue bautizado en Milan en el ano
387, el symbolum fidei de esta Iglesia es de particular importancia para
el Obispo de Hipona, pues no lo olvidara, y de alguna manera lo
usara €l mismo dentro de la Iglesia de Hipona, aunque esto signifique
que pudiera existir alguna pequenia diferencia con el symbolum fidei de
otras Iglesias del norte de Africa.

A pesar de esto, hay especialistas como S. Poque 34 que se incli-
nan a pensar que san Agustin, en consonancia con toda la Iglesia del
norte de Africa, usaba y trasmitia un credo «africano», como que-
da reflejado en el 5. 215. No obstante, como veremos a continuacion,
los ss. 212-214, nos refieren un Symbolum fidei que tiene esencialmente
las mismas caracteristicas del Symbolum Romanum Vetus, que era el
utilizado en Milan. A continuacién veremos con detalle el Symbolum
que usaba san Ambrosio, y después haremos la comparacion con el
Symbolum que san Agustin explicaba a los competentes en los ss. 212-
214. Como hemos senalado, el s. 215, constituye un caso particular y
especial, y lo estudiaremos de manera separada.

De este modo, el symbolum fidei de san Ambrosio es posible re-
construirlo, a pesar de la disciplina arcani, a partir del tratado Expla-
natio Symboli ad initiandos35. Al parecer, el texto fue recogido por un
esten6grafo, en una celebraciéon en la que el Obispo de Milan hacia la
traditio symboli a los catecimenos. En primer lugar, san Ambrosio es
consciente de que se trata del Symbolum fidei usado en Roma:

Este es el symbolum, que profesa la Iglesia romana, donde presidi6
Pedro el primero de los apdstoles y sostuvo esta sentencia comun *.

Por otra parte, de los sermones 212-214 de san Agustin, predica-
dos a los fieles de la di6cesis de Hipona, se reconstruye también un

34 Cf. S. POQUE, Augustine and the Catechumenate, 62-63.
35 Cf. KELLY, J. N. D., Primitivos credos cristianos, p. 217.

36 AMBROSIO, Explanatio Symboli ad initiandos, 7. CSEL 73, 10: Hoc autem est
symbolum, quod Romana ecclesia tenet, ubi primus apostolorum Petrum sedit et communem
sententiam eo detulit.



60 ENRIQUE A. EGUIARTE B., OAR

credo que se distingue de los credos corrientes en Africa, y que coin-
cide practicamente en todo con el Symbolum Romanum Vetus, y con el
de la Explanatio Symboli de San Ambrosio; razon por la cual se deduce,
que es una féormula propia de la Iglesia donde él fue bautizado.

Credo de Milan (Segin san Ambrosio) 37:

Creo en Dios Padre omnipotente; y en Jesucristo su unico Hijo,
nuestro Sefior, que naci6 del Espiritu Santo de la Virgen Maria, pade-
ci6 bajo Poncio Pilato, murio, fue sepultado y al tercer dia resucité de
entre los muertos, se sent6 a la derecha del Padre, de donde vendra a
juzgar a los vivos y a los muertos; y en el Espiritu Santo, en la Iglesia
santa, en el perdon de los pecados, en la resurreccion de la carne.

Credo de Milan (Segun san Agustin) 38:

Creo en Dios Padre omnipotente, y en Jesucristo su unico Hijo,
nuestro Sefior, que nacié del Espiritu Santo y de la Virgen Maria, pa-
decio6 bajo Poncio Pilato, fue crucificado y sepultado, al tercer dia resu-
cit6 de entre los muertos, ascendio a los cielos, se sent6 a la derecha del
Padre, de ahi ha de venir a juzgar a vivos y muertos; y en el Espiritu
Santo, la Iglesia santa, el perdon de los pecados, la resurreccion de la
carne.

San Agustin conoce el credo del Concilio de Nicea (325), pero lo
menciona en pocas ocasiones, una de ellas lo podemos encontrar en
el Contra Maximinum Arianum39.

37 El Simbolo ha sido sacado de la Explanatio Symboli ad initiandos (CSEL
73, 5-11): Credo in deum patrem onmipotentem; Et in lesum Christum, filium eius unicum,
Dominum nostrum, qui natus (est) de Spiritu sancto ex Maria Vergine, sub Pontio Pilato,
passus, mortuus et sepultus (est), tertia die resurrexit a mortuis, ascendit ad caelos, sedet
ad dexteram patris, unde venturus est iudicare vivos et mortuos; Et in Spiritum Sanctum,
sanctam Ecclesiam, remissionem peccatorum, carnis resurrectionem.

38 El Simbolo ha sido sacado del s. 212 (SC 116, 174-184): Credo in Deum
Patrem onmipotentem; Et in lesum Christum, Filium eius unicum, Dominum nostrum,
qui natus est de Spiritu Sancto et Maria Vergine, passus est sub Pontio Pilato, crucifixus
et sepultus, tertia die resurrexit a mortuis, ascendit in caelum, sedet ad dexteram Patris,
inde venturus est iudicare vivos et mortuos; Et in Spiritum Sanctum, sanctam Ecclesiam,
remissionem peccatorum, carnis resurrectionem.

39 ¢ Max. 2, 14, 3. CCL 87A, 538/10.



EL SYMBOLUM FIDEIEN SAN AGUSTIN 61

Sin embargo, el texto mas antiguo que se conoce de él, donde
hace una presentacion sistematica del credo es en el De Fide et Symbolo.
Se trata de la exposicion detallada del Simbolo de fe que se utilizaba
en la Iglesia africana, que el joven Agustin, siendo todavia presbitero,
desarroll6 por encargo de su obispo Valerio, delante de los participan-
tes en el Primer Concilio de Hipona, en octubre del 393, como ex-
plicaremos después. El symbolum que san Agustin conoce y comenta,
aun después de la promulgacion del niceno-constantinopolitano, es el
simbolo bautismal de su Iglesia, considerado, en el Concilio de Car-
tago, como valido para todas las iglesias locales de Africa; y aunque
contiene algunas diferencias minimas, coincide en gran parte con el
Symbolum Romanum vetus. Por otra parte, el symbolum fideiutilizado por
san Agustin, en la explicacion a los competentes, corresponde (segin
la reconstruccion hecha a partir de los sermones 212-214) con el de la
Iglesia de Milan, en la que él fue bautizado el afio 387.

3. Credo de Hipona (Segin el sermén 215 de san Agustin)

Sin embargo, en el momento de analizar el sermén 215, predi-
cado en la Iglesia de Hipona el dia de la primera redditio symboli, en
el que comenta las formulas que los competentes acaban de recitar, se
nota una diversidad con los tres sermones anteriores, en lo que se re-
fiere a la formulacion del credo. En este sermon, el obispo de Hipona
hace la formulacion en plural: «Credimus» (creemos), afiade algunas
particulas que no coinciden con el Symbolum Romanum Vetus, como
el desarrollo del primer articulo acerca del Padre, con inclusion de
una cita implicita de la doxologia de 1Tm 1,17; la omisién de unicum o
unigenitum en el segundo articulo; la omisién de mortuus en el cuarto
articulo, y el orden diferente en que aparece el articulo sobre la Igle-
sia. El texto es el siguiente:

Creemos en Dios Padre omnipotente, creador de todas las cosas,
rey de los siglos, inmortal e invisible; creemos en su Hijo nuestro Se-
for Jesucristo, que naci6 de la Virgen Maria y del Espiritu Santo, que
fue crucificado bajo Poncio Pilato, fue sepultado, el tercer dia resucito
de entre los muertos. Ascendio a los cielos, se sent6 a la derecha de
Dios Padre, de ahi ha de venir a juzgar a los vivos y a los muertos;
creemos en el Espiritu Santo, en el perdén de los pecados, la resurrec-



62 ENRIQUE A. EGUIARTE B., OAR

cion de la carne, y la vida eterna, por la Iglesia, una, verdadera, santa
y catélica *.

Del analisis anterior se pueden concluir tres cosas: que las parti-
cularidades internas del credo manifiestan claramente que se trata de
una forma local africana, que posiblemente san Agustin explicé en
esa ocasion, o bien se podria tratar de una serie de anadidos poste-
riores, o también se podria senalar, junto con algunos estudiosos, que
esta forma diferente del symbolum nos llevaria a dudar de la autentici-
dad de este sermon.

4. Defide et symbolo: La importancia de la omnipotencia

El afio 393 el sinodo o concilio local del norte de Africa no se
tuvo, como era la costumbre, en Cartago, sino en la ciudad de Hipona
a instancias del obispo Valerio. Este sin duda tenia grandes deseos de
que sus coepiscopos conocieran a su nuevo presbitero, san Agustin,
quien no solo deslumbraba por la santidad de su vida y de su pro-
posito monastico, sino también por su impresionante cultura y sus
extraordinarias y patentes cualidades como orador, pues era verdade-
ramente un profesional, y habia sido ni mas ni menos que el orador
oficial de la corte del emperador Valentiniano II.

Por todo ello, san Agustin recibi6 el encargo durante el concilio
de Hipona en el 393, de hacer una explicacion del credo o simbolo de
fe delante de todos los obispos. Como el mismo san Agustin sefiala en
las Retractationes, la explicacion no fue la que se hace a los competentes
que se preparan para el bautismo en el contexto de la traditio symbo-
lum, sino que siguié unas palabras y estructura diversa. No obstante,
la explicacion de san Agustin fue tan brillante y clara que los obispos

40 5.215,2ss. RB 68, (19-25): Credimus in deum patrem omnipotentem, universorum
creatorem, regem saeculorum, inmortalem et invisibilem; Credimus et in Filium eius dominum
nostrum lesum Christum, natum de Spiritu Sancto ex Virgine Maria, [qui] crucifixum sub
Pontio Pilato, et sepultus est, tertia die resurrexit a mortuis. Ascendit ad caelos, sedet ad
dexteram Dei Patris, inde venturus est iudicare vivos et mortuos; Credimus et in Spiritum
Sanctum. remissionem peccatorum, resurretionem carnis, et vitam aeternam. Per veram
sanctam et catholicam ecclesiam; cf. KELLY, J. N. D., Early Christian Creeds, New York,
Longman, 1971, pp. 175-176.



EL SYMBOLUM FIDEIEN SAN AGUSTIN 63

no solo se quedaron admirados de la cultura, preparacion y lucidez
del neopresbitero de la Iglesia de Hipona, sino que algunos que esti-
maban particularmente a san Agustin le pidieron encarecidamente
que les facilitara una copia de su explicacién para poder ellos también
hacer la misma exposicion del simbolo de la fe a los fieles de sus di6-
cesis, pues juzgaban que la explicacién de san Agustin habia sido no
solo sumamente ilustradora, sino acertada y usando las palabras mas
adecuadas. San Agustin lo recuerda en las Retractationes de la siguien-
te manera:

Por ese mismo tiempo, siendo presbitero, diserté sobre la fe y el
simbolo en presencia y por encargo de los obispos que celebraban un
Concilio plenario de toda Africa en Hipona. Este sermon lo puse en
un libro a instancias de algunos obispos que me estimaban afectuosi-
simamente. En él trato del mismo asunto, aunque no tiene la misma
estructura de palabras que se confia a los competentes, cuando se lo
aprenden de memoria .

De este modo los amanuenses y copistas de Hipona tuvieron que
darse prisa para hacer suficientes copias para los obispos congregados
en el concilio de Hipona, de tal suerte que al final del mismo, todos
pudieran regresar a sus diocesis llevandose no solo el recuerdo y la
admiracion por el nuevo presbitero de la di6cesis de Hipona, sino
también un breve libro de la autoria de san Agustin, en el que se ex-
plicaba el credo, para que ellos pudieran hacer esa misma explicacién
en las catequesis con sus fieles.

Y es curioso senalar que al final del concilio no se levant6 acta de
lo que se habia tratado. Las actas del concilio de Hipona del 393, lo
que se conoce técnicamente como Breviculum Hipponensis —que contie-
ne una serie de interesantes puntos y nos deja ver los conflictos, pro-
blemas y preocupaciones de la Iglesia en la que san Agustin se estren6
como presbitero y de la que pronto seria obispo—, no se escribirian

41  retr. 1,17: CCL 57, 52/2-8: Per idem tempus coram episcopis hoc mihi iubentibus,
qui plenarium totius Africae concilium Hippone Regio agebant, De fide ac Symbolo presbyter
disputavi. Quam disputationem nonnullis eorum qui nos familiarius diligebant studiosissime
instantibus in librum contuli; in quo de rebus ipsis ita disseritur, ut tamen non fiat verborum
illa contextio, quae tenenda memoriter competentibus traditur.



64 ENRIQUE A. EGUIARTE B., OAR

sino cuatro afos después en circunstancias que son verdaderamente
novelescas.

Asi, cuatro anos después de este concilio de Hipona, se volvio
a convocar un nuevo concilio, en esta ocasion como era lo habitual,
teniendo como sede la ciudad de Cartago. No obstante los obispos de
la region de la Byzacena llegaron a Cartago, por la razon que sea, dos
semanas antes del inicio del concilio. El obispo Aurelio de Cartago, al
ver que los obispos se desesperaban por el tiempo de espera y temien-
do que finalmente decidieran regresar a su lejana region sin participar
en el concilio, astutamente les pidi6, para entretenerlos, que escribie-
ran las actas de lo que se habia tratado cuatro anos antes en Hipona.
De este modo, los obispos de la Byzacena tuvieron que hacer memoria
de lo tratado cuatro afos antes, y sin duda entre sus recuerdos, estaria
la brillante actuaciéon de san Agustin. Después de dos semanas de
trabajo, los obispos de la Byzacena habia terminado su labor, y como
estaban ya impacientes por regresar a sus di6cesis, no esperaron a que
el concilio de Cartago empezara y se marcharon a su region, dejando
consternado al Obispo Aurelio de Cartago, y dejandonos a nosotros
la pequena joya del Breviculum Hipponensis en donde podemos asomar-
nos para conocer de primera mano la Iglesia en la que san Agustin
se estrenaba como pastor de almas, con sus luces y sombras. EI III
Concilio de Cartago comenzd, curiosamente el 28 de agosto del 397.
Uno de los tres 28 de agosto mas célebres en la vida de san Agustin.

A)  Creo en Dios Padre omnipotente

Uno de los articulos desarrollados por san Agustin dentro del De
fide et symbolo delante de los obispos del norte de Africa es el relativo a
la figura de Dios Padre y su omnipotencia.

De este modo san Agustin comienza sefialando que hay algunos
que han negado la omnipotencia de Dios, muy posiblemente haciendo
referencia a los maniqueos, quienes afirmaban que el dios de la luz no
era omnipotente, pues tenia que luchar contra su igual y opuesto que
era el dios de las tinieblas (Ayle). Por esta razon san Agustin comienza
su explicacion sobre Dios Padre omnipotente reafirmando esta reali-

dad:



EL SYMBOLUM FIDEIEN SAN AGUSTIN 65

Algunos han pretendido demostrar que Dios no es omnipotente.
No es que se hayan atrevido a afirmarlo; pero se ve claramente en sus

ensefianzas que esto es lo que piensan Yy creen 42.

B)  Dios omnipotente crea todo a partir de la nada

Posteriormente sefiala san Agustin en su explicacion del Credo a
los obispos en el 393, que una de las manifestaciones de la omnipoten-
cia de Dios, es haberlo creado todo a partir de la nada, en contra de
la creencia platénica de un demiurgo, que si bien ha creado todas las
cosas, lo ha hecho a partir de una materia preexistente y eterna. Este
demiurgo platénico era mas un artesano que un creador, pues como
artesano habia sacado de una materia prima preexistente los diversos
seres del universo. Por ello san Agustin sefnala con claridad la crea-
cion ex-nihilo, es decir a partir de la nada. Esta es una de las formas de
hablar de la omnipotencia de Dios:

(...) si estan de acuerdo en que Dios omnipotente es el autor del

mundo, necesariamente deben reconocer que lo que ha hecho, lo ha
hecho de la nada®.

Esta misma idea de la creacion ex-nihilo, es decir a partir de la
nada, la vuelve a abordar san Agustin hacia el ano 395 en la obra
De diuersis quaestionibus LXXXIII, para hacer una distincion entre las
obras que plasman los artesanos y la obra creadora de Dios:

Este arte supremo de Dios omnipotente, por medio del cual creé
de la nada todas las cosas, que se llama también su Sabiduria, es igual-
mente el que trabaja por medio de los artistas para que hagan obras
bellas y armoniosas, aunque éstos trabajen no sobre la nada, sino sobre

42 f et symb. 2, 2: CSEL 41, 4/16-18: Conati sunt enim quidam persuadere Deum
Patrem non esse omnipotentem: non quia hoc dicere ausi sunt, sed in suis traditionibus hoc
sentire et credere convincuntur.

43 f et symb. 2, 2. CSEL 41, 5/6-7: Aut si omnipotentem Deum fabricatorem
mundi esse concedunt, fateantur necesse est ex nihilo eum fecisse quae fecit.



66 ENRIQUE A. EGUIARTE B., OAR

alguna materia, por ejemplo madera o marmol o marfil, o cualquiera
otra clase de materia que se hace ductil por las manos del artifice “.

De este modo, no es omnipotente quien necesita de una materia
preexistente para crear las cosas. Precisamente por eso la omnipoten-
cia de Dios se muestra en su creacion de todo a partir de la nada como
le senala san Agustin al maniqueo Fortunato:

Ahora bien, no es todopoderoso quien requiere la ayuda de alguna
materia de la que ha de hacer lo que quiere hacer. De aqui se sigue
que, segin nuestra fe, Dios hizo de la nada cuanto hizo por su Verbo
y Sabiduria .

C) Dios omnipotente es el creador de todo

Y en vista de que Dios Padre omnipotente ha creado todo de la
nada, no hay ningtn ser que no haya sido creado por Dios, tanto las
criaturas celestiales y espirituales, como las materiales, las visibles y
las invisibles. Nada se escapa a este Dios omnipotente, una vez mas
pensando en la teogonia maniquea, en donde hay criaturas que no
han sido creadas por el dios del bien, sino por el dios de las tinieblas
(hyle). Dios es omnipotente porque €l es el unico creador, y todas las
cosas que existen, visibles e invisibles han sido creadas por él:

Asi pues los que creemos en Dios Padre omnipotente debemos
afirmar que no hay ninguna criatura que no haya sido creada por el

Omnipotente *.

44 diu. qu. 78: CCL 44A, 223/2-7: Ars illa summa omnipotentis Dei, per quam ex
nihilo facta sunt omnia, quae etiam sapientia eius dicitur, ipsa operatur etiam per artifices,
ut pulchra et congruentia faciant, quamvis non de nihilo, sed de aliqua materia operentur,
velut ligno aut marmore aut ebore et si quod aliud materiae genus manibus artificis subditur.

45 ¢ Fort. 13: CSEL 25, 1, 90/24-91/1: Omnipotens autem non est, qui quaerit
adiuvari aliqua materia unde faciat quod velit. Ex quo est consequens, ut secundum fidem
nostram omnia quae Deus fecit per Verbum et Sapientiam suam, de nihilo fecerit.

46  fletsymb.2,3: CSEL41,6/13-15: Credentesitaque in Deum Patrem omnipotentem,
nullam creaturam esse quae ab omnipotente non creata sit, existimare debemus.



EL SYMBOLUM FIDEIEN SAN AGUSTIN 67

Esta misma cuestion de la omnipotencia de Dios es abordada tam-
bién algunos afios después en el Enchiridion, donde san Agustin usa el
argumento de la omnipotencia para hablar de como Dios en su plan
de infinita sabiduria, no hubiera permitido nunca que existiera algun
mal en sus criaturas, si no tuviera la intencién de sacar algtin bien de
ese mal que -como ausencia de bien-, puede existir en sus criaturas:

Dios omnipotente (...) siendo sumamente bueno, no permitiria en
modo alguno que existiese algiin mal en sus criaturas si no fuera de
tal modo bueno y poderoso que pudiese sacar bien del mismo mal".

VII. EL MOMENTO DE LA TRADITIO SYMBOLI

Sobre el momento en el que ocurria la traditio symboli, los especia-
listas no se ponen de acuerdo 48. S. Poque 49 senala que tres semanas
antes de la Pascua, tenia lugar solemnemente la traditio symboli. Dos
semanas antes de la Pascua, tenia lugar la primera redditio symboli, y a
la vez se hacia la traditio orationis. Una semana antes de la Pascua tenia
lugar una segunda redditio symboli como preparacion para la solemne
redditio en la noche de Pascua delante de toda la comunidad.

No obstante, nosotros creemos con W. Harmless 50 y E. Fergu-
son’l, y siguiendo la informacion que san Agustin nos da en los ser-

47 ench. 3, 11. CCL 45, 53/32-34: (...) cum summe bonus sit, ullo modo sineret
mali esse aliquid in operibus suis nisi usque adeo esset omnipotens et bonus ut bene faceret
et de malo.

48 P. Verbraken sostiene que la traditio symboli sucedia tres semanas antes
de la Pascua. Dos semanas antes era la primera redditio symboli y la traditio del
Padrenuestro. Una semana antes se hacia una segunda redditio symboli y una primera
redditio del Padrenuestro. No obstante este autor no ofrece ningin fundamento
para sus afirmaciones. Cf. VERBRAKEN, P., «Les sermons CCXV et LVI de saint
Augustin: De simbolo et de oratione dominica», en Revue Bénédictine 68 (1958) 5-6.

49 PoOQuE, S., Sermons pour la Paque. Introduction, SC 116, Paris, Du Cerf,
1966, 59ss.

50 HARMLESS, W., Augustine and the Catechumenate, Collegeville, Minnesota,
The Liturgical Press, 1995, p. 322.

51 FERGUSON, E., Il battesimo nella Chiesa antica. 3 Quinto Secolo, Brescia,
Paideia, 2014, p. 879.



68 ENRIQUE A. EGUIARTE B., OAR

mones 213, 1.9; 5. 58, 1, 13; 5. 59, 1, que la traditio symboli se hacia dos
semanas antes de la Pascua, después de los escrutinios y exorcismos,
después de que los candidatos habian pasado la noche en vigilia
de oracién 52. Una semana antes de la Pascua, se hacia la primera
redditio symboli, y a la vez se hacia la traditio orationis, o entrega del
Padrenuestro 53.

Durante la vigilia pascual tenia lugar la segunda y solemne redditio
symboli, frente a toda la comunidad, es decir la recitacion de memoria
del symbolum fidei frente a todos los fieles. San Agustin explica el por
qué se hacia primero la traditio symboli y después la traditio orationis:

El orden es que primero creais y luego le invoquéis; por eso recibis
hoy el simbolo de la fe, norma de vuestro creer, y dentro de ocho dias
recibiréis la oracion segun la cual habéis de invocarle *.

Cabe senalar que el orden de la entrega del symbolum fidei, prime-
ro, y del Padrenuestro, después, quedo fijada a partir de la interpreta-
cion agustiniana del texto de san Pablo (Rm 10, 14): «¢Cdmo invocaran
a aquel en quien no han creido ?» E1 mismo san Agustin lo sefiala en uno
de los sermones en donde explica el Padrenuestro a los competentes:

¢Coémo invocaran a aquel en quien no han creido?” (Rm 10, 14)
constituyen el motivo por el que no habéis recibido primero la oracién
y luego el simbolo, sino primero el simbolo, para saber qué habéis de
creer, y luego la oracién, mediante la cual conocer a quién habéis de

52 5.213,11.MA 1447/29 ss. Se puede ver esto en el sermdn pseudoagustiniano
Contra Iudaeos, Paganos et Arrianos (CPL 401-413A; PL 51, 753-838; BRAUN, R., SC
101-102 [Paris 1964]; BRAUN, R., CCL 60 [Turnhout, 1971]): «(...) sosegados por el
gusto del reposo, ni con las mentes engafiadas por los suefios (...) sino velando con
la oracion, el canto de los salmos, blandiendo las armas contra nuestro adversario,
el demonio». Contra ludaeos, Paganos, et Arrianos; cf. De symbolo, 2, 1.

53  Cf.W.HARMLESS, Augustine and the Catechumenate, Collegeville, Minnesota,
The Liturgical Press, 1995, 322; Cf. EGUIARTE, E. A., y SAAVEDRA, M., El Catecumenado
en San Agustin. Hacerse cristiano en Mildn ¢ Hipona en los siglos 1v y v, Madrid, Ciudad
Nueva, 2020, p. 253.

54 5. 213, 1. MA 1, 442/24-27. Quia ergo iste ordo est, ut prius credatis, postea
invocetis, hodie accipitis Symbolum fidei, in quo credatis; post octo autem dies Orationem,
in qua invocetis.



EL SYMBOLUM FIDEIEN SAN AGUSTIN 69

invocar. Al simbolo, por tanto, le corresponde la fe; a la oracion, la
suplica (...) "

Los sermones en los que san Agustin explica el symbolum fidei son
los sermones 212-215. Los sermones en donde san Agustin explica el
Padrenuestro a los competentes son los sermones 56-59.

Puede llamar la atenciéon que san Agustin ponga tanto empeno
en el symbolum fidei y no en el Padrenuestro. Es preciso senalar que,
después de ser bautizados, los competentes rezarian el Padrenuestro en
todas las celebraciones, mientras que el symbolum fidei no. Por otro
lado no hay que olvidar que habia una prohibicion de escribir el texto
del symbolum fidei. Eso era debido a que en tiempo de san Agustin,
existia la disciplina arcani o secreto en torno a diversas verdades de
los cristianos, entre las que se encontraba el symbolum fidei. Por ello
san Agustin insiste en que lo memoricen, que lo repitan varias veces
al dia, al acostarse y al levantarse, al estar en casa o ir de camino 56,
haciendo una parafrasis del shemd (Dt 6, 7). No obstante sefala que
no lo deben escribir, pues debe quedar grabado en sus corazones 57.

Asi pues la traditio symboli ocurria dos semanas antes de la Pascua.
De ello han llegado a nosotros cuatro sermones: 212-215, y el De sym-
bolo ad catechumenos.

Es interesante notar que en vista de la disciplina arcani, en los mis-
mos sermones en los que se recogen las palabras de san Agustin en
torno a la traditio symboli, 1legado el momento en el que el Obispo de
Hipona presenta el symbolum fidei, los notarii solo senalen que se recit6
el symbolum fidei, sin referir sus palabras, y posteriormente sigan ha-
ciendo referencia al sermoén agustiniano:

Se llama simbolo a aquello en que se reconocen los cristianos; es
lo que en primer lugar y concisamente os recitaré. Después, en la me-

55 556, 1. RB 68, 26/17-21: Quia ergo dixit: Quomodo invocabunt, in quem non
crediderunt?, ideo non accepistis prius orationem, et postea symbolum; sed prius symbolum,
ubi sciretis quid crederetis, et postea orationem, ubi nossetis quem invocaretis. Symbolum
ergo pertinet ad fidem, oratio ad precem.

56 Cf. s 215, 1. RB 68 (1958), 18/1 ss.
57 Cf. s 212, 2. SC 116 (1966), 182/95 ss.



70 ENRIQUE A. EGUIARTE B., OAR

dida en que el Sefior se digne concedérmelo, os lo explicaré, pues lo
que quiero que aprendais de memoria, quiero también que lo podais
comprender. Este es el Simbolo... (Después de recitado el Simbolo). No
es mucho y si es mucho ™.

VIII. EL RITO DE LA REDDITIO SYMBOLI

Como hemos senalado, una semana antes de la Pascua, tenia lu-
gar la redditio symboli y la traditio orationis.

Ya que la redditio podia suscitar algun nerviosismo entre los com-
petentes, san Agustin al anunciarla una semana antes, animaba a los
competentes a aprenderlo de memoria, a confiar en la ayuda de los «pa-
drinos» %9, y a recordar que el obispo no es el gramatico o profesor de
la escuela, que amenaza a los alumnos con diferentes instrumentos de
castigo, sino que es ante todo, el padre y pastor, y que aunque alguno
se pudiera equivocar en alguna palabra, lo fundamental era no equi-
vocarse en la fe:

(...) que nadie se asuste, que el temor no impida a nadie recitarlo.

Estad tranquilos, somos vuestros padres, no tenemos la regla ni las

palmetas de los gramaticos. Aunque alguien se equivoque en una pa-
labra, que no se equivoque en la fe .

Para la redditio symboli, san Agustin le hacia recitar a cada uno

de los competentes en particular el symbolum fidei, para ver si lo habian

58 5.213,2. MA 1, 443/1-5: Symbolum ergo dicitur, in quo se agnoscant Christiani:
hoc est quod primum vobis breviter pronuntiabo. Deinde, quantum Dominus donare dignatus
Suerit, aperiam vobis; ut quod tenere vos volo, et intellegere valeatis. Hoc est Symbolum. Et
post Symbolum: Non est multum, et multum est.

59 El De fide 6, 9, proporciona una evidencia indirecta de que los fieles
recitaban el credo regularmente en privado y ayudaban a otros a que lo recitaran
y a los competentes, les ayudaban para que lo aprendieran.

60 s 213, 11. MA 1, 449/31-450/2: nemo trepidet, nemo trepidando non reddat.

Securi estote, patres vestri sumus, non habemus ferulas et virgas grammaticorum. Si quis
in verbo erraverit, in fide non erret.



EL SYMBOLUM FIDEIEN SAN AGUSTIN 71

aprendido de memoria, y de este modo preparar su redditio ante toda
la comunidad el dia de la vigilia Pascual 61.

Es muy posible que tanto la traditio como la redditio symboli se
hicieran en un contexto litargico, probablemente dentro de la ce-
lebracion de la eucaristia del sabado, o bien en una liturgia aparte.
Algun especialista senala la posibilidad de que en Hipona, al igual
que en Milan, tanto la traditio como redditio symboli se hicieran no en
la Iglesia, sino en el baptisterio, o en un lugar cercano al mismo 62.
El sermén 213, puede dar algunas pistas al respecto, al acentuar san
Agustin la importancia de la fuente bautismal:

Ved que vais a acercaros a la fuente santa: os banaréis en el bautis-
mo salvador y os renovaréis en el baiio de la regeneracion; al ascender
de ese bafio quedaréis sin pecado alguno. Todos los que en el pasado
os perseguian quedaran eliminados alli. Vuestros pecados seran seme-
jantes a los egipcios que perseguian a los israelitas; los perseguian, si,
pero solo hasta el mar Rojo. {Qué significa «<hasta el mar Rojo»? Hasta

la fuente consagrada con la cruz y la sangre de Cristo *.

Una vez hecha la redditio symboli, san Agustin pasaba a la traditio
orationis, a la entrega del Padrenuestro. San Agustin volvia a indicar a
los competentes que una vez que ya sabian en quién creian por medio de
las palabras del symbolum fidei, ahora podian invocarlo, segtn las pa-
labras paulinas que guiaban la mistagogia agustiniana 64 (Rm 10, 14):

61 s 215, 1. RB 68 (1958), 18/1.

62 Cf.HARMLESS, W., Augustine and the Catechumenate, Collegeville, Minnesota,
The Liturgical Press, 1995, pp. 275-276; Cf. EGUIARTE, E. A., y SAAVEDRA, M., E/
Catecumenado en San Agustin. Hacerse cristiano en Mildn ¢ Hipona en los siglos 1v'y v,
Madrid, Ciudad Nueva, 2020, pp. 111ss.

63 5. 213, 9. MA 1, 448/11-17: Ecce venturi estis ad fontem sanctum: diluemini
baptismo salutari, lavacro regenerationis renovabimini; eritis sine ullo peccato, ascendentes de
illo lavacro. Omnia quae vos praeterita persequebantur, ibi delebuntur. Aegyptiis insequentibus
Israelitas similia erunt vestra peccata; persequentibus, sed usque ad Mare Rubrum. Quid
est, usque ad Mare Rubrum? Usque ad fontem Christi cruce et sanguine consecratum.

64 Cf. GEEST, P. van, Seeing through the eyes of faith. The Mystagogy of the Fathers
of the Church, Leuven, Peeters, 2016.



72 ENRIQUE A. EGUIARTE B., OAR

Habéis recitado de memoria el Simbolo en el que se halla com-
pendiada nuestra fe. Ya antes os he indicado lo que dice el apdstol
Pablo: {Como van a invocar a aquel en quien no han creido? (Rm 10,
14) Asi, pues, dado que ya habéis recibido, aprendido de memoria y
proclamado en publico como hay que creer en Dios, recibid hoy como

65

hay que invocarle .

CONCLUSION

Uno de los elementos esenciales dentro del proceso bautismal era
la formacién que los competentes recibian del obispo. San Agustin en
esto ponia todo su empeno, y su idea mistagégica no era otra que la de
preparar a los competentes para que vivieran con plena consciencia los
ritos y los diversos elementos de la iniciacién cristiana. De este modo
la idea mistagogica agustiniana es diferente de la de san Ambrosio,
ya que el obispo de Milan buscaba ante todo la sorpresa y el impacto
que los ritos pudieran tener sobre los competentes, sin que se les hubiera
explicado nada. San Agustin por su parte, aunque vivi6 este proceso
mistagogico personalmente en la Iglesia de Milan, preferia preparar,
formar e informar a los competentes sobre lo que iban a vivir, para
de este modo disponerlos a aprovechar y entender mejor su propio
proceso iniciatico cristiano.

No cabe duda de que uno de los elementos esenciales dentro de
la formacion de los competentes era la traditio symboli, es decir, la en-
trega y la explicacion del Symbolum fidei. Por los testimonios de unas
homilias del tiempo de san Agustin, que los especialistas han atribui-
do a Quodvuldeus y han situado antes de la época de la dominaciéon
vandala, por lo tanto en tiempo de san Agustin, podemos colocar la
traditio symboli en la segunda semana antes de la Pascua.

De este modo la redditio symboli se hacia el sabado siguiente, es
decir el sabado anterior a lo que hoy se llama Domingo de Ramos.

65 5. 58, 1. EcOr 1, 119/2-5: Symbolum reddidistis, quo breviter comprehensa
continetur fides. lam et antea dixi vobis, quod ait apostolus Paulus: Quomodo invocabunt,
in quem non crediderunt? Quia ergo quomodo credatur in Deum, et accepistis, et tenuistis,
et reddidistis: accipite hodie quomodo invocetur Deus.



EL SYMBOLUM FIDEIEN SAN AGUSTIN 73

Esta primera redditio symboli era precedida de una vigilia de oracion,
acabada la cual se procedia a los escrutinios y a los exorcismos, que se
hacian ese mismo sabado por la manana.

Una vez terminados los exorcismos y la redditio symboli, san Agus-
tin hacia la traditio orationis, es decir la entrega del Padre nuestro, se-
nalando que dentro de ocho dias, es decir el mismo Sabado Santo,
ellos mismos tendrian que repetir de memoria la oracién, es decir
tendrian que hacer la redditio orationis.

El simbolo de la fe, la regula fidei de la Iglesia catélica ocup6 un
lugar central en la vida, la predicacion y el pensamiento de san Agus-
tin. E1 Obispo de Hipona nunca olvidaria la promesa intelectual y
espiritual que él mismo se habia hecho en los primeros pasos de su
reflexion filosofico-teologica. Asi en la primera obra que conservamos
de san Agustin, el Contra Académicos, san Agustin se propone “no ale-
jarse de la autoridad de Cristo” 66, una autoridad que se manifiesta en
el symbolum fidei de la Iglesia y del cual nunca se alejo san Agustin.

ENRIQUE A. EGUIARTE B., OAR

66 Acad. 3, 43. CCL 29, 61/18-19.






