
EL SYMBOLUM FIDEI EN SAN AGUSTÍN 45

El Symbolum fidei en san Agustín

Resumen

El artículo aborda la importancia que tenía el Symbolum fidei para san Agus-
tín partiendo de una breve descripción de los ritos de la traditio.redditio sym-
boli en la iglesia africana del siglo IV, destacando el significado de la redditio. 
Posteriormente se aborda la cuestión del momento de la redditio dentro de 
la diócesis de Hipona, así como las diversas explicaciones que san Agustín 
hace de la palabra symbolum, como una aportación, como un signo de reco-
nocimiento, destacando el influjo de san Ambrosio. Se pone de manifiesto 
asimismo, la idea que tiene san Agustín del symbolum fidei como una regula 
fidei, regula vitae y como regula salutis. Posteriormente se explica el contenido 
del symbolum fidei, poniendo de manifiesto las semejanzas del symbolum de Hi-
pona con el de la Iglesia de Milán, destacando el caso especial del s. 215, que 
presenta la recensión de un symbolum claramente africano. El artículo alude 
a la importancia de la obra De fide et symbolum, así como al rito de la redditio 
symboli dentro de la Iglesia de Hipona.

Palabras clave: Symbolum fidei, traditio.redditio en Hipona, regula fidei, regula 
vitae, regula salutis.

Abstract

The article addresses the importance of the Symbolum fidei for Saint Augustine 
starting from a brief description of the rites of the traditio.redditio symboli in the 
4th Century African Church, highlighting the meaning of the redditio. Subse-
quently, it addresses the topic of the moment of the redditio within the diocese 
of Hippo, as well as the various explanations that Saint Augustine makes of the 
word symbolum, as a contribution, as a sign of recognition, underlining Saint 
Ambrose’s influence. The idea that Saint Augustine has of the symbolum fidei 
as a regula fidei, regula vitae and as regula salutis is also discussed. Subsequently, 
the content of the symbolum fidei is explained, stressing the similarities of the 
symbolum of the Church of Hippo with that of the Church of Milan, underlining 
the special case of s. 215, which presents the recension of a clearly African 
symbolum. The article briefly presents the importance of the Work De fide et 
symbolum, as well as the rite of the redditio symboli within the Church of Hippo.

Key words: Symbolum fidei, traditio.redditio in Hippo, regula fidei, regula vitae, 
regula salutis.

CiuD-Ra 234-1 (2021) 45-74



ENRIQUE A. EGUIARTE B., OAR46

I.	I ntroducción

El rito de la traditio-redditio symboli se introdujo a mediados 
del siglo iii en Roma, y trajo consigo la elaboración de fórmulas 
que gozarán posteriormente de un gran prestigio. El carácter sacro 
del symbolum fidei se iría acentuando por el hecho de que el obispo 
era quien lo enseñaba, los catecúmenos tenían que aprenderlo de 
memoria y debía ser recitado (o “devuelto” redditio) solemnemente 
dentro de la vigilia pascual antes de ser bautizados. 

Junto con estos elementos, la disciplina arcani hará que el sym-
bolum fidei se convierta en una realidad respetada y reverenciada, 
por ser considerado como uno de los misterios centrales del cris-
tianismo 1. 

San Agustín, como obispo, dedicaba gran parte de su tiempo 
durante la Cuaresma a la instrucción de los competentes. De ello 
dan fe los sermones que se conservan relativos a los diversos mo-
mentos de la instrucción, especialmente los sermones del día de la 
traditio-redditio symboli (sermones 212-216 y De Symbolo Ad Catechu-
menos) y de la traditio-redditio orationis dominicae (sermones 56-59). 
Estos sermones, escritos entre los años 410 y 415, con excepción 
de los sermones 214 y 215, de discutida datación (del 391 al 427), 
no solo presentan un panorama histórico-celebrativo de la Iglesia 
norteafricana en los siglos iv y v, sino que proponen valiosos ele-
mentos que enriquecen la reflexión litúrgica, teológica y espiritual 
del sacramento del Bautismo.

1  Cf. Kelly, J. N. D., Primitivos credos cristianos, Secretariado Trinitario, 
Salamanca, 2012, p. 126.



EL SYMBOLUM FIDEI EN SAN AGUSTÍN 47

II.	 Traditio-redditio en la Iglesia africana de los  
siglos iii-v 2

1.	 Origen del rito

En Occidente, fue Roma, probablemente, la que tomó la iniciati-
va con respecto a la oficialización de los credos, siendo el primer lugar 
en donde surgieron estos credos formales 3. 

En África, al igual que en Roma, se observaba una disciplina aná-
loga, debido a la relación que existía entre ambas iglesias. En África se 
entendía la traditio symboli como la enseñanza de los artículos del credo 
apostólico dada a los competentes 4, es decir a los que habían dado sus 
nombres 5 para comenzar el proceso bautismal durante la cuaresma, y 
que los llevaría, al final del itinerario, a la fuente del lavacro bautismal. 

El Symbolum, constituía para aquellos que se preparaban al bautis-
mo, la síntesis de la fe y la vida la Iglesia con la que ellos deseaban confi-
gurarse 6. La fórmula, no debía ser escrita, sino aprendida de memoria. 
Por ello san Agustín exhortaba a los competentes con estas palabras: 

De ningún modo debéis escribirlo, ni siquiera para retener sus pa-
labras exactas; tenéis que aprenderlo a la perfección a fuerza de oírlo; 

2  Para más información, cf. Eguiarte, E. A., y Saavedra, M., El Catecumenado 
en San Agustín. Hacerse cristiano en Milán e Hipona en los siglos iv y v, Madrid, Ciudad 
Nueva, 2020, pp. 263ss.

3  Cf. Kelly, J. N. D., Primitivos credos cristianos, p. 204.
4  Se les daba el nombre de competentes: «porque con su petición sacudían 

las entrañas maternas para nacer; se les llama infantes porque acaban de nacer 
para Cristo los que antes habían nacido para el mundo» s. 228, 1. PL 38, 1101/36: 
Qui paulo ante vocabantur Competentes, modo vocantur  Infantes. Competentes dicebantur, 
quoniam materna viscera, ut nascerentur, petendo pulsabant: Infantes dicuntur, quia modo 
nati sunt Christo, qui prius nati fuerant saeculo.

5  Cf. s. 132, 1. PL 38, 734/19-20: Ecce Pascha est, da nomen ad Baptismum. Cf. 
Eguiarte, E., y Saavedra, M., El Catecumenado en San Agustín. Hacerse cristiano en 
Milán e Hipona en los siglos iv y v, Madrid, Ciudad Nueva, 2020, p. 226.

6  Cf. Grossi, V., La catechesi battesimale agli inizi del V secolo. Le fonti agostiniane, 
Roma, Institutum Patristicum Agustinianum, 1993, p. 61.



ENRIQUE A. EGUIARTE B., OAR48

ni siquiera después de haberlo aprendido debéis escribirlo, sino con-
servarlo y recordarlo siempre de memoria 7. 

2.	 El significado de la redditio symboli

En cuanto a la redditio symboli, en la Iglesia africana se seguía la 
misma costumbre de las Iglesias de Milán y Roma, pues tenía un ca-
rácter público y solemne –de loco eminentiore, in conspectu totius populi 
fidelis 8– advierte San Agustín de la redditio hecha por Mario Victorino 
en la Iglesia de Roma. Sin embargo, en algunas ocasiones, por diver-
sos motivos, a algunos se les permitía recitar el Symbolum en privado 
delante de los presbíteros. De ello tenemos noticia en las Confesiones 
con el ofrecimiento que se hizo al rétor Mario Victorino en Roma de 
profesar la fe en privado, cosa que el anciano orador rechazó, y profe-
só su fe públicamente, como veremos a continuación 9.

3.	 La redditio de Mario Victorino 10

La catequesis romana de Mario Victorino es resumida por san 
Agustín en tres fases. El hecho de que hubiera dado su nombre, su 

7  symb. cat. 1. CCL 46, 185/4-6: Symbolum nemo scribit ut legi possit, sed ad 
recensendum, ne forte deleat oblivio quod tradidit diligentia, sit vobis codex vestra memoria.

8  conf. 8, 5. CCL 27, 116/56.
9  Cf. conf. 8, 5. CCL 27, 116/56 ss.
10  Mario Victorino había nacido en África y era un rétor profesional que había 

enseñado en Roma siendo Emperador Constancio (337-361), primero Gramática 
y después Retórica, alcanzando por su fama y la calidad de sus enseñanzas el 
rango senatorial. Gracias a la inscripción del epitafio de su nieta sabemos que 
fue casado y que tuvo al menos un hijo. En el epitafio se le recuerda como el 
“venerado abuelo que encarnó el ideal de la cultura clásica” (Cf. Hadot, Marius 
Victorinus, 16-17). Su fama como orador es atestiguada no sólo por san Agustín, 
sino también por la estatua que le fue levantada en el Foro de Trajano durante su 
vida. Una inscripción atestigua que esta estatua sobrevivió en Roma por lo menos 
hasta finales del siglo cuarto. Había escrito tratados de Gramática, Retórica y 
Lógica, algunos comentarios a las obras de Cicerón y Aristóteles. Muchas de estas 
traducciones fueron usadas todavía durante la Edad Media y el Renacimiento. 
Había traducido también las obras de los “platónicos”, como los llama san Agustín 
y muy probablemente la Isagoge de Porfirio. Siendo de avanzada edad, tal y como 
nos lo refiere san Jerónimo, se convirtió al cristianismo; con probabilidad poco 



EL SYMBOLUM FIDEI EN SAN AGUSTÍN 49

proceso de preparación y finalmente la reditio symboli, que es uno de 
los elementos que más llamó la atención de san Agustín, ya que como 
le había contado san Simplicano, la Iglesia de Roma le había brindado 
la oportunidad a Mario Victorino de que profesara la fe de forma pri-
vada, como se solía hacer con aquellos que tenían una dificultad insu-
perable para hacerlo en público, o bien en vista de su antiguo tenor de 
vida o profesión, como era el caso del rétor africano 11. No obstante, 
Mario Victorino no se acogió a dicho privilegio, sino que manifestó 
abiertamente no sentir vergüenza de proclamar la fe católica, después 
de haber enseñado las doctrinas de la ciencia y la filosofía pagana en 
las que no había ninguna salvación: 

Por último, cuando llegó la hora de hacer la profesión de fe (que en 
Roma suele hacerse por los que van a recibir tu gracia en presencia del 
pueblo fiel con ciertas y determinadas palabras retenidas de memoria 
y desde un lugar más elevado), ofrecieron los sacerdotes a Victorino 
–decía Simpliciano– que la recitase en secreto, como solía concederse 
a los que juzgaban que habían de tropezar por la vergüenza. Pero él 
prefirió confesar su salvación en presencia del pueblo santo. Porque 
ninguna salvación había en la retórica que enseñaba, y, sin embargo, 
la había profesado públicamente. ¡Cuánto menos, pues, debía temer 

después de la erección de su estatua en el Foro de Trajano (san Agustín sólo 
habla del: “Romano foro” conf. 8, 3), hacia el 354, según refiere san Jerónimo en 
su Chronicon (Victorinus rhetor et Donatus grammaticus praeceptor meus Romae insignes 
habetur. E quibus Victorinus etiam statuam in foro Traiani meruit). Según Hadot su 
conversión sucedería en el 356 (Hadot, Marius Victorinus, 27-29). En el 362, cuando 
el Emperador Juliano el Apóstata mandó que todos los profesores oficiales fueran 
nombrados por el concejo de la ciudad y ratificados por el mismo Emperador, 
prohibiendo de esta manera que los profesores cristianos enseñaran la literatura 
pagana, Mario Victorino renunció a su puesto de profesor de Retórica de la ciudad 
de Roma. Escribió algunos tratados trinitarios y antiarrianos, entre los que destacan 
Ad Candidum y el Aduersus Ario. Fue el primer autor latino en comentar las cartas 
de san Pablo, aunque sólo conservamos su comentario a la carta a los Efesios, los 
Gálatas y Filipenses. Murió en algún momento antes del encuentro entre san Agustín 
y san Simpliciano en el 386. Cf. Cooper, S. A., Marius Victorinus’ Commentary on 
Galatians, Oxford, Oxford University Press, 2005. Cf. Hadot, P., Marius Victorinus, 
Paris, Études Augustiniennes, 1970; Cf. Markus, R. A., «Marius Victorinus», en 
Armstrong, A. H., The Cambridge History of Later Greek and Early Medieval Philosophy, 
Cambridge, Cambridge University Press, 1967.

11  Cf. S. Poque, «Au sujet d’une singularité romaine de la “redditio symboli” 
(Confessions 8,2,5)», Augustinianum 25 (1985) 133-143.



ENRIQUE A. EGUIARTE B., OAR50

ante tu mansa grey pronunciar tu palabra, él que no había temido a 
turbas de locos en sus discursos! 12

San Agustín dentro de las Confesiones nos ha dejado una impronta 
indeleble de la emoción de la comunidad cristiana, que conocía su 
fama y sus méritos en el mundo pagano, y que de pronto lo había reco-
nocido según se acercaba al lugar desde el que iba a hacer la profesión 
de fe. El momento se hizo más solemne al apagarse paulatinamente 
el murmullo de las voces de aquellos que llenos de emoción lo habían 
reconocido: 

Así que, tan pronto como subió para hacer la profesión, todos, unos 
a otros, cada cual según le iba conociendo, murmuraban su nombre 
con un murmullo de gratulación –y ¿quién había allí que no le cono-
ciera?– y un grito reprimido salió de la boca de todos los que con él 
se alegraban: “Victorino, Victorino”. Presto gritaron por la alegría de 
verle, y presto callaron por el deseo de oírle. Hizo la profesión de la 
verdadera fe con gran entereza, y todos querían abrazarle dentro de 
sus corazones, y realmente le abrazaban amándole y gozándose de él, 
ya que el amor y el gozo eran las manos que lo abrazaban 13.

A nivel general se puede afirmar que en la liturgia africana tan-
to el rito de la traditio como el de la reddito symboli se desarrollaban 
igualmente en las diversas iglesias; dejando sin embargo espacio a la 
excepción y la libertad, sobre todo en el caso de san Agustín, como 
veremos más adelante. 

12  conf. 8, 5. CCL 27, 116/55-65: Denique ut ventum est ad horam profitendae 
fidei, quae verbis certis conceptis retentisque memoriter de loco eminentiore in conspectu 
populi fidelis Romae reddi solet ab eis, qui accessuri sunt ad gratiam tuam, oblatum 
esse dicebat Victorino a presbyteris, ut secretius redderet, sicut nonnullis, qui verecundia 
trepidaturi videbantur, offerri mos erat; illum autem maluisse salutem suam in conspectu 
sanctae multitudinis profiteri. Non enim erat salus, quam docebat, in rhetorica, et tamen eam 
publice professus erat. Quanto minus ergo vereri debuit mansuetum gregem tuum pronuntians 
verbum tuum, qui non verebatur in verbis suis turbas insanorum?

13  conf. 8, 5. CCL 27, 116/65-72: Itaque ubi ascendit, ut redderet, omnes sibimet 
invicem, quisque ut eum noverat, instrepuerunt nomen eius strepitu gratulationis. Quis autem 
ibi eum non noverat? Et sonuit presso sonitu per ora cunctorum collaetantium: “Victorinus, 
Victorinus”. Cito sonuerunt exsultatione, quia videbant eum, et cito siluerunt intentione, 
ut audirent eum. Pronuntiavit ille fidem veracem praeclara fiducia, et volebant eum omnes 
rapere intro in cor suum. Et rapiebant amando et gaudendo: hae rapientium manus erant.



EL SYMBOLUM FIDEI EN SAN AGUSTÍN 51

III.	 El momento de la traditio-redditio

La traditio symboli, o entrega del símbolo, tenía lugar en la Iglesia 
de Hipona el sábado, dos semanas antes de la Pascua. Era una cele-
bración solemne en donde los que iban a ser bautizados, eran invita-
dos a hacer un pacto de fidelidad entre ellos y Dios. 

El obispo explicaba los diversos artículos del Symbolum fidei, co-
mentándolos uno a uno. Desde este momento, los competentes tenían 
una semana para memorizarlo, antes de recitarlo delante del obispo 
y su comitiva, una semana después en el rito de la redditio symboli, o 
devolución del Símbolo. Finalmente, en la vigilia pascual, estos com-
petentes recitaban solemnemente el Symbolum fidei delante de todo el 
pueblo fiel antes de ser bautizados 14.

Es importante señalar cuál era la versión del Symbolum que se 
seguía en Hipona, pues toda la catequesis de san Agustín y de las de-
más Iglesias, giraba en torno a los diferentes artículos del credo. Cabe 
señalar de entrada, que en todas las profesiones de fe occidentales, 
existe una misma fuente: el Symbolum Romanum Vetus.

IV.	 La palabra symbolum

San Agustín asume la etimología usada por san Ambrosio de la 
palabra symbolum como proveniente de symbola, es decir «contribu-
ción» hecha por varias personas. No obstante san Agustín también 
asumirá la etimología de symbolum como «prenda o señal». Tanto en 
un caso como en otro, es muy llamativo que los cristianos del mundo 
latino, en lugar de utilizar la palabra tessera, que era el equivalente 
semántico de symbolum, mantuvieran la palabra griega como término 
técnico, limitándose a trascribirla. De hecho la palabra tessera, tiene 
su origen también en el norte de África. Tertuliano, en su gusto y 
afán como orfebre del vocabulario teológico latino, utiliza el término 
«tessera» (contraseña) como traducción de la palabra griega symbolum, 

14  Cf. Mbonigaba, F., La Traditio Symboli nell’Africa cristiana, all’epoca dell’in
vasione dei Vandali, LAS, Roma, 2015, pp. 67-68.



ENRIQUE A. EGUIARTE B., OAR52

para referirse al Symbolum fidei, como medio y señal de reconocimien-
to, y vínculo de unión entre creyentes o entre iglesias de diversas 
regiones, que están unidas entre sí por la confesión de la misma fe, 
por los vínculos de la hospitalidad (contesseratae) 15. No obstante, en 
este caso, la palabra acuñada por Tertuliano no tendrá éxito, como 
sucedió con otras palabras forjadas por él, y que forman hoy parte 
del vocabulario teológico moderno, como son las palabras redentor, 
sacramento o Trinidad. La palabra tessera será olvidada, y en cambio 
la palabra symbolum será aquella usada en la tradición latina. En efec-
to, el uso de la palabra symbolum para indicar el contenido de la fe se 
difundió curiosamente antes en el mundo latino, como lo atestiguan 
Tertuliano y Cipriano, que en el mundo griego, donde su uso empezó 
a ser común sólo en el siglo iv 16.

V.	D iferentes sentidos de la palabra symbolum en san 
Agustín

1.	 Symbolum como aportación: Negociar con la perla preciosa

De este modo, en primer lugar, san Agustín retoma la explicación 
ambrosiana de la palabra symbolum como «contribución», en donde 
el obispo de Milán usa la palabra y la explica haciendo alusión a las 
sociedades comerciales de su época, donde se ponía en común un de-
terminado capital. San Ambrosio explica el significado de la palabra 
griega symbolum (como contribución) de la siguiente manera: 

En primer lugar, debemos dar razón del nombre. En griego se dice 
symbolum en latín collatio: acostumbran sobre todos los comerciantes 
decir “symbolam” cuando ponen en común su dinero y esta única can-
tidad formada por la contribución de cada uno se mantiene íntegra 
e inviolable, de modo que ninguno intenta hacer fraude en la contri-

15  Cf. Ibíd., p. 284.
16  Cf. Basevi, C., «Introducción a la obra La fe y el símbolo de los Apóstoles», 

pp. 365-366; Cf. Eguiarte, E. A., y Saavedra, M., El Catecumenado en San Agustín. 
Hacerse cristiano en Milán e Hipona en los siglos IV y V, Madrid, Ciudad Nueva, 
2020, p. 275.



EL SYMBOLUM FIDEI EN SAN AGUSTÍN 53

bución, nadie ninguna negociación: por tanto entre los mismos co-
merciantes tienen la costumbre de rechazar como deshonesto al que 
comete un fraude 17.

En esta explicación ambrosiana, no está incluido solo el hecho de 
formar una sociedad que pide fidelidad, sino que existe la posibilidad 
de ser expulsado, si no se vive conforme a las normas y las reglas de 
lo que se ha prometido. Por otra parte la interpretación de la palabra 
symbolum como contribución, puede ser reforzada por la explicación 
dada por san Ambrosio de la formación del Credo, como contribución 
o colaboración de todos los apóstoles, es decir que cada uno de los 
apóstoles habría contribuido con un artículo del Credo: 

Los santos apóstoles reunidos en unidad, hicieron un resumen de la 
fe, para que podamos comprender brevemente toda la verdad de la fe 18.

Así pues, san Agustín sigue la idea ambrosiana del Symbolum 
fidei como una contribución. Por eso señala que el Credo vincula 
a los competentes, de tal manera que forman una sociedad como los 
comerciantes, pero que en su caso comercian con la perla preciosa 
(Mt 13, 45) que es la vida eterna, y el Symbolum les sirve para que 
vivan dentro de esta sociedad con fidelidad a lo pactado, es decir 
viviendo una vida santa 19: 

Se llama Símbolo en sentido figurado debido a una cierta semejan-
za con el Símbolo que establecen entre sí los comerciantes, mediante el 
cual su gremio mantiene un pacto de fidelidad. También vosotros sois 
una sociedad que negocia con mercancías espirituales para haceros se-

17  Explanatio Symboli, 2: Primum igitur rationem nominis ipsius debemus accipere. 
Symbolum Graece dicitur, Latine autem collatio: et maxime “symbolam” negotiatores dicere 
consuerunt, quando conferunt pecuniam suam, et quasi ex singulorum collatione in unum 
constipata, integra et inviolabilis conseruatur, ut nemo fraudem collationi facere conetur, 
nemo negotiationi: denique inter ipsos negotiatores ista est consuetudo, ut si quis fraudem 
fecerit, quasi fraudulentus reiciatur.

18  Explanatio Symboli, 2: Sancti ergo apostoli in unum conuenientes, breuiarium 
fidei fecerunt, ut breuiter fidei totius seriem comprehendamus.

19  s. 212, 1. SC 116 (1966), 174/2ss.



ENRIQUE A. EGUIARTE B., OAR54

mejantes a los mercaderes que buscan la perla. Ésta será la caridad de-
rramada en vuestros corazones por el Espíritu Santo que se os dará 20.

2.	 Symbolum como prenda: señal de reconocimiento

San Agustín también juega con el sentido de prenda, señal 21 por 
la que se reconoce un determinado pacto hecho en la sociedad de los 
cristianos: 

Y recibe el nombre de Símbolo porque en él está contenido el 
grato pacto de nuestra sociedad; el confesarlo es la señal acordada por 
la que se reconoce el cristiano bautizado 22.

3.	 Symbolum como Regula Fidei, para escribir en el corazón

Para defender la sana doctrina de la herejía, la Iglesia fue confi-
gurando, con el paso de los años, una regla de fe, una fórmula cada 
vez más extensa y definida para expresar y manifestar la fe auténtica 
frente a los errores y desviaciones. A esto se llamó Regula fidei. 

San Agustín exhortaba a los competentes a repetir todos los días, 
mañana y tarde, el Symbolum fidei, para aprenderlo, de tal manera 
que sus palabras quedaran inscritas en lo profundo de sus propios 
corazones (Rm 10, 16). Así lo señala al inicio del Sermo Ad Catechu-
menos De Symbolo, con un texto que recuerda el mismo Shema de 
Israel (Dt 6, 4-9): 

20  s. 212, 1. SC 116 (1966), 174/2-10: Symbolum autem nuncupatur a similitudine 
quadam translato vocabulo quia symbolum inter se faciunt mercatores quo eorum societas 
pacto fidei teneatur. Et vestra societas est mercium spiritalium ut similes sitis negotiatoribus 
bonam margaritam quaerentibus. Haec est  caritas quae diffundetur in cordibus vestris per 
Spiritum Sanctum qui dabitur vobis. 

21  “Litteralment symbolon signifie un morceau d’un dé à jouer ou d’un 
autre objet, qu’emportait chacune des parties prenantes d’un contrat comercial. 
Se retrouvant après un certain temps, les contractants pouvaint se reconnaître en 
réunissant ensemble les parties de l’objet divisé”. Gavrilyuk, P. L., Histoire du 
Catéchuménat dans L’Église ancienne, Paris, Du Cerf, 2007, p. 303.

22  s. 214, 12. RB 72 (1962), 21/262-265: Quod ideo Symbolum dicitur, quia ibi 
nostrae societatis fides placita continetur, et eius confessione tamquam signo dato christianus 
fidelis agnoscitur.



EL SYMBOLUM FIDEI EN SAN AGUSTÍN 55

Recibid la regla de la fe que se llama Símbolo, y al recibirla, escri-
bidla en el corazón para repetirla todos los días: antes de dormir, al 
salir de casa y al empezar vuestras tareas; que el credo sea vuestra me-
jor defensa. Nadie escribe el credo solamente para leerlo, sino también 
para repasarlo, de modo que sea vuestro recordatorio y no permita 
que el olvido borre lo que ha repetido vuestra diligencia. Tenéis que 
creer lo que vais a escuchar, y lo que ya estáis creyendo tenéis que 
proclamarlo también con la voz, porque dice el Apóstol: se cree con el 
corazón para alcanzar la justicia, y con la boca se confiesa para alcanzar la 
salvación (Rm 10, 16) 23.

4.	 Symbolum – Regula Vitae, la configuración con Cristo

La recepción del Symbolum fidei por parte de los competentes impli-
caba no solo creer en unas verdades abstractas, sino que conllevaba 
un cambio de vida, una renuncia a la vida anterior, para configurarse 
con Cristo llevando una vida nueva. San Agustín, se basa en el texto 
de la carta a los Filipenses (Fil 3, 13), para llamar al Símbolo regula 
uitae. Así dice en el sermón 215: 

Recibisteis y recitasteis algo que debéis retener siempre en vuestra 
mente y corazón, y repetir en vuestro lecho; algo sobre lo que tenéis 
que pensar cuando estáis en la calle y que no debéis olvidar ni cuando 
coméis; algo en lo que mantengáis despierto el corazón, aun cuando 
vuestro cuerpo duerme. Renunciando al diablo y sustrayendo la mente 
y el alma a sus pompas y a sus ángeles, es preciso olvidar lo pasado 
y, despreciada la vetustez de la vida anterior, renovar con el nuevo 
hombre una nueva vida mediante las sanas costumbres. Y -como dice 
el Apóstol-, hay que olvidar las cosas de atrás y, con la mirada puesta 
en las que están delante, perseguir la palma de la suprema vocación de 

23  symb. cat. 1, 1. CCL 46, 185/1-9: Accipite regulam fidei, quod symbolum 
dicitur. Et cum acceperitis, in corde scribite, et cotidie dicite apud vos: antequam dormiatis, 
antequam procedatis, vestro symbolo vos munite. Symbolum nemo scribit ut legi possit, sed ad 
recensendum, ne forte deleat oblivio quod tradidit diligentia, sit vobis codex vestra memoria. 
Quod audituri estis, hoc credituri, et quod credideritis, hoc etiam lingua reddituri. Ait enim 
Apostolus: Corde creditur ad iustitiam, ore autem confessio fit ad salutem.



ENRIQUE A. EGUIARTE B., OAR56

Dios; hay que creer lo que aún no se ve para poder llegar con justicia 
a lo que se ha creído 24.

5.	 Symbolum Regula Salutis, camino de salvación

La aceptación de la fe verdadera y su posterior confesión, son 
dos elementos fundamentales en la vida del cristiano que busca la 
salvación. Por ello san Agustín busca que los competentes conozcan y 
comprendan los diferentes artículos del symbolum fidei, para que crean 
en ellos y creyendo, profesen y vivan dicha fe, y de este modo puedan 
alcanzar la salvación. De hecho san Agustín apoya esta idea en el tex-
to de la carta a los Romanos (Rm 8, 24-25), y afirma: «Por tanto la fe, 
esta es la regla de la salvación» 25. En otro sermón afirma: «Esto es lo 
que en vosotros edifica el símbolo, lo que debéis creer y confesar, para 
que podáis ser salvos» 26.

VI.	 El contenido del Symbolum

1.	 Dos recuerdos de la catequesis de Milán 27

Hay un pasaje muy significativo del De animae quantitate en el que 
han quedado algunos vestigios sobre las enseñanzas que se impartían 
en la Iglesia de Milán, ya que el mismo san Agustín reconoce que 

24  s. 215, 1. RB 68, 18/5-17: Accepistis ergo, et reddidistis, quod animo et corde 
semper retinere debetis, quod in stratis vestris dicatis, quod in plateis cogitetis, et quod 
inter cibos non obliviscamini; in quo etiam dormientes corpore, corde vigiletis. Renuntiantes 
enim diabolo, pompis et angelis eius mentem atque animam subtrahentes, oblivisci oportet 
praeteritorum, et vetustate prioris vitae contempta, cum novo homine vitam quoque ipsam 
sanctis moribus innovare; et sicut Apostolus dicit, quae retro sunt obliti, atque in ea quae 
ante sunt extenti, sequi ad palmam supernae vocationis Dei; et credere quod nondum vides, 
ut merito possis ad id quod credideris pervenire.

25  s. 215, 2. RB 68, 19/17: Fides ergo haec et salutis est regula.
26  s. 214, 1. RB 72 (1962), 14/8-9: Hoc in vobis aedificat symbolum, quod et 

credere et confiteri debetis, ut salui esse possitis.
27  Cf. Cf. Eguiarte, E. A., y Saavedra, M., El Catecumenado en San Agustín. 

Hacerse cristiano en Milán e Hipona en los siglos iv y v, Madrid, Ciudad Nueva, 2020, 
pp. 150ss.



EL SYMBOLUM FIDEI EN SAN AGUSTÍN 57

usa con gusto las mismas palabras con las que a él le enseñaron esa 
doctrina (libentius enim loquor his verbis quibus mihi haec insinuata sunt):

Por esto mismo se enseña por inspiración divina, y singularmente 
en la Iglesia católica, “que el alma no ha de adorar a ninguna creatura” 
(empleo de buen grado las mismas palabras con que a mí me enseña-
ron estas cosas), sino solamente al Creador de todas las cosas: de quien 
todo procede, por quien todo existe y en quien todo subsiste. Él es el 
principio inmutable (incommutabilem principium), la sabiduría inmuta-
ble (incommutabilem sapientiam), la caridad inmutable (incommutabilem 
caritatem) 28; un solo Dios verdadero y perfecto, que siempre existió, 
siempre existirá, nunca existió de otra manera, nunca existirá de otro 
modo; nada hay más oculto y nada más presente que Él (…) 29. 

Como puede colegirse de estas palabras, en la Iglesia de Milán 
había una enseñanza contra la idolatría, y una presentación de la pro-
fessio fidei en un solo Dios, contra otras herejías, como podría ser inclu-
so el maniqueísmo. Por el paralelismo rítmico de las frases, elemento 
que ayudaría a la memorización, algunos autores han pensado que 
san Agustín refleja en este pasaje la traditio symboli propia de la Iglesia 
de Milán 30.

Por otro lado san Ambrosio, en el De Sacramentis insiste en la fi-
gura del pez. Se trata de una imagen muy usada por los antiguos cris-
tianos, no solo en el arte, sino también en la literatura. San Ambrosio 
usa la imagen del pez en un sentido moral. El cristiano, como el pez, 

28  Es interesante notar en esta síntesis de la profesión de fe de Milán, que 
el texto haga referencia a la Trinidad por medio de los tres atributos, al Padre el 
principio, el Hijo la Sabiduría, y al Espíritu Santo la caridad. Cf. Cipriani, N., 
«Las fuentes cristianas de la doctrina trinitaria en los primeros Diálogos de san 
Agustín», en AVGVSTINVS 56 (2011) 311-368. 

29  an. quant. 77. CSEL 89, 225/23-226/6: Ideoque divine ac singulariter in 
Ecclesia catholica traditur, nullam creaturam colendam esse animae (libentius enim loquor 
his verbis quibus mihi haec insinuata sunt), sed ipsum tantummodo rerum, quae sunt, 
omnium Creatorem, ex quo omnia, per quem omnia, in quo omnia; id est incommutabile 
principium, incommutabilem sapientiam, incommutabilem caritatem, unum Deum verum 
atque perfectum, qui nunquam non fuerit, nunquam non erit, nunquam aliter fuerit, nunquam 
aliter erit; quo nihil sit secretius, nihil praesentius.

30  Cf. Harmless, W., Augustine and the Catechumenate, Collegeville, Minnesota, 
The Liturgical Press, 1995, p. 93.



ENRIQUE A. EGUIARTE B., OAR58

no es destruido por las mareas y los oleajes, sino que sabe nadar para 
poder superar estas dificultades. Del mismo modo el cristiano debe 
ser como el pez, para que las cosas del mundo no lo alejen de Dios. 
Así lo comentaba san Ambrosio en el De Sacramentis como parte de la 
catequesis a los competentes: 

Imita aquel pez, que ha recibido si bien una gracia menor, sin em-
bargo debe despertar tu admiración. Él está en el mar y sobre las olas; 
está en el mar y nada sobre las corrientes. En el mar se enfurece la 
tormenta, rugen los huracanes, pero el pez nada, no se hunde, porque 
está acostumbrado a nadar. Por tanto el mundo es para ti como el mar. 
Tiene diversas corrientes, olas grandes, tempestades tremendas. Sé tú 
un pez, para que las olas del mundo no te hundan 31. 

San Agustín en un sermón, recuerda estas palabras de san Am-
brosio y de la catequesis de Milán, señalando que a él le gusta repetir 
que el cristiano es como un pez, sin decir que fue san Ambrosio quien 
le inspiró dicha imagen. Solo se limita a señalar que esta compara-
ción había sido ya usada por una persona santa. Sin duda estamos 
ante un vestigio y recuerdo de la catequesis que san Agustín vivió en 
Milán. Estas son las palabras de un sermón agustiniano, predicado 
unos veinticinco años después de haber escuchado a san Ambrosio 
en Milán 32: 

Dijo cierta persona santa -y me agrada repetirlo-: “El pez bueno es 
la fe piadosa”. Vive entre las olas sin que le despedacen ni devoren. La 
fe piadosa vive entre las tentaciones y tempestades de este mundo; el 
mundo se ensaña, pero ella permanece íntegra 33.

31  De Sacramentis, 3, 3: Imitare illum piscem qui minorem quidem adeptus est 
gratiam; tamen debet tibi esse miraculo. In mari est, et super undas est: in mari est, et super 
fluctus natat. In mari tempestas furit, stridunt procellae: sed piscis natat, non demergitur; 
quia natare consuevit. Ergo et tibi hoc saeculum mare est. Habet diversos fluctus, undas 
graves, saevas tempestates. Et tu esto piscis, ut saeculi te unda non mergat.

32  Hombert, P.-M., Nouvelles recherches de Chronologie augustinienne, Paris, 
Études Augustiniennes, 2000, 65, n. 148; 247, n. 7; Anoz, «Cronología de la 
producción agustiniana», en avgvstinvs 47 (2002), 274. 

33  s. 105, 6. PL 38, 620/49: Dixit quidam sanctus, et nos dicere delectat: Piscis 
bonus, pia est fides. Vivit inter fluctus, nec frangitur aut solvitur fluctibus. Vivit inter 
tentationes tempestatesque huius saeculi, pia fides: saevit mundus, et integra est. 



EL SYMBOLUM FIDEI EN SAN AGUSTÍN 59

2.	 El symbolum fidei de Hipona

En vista de que san Agustín fue bautizado en Milán en el año 
387, el symbolum fidei de esta Iglesia es de particular importancia para 
el Obispo de Hipona, pues no lo olvidará, y de alguna manera lo 
usará él mismo dentro de la Iglesia de Hipona, aunque esto signifique 
que pudiera existir alguna pequeña diferencia con el symbolum fidei de 
otras Iglesias del norte de África. 

A pesar de esto, hay especialistas como S. Poque 34 que se incli-
nan a pensar que san Agustín, en consonancia con toda la Iglesia del 
norte de África, usaba y trasmitía un credo «africano», como que-
da reflejado en el s. 215. No obstante, como veremos a continuación, 
los ss. 212-214, nos refieren un Symbolum fidei que tiene esencialmente 
las mismas características del Symbolum Romanum Vetus, que era el 
utilizado en Milán. A continuación veremos con detalle el Symbolum 
que usaba san Ambrosio, y después haremos la comparación con el 
Symbolum que san Agustín explicaba a los competentes en los ss. 212-
214. Como hemos señalado, el s. 215, constituye un caso particular y 
especial, y lo estudiaremos de manera separada. 

De este modo, el symbolum fidei de san Ambrosio es posible re-
construirlo, a pesar de la disciplina arcani, a partir del tratado Expla-
natio Symboli ad initiandos 35. Al parecer, el texto fue recogido por un 
estenógrafo, en una celebración en la que el Obispo de Milán hacía la 
traditio symboli a los catecúmenos. En primer lugar, san Ambrosio es 
consciente de que se trata del Symbolum fidei usado en Roma: 

Este es el symbolum, que profesa la Iglesia romana, donde presidió 
Pedro el primero de los apóstoles y sostuvo esta sentencia común 36. 

Por otra parte, de los sermones 212-214 de san Agustín, predica-
dos a los fieles de la diócesis de Hipona, se reconstruye también un 

34  Cf. S. Poque, Augustine and the Catechumenate, 62-63.
35  Cf. Kelly, J. N. D., Primitivos credos cristianos, p. 217.
36  Ambrosio, Explanatio Symboli ad initiandos, 7. CSEL 73, 10: Hoc autem est 

symbolum, quod Romana ecclesia tenet, ubi primus apostolorum Petrum sedit et communem 
sententiam eo detulit.



ENRIQUE A. EGUIARTE B., OAR60

credo que se distingue de los credos corrientes en África, y que coin-
cide prácticamente en todo con el Symbolum Romanum Vetus, y con el 
de la Explanatio Symboli de San Ambrosio; razón por la cual se deduce, 
que es una fórmula propia de la Iglesia donde él fue bautizado. 

Credo de Milán (Según san Ambrosio) 37:

Creo en Dios Padre omnipotente; y en Jesucristo su único Hijo, 
nuestro Señor, que nació del Espíritu Santo de la Virgen María, pade-
ció bajo Poncio Pilato, murió, fue sepultado y al tercer día resucitó de 
entre los muertos, se sentó a la derecha del Padre, de donde vendrá a 
juzgar a los vivos y a los muertos; y en el Espíritu Santo, en la Iglesia 
santa, en el perdón de los pecados, en la resurrección de la carne.

Credo de Milán (Según san Agustín) 38:

Creo en Dios Padre omnipotente, y en Jesucristo su único Hijo, 
nuestro Señor, que nació del Espíritu Santo y de la Virgen María, pa-
deció bajo Poncio Pilato, fue crucificado y sepultado, al tercer día resu-
citó de entre los muertos, ascendió a los cielos, se sentó a la derecha del 
Padre, de ahí ha de venir a juzgar a vivos y muertos; y en el Espíritu 
Santo, la Iglesia santa, el perdón de los pecados, la resurrección de la 
carne.

San Agustín conoce el credo del Concilio de Nicea (325), pero lo 
menciona en pocas ocasiones, una de ellas lo podemos encontrar en 
el Contra Maximinum Arianum 39. 

37  El Símbolo ha sido sacado de la Explanatio Symboli ad initiandos (CSEL 
73, 5-11): Credo in deum patrem onmipotentem; Et in Iesum Christum, filium eius unicum, 
Dominum nostrum, qui natus (est) de Spiritu sancto ex Maria Vergine, sub Pontio Pilato, 
passus, mortuus et sepultus (est), tertia die resurrexit a mortuis, ascendit ad caelos, sedet 
ad dexteram patris, unde venturus est iudicare vivos et mortuos; Et in Spiritum Sanctum, 
sanctam Ecclesiam, remissionem peccatorum, carnis resurrectionem.

38  El Símbolo ha sido sacado del s. 212 (SC 116, 174-184): Credo in Deum 
Patrem onmipotentem; Et in Iesum Christum, Filium eius unicum, Dominum nostrum, 
qui natus est de Spiritu Sancto et Maria Vergine, passus est sub Pontio Pilato, crucifixus 
et sepultus, tertia die resurrexit a mortuis, ascendit in caelum, sedet ad dexteram Patris, 
inde venturus est iudicare vivos et mortuos; Et in Spiritum Sanctum, sanctam Ecclesiam, 
remissionem peccatorum, carnis resurrectionem.

39  c. Max. 2, 14, 3. CCL 87A, 538/10.



EL SYMBOLUM FIDEI EN SAN AGUSTÍN 61

Sin embargo, el texto más antiguo que se conoce de él, donde 
hace una presentación sistemática del credo es en el De Fide et Symbolo. 
Se trata de la exposición detallada del Símbolo de fe que se utilizaba 
en la Iglesia africana, que el joven Agustín, siendo todavía presbítero, 
desarrolló por encargo de su obispo Valerio, delante de los participan-
tes en el Primer Concilio de Hipona, en octubre del 393, como ex-
plicaremos después. El symbolum que san Agustín conoce y comenta, 
aun después de la promulgación del niceno-constantinopolitano, es el 
símbolo bautismal de su Iglesia, considerado, en el Concilio de Car-
tago, como válido para todas las iglesias locales de África; y aunque 
contiene algunas diferencias mínimas, coincide en gran parte con el 
Symbolum Romanum vetus. Por otra parte, el symbolum fidei utilizado por 
san Agustín, en la explicación a los competentes, corresponde (según 
la reconstrucción hecha a partir de los sermones 212-214) con el de la 
Iglesia de Milán, en la que él fue bautizado el año 387. 

3. Credo de Hipona (Según el sermón 215 de san Agustín)

Sin embargo, en el momento de analizar el sermón 215, predi-
cado en la Iglesia de Hipona el día de la primera redditio symboli, en 
el que comenta las fórmulas que los competentes acaban de recitar, se 
nota una diversidad con los tres sermones anteriores, en lo que se re-
fiere a la formulación del credo. En este sermón, el obispo de Hipona 
hace la formulación en plural: «Credimus» (creemos), añade algunas 
partículas que no coinciden con el Symbolum Romanum Vetus, como 
el desarrollo del primer artículo acerca del Padre, con inclusión de 
una cita implícita de la doxología de 1Tm 1,17; la omisión de unicum o 
unigenitum en el segundo artículo; la omisión de mortuus en el cuarto 
artículo, y el orden diferente en que aparece el artículo sobre la Igle-
sia. El texto es el siguiente: 

Creemos en Dios Padre omnipotente, creador de todas las cosas, 
rey de los siglos, inmortal e invisible; creemos en su Hijo nuestro Se-
ñor Jesucristo, que nació de la Virgen María y del Espíritu Santo, que 
fue crucificado bajo Poncio Pilato, fue sepultado, el tercer día resucitó 
de entre los muertos. Ascendió a los cielos, se sentó a la derecha de 
Dios Padre, de ahí ha de venir a juzgar a los vivos y a los muertos; 
creemos en el Espíritu Santo, en el perdón de los pecados, la resurrec-



ENRIQUE A. EGUIARTE B., OAR62

ción de la carne, y la vida eterna, por la Iglesia, una, verdadera, santa 
y católica 40.

Del análisis anterior se pueden concluir tres cosas: que las parti-
cularidades internas del credo manifiestan claramente que se trata de 
una forma local africana, que posiblemente san Agustín explicó en 
esa ocasión, o bien se podría tratar de una serie de añadidos poste-
riores, o también se podría señalar, junto con algunos estudiosos, que 
esta forma diferente del symbolum nos llevaría a dudar de la autentici-
dad de este sermón.

4.	 De fide et symbolo: La importancia de la omnipotencia

El año 393 el sínodo o concilio local del norte de África no se 
tuvo, como era la costumbre, en Cartago, sino en la ciudad de Hipona 
a instancias del obispo Valerio. Éste sin duda tenía grandes deseos de 
que sus coepíscopos conocieran a su nuevo presbítero, san Agustín, 
quien no solo deslumbraba por la santidad de su vida y de su pro-
pósito monástico, sino también por su impresionante cultura y sus 
extraordinarias y patentes cualidades como orador, pues era verdade-
ramente un profesional, y había sido ni más ni menos que el orador 
oficial de la corte del emperador Valentiniano II.

Por todo ello, san Agustín recibió el encargo durante el concilio 
de Hipona en el 393, de hacer una explicación del credo o símbolo de 
fe delante de todos los obispos. Como el mismo san Agustín señala en 
las Retractationes, la explicación no fue la que se hace a los competentes 
que se preparan para el bautismo en el contexto de la traditio symbo-
lum, sino que siguió unas palabras y estructura diversa. No obstante, 
la explicación de san Agustín fue tan brillante y clara que los obispos 

40  s. 215, 2ss. RB 68, (19-25): Credimus in deum patrem omnipotentem, universorum 
creatorem, regem saeculorum, inmortalem et invisibilem; Credimus et in Filium eius dominum 
nostrum Iesum Christum, natum de Spiritu Sancto ex Virgine Maria, [qui] crucifixum sub 
Pontio Pilato, et sepultus est, tertia die resurrexit a mortuis. Ascendit ad caelos, sedet ad 
dexteram Dei Patris, inde venturus est iudicare vivos et mortuos; Credimus et in Spiritum 
Sanctum. remissionem peccatorum, resurretionem carnis, et vitam aeternam. Per veram 
sanctam et catholicam ecclesiam; cf. Kelly, J. N. D., Early Christian Creeds, New York, 
Longman, 1971, pp. 175-176.



EL SYMBOLUM FIDEI EN SAN AGUSTÍN 63

no solo se quedaron admirados de la cultura, preparación y lucidez 
del neopresbítero de la Iglesia de Hipona, sino que algunos que esti-
maban particularmente a san Agustín le pidieron encarecidamente 
que les facilitara una copia de su explicación para poder ellos también 
hacer la misma exposición del símbolo de la fe a los fieles de sus dió-
cesis, pues juzgaban que la explicación de san Agustín había sido no 
solo sumamente ilustradora, sino acertada y usando las palabras más 
adecuadas. San Agustín lo recuerda en las Retractationes de la siguien-
te manera:

Por ese mismo tiempo, siendo presbítero, diserté sobre la fe y el 
símbolo en presencia y por encargo de los obispos que celebraban un 
Concilio plenario de toda África en Hipona. Este sermón lo puse en 
un libro a instancias de algunos obispos que me estimaban afectuosí-
simamente. En él trato del mismo asunto, aunque no tiene la misma 
estructura de palabras que se confía a los competentes, cuando se lo 
aprenden de memoria 41.

De este modo los amanuenses y copistas de Hipona tuvieron que 
darse prisa para hacer suficientes copias para los obispos congregados 
en el concilio de Hipona, de tal suerte que al final del mismo, todos 
pudieran regresar a sus diócesis llevándose no solo el recuerdo y la 
admiración por el nuevo presbítero de la diócesis de Hipona, sino 
también un breve libro de la autoría de san Agustín, en el que se ex-
plicaba el credo, para que ellos pudieran hacer esa misma explicación 
en las catequesis con sus fieles.

Y es curioso señalar que al final del concilio no se levantó acta de 
lo que se había tratado. Las actas del concilio de Hipona del 393, lo 
que se conoce técnicamente como Breviculum Hipponensis –que contie-
ne una serie de interesantes puntos y nos deja ver los conflictos, pro-
blemas y preocupaciones de la Iglesia en la que san Agustín se estrenó 
como presbítero y de la que pronto sería obispo–, no se escribirían 

41  retr. 1, 17: CCL 57, 52/2-8: Per idem tempus coram episcopis hoc mihi iubentibus, 
qui plenarium totius Africae concilium Hippone Regio agebant, De fide ac Symbolo presbyter 
disputavi. Quam disputationem nonnullis eorum qui nos familiarius diligebant studiosissime 
instantibus in librum contuli; in quo de rebus ipsis ita disseritur, ut tamen non fiat verborum 
illa contextio, quae tenenda memoriter competentibus traditur.



ENRIQUE A. EGUIARTE B., OAR64

sino cuatro años después en circunstancias que son verdaderamente 
novelescas.

Así, cuatro años después de este concilio de Hipona, se volvió 
a convocar un nuevo concilio, en esta ocasión como era lo habitual, 
teniendo como sede la ciudad de Cartago. No obstante los obispos de 
la región de la Byzacena llegaron a Cartago, por la razón que sea, dos 
semanas antes del inicio del concilio. El obispo Aurelio de Cartago, al 
ver que los obispos se desesperaban por el tiempo de espera y temien-
do que finalmente decidieran regresar a su lejana región sin participar 
en el concilio, astutamente les pidió, para entretenerlos, que escribie-
ran las actas de lo que se había tratado cuatro años antes en Hipona. 
De este modo, los obispos de la Byzacena tuvieron que hacer memoria 
de lo tratado cuatro años antes, y sin duda entre sus recuerdos, estaría 
la brillante actuación de san Agustín. Después de dos semanas de 
trabajo, los obispos de la Byzacena había terminado su labor, y como 
estaban ya impacientes por regresar a sus diócesis, no esperaron a que 
el concilio de Cartago empezara y se marcharon a su región, dejando 
consternado al Obispo Aurelio de Cartago, y dejándonos a nosotros 
la pequeña joya del Breviculum Hipponensis en donde podemos asomar-
nos para conocer de primera mano la Iglesia en la que san Agustín 
se estrenaba como pastor de almas, con sus luces y sombras. El III 
Concilio de Cartago comenzó, curiosamente el 28 de agosto del 397. 
Uno de los tres 28 de agosto más célebres en la vida de san Agustín.

A)	 Creo en Dios Padre omnipotente

Uno de los artículos desarrollados por san Agustín dentro del De 
fide et symbolo delante de los obispos del norte de África es el relativo a 
la figura de Dios Padre y su omnipotencia.

De este modo san Agustín comienza señalando que hay algunos 
que han negado la omnipotencia de Dios, muy posiblemente haciendo 
referencia a los maniqueos, quienes afirmaban que el dios de la luz no 
era omnipotente, pues tenía que luchar contra su igual y opuesto que 
era el dios de las tinieblas (hyle). Por esta razón san Agustín comienza 
su explicación sobre Dios Padre omnipotente reafirmando esta reali-
dad:



EL SYMBOLUM FIDEI EN SAN AGUSTÍN 65

Algunos han pretendido demostrar que Dios no es omnipotente. 
No es que se hayan atrevido a afirmarlo; pero se ve claramente en sus 
enseñanzas que esto es lo que piensan y creen 42.

B)	 Dios omnipotente crea todo a partir de la nada

Posteriormente señala san Agustín en su explicación del Credo a 
los obispos en el 393, que una de las manifestaciones de la omnipoten-
cia de Dios, es haberlo creado todo a partir de la nada, en contra de 
la creencia platónica de un demiurgo, que si bien ha creado todas las 
cosas, lo ha hecho a partir de una materia preexistente y eterna. Este 
demiurgo platónico era más un artesano que un creador, pues como 
artesano había sacado de una materia prima preexistente los diversos 
seres del universo. Por ello san Agustín señala con claridad la crea-
ción ex-nihilo, es decir a partir de la nada. Esta es una de las formas de 
hablar de la omnipotencia de Dios:

(…) si están de acuerdo en que Dios omnipotente es el autor del 
mundo, necesariamente deben reconocer que lo que ha hecho, lo ha 
hecho de la nada 43.

Esta misma idea de la creación ex-nihilo, es decir a partir de la 
nada, la vuelve a abordar san Agustín hacia el año 395 en la obra 
De diuersis quaestionibus LXXXIII, para hacer una distinción entre las 
obras que plasman los artesanos y la obra creadora de Dios:

Este arte supremo de Dios omnipotente, por medio del cual creó 
de la nada todas las cosas, que se llama también su Sabiduría, es igual-
mente el que trabaja por medio de los artistas para que hagan obras 
bellas y armoniosas, aunque éstos trabajen no sobre la nada, sino sobre 

42  f. et symb. 2, 2: CSEL 41, 4/16-18: Conati sunt enim quidam persuadere Deum 
Patrem non esse omnipotentem: non quia hoc dicere ausi sunt, sed in suis traditionibus hoc 
sentire et credere convincuntur. 

43  f. et symb. 2, 2. CSEL 41, 5/6-7: Aut si omnipotentem Deum fabricatorem 
mundi esse concedunt, fateantur necesse est ex nihilo eum fecisse quae fecit.



ENRIQUE A. EGUIARTE B., OAR66

alguna materia, por ejemplo madera o mármol o marfil, o cualquiera 
otra clase de materia que se hace dúctil por las manos del artífice 44.

De este modo, no es omnipotente quien necesita de una materia 
preexistente para crear las cosas. Precisamente por eso la omnipoten-
cia de Dios se muestra en su creación de todo a partir de la nada como 
le señala san Agustín al maniqueo Fortunato:

Ahora bien, no es todopoderoso quien requiere la ayuda de alguna 
materia de la que ha de hacer lo que quiere hacer. De aquí se sigue 
que, según nuestra fe, Dios hizo de la nada cuanto hizo por su Verbo 
y Sabiduría 45.

C)	 Dios omnipotente es el creador de todo

Y en vista de que Dios Padre omnipotente ha creado todo de la 
nada, no hay ningún ser que no haya sido creado por Dios, tanto las 
criaturas celestiales y espirituales, como las materiales, las visibles y 
las invisibles. Nada se escapa a este Dios omnipotente, una vez más 
pensando en la teogonía maniquea, en donde hay criaturas que no 
han sido creadas por el dios del bien, sino por el dios de las tinieblas 
(hyle). Dios es omnipotente porque él es el único creador, y todas las 
cosas que existen, visibles e invisibles han sido creadas por él:

Así pues los que creemos en Dios Padre omnipotente debemos 
afirmar que no hay ninguna criatura que no haya sido creada por el 
Omnipotente 46. 

44  diu. qu. 78: CCL 44A, 223/2-7: Ars illa summa omnipotentis Dei, per quam ex 
nihilo facta sunt omnia, quae etiam sapientia eius dicitur, ipsa operatur etiam per artifices, 
ut pulchra et congruentia faciant, quamvis non de nihilo, sed de aliqua materia operentur, 
velut ligno aut marmore aut ebore et si quod aliud materiae genus manibus artificis subditur.

45  c. Fort. 13: CSEL 25, 1, 90/24-91/1: Omnipotens autem non est, qui quaerit 
adiuvari aliqua materia unde faciat quod velit. Ex quo est consequens, ut secundum fidem 
nostram omnia quae Deus fecit per Verbum et Sapientiam suam, de nihilo fecerit.

46  f. et symb. 2, 3: CSEL 41, 6/13-15: Credentes itaque in Deum Patrem omnipotentem, 
nullam creaturam esse quae ab omnipotente non creata sit, existimare debemus.



EL SYMBOLUM FIDEI EN SAN AGUSTÍN 67

Esta misma cuestión de la omnipotencia de Dios es abordada tam-
bién algunos años después en el Enchiridion, donde san Agustín usa el 
argumento de la omnipotencia para hablar de cómo Dios en su plan 
de infinita sabiduría, no hubiera permitido nunca que existiera algún 
mal en sus criaturas, si no tuviera la intención de sacar algún bien de 
ese mal que -como ausencia de bien-, puede existir en sus criaturas: 

Dios omnipotente (…) siendo sumamente bueno, no permitiría en 
modo alguno que existiese algún mal en sus criaturas si no fuera de 
tal modo bueno y poderoso que pudiese sacar bien del mismo mal 47.

VII.	 El momento de la traditio symboli

Sobre el momento en el que ocurría la traditio symboli, los especia-
listas no se ponen de acuerdo 48. S. Poque 49 señala que tres semanas 
antes de la Pascua, tenía lugar solemnemente la traditio symboli. Dos 
semanas antes de la Pascua, tenía lugar la primera redditio symboli, y a 
la vez se hacía la traditio orationis. Una semana antes de la Pascua tenía 
lugar una segunda redditio symboli como preparación para la solemne 
redditio en la noche de Pascua delante de toda la comunidad. 

No obstante, nosotros creemos con W. Harmless 50 y E. Fergu-
son51, y siguiendo la información que san Agustín nos da en los ser-

47  ench. 3, 11. CCL 45, 53/32-34: (…) cum summe bonus sit, ullo modo sineret 
mali esse aliquid in operibus suis nisi usque adeo esset omnipotens et bonus ut bene faceret 
et de malo.

48  P. Verbraken sostiene que la traditio symboli sucedía tres semanas antes 
de la Pascua. Dos semanas antes era la primera redditio symboli y la traditio del 
Padrenuestro. Una semana antes se hacía una segunda redditio symboli y una primera 
redditio del Padrenuestro. No obstante este autor no ofrece ningún fundamento 
para sus afirmaciones. Cf. Verbraken, P., «Les sermons CCXV et LVI de saint 
Augustin: De símbolo et de oratione dominica», en Revue Bénédictine 68 (1958) 5-6.

49  Poque, S., Sermons pour la Pâque. Introduction, SC 116, Paris, Du Cerf, 
1966, 59ss.

50  Harmless, W., Augustine and the Catechumenate, Collegeville, Minnesota, 
The Liturgical Press, 1995, p. 322. 

51  Ferguson, E., Il battesimo nella Chiesa antica. 3 Quinto Secolo, Brescia, 
Paideia, 2014, p. 879.



ENRIQUE A. EGUIARTE B., OAR68

mones 213, 1.9; s. 58, 1, 13; s. 59, 1, que la traditio symboli se hacía dos 
semanas antes de la Pascua, después de los escrutinios y exorcismos, 
después de que los candidatos habían pasado la noche en vigilia 
de oración 52. Una semana antes de la Pascua, se hacía la primera 
redditio symboli, y a la vez se hacía la traditio orationis, o entrega del 
Padrenuestro 53. 

Durante la vigilia pascual tenía lugar la segunda y solemne redditio 
symboli, frente a toda la comunidad, es decir la recitación de memoria 
del symbolum fidei frente a todos los fieles. San Agustín explica el por 
qué se hacía primero la traditio symboli y después la traditio orationis:

El orden es que primero creáis y luego le invoquéis; por eso recibís 
hoy el símbolo de la fe, norma de vuestro creer, y dentro de ocho días 
recibiréis la oración según la cual habéis de invocarle 54. 

Cabe señalar que el orden de la entrega del symbolum fidei, prime-
ro, y del Padrenuestro, después, quedó fijada a partir de la interpreta-
ción agustiniana del texto de san Pablo (Rm 10, 14): «¿Cómo invocarán 
a aquel en quien no han creído?» El mismo san Agustín lo señala en uno 
de los sermones en donde explica el Padrenuestro a los competentes: 

¿Cómo invocarán a aquel en quien no han creído?” (Rm 10, 14) 
constituyen el motivo por el que no habéis recibido primero la oración 
y luego el símbolo, sino primero el símbolo, para saber qué habéis de 
creer, y luego la oración, mediante la cual conocer a quién habéis de 

52  s. 213, 11. MA 1 447/29 ss. Se puede ver esto en el sermón pseudoagustiniano 
Contra Iudaeos, Paganos et Arrianos (CPL 401-413A; PL 51, 753-838; Braun, R., SC 
101-102 [Paris 1964]; Braun, R., CCL 60 [Turnhout, 1971]): «(…) sosegados por el 
gusto del reposo, ni con las mentes engañadas por los sueños (…) sino velando con 
la oración, el canto de los salmos, blandiendo las armas contra nuestro adversario, 
el demonio». Contra Iudaeos, Paganos, et Arrianos; cf. De symbolo, 2, 1.

53  Cf. W. Harmless, Augustine and the Catechumenate, Collegeville, Minnesota, 
The Liturgical Press, 1995, 322; Cf. Eguiarte, E. A., y Saavedra, M., El Catecumenado 
en San Agustín. Hacerse cristiano en Milán e Hipona en los siglos iv y v, Madrid, Ciudad 
Nueva, 2020, p. 253.

54  s. 213, 1. MA 1, 442/24-27. Quia ergo iste ordo est, ut prius credatis, postea 
invocetis, hodie accipitis Symbolum fidei, in quo credatis; post octo autem dies Orationem, 
in qua invocetis.



EL SYMBOLUM FIDEI EN SAN AGUSTÍN 69

invocar. Al símbolo, por tanto, le corresponde la fe; a la oración, la 
súplica (…) 55. 

Los sermones en los que san Agustín explica el symbolum fidei son 
los sermones 212-215. Los sermones en donde san Agustín explica el 
Padrenuestro a los competentes son los sermones 56-59.

Puede llamar la atención que san Agustín ponga tanto empeño 
en el symbolum fidei y no en el Padrenuestro. Es preciso señalar que, 
después de ser bautizados, los competentes rezarían el Padrenuestro en 
todas las celebraciones, mientras que el symbolum fidei no. Por otro 
lado no hay que olvidar que había una prohibición de escribir el texto 
del symbolum fidei. Eso era debido a que en tiempo de san Agustín, 
existía la disciplina arcani o secreto en torno a diversas verdades de 
los cristianos, entre las que se encontraba el symbolum fidei. Por ello 
san Agustín insiste en que lo memoricen, que lo repitan varias veces 
al día, al acostarse y al levantarse, al estar en casa o ir de camino 56, 
haciendo una paráfrasis del shemá (Dt 6, 7). No obstante señala que 
no lo deben escribir, pues debe quedar grabado en sus corazones 57.

Así pues la traditio symboli ocurría dos semanas antes de la Pascua. 
De ello han llegado a nosotros cuatro sermones: 212-215, y el De sym-
bolo ad catechumenos. 

Es interesante notar que en vista de la disciplina arcani, en los mis-
mos sermones en los que se recogen las palabras de san Agustín en 
torno a la traditio symboli, llegado el momento en el que el Obispo de 
Hipona presenta el symbolum fidei, los notarii solo señalen que se recitó 
el symbolum fidei, sin referir sus palabras, y posteriormente sigan ha-
ciendo referencia al sermón agustiniano: 

Se llama símbolo a aquello en que se reconocen los cristianos; es 
lo que en primer lugar y concisamente os recitaré. Después, en la me-

55  s. 56, 1. RB 68, 26/17-21: Quia ergo dixit: Quomodo invocabunt, in quem non 
crediderunt?, ideo non accepistis prius orationem, et postea symbolum; sed prius symbolum, 
ubi sciretis quid crederetis, et postea orationem, ubi nossetis quem invocaretis. Symbolum 
ergo pertinet ad fidem, oratio ad precem.

56  Cf. s. 215, 1. RB 68 (1958), 18/1 ss.
57  Cf. s. 212, 2. SC 116 (1966), 182/95 ss.



ENRIQUE A. EGUIARTE B., OAR70

dida en que el Señor se digne concedérmelo, os lo explicaré, pues lo 
que quiero que aprendáis de memoria, quiero también que lo podáis 
comprender. Éste es el Símbolo... (Después de recitado el Símbolo). No 
es mucho y sí es mucho 58.

VIII.	 El rito de la Redditio Symboli

Como hemos señalado, una semana antes de la Pascua, tenía lu-
gar la redditio symboli y la traditio orationis. 

Ya que la redditio podía suscitar algún nerviosismo entre los com-
petentes, san Agustín al anunciarla una semana antes, animaba a los 
competentes a aprenderlo de memoria, a confiar en la ayuda de los «pa-
drinos» 59, y a recordar que el obispo no es el gramático o profesor de 
la escuela, que amenaza a los alumnos con diferentes instrumentos de 
castigo, sino que es ante todo, el padre y pastor, y que aunque alguno 
se pudiera equivocar en alguna palabra, lo fundamental era no equi-
vocarse en la fe: 

(…) que nadie se asuste, que el temor no impida a nadie recitarlo. 
Estad tranquilos, somos vuestros padres, no tenemos la regla ni las 
palmetas de los gramáticos. Aunque alguien se equivoque en una pa-
labra, que no se equivoque en la fe 60.

Para la redditio symboli, san Agustín le hacía recitar a cada uno 
de los competentes en particular el symbolum fidei, para ver si lo habían 

58  s. 213, 2. MA 1, 443/1-5: Symbolum ergo dicitur, in quo se agnoscant Christiani: 
hoc est quod primum vobis breviter pronuntiabo. Deinde, quantum Dominus donare dignatus 
fuerit, aperiam vobis; ut quod tenere vos volo, et intellegere valeatis. Hoc est Symbolum. Et 
post Symbolum: Non est multum, et multum est.

59  El De fide 6, 9, proporciona una evidencia indirecta de que los fieles 
recitaban el credo regularmente en privado y ayudaban a otros a que lo recitaran 
y a los competentes, les ayudaban para que lo aprendieran.

60  s. 213, 11. MA 1, 449/31-450/2: nemo trepidet, nemo trepidando non reddat. 
Securi estote, patres vestri sumus, non habemus ferulas et virgas grammaticorum. Si quis 
in verbo erraverit, in fide non erret.



EL SYMBOLUM FIDEI EN SAN AGUSTÍN 71

aprendido de memoria, y de este modo preparar su redditio ante toda 
la comunidad el día de la vigilia Pascual 61.

Es muy posible que tanto la traditio como la redditio symboli se 
hicieran en un contexto litúrgico, probablemente dentro de la ce-
lebración de la eucaristía del sábado, o bien en una liturgia aparte. 
Algún especialista señala la posibilidad de que en Hipona, al igual 
que en Milán, tanto la traditio como redditio symboli se hicieran no en 
la Iglesia, sino en el baptisterio, o en un lugar cercano al mismo 62. 
El sermón 213, puede dar algunas pistas al respecto, al acentuar san 
Agustín la importancia de la fuente bautismal: 

Ved que vais a acercaros a la fuente santa: os bañaréis en el bautis-
mo salvador y os renovaréis en el baño de la regeneración; al ascender 
de ese baño quedaréis sin pecado alguno. Todos los que en el pasado 
os perseguían quedarán eliminados allí. Vuestros pecados serán seme-
jantes a los egipcios que perseguían a los israelitas; los perseguían, sí, 
pero sólo hasta el mar Rojo. ¿Qué significa «hasta el mar Rojo»? Hasta 
la fuente consagrada con la cruz y la sangre de Cristo 63. 

Una vez hecha la redditio symboli, san Agustín pasaba a la traditio 
orationis, a la entrega del Padrenuestro. San Agustín volvía a indicar a 
los competentes que una vez que ya sabían en quién creían por medio de 
las palabras del symbolum fidei, ahora podían invocarlo, según las pa-
labras paulinas que guiaban la mistagogia agustiniana 64 (Rm 10, 14): 

61  s. 215, 1. RB 68 (1958), 18/1.
62  Cf. Harmless, W., Augustine and the Catechumenate, Collegeville, Minnesota, 

The Liturgical Press, 1995, pp. 275-276; Cf. Eguiarte, E. A., y Saavedra, M., El 
Catecumenado en San Agustín. Hacerse cristiano en Milán e Hipona en los siglos iv y v, 
Madrid, Ciudad Nueva, 2020, pp. 111ss.

63  s. 213, 9. MA 1, 448/11-17: Ecce venturi estis ad fontem sanctum: diluemini 
baptismo salutari, lavacro regenerationis renovabimini; eritis sine ullo peccato, ascendentes de 
illo lavacro. Omnia quae vos praeterita persequebantur, ibi delebuntur. Aegyptiis insequentibus 
Israelitas similia erunt vestra peccata; persequentibus, sed usque ad Mare Rubrum. Quid 
est, usque ad Mare Rubrum? Usque ad fontem Christi cruce et sanguine consecratum.

64  Cf. Geest, P. van, Seeing through the eyes of faith. The Mystagogy of the Fathers 
of the Church, Leuven, Peeters, 2016.



ENRIQUE A. EGUIARTE B., OAR72

Habéis recitado de memoria el Símbolo en el que se halla com-
pendiada nuestra fe. Ya antes os he indicado lo que dice el apóstol 
Pablo: ¿Cómo van a invocar a aquel en quien no han creído? (Rm 10, 
14) Así, pues, dado que ya habéis recibido, aprendido de memoria y 
proclamado en público cómo hay que creer en Dios, recibid hoy cómo 
hay que invocarle 65.  

Conclusión

Uno de los elementos esenciales dentro del proceso bautismal era 
la formación que los competentes recibían del obispo. San Agustín en 
esto ponía todo su empeño, y su idea mistagógica no era otra que la de 
preparar a los competentes para que vivieran con plena consciencia los 
ritos y los diversos elementos de la iniciación cristiana. De este modo 
la idea mistagógica agustiniana es diferente de la de san Ambrosio, 
ya que el obispo de Milán buscaba ante todo la sorpresa y el impacto 
que los ritos pudieran tener sobre los competentes, sin que se les hubiera 
explicado nada. San Agustín por su parte, aunque vivió este proceso 
mistagógico personalmente en la Iglesia de Milán, prefería preparar, 
formar e informar a los competentes sobre lo que iban a vivir, para 
de este modo disponerlos a aprovechar y entender mejor su propio 
proceso iniciático cristiano.

No cabe duda de que uno de los elementos esenciales dentro de 
la formación de los competentes era la traditio symboli, es decir, la en-
trega y la explicación del Symbolum fidei. Por los testimonios de unas 
homilías del tiempo de san Agustín, que los especialistas han atribui-
do a Quodvuldeus y han situado antes de la época de la dominación 
vándala, por lo tanto en tiempo de san Agustín, podemos colocar la 
traditio symboli en la segunda semana antes de la Pascua. 

De este modo la redditio symboli se hacía el sábado siguiente, es 
decir el sábado anterior a lo que hoy se llama Domingo de Ramos. 

65  s. 58, 1. EcOr 1, 119/2-5: Symbolum reddidistis, quo breviter comprehensa 
continetur fides. Iam et antea dixi vobis, quod ait apostolus Paulus: Quomodo invocabunt, 
in quem non crediderunt? Quia ergo quomodo credatur in Deum, et accepistis, et tenuistis, 
et reddidistis: accipite hodie quomodo invocetur Deus. 



EL SYMBOLUM FIDEI EN SAN AGUSTÍN 73

Esta primera redditio symboli era precedida de una vigilia de oración, 
acabada la cual se procedía a los escrutinios y a los exorcismos, que se 
hacían ese mismo sábado por la mañana. 

Una vez terminados los exorcismos y la redditio symboli, san Agus-
tín hacía la traditio orationis, es decir la entrega del Padre nuestro, se-
ñalando que dentro de ocho días, es decir el mismo Sábado Santo, 
ellos mismos tendrían que repetir de memoria la oración, es decir 
tendrían que hacer la redditio orationis.

El símbolo de la fe, la regula fidei de la Iglesia católica ocupó un 
lugar central en la vida, la predicación y el pensamiento de san Agus-
tín. El Obispo de Hipona nunca olvidaría la promesa intelectual y 
espiritual que él mismo se había hecho en los primeros pasos de su 
reflexión filosófico-teológica. Así en la primera obra que conservamos 
de san Agustín, el Contra Académicos, san Agustín se propone “no ale-
jarse de la autoridad de Cristo” 66, una autoridad que se manifiesta en 
el symbolum fidei de la Iglesia y del cual nunca se alejó san Agustín. 

Enrique A. Eguiarte B., OAR

66  Acad. 3, 43. CCL 29, 61/18-19.




