
‘SÍMBOLOS DE LA FE’ COMO ‘EXPRESIONES DE FE BAUTISMAL’ Y COMO... 9

‘Símbolos de la fe’ como ‘expresiones de fe bautismal’ 
y como ‘pruebas teológicas de fe’

Resumen

Símbolo de la fe es una fórmula esteriotipada que recoge el contenido fun-
damental de la fe cristiana. Este contenido se explicita en las catequesis bau-
tismales. Durante el sacramento del bautismo el candidato responde cons-
cientemente y de forma afirmativa su fe. En la antigüedad, la formulación 
de preguntas y respuestas dependía del obispo. En algunos casos, en torno 
al bautismo también se realizaba el rito de la traditio y la reditio, pero siempre 
con carácter local. El salto a un ‘símbolo de la fe’ universal estereotipado se 
dará en contextos de polémica teológica. El lugar de expresión será el Sínodo 
local o el Concilio Ecuménico. Entonces, el ‘Símbolo de la fe’ se convierte 
en una auténtica ‘prueba de fe’. A partir del Concilio de Constantinopla, el 
‘Símbolo de la fe’ tendrá un carácter universal y se utilizará tanto en el bau-
tismo como en la eucaristía. 

Palabras clave: Símbolo de la fe, catequesis bautismal, traditio, reditio, Concilio 
Ecuménico de Constantinopla, prueba de la fe, controversia teológica. 

Abstract

The ‘Creed of faith’ is a Universal Creed that collects the fundamental con-
tent of the Christian faith. This content is learned in the baptismal catechesis. 
During the sacrament of baptism, the candidate consciously and affirmati-
vely responds to the questions about his faith. In ancient times, the formula-
tion of questions and answers depended on the bishop. In some cases, around 
baptism the rite of antocrát and reditio was given, but always with a local 
character. The leap to a stereotypical universal ‘creed of faith’ will occur 
in contexts of theological controversy. The place of expression will be the 
local Synod or the Ecumenical Council. Then, the ‘Creed of faith’ becomes a 
true ‘test of faith’. From the Council of Constantinople, the “Creed of Faith” 
will have a universal character and will be used both in Baptism and in the 
Eucharist.

Key words: Creed of Faith, baptismal catechesis, traditio, reditio, Ecumenical 
Council of Costantinople, test of faith, theological controversy. 

CiuD-Ra 234-1 (2021) 9-44



CARLOS IZQUIERDO YUSTA10

Los términos ‘credo’, ‘profesión de fe’ y ‘formula de la fe’ se han 
utilizado con frecuencia para describir el material de la fe elaborado 
a lo largo del Nuevo Testamento. Esta denominación responde más a 
la imprecisión terminológica que al acierto en relación a su contenido. 
En el NT no hay credo ni profesión o fórmula de la fe en sentido estric-
to. Ahora bien, esto no significa que el cuerpo doctrinal sea una suma 
de expresiones monádicas. Lemas como ‘Kristus Iesous’ indican que 
en las primeras comunidades existe ya un cuerpo común doctrinal, 
definido en sus grandes líneas maestras como ‘fe de la Iglesia’. Estas 
líneas, con un lenguaje fluctuante, ya están en las expresiones de fe 
bimembres (Padre-Hijo) y trimembres (Padre-Hijo Espíritu Santo) del 
NT. Existe una especie de plan director que viene mediado por la 
liturgia bautismal, el kerigma y la catequesis. De esta actividad sur-
girían varias fórmulas simultáneas y paralelas, como conocemos por 
San Pablo y San Juan, y distribuidas a lo largo de todo el siglo ii según 
la finalidad prevista 1. 

Los estudios de Seeberg 2, Haussleiter 3, Cullmann 4 trataron de 
explicar el surgimiento de tales fórmulas independientes a partir de 
motivos contextuales. Los nuevos creyentes venidos del judaísmo 
requerirían fórmulas exclusivamente cristológicas, mientras que los 
procedentes del paganismo exigirían series binarias (Padre-Hijo) o 
ternarias. Sin embargo, el estudio de ambas fórmulas neotestamenta-
rias muestra no pocas excepciones, a la vez que reafirma el contexto 
bautismal como el más extendido y motivante 5. Unas y otras surgen 

1  La hipótesis de una sola fórmula apostólica directriz (un ‘símbolo apostó-
lico’ en toda la Iglesia) resulta indemostrable (cf. Kelly, J. N. D., Primitivos credos 
cristianos, Salamanca 2012 (1972 original inglés), pp. 16-21. 

2  Cf. Lehrbuch der Dogmengeschichte, 19534 , I, pp. 217ss.
3  Cf. Trinitarischer Glaube und Christusbekenntnis in der alten Kirche, 1920, p. 41.
4  Cf. The Earliest Christian Confessions, 1949, pp. 27-30.
5  Tenemos un ejemplo en 1 Tim 6,13. Igualmente la interpretación ‘un 

solo bautismo’ de Ef 4,4. Las fórmulas Padre-Hijo o Padre-Hijo-Espíritu Santo ya 
existen en la liturgia, antes de escribirse el Nuevo Testamento (cf. Kelly, o. c., p. 
42). Surgen en un contexto bautismal o de bendiciones familiares (Las Shemoneh 
Esreh mandan repetir tales oraciones-bendiciones en familia tres veces al día o 
cuatro en algunas ocasiones). Esto daría lugar a estereotipos utilizados por Pedro 
o Pablo como ‘Bendito sea Dios, Padre de nuestro Señor Jesucristo’ o ‘Dios, que 
resucitó al Señor Jesucristo de entre los muertos’. 



‘SÍMBOLOS DE LA FE’ COMO ‘EXPRESIONES DE FE BAUTISMAL’ Y COMO... 11

desde dentro, desde el primer momento de la fe en comunidades pa-
ralelas. Responden a un criterio de evolución interna, impulsada por 
una comunidad que vive una época mesiánica y siente el impulso del 
Espíritu Santo (Rom 8,15; Ga 4,6). La acción catequética y la ense-
ñanza harán que estas fórmulas (binarias o trinitarias) cristalicen en 
fórmulas más elaboradas y uniformes.

1.	 Hacia una fórmula estereotipada de fe en contexto 
bautismal

1.1.	 Credos y liturgia bautismal

Es una expresión aceptada por la investigación que los credos, 
entendidos como fórmulas fijas, surgieron a la luz de la liturgia bautis-
mal. El culto, la predicación, la catequesis, las polémicas antiheréticas 
o antipaganas harían el resto del camino hasta crear el estereotipo, 
pero el ambiente bautismal está en el origen. Es importante, por tan-
to, concretar esta conexión entre la admisión del neófito en la Iglesia 
y la fórmula de fe pronunciada solemnemente para entrar en ella 6. 

Un seguimiento de estos credos resulta algo complejo por la va-
riedad y la dificultad de fijar su cronología. Sin embargo, hay dos 
momentos cruciales: a) antes del bautismo, en la preparación se pedía 
la profesión de fe al candidato. Es la ‘redditio simboli’  7 o momento 
culminante del proceso preparatorio; b) en el momento del bautismo, 
dentro de la piscina bautismal, el candidato respondía a la fe en Dios 
Padre, Hijo y ES, tras cuyo ‘creo’ a cada pregunta, era sumergido de 
forma momentánea y reiterada. 

En el proceso de preparación era posible que el obispo realizara 
la ‘traditio symboli’ a los catecúmenos más aventajados para que lo 

6  Así ocurría en el bautismo cristiano hasta el Ritual Romano anterior a 
1969. En la liturgia ortodoxa actual se sigue recitando el credo niceno-constanti-
nopolitano en el bautismo. 

7  Tenemos noticia de este rito en el siglo iv: Cf. Peregrinatio Etheriae 46, 
Hilario de Poitiers, Agustín de Hipona, Conf., VIII,2,5. La expresión en griego 
es                              .



CARLOS IZQUIERDO YUSTA12

estudiaran, memorizaran y recitaran el día de su bautismo. Según 
Cirilo de Jerusalén 8, esta entrega se hacía hacia la quinta semana de 
Cuaresma y se explicaba durante las dos siguientes. Esta praxis de en-
trega previa, común en Oriente, no estaba generalizada. En Occiden-
te, salvo ritos de la Galia, el obispo entrega el Symbolum el mismo día 
del bautismo. Más aún, en los relatos bautismales que conservamos 
no siempre aparece la exposición solemne del credo y sí la respuesta 
a las interrogationes fidei 9. 

Esta ‘profesión de fe’ que se va gestando y desarrollando a lo lar-
go del tiempo tiene su origen en los relatos neotestamentarios. Ahora 
bien, ¿se trata de un mero asentimiento a una predicación o a una 
serie de preguntas, o estamos antes una ‘declaración’ con una fórmula 
estereotipada? Esto último resulta difícil de demostrar:

–	 Hch 16, 14: Antes de bautizar al eunuco etíope, Felipe le hace 
confesar: ‘Creo que Jesucristo es el hijo de Dios’.

–	 Hch 16, 14.30: en Filipo, Pablo bautiza a Lidia y al carcelero, 
después de haber escuchado la predicación. 

8  Cf. Catequesis Bautismales 5,12. En 19, 2-9 y 20, 2-4 explica las catequesis 
datas a los catecúmenos en las semanas previas. Cf. también la descripción en 
Hipona, (Agustín de Hipona, Serm 59,1; 213,8) y en Jerusalén (Peregrinatio Etheriae, 
46), también en la liturgia siria recogida en las Constitutiones Apostolicae, 39 y 42 (440 
ss., en la edición de F. X. Funk, 1905). Similares referencias en Ambrosio de Milán 
De Mysteriis 2; 5, Padres Capadocios, Juan Crisóstomo, Teodoro de Mopsuestia, 
Juan Casiano y en otros escritos del siglo v como el siríaco Testamentum Domini 
2,1-8, una especie de refundición de la Traditio Apostolica de Hipólito de Roma. 
En el siglo vi, cuanto ya estaba institucionalizado del bautismo de niños, aparece 
la recitación del credo por parte del sacerdote en el Sacramentarium Gelasianum. 

9  En general, los diferentes testimonios tanto en Oriente como en Occidente 
concluyen en la explicación previa del símbolo de la fe en las catequesis y en 
la respuesta a las tres preguntas (interrogationes fidei), a la vez que se producía 
el bautismo. Sobre la solemne recitación en el día del bautismo desde un lugar 
eminente ante toda la comunidad, como señala S. Agustín en el bautismo de Mario 
Victorino (cf. Conf. VIII, 2,5) hay diversidad de testimonios. En muchos casos, 
tan sólo hay referencia a las tres fórmulas de respuesta a las preguntas. El mismo 
Agustín llega a decir en su tratado contra los donatistas: Caeterum quis nesciat non 
esse Baptismum Christi, si verba evangelica quibus Symbolum constat illic defuerint? (De 
baptismo contra Donatistas libri septem, 6, 47). Cf. también del mismo autor, De fide 
et operibus 9, 14 y Ep., 98,5. 



‘SÍMBOLOS DE LA FE’ COMO ‘EXPRESIONES DE FE BAUTISMAL’ Y COMO... 13

–	 Otros textos de S. Pablo en clave de profesión y que segura-
mente responderían a un contexto bautismal: 1 Tim 6,12 (‘la 
oración a Dios con buena conciencia’), Rom 10,9, (‘si con tu 
boca profesas que Jesús es el Señor y crees en tu corazón que 
Dios lo resucitó de entre los muertos’), Ef 1,13 (‘en el cual, ha-
biendo creído, fuisteis sellados en el Espíritu Santo’), etc. Y, 
muy probablemente, Heb 4,14 y 1 Pe 3,21. 

Lo mismo podemos decir, referido a esta inexistencia de fórmulas 
de fe estereotipadas, si escrutamos los primeros textos bautismales 
como los de Justino (Apol. I, 61) 10 o Tertuliano (De corona 3) 11 o la 
misma Traditio Apostólica (c.16-20) 12. En cualquiera de los tres escritos 
se relata el bautismo de forma detallada sin atisbo de fórmula decla-
ratoria. En la Traditio, como ya hemos dicho, sí aparecen las tres pre-
guntas al bautizado ya sumergido en el agua de la piscina.

Conclusión:

–	 En los tres primeros siglos no hay cabida para un símbolo de 
la fe entendido como una fórmula declaratoria en contexto 
bautismal 13. Probablemente, se daba un simple asentimiento 
o contestación a las tres preguntas, a la vez que se producía la 
inmersión. 

–	 Los credos declaratorios tan sólo se relacionan con la fase pre-
paratoria del bautismo, es decir, el catecumenado. Esta fase 
preparatoria de forma organizada no la encontramos hasta 
bien entrado el siglo iii.

10  Cf. EJG 70s.
11  Cf. CCL 2, 1042s. Recordemos que Tertuliano tiene todo un tratado 

en defensa del bautismo en el que no hace referencia alguna a un posible credo 
bautismal. 

12  Algunas versiones de la Traditio (latín, etíope, árabe, sahídico) sí recogen 
la fórmula de fe declaratoria. Este dato es uno de los que permite determinar que 
se trata de versiones posteriores. 

13  Ya fue estudiado en su momento por Carpenter, H. J., en «Creeds and 
Baptismal Rites in the first four Centuries», JTS 44 (1943) 1-11.



CARLOS IZQUIERDO YUSTA14

–	 El salto a una fase declaratoria con afirmación en primera per-
sona, probablemente vino por un desarrollo de las preguntas y 
los anatemas, a los que se añadieron otros elementos 14.

1.2.	Credo y catecumenado 

La primera vez que aparece la expresión ‘symbolon’ en Occidente 
probablemente sea en la obra de Tertuliano 15 o Cipriano 16. En Orien-
te, la referencia a la fe se realiza con expresiones como  (la 
fe) o  (la doctrina). La primera vez que aparece el término 
symbolon probablemente sea en el Concilio de Laodicea 17, donde se 
exige a los herejes aprender los ‘símbolos de la fe’. Sin embargo, el 
término no se hace frecuente hasta el siglo V. Un ejemplo lo tenemos 
en Rufino y su comentario al ‘símbolo de la fe’ 18. Este autor ya recoge 
la famosa leyenda de los Apóstoles, reunidos para la elaboración la 
fórmula de fe. Sitúa su etimología en el pacto entre comerciantes. Su 
interpretación tendrá eco en Padres posteriores como Agustín 19. 

Fijación terminológica de una fórmula declaratoria. 

14  El tema fue muy estudiado por Seeberg, A., Der Katechismus der Urchristenheit, 
Leipzig 1903, p. 271, o Turner, C. H., The Use of Creeds and Anathemas in the Early 
Church, London 1910, p. 17. Ver más reciente Kelly, o.c., pp. 68-71. 

15  Cf. Adversus Marcionem 5, 1 (CCL 1, 664). Sin embargo, este autor ya 
recoge otra acepción de symbolo como signo de identidad de las iglesias (’eiusdem 
sacramenti una traditio’) en De praescriptione, 36 (CCL 1, 216). 

16  Cf. Epistola 69, 7 donde critica a Novaciano porque ‘bautiza con el mismo 
símbolo que nosotros los católicos’. Los cismáticos no pueden tener la misma ley 
del símbolo y el mismo interrogatorio. También en la Ep. 75,10-11, en una carta de 
Firmiliano a Cipriano, se expresa en los mismos términos ‘símbolo de la trinidad’. 

17  Año 363-364. El canon 7 insiste en que los herejes aprendan el Símbolo 
de la fe, reciban el Santo Crisma y comulguen de los Santos Misterios. Se prodiga 
después en la mayor parte de los autores (Atanasio, Gregorio de Nisa. Metodio de 
Olimpo…). A diferencia de Oriente, el El Concilio de Arlés (año 314), en su can. 
9 confirma esta idea que identifica símbolo y preguntas bautismales: ‘interrogent 
eum symbolum’ (Cf. CCL 148, 10). Así lo corrobora décadas después S. Agustín en 
De Baptismo contra Donatistas, 6, 47.

18  Es precisamente su Commentarius in symbolum apostolorum la primera versión 
latina conservada del Símbolo Apostólico. 

19  Cf. Sermo 212: ‘mercatores quo eorum societas pacto fidei teneatur’. Al símbolo 
le dedicará varios sermones más (cf. 58, 59, 213, 214, 215, etc.). 



‘SÍMBOLOS DE LA FE’ COMO ‘EXPRESIONES DE FE BAUTISMAL’ Y COMO... 15

Premisas: 

–	 El rito bautismal no generó una fórmula de fe declaratoria. El 
símbolo está vinculado a las preguntas o es el resumen de las 
mismas (símbolo de la trinidad), pero no algo independiente 
que se recita.

–	 En el momento que surge la fórmula declaratoria (con segu-
ridad antes en occidente que en oriente), probablemente en 
las escuelas catequéticas, se difunde y se utiliza en la praxis 
bautismal. Al igual que coexiste la fórmula declaratoria con las 
preguntas, ¿también coexisten las fórmulas declaratorias con 
las series binarias y ternarias de la época neotestamentaria?

–	 ¿Qué es lo que mueve realmente a esa fijación? ¿Se trata de una 
lucha para erradicar la herejía donatista y marcionita o hay un 
fin más de carácter formativo y propositito de, simplemente, 
transmitir la fe? Responder a estas preguntas durante el siglo 
ii supone acceder sin prejuicios. Uno de ellos, muy frecuente, 
fue este mantra: ‘el credo bautismal de la Iglesia romana fue el 
precipitado de la lucha contra Marción’ 20.

2.	L os testimonios de los Padres sobre una fórmula fija

1. En los Padres Apostólicos continúa la fórmula bautismal neo-
testamentaria con algunos matices 21. El cristocentrismo de autores 
como Ignacio de Antioquía o Policarpo de Esmirna nos arroja algún 
apunte relevante, como las profesiones de una sola cláusula 22. 

En su Apología I (150-155) S. Justino de Roma recoge una pléyade 
de repeticiones de una fórmula trimembre utilizada en contexto ca-

20  Famosa frase de K. Krüger en ZNTW 6 (1905) 72-79, basada en Mc 
Giffert, A. C., The Apostles’s Creed, 1902. 

21  Ver Kelly, o. c., pp. 87-90. 
22  Cf. En ambos autores se da un contexto de polémica antidocetista. Así 

se deduce algunas fórmulas con una sola cláusula (cf. Ignacio de Antioquía, Ef 
18, 2 (Bihlmeyer, 90); Trall 9 (Bihlmeyer, 95); Esmirn 1, 1-2 (Bihlmeyer, 106) o de 
dos (cf. Policarpo de Esmirna, Flp 7 (Bihlmeyer, 114). 



CARLOS IZQUIERDO YUSTA16

tequético, eucarístico 23 o bautismal 24. Algunos desarrollos son espe-
cialmente significativos, como es el caso de Apol. I, 13 25, dando lugar 
a especulaciones sobre un posible credo oficial de la Iglesia romana. 
Es muy probable que Justino conociera tanto las fórmulas trimembres 
como un kerigma cristológico muy desarrollado, incluso con alusio-
nes a la Parusía. No obstante, sigue siendo muy forzado inferir un 
credo oficial a partir de las fórmulas empleadas por él. 

2. San Ireneo insiste que el cuerpo doctrinal la fe de la Iglesia y su 
transmisión debe ser igual en todas las iglesias 26. En contexto polémi-
co defiende la importancia del ‘canon de la verdad’ o de ‘la sustancia 
de la tradición’ ( ) 27. No obstante, su em-
peño antignóstico no nos debe hacer presuponer, necesariamente, la 
existencia de una fórmula declaratoria común a las diferentes iglesias 
de oriente y occidente. En su Epideixis aparecen varias alusiones a las 
preguntas bautismales (Epid. 3) hasta que encontramos una exposi-
ción detallada o comentario de los tres pilares de la fe (Epid. 6) 28. Se 
trata de profesiones trinitarias muy similares a las que encontramos 

23  Cf. Apol. I, 65,2; 67,2 (cf. EJG 74-75), 
24  Cf. Apol., I, 61 3; I, 61,10 (cf. EJG 70ss).
25  Cf. ‘Así que nosotros de ateos, nada, puesto que adoramos al creador de este 

mundo… y con toda razón honramos a aquel que nos enseñó estas cosas y nació para esto, 
Jesucristo, que fue crucificado bajo Poncio Pilato, gobernador de Judea en tiempos de Tiberio 
César; habiendo aprendido que El es el Hijo del Dios verdadero, considerándolo como el 
segundo indignidad, siendo el tercero el Espíritu profético’ (EJG 33s. )

26  Cf. Enynde, D. van den, Les norms de l’enseignement Chrétien, Paris 1933. 
Hanson, R. P. C., Tradition in the Early Church, London 1962.

27  Cf. Adversus Haereses 1, 10, 1-2.
28  ‘Este es el orden de la regla de nuestra fe, la base del edificio y la firmeza de 

nuestra conversación: Dios Padre, no hecho, inmaterial e invisible, un solo Dios creador 
de las cosas. El segundo es este: El Verbo de Dios, Hijo de Dios, Cristo Jesús Nuestro 
Señor, que fue manifestado a los profetas de acuerdo modo de profetizar y según el modo 
de dispensación del Padre; por el cual fue hecho todo; el mismo que al final de los tiempos, 
para rematar y congregar todo, se hizo hombre entre los hombres, visible y tangible, para 
vencer la muerte, dar vida y establecer una comunión entre Dios y el hombre. Y el tercer 
pilar es el Espíritu Santo, por el que hablaron los profetas, los Padres aprendieron las 
cosas de Dios y los justos fueron encaminados a la justicia; el mismo que al final de los 
tiempos fue derramado de un modo nuevo sobre la humanidad de todo el mundo, renovando 
al hombre en Dios’. 



‘SÍMBOLOS DE LA FE’ COMO ‘EXPRESIONES DE FE BAUTISMAL’ Y COMO... 17

en Adversus haereses 29. En esta obra, extensa y compleja, no son pocas 
las formulaciones de fe trimembre, algunas muy cercanas a S. Pablo (1 
Cor 8,6) o bimembres, con un amplio desarrollo cristológico 30. Es en 
el desarrollo cristológico donde el obispo de Lyon muestra conocer el 
kerigma cristológico tradicional, a la vez que aporta ciertas novedades 
en la relación Hijo-Espíritu 31. Son estos textos los que nos permiten 
intuir fórmulas previas independientes que se pueden explicar desde 
sí mismas 32, pero no podemos concluir en una fórmula declarativa o 
credo universal. 

3. Es muy probable que Tertuliano, hombre del Derecho, hubiera 
ansiado una fórmula de fe oficial para toda la Iglesia. El conocía muy 
bien el rito del bautismo como lo prueban sus escritos en general y, 
especialmente, su De Baptismo. En ellos destaca la inclusión de la Igle-
sia en las preguntas bautismales 33. Incluso, siguiendo a su discípulo 
Cipriano, es probable que en este mismo contexto apareciera una alu-
sión al perdón de los pecados 34. Insiste una y otra vez en la importan-
cia de la ‘regula fidei’ basada en series trimembres con un importante 

29  Cf. pasos muy conocidos del autor como 4, 33,7, donde es evidente el 
influjo de 1 Cor 8, 6.

30  Sirve de ejemplo Adv. Haer. 3, 4,2: ‘En un solo Dios, creador del cielo y la 
tierra y cuanto contiene en ellos, por medio de Cristo Jesús, el Hijo de Dios, que por el 
inmenso amor que tiene a su creación se sometió a nacer de la Virgen, uniendo en sí mismo 
al hombre con Dios, padeció bajo Poncio Pilato, resucitó, fue llevado esplendorosamente al 
cielo y volverá con gloria; es el salvador de los que se salvan y juez de los que son condenados’. 

31  ‘Porque la iglesia, aunque expandida por todo el mundo casi hasta los confines 
de la tierra, ha recibido de los apóstoles y de su discípulos, mediante tradición, su fe en 
un solo Dios Padre todopoderoso, creador del cielo, de la tierra, de los océanos y de uno 
hay en ellos; su fe en un único Cristo Jesús, el Hijo de Dios, que se hizo carne por nuestra 
salvación; y en el Espíritu Santo, que mediante los profetas proclamó la actuación salvífica 
del muy amado Cristo Jesús, nuestro Señor, su venida, su nacimiento de la Virgen, su 
pasión, resurrección de entre los muertos y su ascensión humana a los cielos, así como su 
segunda venida desde allí en la gloria de Padre para recapitular todo y resucitar a toda la 
humanidad de modo que juzgue justamente a todos’ (Adv. Haer. 1, 10,1).

32  Cf. Kelly, o. c., pp, 104-106 para observar otros credos coetáneos como 
Acta Iustini 2,5; Epistula Apostolorum 5, Hipolito de Roma, Contra Noetum 1 (Nautin 
235-7). 

33  Cf. De Bapt. 6 (CCL 1, 282). 
34  Cf. De Bapt. 11 (CCL 1,286). 



CARLOS IZQUIERDO YUSTA18

desarrollo del kerigma cristológico 35, en función de un contexto con 
mayor o menor impronta polémica 36. Aunque nos encontramos con 
frases muy concisas, elaboradas y repetidas en varios contextos, re-
sulta difícil entresacar una fórmula estereotipada oficial. Sigue siendo 
evidente la deuda del contexto bautismal o catequético. 

4. Otros textos como el papiro Der Balyzeh, encontrado en el Alto 
Egipto, recoge un breve credo después del eucologio eucarístico y el 
rito bautismal 37. La Tradición Apostólica de S. Hipólito sí presenta una 
fórmula fija, pero difícil atribuir a la iglesia oficial, aparte de que se 
trata de una obra de inicios del siglo iii, pero cuyo texto original grie-
go no se ha encontrado. Orígenes, doctor preocupado por la tradición 
doctrinal de la Iglesia, nos deja numerosos resúmenes de las fórmulas 
de fe 38 que bien podrían emanar de las tres preguntas de la liturgia 
bautismal o de las catequesis preparatorias. 

5. No hay constancia de tales fórmulas estereotipadas. Si así fuera, 
habrían aparecido en autores como Tertuliano o Ireneo, necesaria-
mente. Ellos se preocupan por la ortodoxia de las fórmulas ante los 
polemistas. No cabe explicación a que si en la iglesia oficial (Roma, 

35  Cf. De praescriptiones 13 (CCL 1, 197s); 36 (CCL, 217); De virginibus velandis 
1 (CCL 2, 1209). 

36  Es el caso de Adversus Praxeam 2 (CCL 2, 1160) en torno al año 213. Se 
advierte el contexto patripasiano en la dimensión humana del Hijo (nacido de las 
entrañas de la Virgen –missum a patre in virginem–, resurrección de la carne, etc.), 
así como la insistencia en el Espíritu Santo, tema de sumo interés de un Tertuliano 
ahora en las filas del montanismo: ‘Nosotros, por el contrario, creemos indudablemente 
que hay un solo Dios, pero de acuerdo con la divina bondad que llamamos economía sabemos 
que también existe un Hijo de este único Dios, su propio Verbo, que salió de él, por quien 
todo fue hecho y sin el que nada se hizo. Creemos que este Hijo fue enviado por el Padre 
a las entrañas de la Virgen, nació de ella, hombre y Dios, hijo de hombre e Hijo de Dios, 
dándose el nombre de Jesucristo; creemos que padeció, murió y fue enterrado, fue llevado al 
cielo, está sentado a la derecha del Padre y volverá juzgar a los vivos y a los muertos; fue 
él quien según prometió, envió al Espíritu Santo, el Paráclito, de cabe el Padre, Espíritu 
que es santificador de la fe de quienes creen en el Padre, el Hijo y el Espíritu Santo’.

37  Roberts, C. H. y Capelle, B., An early Euchologion: the Der-Balizeh Papirus 
enlarged and re-edited, Lovaina 1949. 

38  Cf. In evangelium Ioannem 32,16 (Preuschen 451 s.) o In Matteum commentarium 
sermo 33 (Klostermann-Benz 2, 61); Contra Celsum 1,7 (Koetschau 1,60); De principiis, 
1 (Koetschau 9-16); In Ieremiam homilias 5, 13 (Klostermann 42); In 1 Cor. hom. 4. 



‘SÍMBOLOS DE LA FE’ COMO ‘EXPRESIONES DE FE BAUTISMAL’ Y COMO... 19

por ejemplo) hubiera una fórmula estereotipada, no la hubieran men-
cionado.

3.	 Hacia las primeras expresiones estereotipadas.

¿Cómo saltar a una dimensión universal? A partir de los credos 
locales que empiezan a conocerse por el rito de la traditio y reditio y 
la consiguiente recitación según la disciplina del arcano. Se da una 
proliferación de fórmulas de fe en las diócesis de Occidente que, poco 
a poco, se extienden a Oriente 39. En cualquier caso, se debe distin-
guir ‘fórmulas de fe’, siempre vinculadas a las preguntas bautismales 
y ‘confesiones de fe’, no siempre pertenecientes al bautismo y con una 
irregularidad importante 40. 

Así sucede en la Iglesia romana. El famoso Credo Romano 41 re-
copilado por Rufino 42, ya está presente en la versión griega de Mar-

39  Cf. Kinzig, W., et Vinzent, M., Recent Research on the Origin of the Creed, 
JTS NS 50 (1999), 535-59; Vinzent, M., «From Zephyrinus to Damasus –What 
did Roman Bishops believe?», Studia Patristica LXIII (2011), 273-286.

40  Si excluimos la Traditio Apostolica de Hipólito de Roma, el documento 
más antiguo que recoge el credo en forma de preguntas es el Ordo Gelasianum, del 
que conservamos una copia del 750. Sobre el estudio del Credo, ver Vogel, C., 
Medici at Liturgy An Introduction to the Sources (Washington, DC, 1986), pp 38-46  ; 
Palazzo, E., «Le Moyen Age Des origines au xiif suele», Histoire des livres liturgiques 
(Paris, 1993), pp 62-66; Chavasse, A., «La liturgie de la Ville de Rome du Ve au 
VIIIe siècle», en Nocent, A. (ed.), Studia Anselmiana 112 / Analecta Liturgica 18 
(Rome, 1993), pp 167-172; Klockener, M., art ‘Sakramentar’, m Dopp/Geerhngs, 
o.c. (n 13), pp 539-41, 540. 

41  El credo romano probablemente pueda remontarse a finales del siglo ii 
(Papa Zeferino). Sería uno de tantos que pululaban en los diferentes episcopados 
occidentales, pero en ningún caso aparece una fórmula normativa de confesión 
hasta el siglo iv (cf. Ritter, M., voz ‘Glaubensbekenntnisse’, en TRE 13 (1984), 
pp. 399-412). 

42  Contamos con su redacción definitiva gracias al Commentarius in symbolum 
apostolorum (cf. CCL, 20, 133-182), escrito hacia el 404 por Rufino de Aquileya 
frente al hereje Fotino. Su pretensión es reafirmar la autoridad del Credo, de ahí 
su insistencia en recordar su origen apostólico. En él comenta cada artículo del 
credo y lo compara con el símbolo de Aquileya. Insiste en que Roma ha logrado 
mantener la integridad del mismo (cf. tb. Ambrosio, Ep. 42,5 (PL 16,1125). Este 
credo también aparece en el Salterio de Aethelstan, en la colección Cottoniana 



CARLOS IZQUIERDO YUSTA20

celo de Ancira 43. La concordancia entre ambos textos es evidente. El 
obispo de Ancira en ningún momento alude al lugar donde conoció 
este texto. Su pretensión no era otra que defender ante el Papa la inte-
gridad y ortodoxia de su postura teológica. La opción más inteligente 
consistía en hacerlo a partir de las preguntas bautismales de la Iglesia 
romana 44. Las discrepancias son escasas y quedan aún más minimi-
zadas si somos conscientes de que la versión del Panarion de Epifanio 
de Salamina que ha llegado a nosotros se basa en un único manuscrito 
del siglo xi. Principalmente son dos: la omisión de ‘padre’ ( ) 
en el artículo primero y la inclusión de ‘vida eterna’ al final del mismo 
( ) 45. 

Dado que las Apologías de Justino no dan cuenta de ello, es muy 
probable que fuera a finales del siglo ii con el papa Ceferino, cuando 
ya circulara una fórmula fija o ‘símbolo de la fe’ en Roma. Para ello 
son claves las aportaciones de Hipólito y Tertuliano y, en parte, las de 

del British Museum. Fue el obispo Ussher quien así lo utilizó en el siglo xvii. 
El credo aparece al final de Salterio, junto a otras fórmulas en griego. El texto 
coincide de nuevo con el latino de Rufino, a la vez que se distingue en algunos 
detalles del de Basilio de Ancira.

43  Hacia el año 340-341, Marcelo de Ancira se refugió en Roma, protegido 
por el papa Julio I. Preparó su propia apología, explicando a los romanos el motivo 
de su huida (cf. Marcelo de Ancyra, Ep. ad Iulianum, apud Epiph, Haer 72, 2, 
6-3, 4 (Holl/Dummer 257, 21-259, 1 (=Vinzent 126, 8-128, 23). Tras un sínodo 
en Roma en el 342, el papa Julio I escribió a los obispos de Oriente aludiendo 
a este credo, lo que indica el éxito de la formulación de Marcelo (cf. Atanasio, 
Apología contra Arrianos, 32 [PG 25, 302]. Posteriormente, con una versión más 
cercana a Nicea volverá a ser protagonista el obispo de Ancira en el credo que 
aparece en una carta de Marcelo al papa Liberio (352) y de Liberio a Atanasio 
(362) (cf. Vinzent, M., o.c., pp. 283-286). Vinzent, M. (ed ), Markell von Ankyra-
Du Fragmente Dei Brief an Julius von Rom (SVigChr 39, Leiden etc, 1997), pp 2-121.

44  Cf. Kattenbusch, F., Das Apostolische Symbol I, 73. Esta opción de valerse 
de otros credos ya la conocemos en autores como Eusebio de Cesarea (Nicea) o 
Teofronio de Tiana (Sínodo de Antioquía del 341).

45  Kelly ve en esta omisión una maniobra de Marcelo. Su predilección por 
expresiones como ‘dios totopoderoso’ están en coherencia con su teología que 
defiende que la Palabra de Dios no se hizo hijo hasta la encarnación y su único 
engendramiento fue el que tuvo en el seno de la Virgen. Por tanto, los títulos de 
Hijo, Cristo, Jesús, Vida, Camino, etc. tan solo se aplican con propiedad durante 
su estado encarnado. Evitar el término ‘padre’ permite acentuar la unión sustancial 
de Dios (homousios) como mónada indivisible y no como hipóstasis distinta (cf. 
Kelly, J. N. D., o.c., p. 137). 



‘SÍMBOLOS DE LA FE’ COMO ‘EXPRESIONES DE FE BAUTISMAL’ Y COMO... 21

Ireneo. Ahora bien, no podemos obviar que, a parte de la filología y 
de las polémicas frente a las ideas heréticas, existe un desarrollo teoló-
gico del mismo contenido y significado de Dios, expresado en las tres 
preguntas. Nos centramos ahora en dicho contenido, identificando 
cada una de ellas como un artículo del Símbolo de fe definitivo. 

3.1.	 Credos como manifiestos teológicos: El Símbolo Romano.

Más allá de la fecha de composición de la fórmula fija, es im-
portante consignar el contenido de la misma expresado en las tres 
preguntas convertidas ahora en artículos. También hay una gestación 
del contenido teológico que merece ser explicada en diálogo con los 
autores y testimonios del momento. Sin ánimo de ser exhaustivos, 
resulta importante destacar la evolución del significado teológico. 

Artículo 1º: ; in Deum pater 
omnipotentem 

La variable ‘solo o único Dios’, que aparecerá en los credos orien-
tales posteriores, ha suscitado la hipótesis de tratarse de una reacción 
frente al sabelianismo. Sin embargo, las expresiones de fe de Tertulia-
no, Ireneo e, incluso, Justino, de épocas anteriores a la polémica con 
Sabelio, muestran que en occidente no hay tal alusión a unum ( ) 
Deum. Por tanto, esta expresión será un añadido posterior materiali-
zado en Nicea. 

La vinculación del doblete pater et omnipotens a Dios sí tiene un 
recorrido más largo y significativo. En el AT no se conoce tal perí-
frasis. Dios aparece numerosas veces como  
(=Yahvéh Sabáot), incluso como  (=El Shaddai) en 
un solo Dios, Padre todopoderoso. En el NT es frecuente la expresión 
‘Señor, Dios todopoderoso’. Aunque tan sólo hay una recurrencia en 
San Pablo (2 Cor 6,18) 46, es frecuente en muchos pasos de Apocalip-

46  El pasaje concluye con la expresión ‘señor-pantocrator’, título muy frecuente 
para Dios en los profetas. La cita de S. Pablo es precedida por la consideración de 
Dios-padre, uno de los títulos más queridos por el apóstol para referirse a Dios. 
Si comparamos la serie paulina  con la apocalíptica 

, veremos que el significado es muy similar. Para C. 



CARLOS IZQUIERDO YUSTA22

sis 47, pero nunca unido a ‘padre’. Por otra parte, en el escrito joaneo se 
advierte la tendencia de transmitir la pantocratoria al Hijo, Alfa y Omega.

 La primera vez que aparece es en el martirio de S. Policarpo (ca. 
155) 48. Sin embargo, no aparece la mención ‘padre’ en el martirio de 
Apolonio (ca. 185) 49 y sí se conserva el mismo sentido de la pantocra-
toria. Si seguimos a los Santos Padres de los siglos ii y iii, salvo algu-
nas excepciones 50, no aparece la doble mención. Se sigue utilizando 
Dios-pantocrator para expresar la pantocratoria y Dios-Padre en rela-
ción con Jesucristo (sentido trinitario siguiendo el mandato bautismal 
de Mt 28). Esta expresión Dios-Padre es la que dará pie a la interpre-
tación del siglo iv: ‘Padre del Verbo eterno’. Así lo hace Rufino en su 

Capizzi, la cita de 2 Cor es una ‘fórmula hecha’, con clara reminiscencia de la 
Septuaginta: Cf. Capizzi, C., pantokrator, Saggio d’essegesi letterario-iconografico, 
Rome 1964, p. 38. Se suma a esta opinión Bergamelli, F., «Sulla storia del termine 
Pantokrator dagli inizi fino a Teofilo di Antiochia», Salesianum 46 (1984) 444; 
Batut, J. P., Pantocrator. Dieu le Père tout-puissant’ dans la théologie prénicéenne’, Paris 
2009, pp. 36-37. 

47  Son 9 recurrencias: 1,8; 4,8; 11,17; 15,3; 16,7; 19,6; 21,22; 16,14; 19,15. 
El contexto escatológico del escrito con la permanente oposición fieles-infieles, 
justicia-impiedad, puede ayudar a entender las frecuentes series: 

. También en Sant 1,27; 1 Pe 1,2; 2 Jn 3; Jud 1.
48  δοξάζει τὸν θεὸν καὶ πατέρα παντοκράτορα καὶ εὐλογεῖ τὸν κύριον ἡμῶν 

Ἰησοῦν Χριστόν, τὸν σωτῆρα τῶν ψυχῶν ἡμῶν καὶ κυβερνήτην τῶν σωμάτων 
ἡμῶν καὶ ποιμένα τῆς κατὰ τὴν οἰκουμένην καθολικῆς (Martirium Policarpi 19, 2). 
En este caso, unido a Jesucristo (κύριος) para destacar su igual dignidad. De ahí 
el refuerzo con el posesivo ἡμῶν. 

49  El martirio de Apolonio tuvo lugar durante el reinado de Cómodo (ca. 
185). El procesado opone el poder de Dios (pantocrator) al poder temporal de 
cualquier ídolo (autocrator). De ahí que el emperador sea denominado ‘autocrator’ 
(cf. Martyrium Apollonii 8-9). En la parte final del texto vuelve a aparecer tal 
oposición con la profesión de fe trimembre quedando de nuevo manifiesta la 
referencia a Dios como Padre: Dijo Apolonio Εὐχαριστῶ τῷ  θεῷ  μου, Περέννιε 
ἀνθύπατε, σὺν πᾶσι τοῖς ὁμολογήσασι θεὸν παντοκράτορα καὶ τὸν μονογενῆ αὐτοῦ 
υἱὸν Ἰησοῦν Χριστὸν καὶ τὸ ἅγιον πνεῦμα, καὶ περὶ τῆσδε τῆς ἐμοὶ σωτηριώδους 
ἀποφάσεώς σου (Cf. Martyrium Apollonii 46). (cf. Bergamelli, F., «Sulla storia del 
termine Pantokrator dagli inizi fino a Teofilo di Antiochia», Salesianum 46 (1984) 
439-472. Sobre mártires posteriores, ver Capizzi, C., pantokrator, Saggio d’essegesi 
letterario-iconografico, Rome 1964, pp. 54-69; 72-81. 

50  Dialogus Triphonis 139; Adversus Haereses 1,3,6; 2,35,3; 4,20,6; Stromata 7, 
2,7; 7,2,8; 7, 3, 16. 



‘SÍMBOLOS DE LA FE’ COMO ‘EXPRESIONES DE FE BAUTISMAL’ Y COMO... 23

comentario al Símbolo 51 a inicios del siglo v, pero ya está presente en 
las primeras catequesis bautismales de Cirilo de Jerusalén 52 o en los 
diferentes comentarios de la oración dominical: Tertuliano 53, Oríge-
nes 54, Cipriano de Cartago 55, etc. En todos ellos hay una clara inten-
ción: Dios es el Padre y creador de todo gracias a su poder, sabiduría 
y amor por nosotros 56. 

Esta acepción lleva a matizar el significado de Dios-pantocrator, 
tan frecuente en la literatura helenística. Siguiendo a Filón, ‘pantocra-
tor’ es el que lo gobierna todo, el soberano de todo. Por tanto, como 
dirá Orígenes 57, presupone lo creado a las realidades inferiores sobre 
las que gobierna. Será un adjetivo utilizado en polémica contra los 
gnósticos 58. En un segundo momento, ‘pantocrator’ significa ‘todo-
poderoso’ u ‘omnipotente’, tal y como lo entendemos hoy. El mismo 
Orígenes en su Contra Celsum dirá de Dios que ‘puede hacerlo todo, 
es decir, todo lo que se puede hacer sin detrimento de su divinidad, 
su bondad o sus deseos’ 59. Esta versión más filosófica aparecerá en 
autores como San Agustín 60 y tendrá un eco muy importante en toda 
la Edad Media. Dios puede hacer lo que quiere en coherencia con su 
voluntad y sabiduría. No obstante, esta idea se aparta de la anterior de 
Dios como Padre creador, cuya majestad y soberanía son trascenden-

51  Cf. Expositio Symboli 4 (CCL 20, 137s).
52  Cf. Cat 9, 4s (PG 33, 608).
53  Cf. De oratione 2 (CCL 1, 258). R. Braun atribuye la exclusión de pater 

omnipotens del lenguaje tertuliano a la utilización de esta expresión por parte de 
los poetas Virgilio y Lucrecio para referirse al panteón romano (cf. Braun, R., 
Deus christianorum. Recherches sur le vocabulaire doctrinal de Tertullien, Paris 19772, 
pp. 101-102). 

54  Cf. De oratione 22 (Koetschau 2, 346ss).
55  Cf. De dominica oratione 9 y 10 (Hartel I, 272s).
56  Cf. 1 Clementis 19 y 35 (Bihlmeyer 46 y 54); Ireneus Lyonennsis, Adversus 

Haereses 5, 17.1 (PG 7, 1169); 2, 35, 3s (PG 7, 840ss)
57  Orígenes es especialmente relevante porque en él encontramos las dos 

acepciones: Gobierno sobre alguien (cf. De principiis,1, 2,10 (Koetschau 41 s.). 
Este mismo argumento también aparece en apud Tertuliano, Hermogenes III, 1. 

58  Cf. Ireneus Lyonennsis, Adversus Haereses 2, 1,5 (PG 7, 112); 2, 6,2 (PG 
7, 724s).

59  Contra Celsum 3, 70 (Koetschau 1, 262).
60  Cf. Sermón 213 y 214. 



CARLOS IZQUIERDO YUSTA24

tes. Este Padre se ha manifestado de forma especial en la resurrección 
de su Hijo y en la redención del pueblo escogido. 

Por tanto, estando claramente definido el significado de ambos, 
antes de Nicea, la utilización de Dios Padre antocrátor en el artículo 
primero, es una explicitación o énfasis de la pantocratoria de Dios. Esta 
pantocratoria ya se recoge en el concepto Dios, palabra clave para refe-
rirse a la primera persona de la Trinidad, a la que después se añaden 
otras como ‘kyrios’ o ‘padre’ 61 que ayudan a explicitarla. Los diferen-
tes contextos eucológicos, litúrgicos, catequéticos, exhortativos, etc., 
conducen al uso de ‘pantocrator’ como concepto apto para explicar la 
pantocratoria en Dios. No sería extraño que de ahí saltara al Símbolo 
romano de la fe e, igualmente, fuera recogido en el Símbolo de Mar-
celo de Ancira 62.

2. Artículo 2: Cristo Jesús, su único hijo, nuestro Señor.

El núcleo inicial del segundo artículo del antiguo credo romano 
era muy conciso: ‘Cristo Jesús, su único hijo, nuestro Señor’. Es proba-
ble que tanto ‘unigénito’ como ‘señor’ fueran una añadidura posterior. 
La expresión ‘Cristo’ no es un mero nombre, sino que recoge el signi-
ficado más primitivo de ‘mesías’ o ‘ungido’ (mashîah). Así lo recoge S. 
Pablo y así aparece en numerosos pasos de Hechos de los Apóstoles 63. 
Este sabor mesiánico se va perdiendo a medida que el cristianismo se 
va abriendo a la gentilidad. El adjetivo se sustantiviza (‘el Cristo’) y re-
sulta necesario explicarlo a los nuevos creyentes 64. Cirilo de Jerusalén 

61  Cf. Rahner, K., «Dios en el Nuevo testamento. El significado de la 
palabra », Escritos de Teología I, 1964. 

62  Cf. Batut, J. P., Pantocrator. Dieu le Père tout-puissant’ dans la théologie 
prénicéenne’, Paris 2009, pp. 61-65.

63  Cf. Hch 2,36; 5, 42; 18,28. 
64  Este cambio se percibe ya en escritos postapostólicos como 1 Clem 16,1; 

42, 1; 44,3; 49, 1; 54,2; 57, 2 (Bihlmyer 43. 57. 59. 61. 64. 65). También en Justino 
en su Diálogo con Trifón 48ss (EJG 146ss) y Apología 2,6 (EJG 83). Tertuliano, en su 
tratado sobre el bautismo, insiste que después del baño bautismal, el creyente es 
‘ungido’, es hecho ‘cristiano’, es decir, participante en la condición de sacerdotal 
y real de Cristo. Esta ‘unción’ prepara al cristiano para recibir el don pleno del 
Espíritu Santo (cf. De baptismo VIII). En Adversus Praxeam 28 (CCL 2, 1200) explicará 
detenidamente que la palabra ‘cristo’ no es un nombre propio como ‘Jesús’, sino 
accidens nomini res de la acción de ungir (28,1). 



‘SÍMBOLOS DE LA FE’ COMO ‘EXPRESIONES DE FE BAUTISMAL’ Y COMO... 25

en su Cat 4 y Cat 11 explica que el nombre Jesús alude a la salvación 
y el nombre ‘Christus’ hace referencia a un sacerdocio supra-humano 
porque no ha sido conferido por los hombres, sino por la unción con 
el Espíritu Santo 65. 

El término ‘unigénito’ ya viene recogido en los textos neotesta-
mentarios de Heb 11, 17 o Lc 7,12, aunque es el evangelista Juan el 
único que lo refiere a Cristo 66. Se trata de acentuar su unicidad tanto 
en la filiación como en la intimidad y conocimiento del Padre. La 
expresión continúa en los escritos del siglo ii 67, anteriores a S. Ireneo, 
autor que identifica ‘monogenes’ con el Verbo, insistiendo frente a los 
gnósticos su unidad con el Jesús histórico, que murió y resucitó por 
nosotros 68. El uso por parte de Ireneo nos puede llevar a pensar que 
el término ya estaba en las preguntas bautismales hacia el año 170. Su 
inclusión en el símbolo de la fe en época temprana vincula la relación 
de filiación a un momento precósmico, no sólo al momento histórico, 
tal y como se dice tantas veces. Por tanto, en el Credo Romano ya 
aparece la identidad entre el hijo de María y el Hijo preexistente. 

La expresión ‘hijo’ muestra la pretensión de Jesús de revelar que 
era ‘Hijo de Dios’. Es relativamente frecuente en los evangelios (Mc 
13,32, Lc 10,21; Mt 11,25) y así quedó plasmado en la doctrina y pre-
dicación cristiana, tal y como recoge S. Pablo (1 Cor 12, 13). Es S. 
Pablo quien muestra que el creyente, lleno del Espíritu Santo, exclama 
‘ven, Señor Nuestro’ (1 Cor 16,22) 69. Como ya hemos dicho, ‘kyrios’ 
es el término griego por el que los LXX tradujeron la voz ‘Yahvé’.

65  Así lo interpretan algunos autores como Rufino o de Pedro Crisólogo 
(cf. Comentario al Símbolo 6 (CCL 20, 141).

66  Cf. Jn 1,14.18; 3,16.18; 1 Jn 4,9. 
67  San Ignacio recoge la expresión ‘su único Hijo’ ( ) (cf. 

Ignatius Antiochenus, Rom. Praef (Bihlmeyer 96); Iustinus, Dialogus Trif. 105, 
(EJG 221), Martyrium Policarpi 20,2 (Bihlmeyer 131); Epistula ad Diognetum 10 
(Bihlmeyer 147). 

68  Cf. el uso del término es muy abundante, dada la apropiación que hicieron 
del mismo los valentinianos (cf. Adv. Haereses 3,16,1; 1, 10, 3)

69  Esta expresión griega traduce la oración aramena Maranatha. San Pablo 
utilizará otras expresiones como ‘mi Señor’ (Flp 3,8) o ‘nuestro Señor’ (Rm 15,30; 
16,18; 1 Cor 1,2). Sin embargo, esta expresión no aparece en la Tradición Apostólica 



CARLOS IZQUIERDO YUSTA26

La añadidura cristológica posterior, con referencia al nacimiento 
del Señor por obra del ES, pasión, glorificación y segunda venida’ ya 
estaba en muchos de los kerigmas cristológicos de la época apostólica. 
Su inclusión en el símbolo de la fe tal vez respondía a una reacción 
antidoceta 70 o antignóstica, si nos fijamos en S. Ireneo 71, pero no solo 
debemos quedarnos con esta opinión. Estos mismos autores, al igual 
que Justino, también lo emplean en otros contextos no necesariamen-
te polémicos. Más aun, coinciden en la referencias a la segunda veni-
da o el juicio, temas que no eran especialmente polémicos. 

Sobre la alusión a la Virgen María, ya encontramos referencias 
en S. Ireneo, pero sin mencionar al Espíritu Santo. Los Padres del 
siglo ii no tenían muy clara la identidad del Espíritu Santo en la en-
carnación 72. Va a depender mucho de influjo recibido por la teología 
del Logos 73. No obstante, la presencia en tantos teólogos deja clara la 
profusión de un kerigma cristológico-pneumatológico. 

Sobre la mención de Poncio Pilato, ya tenemos alusiones en 1 
Tim 6,13 y aparecerá en los autores que venimos estudiando 74. La 
mención del procurador romano no tiene otra finalidad que fijar el 
momento histórico de la salvación. Otros autores mencionarán a per-
sonajes como Herodes o el emperador Tiberio César 75. Igualmente 
la mención de la sepultura, sobre la que insisten tanto los Evangelios. 

ni en los escritos de Tertuliano. Para J. N. D. Kelly este dato es un motivo para 
pensar que se trata de un añadido posterior (cf. Kelly, o.c., 175).

70  Cf. la insistencia de S. Ignacio de Antioquía en la vida encarnada del 
Hijo de Dios (cf. Trall 9, Smyrn 1, 1-2 (Bihlmeyer 95.106). 

71  Cf. Adversus Haereses 3,11,3 (PG 7, 882).
72  San Justino, p. ej., identifica al Espíritu con el Logos al comentar Lc. 1, 

35 (cf. Apol. 1, 33 [EJG 49]). Frases similares encontramos en Ireneo, Epideixis 
71, 97 (Robinson 131s. 149); en Tertuliano, Adv. Praxeam 26 s [CCL 2, 1196s], 
Hipólito de Roma, Cont. Noet., 4.16 (Nautin 2343. 259-261). 

73  Algunos teológos como los papas Ceferino y Calixto se mostrarán contrarios 
a principio del siglo iii. 

74  Cf. Ignacio de Antioquía (Magn. 11; Trall. 9; Smyrn. 1 [Bihlmyer 91. 95. 
106]; Justino de Roma (Apol 1, 13.61; 2, 6; Dialogus Trif. 30. 76. 85 [EJG 34. 71. 
120. 186. 197]; Ireneo de Lyón (Adv. Haer 2, 32, 4; 3, 4, 2 3,12,9 5,12,5); Tertuliano 
(De virg. vel. 1 [CCL 2, 1209].

75  Cf. Justino de Roma, Apol., 1, 13 (EJG 34). 



‘SÍMBOLOS DE LA FE’ COMO ‘EXPRESIONES DE FE BAUTISMAL’ Y COMO... 27

Se trata de una mención, no para reforzar la idea de la muerte de 
Cristo, sino para dar tiempo al preludio de su resurrección. De ahí la 
referencia al descenso a los infiernos, alusión que ayudaba a explicar la 
enigmática referencia 76. 

Las cláusulas siguientes, antes de la mención al Espíritu Santo, re-
cogen textos neotestamentarios muy utilizados en la actividad misio-
nal de los cristianos. Al tercer día resucitó de entre los muertos, subió 
a los cielos y está sentado a la derecha de Dios Padre (1 Pe 3,22) 77. De 
nuevo una referencia al Sal 110, 1: ‘El Señor dijo a mi Señor’. 

Artículo 3: En el Espíritu Santo…

Este artículo recoge la profesión de fe en el Espíritu Santo (in 
Spiritu Sancto) y lo que podrían ser sus efectos en la vida cristiana: 
comunidad de salvados (sancta como Dios), el perdón de los pecados, 
que produce el bautismo y la resurrección de la carne.

A priori, sorprende encontrar elementos de la creación, seguidos 
de credere in (+ ablativo). Algunos autores como Rufino 78 o Fausto de 
Riez 79 ya se ocuparon en mostrar que ‘in’ tan sólo afectaba al ES, de 
la misma manera que afectaba a Dios Padre y Dios Hijo. Por tanto, 
la dimensión divina del ES no podía afectar de la misma manera a la 
Iglesia. 

Sobre el motivo de su entrada en el símbolo de la fe romano, 
debemos fijarnos en los teólogos del siglo ii para comprobar la inci-
piente pneumatología (ej. Hermas o s. Justino 80). Clemente Roma-
no considera ya al espíritu como persona divina y distinta 81. Para 
Ireneo de Lyon será una de las dos manos de Dios con las que creó 

76  Así lo explica Rufino en su Comm. in symbol. Apost 16 (CCL 20, 152s). 
77  También mencionas este texto Rom 8, 34; col 3,1; Ef 20; Hebr 1.3.13; 

Hch 2,31; 5,30s; 7,55, etc. 
78  Cf. Exp. Symboli 33-34 (CCL 20, 169-170). 
79  Cf. De Spiritu Sancto 1, 2 (CSEL 21, 103S). 
80  Cf. Apol., I, 6.13. También en autores como Atenágoras (Leg. pro Christ. 

10 (EJG 29. 34. 325)
81  Cf. Ad Cor 46, 6; 58,2 (Bihlmeyer 60. 66). 



CARLOS IZQUIERDO YUSTA28

el mundo 82. En cualquiera de los casos, a pesar de la incipiente teo-
logía, la homotimia expresada en las preguntas bautismales dejaba 
bien clara la divinidad el ES. De ahí que su inclusión en el Credo 
Romano responde no a la copia de la doctrina de un teólogo, cuanto 
a la praxis bautismal generalizada: el catecúmento que respondía a 
la tercera pregunta bautismal no podía olvidar que el Espíritu Santo 
es el que santifica la fe de la comunidad y la ilumina en el con el 
conocimiento de la verdad 83. Lo mismo siendo el que anuncia la 
venida y la vida del Salvador 84.

Resulta fácil relacionar al Espíritu Santo con las cláusulas res-
tantes sobre la Iglesia, perdón de los pecados y vida eterna, incluso 
podemos presentarlas a priori como los frutos del Espíritu en acción. 
Para algunos autores del siglo ii, la Iglesia es la encarnación del ES 85. 
S. Ignacio deja la célebre expresión ‘donde está la Iglesia, está el Espí-
ritu de Dios y viceversa’ 86. El perdón de los pecados o la vida eterna 
son, igualmente, consecuencias de la acción del ES. Pero, ¿por qué 
fueron incluidos estos contenidos en los símbolos de la fe, en concreto 
en el Símbolo Romano? En las preguntas bautismales de los primeros 
siglos no aparecen tales contenidos. No hay rastro de ellos en Justino, 
Ireneo. Algunos autores vieron en la confrontación de Tertuliano y 
Marción un primer atisbo 87, pero resulta complicado ubicar esta cita 
en un contexto bautismal. ‘Ecclesia’ traduce el hebreo qahal, título 
dado al pueblo elegido de Israel reunido con el Señor 88. Se trata de 
una visión institucional de la iglesia que encontraremos en autores 
como Justino, Ignacio o Policarpo. La Iglesia es una sociedad extendi-
da por todo el mundo a diferencia de las sectas (S. Ireneo). 

82  Cf. Adv. Haereses 4, praef. 4; 4, 20, 1
83  Cf. S. Ireneo, Adv. Haereses 4, 33, 7; Tertuliano, De praescriptionibus 14; 

Adversus Praxeam 2 (CCL 1, 198; 2, 1160). 
84  Cf. San Justino, Apol., I, 13.61 (EJG 34. 71); Ireneo, Epideixis 6 (Robinson 

75). 
85  Cf. Hermas, Sim. 9, 1,1ss; Vis., 3, 1-13 (GCS 48,76; 7-19); 2 Clem 14 

(Bihlmeyer 77s). 
86  Cf. Adv. Haereses 3, 24, 1. 
87  Cf. Se hace referencia a la Iglesia ‘en la que hicimos nuestra promesa’ (in 

quam repromisimus sanctam ecclesiam) (Adv. Marcionem 5, 4 (CCL 1, 673). 
88  Cf. la opinión de J. Y., en JTS 49 (1948), 130ss. 



‘SÍMBOLOS DE LA FE’ COMO ‘EXPRESIONES DE FE BAUTISMAL’ Y COMO... 29

Es probable que a mediados del siglo ii, se uniera la expresión 
‘sancta’, artículo reservado a Dios en el Antiguo Testamento 89. Esta 
expresión de Ef 5,27 o de 1 Pe 2,9 se va a prodigar en las cartas de san 
Ignacio o en el Martyrium Policarpi 90. Para Justino de Roma la Iglesia 
es santa por haber sido elegida por Dios, porque fue predestinada a la 
herencia gloriosa y en el ella habita el ES 91. Ireneo, en claro contexto 
polémico, insistirá en la Iglesia como lugar de salvación y de la ver-
dad 92. Es el ella donde se puede recibir, de forma exclusiva, al ES 93. 
De esta manera, poco a poco, se introduciría de forma normal en el 
Símbolo, tal y como recoge el tratado anti-gnóstico titulado Epistula 
Apostolorum. 

Si seguimos con el ‘perdón de los pecados’, después de la referen-
cia a la Iglesia, observamos que esta expresión no aparece en contexto 
bautismal hasta De Baptismo  94 de Tertuliano. El africano pregunta 
de forma retórica por qué Jesús no bautizó: ¿lo habría hecho para 
perdonar pecados? ¿En su nombre o en nombre del ES? En la Epis-
tula Apostolorum también se menciona el perdón de los pecados, lo 
mismo que en las Constituciones Apostólicas 95. Independientemente de 
la mención, el bautismo aparece desde los primeros momentos como 
momento objetivo de perdón de pecados 96. La evolución de los escri-
tos hacia una cierta identificación entre bautismo y perdón de peca-
dos 97 es muy probable que ya estuviera en las cláusulas de los credos 

89  Cf. Ex 19,6; Dt 7,6; 26,19; Is 4,3; 1 Mac 10,39.44; Sab 18,19. 
90  Cf. Trall., proemium; Martirium Policarpi proem (Bihlmeyer 92.120). 
91  Cf. Dialogus Triphone 119 (EJG 237). Curiosamente en este texto tan 

elogioso no aparece la expresión ‘ecclesia’, sino ‘pueblo escogido por Dios’. 
92  Cf. Adv Haereses 4, 33, 7.
93  Cf. Adv. Haereses 1, 16,3. 
94  Cf. De Baptismo 11, 3 (CCL 1, 286). Tertuliano utiliza la preposición ‘in’ 

para acentuar el sentido final: In paenitentiam? In peccatorum remissionem? In Ecclessiam?
95  Cf. Const. Apost. 7, 41,7 (Funk I, 446). 
96  Así lo recoge Pedro en Hch 2, 38. Cf. tb. Hermas, Mand 4, 3,1 (GCS 

48,28) o Justino, la Apol 1, 61 (EJG 70) o la Carta a Bernabé 11 (Bihlmeyer 24).
97  En cierta manera, así sucede en la Traditio Apostolica 19, 2. Esta era la 

percepción del catecúmeno, sin embargo, en este mismo escrito no aparece recogida 
en la tercera pregunta (cf. Traditio Apostolica 21)



CARLOS IZQUIERDO YUSTA30

bautismales, antes de las grandes controversias sobre el perdón de los 
pecados graves en la época del papa Calixto y Cipriano de Cartago. 

La ‘resurrección de los muertos’ siempre fue una cuestión de gran 
importancia en los primeros siglos. Salvo por algunas sectas, la afir-
mación nunca se puso en cuestión, pero sí se discutió sobre el cuerpo 
con el que habríamos de resucitar 98. En el siglo ii, Ireneo se tuvo que 
emplear a fondo contra los gnósticos y sus tesis peyorativas sobre la 
materia. La salvación afecta a todo el hombre, alma y cuerpo, repe-
tirá 99. Lo mismo Tertuliano en su tratado De resurrectione mortuorum. 

Así concluye el Credo Romano y su gestación. Como hemos po-
dido comprobar se trata de un desarrollo de las verdades fundamen-
tales sobre Dios Padre, sobre Cristo Jesús, su Hijo, y sobre el Espíritu 
Santo, a la vez que se hace eco de las cuestiones tratadas por los dife-
rentes autores de los siglos i y ii.

4.	S ímbolos de la fe como ‘pruebas teológicas de fe’

Antes de llegar al siglo iv, los credos habían tenido un carácter 
local, vinculado a las catequesis bautismales y al mismo rito del bau-
tismo. También era posible escuchar o profesar el credo en las euca-
ristías. En el siglo IV, estos formularios tienen una autoridad muy 
superior, marcada por su carácter de ‘acuerdo solemne en materia de 
fe’. Esta autoridad queda ratificada en su segunda formulación, esta 
negativa, conocida como ‘anatema’. No son formulaciones de fe que 
suplanten a las de los catecúmenos, sino que recogen las controversias 
teológicas del momento. Su autoridad está avalada por el consenso 
de los obispos, que someten su autoridad local a otra de carácter más 
sinodal y universal. 

Hasta ahora se hablaba de ‘reglas de fe’ o ‘canon de la verdad’, 
a la que se sometía el catecúmeno para evitar cualquier error de las 

98  Cf. Clemente Romano, Ad Corintios, 24-26 (Bilhmeyer 49ss); Ep. Barnabas 
5, 6s; 21,1 (Bilhmeyer 75.15.33)

99  Cf. Son muchos los pasajes, sirva una muestra: Adv. Haereses 1, 22,1; 1, 
27, 3; 5, 2,2. 



‘SÍMBOLOS DE LA FE’ COMO ‘EXPRESIONES DE FE BAUTISMAL’ Y COMO... 31

sectas 100. Su uso estaba reducido al contexto litúrgico. Sin embargo, 
ya se dan ejemplos de uso como ‘testimonio de ortodoxia’ 101. Poco 
a poco, este segundo uso toma cuerpo y se impone en la acepción 
de ‘Símbolo de la fe’, hasta llegar a su máxima expresión en Nicea, 
donde se aprecia claramente que la estructuración de los tres artículos 
de fe responde a este nuevo fin de ‘prueba de la fe’. Más aún, su no 
aceptación supone ‘anatema’. Expresión totalmente novedosa en la 
Iglesia Universal, pero que se convertiría en frecuente como recuerda 
el sínodo de Antioquía, que condenó a Pablo de Samosata en el año 
268 102. Mucho más evidente fue lo ocurrido en Antioquía en el 325, 
presididos por Osio de Córdoba. Los 59 obispos reunidos condenaron 
las tesis arrianas y publicaron una declaración de fe con sus ‘anate-
mas’ 103. Esta declaración, no firmada por Eusebio de Cesarea, Teodo-
to de Laodicea y Narciso de Neronias, preparaba el camino a Nicea. 
Ya en el Concilio, Eusebio defendió su declaración de fe, aludiendo a 
que era la que le habían enseñado en el catecumenado y la que había 
profesado en su bautismo 104. Elude en todo momento su expresión 
favorita ‘hipóstasis’. Tanto emperador como asistentes mostraron su 
acuerdo, a la vez que insistieron en que se añadiera ‘homoousios’ 105, 
anticipo de lo que sería el Símbolo de fe que conocemos por los escri-
tos de Atanasio. 

100  Cf. Canon 9 (8) del Concilio de Arles (314) en el que se insiste que se 
pregunte el symbolum a los herejes que quieran pertenecer a la Iglesia (cf. CCL, 
148, 10-11). 

101  Cf. La carta de Arrio a Alejandro de Alejandría, recogida en su De 
Synodis 16 (Opitz, AW II, 243). Igualmente la carta de Atanasio a Alejandro de 
Bizancio (cf. Teodoreto, Hist., Eccl., 1, 4, 46ss). 

102  Los obispos insisten en la declaración de fe ( ) y 
en apartar de la Iglesia a quien no lo suscriba (

).
103  Cf. Copla de lo escrito por el Concilio de Antioquía, 8-13 (Ayán, J. J., et 

al., Osio de Córdoba. Un siglo de la historia del Cristianismo, pp. 129-131). Tomado 
de Opitz, AW III, pp. 36-41. Los anatemas enmendaban una por una las tesis de 
Thalia de Arrio (cf. Kelly, o.c., p. 253).

104  Cf. Es recogida por Atanasio al final de su De decretis Nicaeae synodi, 33, 
4-5 (cf. H. G. Opitz, AW II.I, 1-45). También los recoge Sócrates, Hist. Eccle. 1,8 
y Teodoreto, Hist. Eccl., 1,12. 

105  Cf. De decretis Nicaeae synodi , 33, 4. 8.12-13. 



CARLOS IZQUIERDO YUSTA32

4.1.	 El Símbolo de fe de Nicea.

El símbolo de Nicea no es más que el recogido en la carta de Eu-
sebio de Cesarea más los anatematismos 106. De él surgirían muchas 
copias y traducciones al latín. 

¿Qué relación hay entre los dos credos? Desde el punto de vista 
del estilo: 

–	 La carta de Eusebio de Cesarea expresa algo más que un credo 
local de Cesarea.

–	 Desde el estilo literario aparece una deformidad importante 
entre las alusiones antiarrianas y el resto de las claúsulas. 

–	 El texto parte de un símbolo de la fe de la zona siro-palestinen-
se, al que se añade el ‘homoousios’ y las tesis antiarrianas.

–	 La reacción de Eusebio probablemente tenga que ver no en los 
cambios Hijo-Logos o en el añadido ‘homoousios’ incoado por 
el emperador, sino en todas esas referencias antiarrianas que 
modifican el estilo del símbolo.

–	 Hoy se tiende a eliminar la tesis de Hort-Harnack-Kidd… que 
hablan de un símbolo de Nicea, simplemente sustituto del tex-
to de Eusebio. 

Esto corresponde al estilo, pero ahora vamos a la teología tanto 
de Eusebio como de los arrianos y de Nicea. Son muchos los estudios 
sobre la procedencia de las expresiones de la primera cláusula. Al-
gunos lo ponen cerca de Alejandro de Nicomedia. En la base de la 
teología de Arrio están los siguientes elementos: 

1.	 La trascendencia y perfección absolutas de Dios, de Dios Pa-
dre. Ambas son incomunicables, dado que la comunicación 
supondría división o sujeción al cambio. Participar de la na-
turaleza divina supone la existencia de varios dioses, mientras 
que Dios es único por definición. 

106  Esta es la opinión transmitida por Hort-Harnack, incluso B. J. Kidd 
(1932) que ha llegado hasta nuestros días y hoy no es aceptable. Volveremos de 
nuevo sobre el tema al comentar el Símbolo Constantinopolitano.



‘SÍMBOLOS DE LA FE’ COMO ‘EXPRESIONES DE FE BAUTISMAL’ Y COMO... 33

2.	 Por tanto, cuanto existe tiene que haber comenzado a existir 
gracias a un acto creador. Dios creó su Palabra, el Logos es 

 al que el Padre dio existencia. Es criatura 
entendida como ‘primogénito de toda creación’ (1 Cor 1, 15), 
luego hubo un tiempo en el que no existía. Dios Padre es 

 mientras que el Hijo es  (‘engen-
drado fuera del tiempo’) o  (‘antes del 
tiempo’) 107.

3.	 El Verbo no puede conocer de forma perfecta al Padre porque 
siendo el Hijo finito, es inefable para él 108. 

4.	 El Verbo es susceptible de cambiar y de pecar (
), aunque por propia voluntad se mantuvo inmuta-

ble e impecable 109.

Asumidas estas cuatro cláusulas cabe preguntarse de qué manera 
entendían los arrianos la relación entre el Padre y el Logos. Una y 
otra vez jugaron con los conceptos ‘engendrado’ ( ) y ‘contin-
gente’ ( ), término no aplicable al Hijo. El problema de toda la 
confusión residía en que los arrianos seguían hablando de trinidad o 
de tríada divina consistente en ‘tres hipóstasis’ 110, pero esas hipósta-
sis eran tres seres absolutamente distintos, es decir, no compartían la 
misma sustancia. La conclusión es que el Padre era verdadero Dios, 
pero las otras eran dividan en sentido meramente figurado. 

107  Según H. G. Opitz, esta doctrina ya sería pública en el año 320 (cf. 
AW III, 1, p.12). R. Willians no lo ve tan claro en su estudio Arius. Heresy and 
Tradition, Cambridge 2001, 49. La doctrina es recogida en varios registros de dos 
cartas de Arrio, una a su amigo Eusebio, obispo de Nicomedia, y otra, al obispo 
de Alejandría: Carta a Eusebio de Nicomedia (Opitz, Urk, 1) Epifanius, Panarion 
69, 6; Atanasius, De Synodis 16,2; Carta de Arrio y sus seguidores a Alejandro de 
Alejandría (CPG 2128, 5), Epifanius, Panarion 69,7,2-8,5. Incluso la traducción 
latina en Hilario de Poitiers, De Trinitate IV, 12-13 (VI, 5-6). 

108  Epistula ad episcopos Aegipti et Libyae 12; Cf. Atanasius Alexandrinus, 
Oratio contra Arrianos 1,6; De synodis 15; Sócrates, Hist. Eccles.1,6. 

109  Atanasius Alexandrinus, De Synodis 16, 2. Esta fue una de las acusaciones 
contra los arrianos, a pesar de que ellos insistieron una y otra vez que Cristo 
conservó siempre por propia voluntad su perfección moral.

110  Atanasius Alexandrinus, De Synodis 16, 2.



CARLOS IZQUIERDO YUSTA34

4.1.1. Réplica del Concilio de Nicea a las tesis arrianas. 

Todas las partes admitían la expresión ‘unigénito’, sin especial di-
ficultad de significado. Sin embargo ‘de la misma sustancia del Padre’ 
era el punto de fricción ( ). 
Esta expresión se añadió después para explicar el cómo del ‘uni-
génito’. Los arrianos defendían que el Hijo había sido creado de la 
nada por voluntad expresa del Padre, mientras que los Padres Ni-
cenos insistían en la participación plena de la sustancia del Padre. 
La expresión ‘omoousios to patri’ ya era conocida desde Teognosto 
y rechazada tanto por Arrio 111 como por sus defensores 112. Este 
es el motivo por el que se incluyó la cláusula antiarriana ‘Dios ver-
dadero de Dios verdadero’ 113 para demostrar la unicidad absoluta 
de Dios. Por el contrario, los arrianos defendían la unicidad desde 
Jn 17,3: conocimiento o acercamiento al Dios verdadero. El acento 
por tanto, está en el significado de ‘verdadero’: ¿se refiere a la ousía 
divina o se refiere a la voluntad divina? Nicea insiste en lo prime-
ro; los seguidores de Arrio insistirán en lo segundo generando un 
problema que aflorará después: el tiempo en Dios, marcado por la 
voluntad.

111  Cf. Ibíd., 15.
112  Es el caso de Eusebio de Nicomedia (cf. Atanasius Alexandrinus, 

Oratio contra Arrianos 1,6). 
113   La relevancia está en el adjetivo 

‘verdadero’. Los arrianos consideraban dios a Jesucristo como ‘dios verdadero’, pero 
su divinidad no venía ‘de Dios’, de la ‘ousía divina’ (participación), sino de la gracia 
o voluntad divina (decisión). De ahí que no fuera ‘verdadero Dios’, consustancial al 
Padre. Su ousía es totalmente diferente a la divina ( ) porque ha 
sido creada de la nada. Se parece más a las criaturas que a Dios. porque ha sido creada 
de la nada. Se parece más a las criaturas que a Dios. Atanasio denunciará una y otra 
vez el juego de palabras:    

 
 
  
 

 (Atanasius 
Alexandrinus, Or. ad Afros episcopos, 5, 4 (Brennecke, H. C.; Heil, U., and 
Stockhausen, A. von, Athanasius: Werke, II).



‘SÍMBOLOS DE LA FE’ COMO ‘EXPRESIONES DE FE BAUTISMAL’ Y COMO... 35

4.1.2.	 La expresión ‘engendrado, no creado’ es claramente una referencia  
antiarriana. 

Al igual que la divinidad nunca pudo existir sin su Verbo o sin su 
Sabiduría, el Padre nunca pudo existir sin su Hijo. Hijo y Padre han 
coexistido desde la eternidad. Esta ‘akolouthía’ que ya encontramos 
en Orígenes no fue suficiente para los Padres Nicenos y fue necesario 
añadir ‘omoousios to patri’. La expresión plasmaba explícitamente 
que el Hijo y el Padre compartían la misma sustancia. Lo que perte-
necía al Padre pertenecía al Hijo. El término, sin embargo, no tuvo 
buena acogida. Aparte de ser ajeno a los textos inspirados de la Sa-
grada Escritura 114, algunos vieron en él un cierto materialismo por la 
idea de ‘compartir’ 115 o, tal y como hicieron después los semiarianos 
de Ancira (358), dejaron constancia de que la expresión violaba los 
acuerdos antimonarquianos del año 268 en Antioquía, en la condena 
de Pablo de Samosata. 

Tras la explicación del homoousios conviene acercarnos un mo-
mento al punto más conflictivo de los anatematismos. Después de ra-
tificar la condena a las tesis arrianas, uno de los anatematismos identi-
fica ‘hypóstasis’ con ‘ousía’ ( ). Los 
conflictos por esta equivalencia fueron interminables y su clarifica-
ción no llegó hasta el año 362 en el que ‘hypóstasis’ pasó a significar 
la individualidad de cada una de las formas de existencia de la esencia 
divina o ‘ousía’ 116. 

114  Atanasio dirá unos años más tarde que aunque el término no aparece en 
la SE, sí su sentido (τὴν ἐκ τῶν γραφῶν διάνοιαν ἔχουσι) (cf. De decretis Nicaenae 
Sinodi, 21,4 [Opitz, AW II.I. 25-26]. Normalmente, Atanasio utiliza 

 para referirse al significado y  o  para referirse al término. 
115  Así lo recoge Atanasio en De Synodis 45 (Opitz, AW II, 269). Los Padres 

de Antioquía interpretaron a Pablo de Samosata en el año 268 con un sentido 
materialista, algo que el condenado negaba rotundamente insistiendo que la naturaleza 
divina era indivisible y, por tanto, el Hijo debía tenerla de forma completa. Cuando 
Atanasio escribe De Synodis (ca. 360), trata de explicar la aparente contradicción 
entre el Sínodo de Antioquía y el Concilio de Nicea, abogando por una comprensión 
del contexto de cada uno de ellos (Cf. De Synodis 44-46 [Opitz, AW II, 269-271]. 

116  ‘Hypóstasis’ se desvió de su etimología (  = ‘subyacer’), sus
ceptible de entenderse como ‘sustrato’ (=ousía) para designar la diferencia individual. 
‘Ousía’ mantuvo su significado original, basado en su etimología.



CARLOS IZQUIERDO YUSTA36

¿Por qué tantas reticencias a ‘homoousios’? 

Tanto Eusebio de Cesarea como Atanasio se mostraron reacios 
a su uso. Incluso Atanasio sugería una expresión alternativa (

). Tratándose de un término tan polisémico 117 era lógica 
la confusión en la teología. Durante la mayor parte del período pa-
trístico se utilizó ‘ousía’ e ‘hipóstasis’ con un significado similar (‘sus-
tancia individual’). ‘Homoousios’ aparece en filósofos como Plotino o 
Porfirio 118 para describir la semejanza entre dos seres separados. Esta 
idea de semejanza aparece también en los autores cristianos como 
Tertuliano (traduce por consustantialis 119) o Ireneo para aludir a los se-
res que pertenecen a una misma familia. El mismo Orígenes se refiere 
a las personas trinitarias para decir que existe en ellas una ‘communio 
substantiae’ entre el Padre y el Hijo 120. Ahora bien, ¿de dónde venía 
este uso su relacionado con la existencia? Las miradas se dirigen in-
mediatamente hacia Orígenes 121, especialmente desde la polémica de 
los dos Dionisios. Dionisio de Alejandría trata de explicar la relación 
entre Padre e Hijo como entre la semilla y la planta. Se trata de un 
término que no aparece en la SE, pero sí su sentido ‘tener una ousía 
común’. 

117  El término se puede interpretar desde Aristóteles (ousía primera (o 
individuo) y ousía segunda (o universal) o desde los estoicos, para que quien 
tiene un carácter material.

118  Cf. Plotinus, Enneadas 4, 7,10; Porfirius, De abstinentia 1, 19. 
119  Cf. Adv. Hermog 44; Adv Valent., 12.18.37 (CCL 1, 433; 2, 764. 767. 768).
120  Cf. Fragmentum in epistula ad Heb (PG 14, 1308). El punto de referencia 

en Sab 7,25. Homousios alude a la misma sustancia del cuerpo del que viene como 
emanación (aporrhoia) o vapor. Tiene un claro sabor estoico y sentido material 
(=partición de la sustancia) y así lo interpretaron los arrianos.

121  R. P. C. Hanson ya estudió esta posibilidad mostrando que Orígenes 
no había empleado este término para expresar la generación del Hijo. Su segunda 
hipótesis es Eusebio de Cesarea en su Praeparatio y Demonstratio Evangelica. El 
obispo de Cesarea tampoco parece usar esta expresión. Su opción sería más por 
la expresión  o por 

 (Demonstratio Evangelica V, I, 21). Sí aparece en la traducción de Rufino de la 
Apología de Orígenes, escrita por Pánfilo, y criticada por Jerónimo de Estridón (cf. 
Migne, J. P., PG XVII, 580) También haciendo referencia a Sab 7,25 (ibíd., 581) 
(cf. Hanson, R. P. C., Did origen apply Word Homoousios to the Son?, en ‘Epektasis’, 
294-303.



‘SÍMBOLOS DE LA FE’ COMO ‘EXPRESIONES DE FE BAUTISMAL’ Y COMO... 37

Después de todas estas reticiencias, ¿cómo se pudo incluir en el 
símbolo de fe? Durante un tiempo, apoyándose en Eusebio de Ce-
sarea, se insistió que fue la postura del emperador Constantino, a la 
vez que una reducida delegación occidental que puso objeción al tér-
mino. Fue la manera de zanjar una cuestión que afectaba a un grupo 
concreto de eclesiásticos y que, poco a poco, se fue desinflando. Años 
después, en el Concilio de Sárdica (343), S. Atanasio convenció a sus 
colegas para que no redactaran otro símbolo de fe diferente a Nicea. 
Así se hizo, sin alusión al ‘homoousios’ 122. El mismo Atanasio, gran 
defensor de Nicea, se mostraba cauto en el empleo de esta palabra 123. 
En definitiva, el Concilio de Nicea se había celebrado para condenar 
el arrianismo y así permanecía su autoridad. Si los eclesiásticos tenían 
reparo en citar el símbolo, no así los anatemas que circulaban con 
normalidad para referirse a la condena. En un caso u otro, el efecto 
era el mismo.

4.2.	Continúan los Símbolos de la fe como reacción frente al 
Niceno

4.2.1. Concilio de la Dedicación 124

Celebrado en Antioquía el verano del 341. Los cuatro símbolos 
de la fe presentados se desentendieron del homoousios antiarriano, op-
tando por una formulación de claro matiz bautismal. Son tiempos del 
emperador Constante y Constantino, gran defensor del término, ha 

122  Atanasius, Tomus ad Antiochenos 5. 
123  Así lo muestran sus escritos, donde apenas aparece hasta la llegada de 

De sententia Dionysii y De decretis synodi, hacia el 350. Kelly contempla la posibilidad 
de que Atanasio tratara de obviar la expresión hasta los 347-350, optando por 
otras más asequibles para su auditorio (cf. Kelly, o.c., pp. 310-311). 

124  Antes de este concilio, había tenido lugar del de Tiro (335) con la 
deposición de Atanasio, y el de Constantinopla (336) con la deposición de Marcelo 
de Ancira. Constantino, poco antes de morir, permitió volver a ambos a sus sedes. 
El papa Julio I readmitió a ambos a la comunión en el 340/341. El Concilio de la 
Dedicación surge como reacción de los obispos antioquenos frente al papa Julio 
I. Para Atanasio la intención de los 90 obispos ‘eusebianos’ (97 según Hilario) 
es reafirmar la herejía arriana (Athanasius, De synodis, 22 ss); sin embargo, para 
Hilario de Poitiers no tiene otro fin que reaccionar contra el sabelianismo (Hilario 
de Poitiers, De synodis, 32). 



CARLOS IZQUIERDO YUSTA38

muerto. Tras las fórmulas de fe hay un claro ataque a Marcelo de An-
cira que afirmaba que el Hijo volvería a la mónada divina, tras cum-
plir su cometido en la tierra: ‘reinar hasta que haya puesto todos sus 
enemigos bajo sus pies’ (1 Cor 15,25). Tanto los obispos antioquenos 
como Atanasio se mostraban fieles a Nicea, pero reticentes a la dura 
condena al arrianismo. Frente a Marcelo de Ancira defendían al Hijo 
como rey y Dios desde siempre y por siempre. 

En el contexto del Concilio de la Dedicación, pero fuera de la 
asamblea, Teofronio de Tiana propuso una fórmula que destacaba al 
Hijo como ‘hipóstasis’ (ὄντα πρὸς τὸν θεὸν ἐν ὑποσ-τάσει), queriendo 
insistir frente la los sabelianos que no era una mera función del Pa-
dre 125. Otro de los credos fue el llamado de Luciano de Antioquía, 
con una profesión bautismal muy típica de oriente, pero con impor-
tantes añadidos de la Sagrada Escritura y el añadido de los anatemas. 
Es el Símbolo de fe del concilio con una condena rotunda del arria-
nismo (λέγων ἢ χρόνον ἢ καιρὸν ἢαἰῶνα ἢ εἶναι ἢ γεγονέναι πρὸ τοῦ 
γεννηθῆναι τὸν υἱόν, ἀνάθεμα ἔστω) 126.

4.2.2.  Sínodo de Sardes y Sirmio

Se trata de un símbolo largo y un tanto difuso 127, alejado de las 
profesiones bautismales. Se ha considerado durante mucho tiempo 
como ‘antiarriano’, pero el texto tiene más a prevenir de cualquier 
atisbo de ‘tres hipóstasis divinas’, atribuyendo esta categoría al Hijo 
de Dios. De esta manera sería una condena directa de la teología ori-

125  Cf. Atanasius, De synodis 24, 3 (CPG 2128, 9; 8558). Expresión muy 
similar en Gregorius Nyssenus, Contra Eunomio III,7,12 (W. Jaeger, GNO II). 

126  Cf. Athanasius, De synodi Arimini et in Italia, 23, 8 (Opitz, AW 2.1). 
Sobre este texto, la versión más fidedigna es la de Hilario (cf. De synodis). Esta 
alusión concreta al tiempo, estación y edad suponía un acercamiento a los arrianos 
condenados por Nicea. Ellos estaban dispuestos a reconocer que el tiempo y las 
edades (aiona) han sido creados. S. Atanasio y Sócrates recogen un cuarto Símbolo, 
aunque su origen es incierto (Cf. De Synodis 25; Hist. Eccl. 2, 18)

127  El sínodo se celebró en la actual Sofía en el años 342 o 343. Algunos 
autores cuestionan que puede ser considerado ‘Símbolo de fe’ (cf. Simonetti, M., 
La crisi arriana nel IV secolo, 183, n. 50). Por su parte, Atanasio en su De Synodis 
no hace alusión alguna a este sínodo y su símbolo. Del Sínodo de la Dedicación 
pasa directamente al Sínodo de Milán (343). 



‘SÍMBOLOS DE LA FE’ COMO ‘EXPRESIONES DE FE BAUTISMAL’ Y COMO... 39

genista del Logos, que reconocía su existencia personal independiente 
y al lado del Padre. Por tanto, no hay más que una ‘hipóstasis’ en la 
divinidad, la del Padre, Hijo y Espíritu Santo. Sin embargo, Padre 
e Hijo no son idénticos. El Hijo, en cuanto a Logos del Padre, es su 
poder y sabiduría. A la vez, reina sin fin con el Padre y su reino no se 
deteriora 128. Esta fórmula condena la idea de que son uno gracias a la 
concordia de voluntad 129, pero no explica acertadamente la diferen-
cia de personas.

En el Sínodo de Milán (345) se presentó una nueva fórmula cono-
cida como el ‘cuarto credo de la Dedicación’ junto con sus anatemas. 
En ella no se mencionan términos como hipóstasis o ousía, sino se que 
se habla de  130 para acentuar la 
unidad en la divinidad y la divinidad del Hijo. Sin embargo, la ex-
presión no fue aceptada por los obispos occidentales que ni siquiera 
respondieron al escrito. 

A partir de Sínodo de Sirmio (358) comienza la más dura opo-
sición contra el ‘homoouisos’, dando pie a un nuevo Símbolo 131 que 
recoge la fórmula ‘semejante en todo’, sin mencionar a la sustancia. 
Esta versión tendrá no pocas variantes o interpretaciones como la de 
Basilio que afirmaba ‘semejante en todo y no sólo en la voluntad, sino 
igualmente en la hipóstasis, existencia y sustancia’ 132. Este credo se 

128  En estas expresiones hay un claro distanciamiento de Marcelo de Ancira. 
Sin embargo, se puede ver su influjo cuando trata de mostrar que el nombre del 
Padre es mayor que el del Hijo, aun siendo la misma hipóstasis (cf. Kelly, o.c., 
p. 332). M. Simonetti explica este ‘monarquianismo’ no tanto por el influjo del 
Marcelo de Ancira, sino por las características del mismo pensamiento teológico 
próximo a Asia Menor (cf. Simonetti, M., o. c., pp. 186-187). 

129  Cf. Tomus ad Antiochenos 5 (PG 26,800).
130  Cf. Athanasius, De Synodis 26, IV,1. La expresión reconoce la divinidad 

del Hijo y la unidad en Dios, a la vez que trata de evitar a toda costa el término 
‘homoousios’. El término ‘prosopon’ ya había sido utilizado en occidente por Hipólito 
(cf. Contra Noeto) o Tertuliano (cf. Adversus Praseam). El término ‘pragmata’ es menos 
frecuente, pero ya se encuentra en Orígenes (Contra Celsum VII, 12). Cf. Simonetti, 
M., «Persona’ nel dibattito cristologico del III al IV secolo», Studium 91, 529-548. 

131  Se le considerará ‘Simbolo Fechado’ por la mención de Flaviano, Eusebio, 
Hipacio. Tendrá varias versiones, especialmente la que aparece en la carta enviada 
a la ciudad tracia de Nike. 

132  Recogido en Epifanio Salamina, Panarion, 73,22 (Holl III 295).



CARLOS IZQUIERDO YUSTA40

utilizó después en la firma del Símbolo de fe de Rímini y su posterior 
firma en la ciudad tracia de Niké (359). Sin embargo, esta fórmula 
‘homoiana’ poco a poco fue debilitándose hasta plantear una nueva 
versión más cercana a Nicea. Se eliminaba la expresión semejante ‘en 
todo’ que seguía anteriormente a ‘semejante’ y se prohibía el término 
‘ousia’ e ‘hipóstasis’ para hablar del ‘prosopon’ del Padre, Hijo y Es-
píritu Santo. Por su parte, los arrianos aprovechaban la ocasión para 
defender veladamente la anomia entre el Padre y el Hijo en el Sínodo 
de Seleúcia. 

3.	E l símbolo de fe del Concilio de Constantinopla (381)

El símbolo de fe de Constantinopla es el primer símbolo que gozó 
de una aprobación universal. Sin embargo, en la documentación que 
ha llegado hasta nosotros no se mencione en ningún momento la exis-
tencia de un Símbolo de la fe. El reconocimiento de Símbolo Costan-
tinopolitano proviene del Concilio de Calcedonia en 451, año en el 
que se consideró ecuménica la reunión de los 150 obispos convocados 
en Constantinopla en el año 381. La demora de esos 70 años para su 
ratificación hicieron surgir la hipótesis de que este símbolo era simple-
mente la actualización del Sínodo Niceno del año 325 133. La hipótesis 
terminó siendo hecho probado y documentado en el V Concilio Ecu-
ménico (Constantinopla II, año 553) 134. 

Esta inercia, alentada por los historiadores eclesiásticos, hizo 
que investigadores como Harnack o Hort insistieran en mostrar 
una relación puramente accidental entre el Símbolo de fe de Cons-
tantinopla y el Concilio de Constantinopla convocado, precisa-
mente, para anular la herejía macedoniana. Esta relación acciden-
tal llevaría a explicar los cambios en la cláusula del Hijo y del 
Espíritu Santo por medio del influjo de autores como S. Cirilo de 

133  Son numerosos los testimonios recogidos por Evagrio en la Historia 
Eclesiástica, incluido el Codex Iustinianus I, 1.7 de Justiniano. 

134  Cf. su explicación de la añadidura del Espíritu Santo (cf. Mansi, 9, 179).



‘SÍMBOLOS DE LA FE’ COMO ‘EXPRESIONES DE FE BAUTISMAL’ Y COMO... 41

Jerusalén 135 y sus catequesis bautismales. Los estudios posteriores 
han mostrado numerosas divergencias y motivaciones totalmente 
diferentes 136 y que Harnack y Hort no habían explicado debida-
mente la actitud y lenguaje de los Padres de Calcedonia 137. 

Por tanto, es muy probable que el Símbolo de fe de Constantino-
pla fuera símbolo bautismal circundante, pero que después se utilizó 
en el aula conciliar frente a macedonianos, por ejemplo. A pesar de la 
dificultad de explicar su origen, el Símbolo tuvo éxito convirtiéndose 
en la única profesión bautismal en Oriente y en el credo eucarístico 
de la cristiandad. 

Ahora tratamos de explicar la relevancia de los nuevos conteni-
dos teológicos en relación con el Hijo y el Espíritu Santo:

1. La expresión que alude al Espíritu Santo y la virgen María se con-
signó para resaltar el rechazo al apolinarismo, que negaba la verdade-
ra humanidad de Jesucristo en su encarnación. Jesucristo tendría una 
sola naturaleza (divina) y su carne no sería otra cosa que un añadido 
a Cristo para hacer posible la redención. El cuerpo nacido de María 
sería consustancial con la divinidad del Verbo. Jesús no tomó cuerpo 
pasible de la Virgen, sino que formó uno de su propia sustancia divi-
na, etc 138. Estas ideas, muchas veces contradictorias, son las que con-

135  Cirilo de Jerusalén, uno de los grandes protagonistas del Concilio de 
Efeso (430), fue siempre un gran defensor de Símbolo de Nicea, declarando que 
no había otro igual.

136  Cf. la introducción de Alberico et al., Conciliorum Oecumenicorum 
Genraliumque Decreta, I, 27-39. Cf. tb., Kelly, o.c., pp. 364-372.

137  Otros autores como Lebedev, Papadopoulos y Shwartz ven el Símbolo 
de Epifanio de Salamina en su pequeño tratado catequético-atiherético Ancoratus 
(capítulo 118, 3 y, sobre todo, 119, 3-5 [Holl, Berlin 1915] más cercano a Nicea que 
a Constantinopla. Como si el Símbolo de Epifanio en Ancoratus 119, procedente 
del contexto bautismal de su diócesis de Salamina, fuera el eslabón perdido entre 
Nicea y Costantinopla. Aparte de Epifanio de Salamina, también encontramos 
símbolos de fe previos al Concilio de Constantinopla en las catequesis de Teodoro 
de Mopsuestia o en el mismo Nestorio contra el que reaccionó fuertemente Cirilo 
en el Concilio de Efeso (cf. Kelly, o.c, 384). En línea totalmente opuesta a Harnack 
y Hort están autores como E. Schwartz o Badcok que defienden que el Sínodo de 
Costantinopla habría preparado un Símbolo de fe. 

138  Cf. Atanasio de Alejandría, Ep. ad Epict., 2 (PG 26, 1052s); Epifanio 
de Salamina, Panarion haer. 77 (Holl 416-451). 



CARLOS IZQUIERDO YUSTA42

denó el papa Dámaso en Roma (año 377), el concilio de Alejandría 
(año 378), el concilio de Antioquía (año 379) y el de Constantinopla. 
Ahora bien, ¿estaban también en los 150 padres conciliares de Cons-
tantinopla? Resulta un tanto improbable cuando esta herejía había 
sido condenada recientemente y la preocupación de los padres con-
ciliares no era otra que los macedonianos. Ya lo harían en el primer 
anatematismo y en el Tomus del año 382. Por tanto, improbable que 
dicha condena estuviera implícita en el Símbolo de la fe. 

2. Y su reino no tendrá fin: Expresión tomada de Lc 1,33. La expre-
sión va contra la doctrina de Marcelo de Ancira 139, según la cual, la 
relación de filiación en el seno de la humanidad se limitaría al período 
de la encarnación y finalizaría después de alcanzar los objetivos de la 
misma. Esta cláusula ya estaba en el Símbolo de fe de San Cirilo en 
el año 348, lo que supone que ya estaría en el credo que los padres de 
Constantinopla aceptaran como suyo. 

3. El artículo tercero del Símbolo de la fe es el que tiene un desa-
rrollo mayor. Tanto en las críticas al subordinacionismo o al sabelia-
nismo como en la praxis bautismal (ej. Símbolo de Cirilo), el tercer 
artículo del credo aparece unido a creer en la Iglesia, en el bautismo, 
en el perdón de los pecados, en la resurrección de los muertos y en 
la vida eterna. Son realidades vinculadas al Espíritu Santo que ya 
estaban en el Concilio de Nicea y que ahora son cuestionadas por 
el semiarriano Macedonio, obispo de Constantinopla desde el 342 
hasta el 360 140. Así lo ratifica S. Atanasio quien en el Concilio de 
Alejandría (362) exigía, siguiendo las tesis de Nicea, rechazar que el 
Espíritu Santo fuera criatura. Esta condición, exigida a los arrianos 
que volvían a la comunión en Alejandría, no llevó a la proclamación 
abierta de la divinidad del Espíritu Santo. Lo mismo ocurría en Asia 

139  Aunque murió en el 374, aun tres años después, las cartas de Basilio 
de Cesarea revelan que la herejía estaba activa y tenía ciertos reparos en acoger 
en la comunión a los seguidores del obispo de Ancira (cf. Basilio de Cesarea, 
Epistolae 263, 5; 265,3.

140  La controversia que se vive en Constantinopla con Macedonio es si-
multánea a la que vive Atanasio en Alejandría. Esto explica sus Cartas a Serapión, 
obispo de Tumis, en el delta del Nilo en los años 352 a 362. 



‘SÍMBOLOS DE LA FE’ COMO ‘EXPRESIONES DE FE BAUTISMAL’ Y COMO... 43

Menor. Hasta la crisis con Eustacio de Sebaste (año 373) 141, Basilio 
había declarado que no era necesario añadir nada a Nicea en referen-
cia al Espíritu Santo. Será la efervescencia de los pneumatómacos en 
Constantinopla la que motiva el desarrollo de su homoousianeidad con 
relación al Padre y al Hijo. 

La añadidura en el Símbolo de la fe sobre la divinidad del Espí-
ritu Santo tiene un marcado carácter escriturístico: Señor (cf. 2 Cor 
3,17s), vivificador (cf. Rom 8,2; Jn 6,63; 2 cor 3,6), que procede del Padre 
(cf. Jn 15, 26) o que es de Dios (cf. 1 Cor 2, 12); habló por los profetas (cf. 2 
Pe 1,21). Por otro lado, el desarrollo teológico de ‘Señor’ corresponde 
al Yahvé de los LXX. 

Por último, la homotimia expresada en ‘que con el Padre y el Hijo es 
adorado y glorificado’ es un calco de los tratados de Atanasio o de Ba-
silio sobre el Espíritu Santo 142. En ellos queda claro que la identidad 
de honor’ equivale a la ‘identidad de ser’, por tanto ‘consustanciales’. 

El Credo Constantinopolitano muy pronto pasó a ser profesión 
bautismal y de uso habitual en la eucaristía, probablemente antes, 
incluso, del Concilio de Calcedonia en Oriente. Poco a poco se exten-
dería en Occidente en la celebración de ambos sacramentos. 

Carlos Izquierdo Yusta

141  Primero Basilio (cf. Ep. 263,3), pero inmediatamente, los Padres Capa
docios. 

142  Ni Basilio en su Tratado sobre el Espíritu Santo, antes del concilio, ni Gregorio 
de Nacianzo en su Oratio 31, 5, simultánea al Concilio, utilizarán ‘homoousios’ 
para referirse a la naturaleza del Espíritu Santo. Sin duda, la animadversión de 
los pneumatómacos hacia la expresión podría estar detrás. 




