Actualidad bibliografica







CiuD-Ra 234-2 (2021) 711-752

Recensiones

AGUSTINIANA

EGUIARTE, E. — SAAVEDRA, M, El catecumenado en San Agustin. Hacerse cristiano
en Mildn e Hipona en los siglos IV y V; Ed. Ciudad Nueva, Madrid 2020, 399 pp.

Esta obra de los profesores del Institutum Patristicum Augustinianum
de Roma, Enrique Eguiarte y Mauricio Saavedra, llena ciertamente un vacio
dentro de la bibliografia espafiola sobre San Agustin. Se expone en ella con
gran competencia y seriedad el tema de la formacion de los catecimenos para
el bautismo tanto en la iglesia de Milan como en la iglesia de Hipona a lo largo
de los siglos IV y V. Es cierto que existen en lengua extranjera algunas obras
sobre este tema como la obra de W. Harmlees Augustine and the Cathecumenate
(1995), pero careciamos de un estudio amplio, detallado y bien fundamentado
en espanol. Por esto no podemos menos de agradecer a sus Autores la obra que
nos ofrecen hoy y, sobre todo, por ser una obra muy bien informada.

La obra consta de dos partes: La iniciacion cristiana en Milan (pgs 31-164)
y El catecumenado en Hipona (pgs 165-368). En la primera parte se busca
conocer la experiencia de San Agustin sobre su formacion para el bautismo en
Milan. De hecho, en el comienzo de la Cuaresma del aio 387 Agustin, con su
hijo Adeodato y su amigo Alipio, se inscribieron como catecimenos para la
recepcion del bautismo en Milan. San Ambrosio, a lo largo de la Cuaresma,
los fué formando mediante sus catequesis. Los Autores tratan de reconstruir,
en la media de lo posible, no solamente estas catequesis de San Ambrosio sino
igualmente los diferentes ritos de preparacion para el bautismo en Milan : dar
el nombre, signatio crucis, exorcismos, Traditio y Reditio Symboli, etc. En
Milan era el mismo obispo, San Ambrosio, quien instruia a los “competentes”
o catecumenos que iban a recibir el bautismo en la Vigilia pascual. Se describe
igualmente, con detalle y claridad, la Vigilia Pascual con el rito del bautismo.
Esta parte de la obra es de sumo interés ya que nos da a conocer la experiencia



712 LA CIUDAD DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA 234-2 (2021)

de San Agustin sobre su preparacion personal para el bautismo y como esta
experiencia esta precisamente presente en las diferentes obras de San Agustin
y, sobre todo, en sus catequesis a los catecaimenos de Hipona. La descripcion
que hacen los Autores es muy completa y muy bien fundamentada. Por otra
parte esta descripcion esta escrita con gran claridad y siempre fundamentando
sus afirmaciones en textos de San Ambrosio, de San Agustin o en investiga-
ciones posteriores.

La segunda parte (165-367) esta dedicada al Catecumenado en Hipona.
Se comienza realizando un analisis detallado de la obra de San Agustin De
catechizandis rudibus. En esta obra San Agustin presenta las costumbres de Hi-
pona respecto al catecumenado y, a la vez, ofrece una descripcién de los con-
tenidos esenciales de las catequesis que recibian los catecimenos. Esta obra de
San Agustin es de un gran valor informativo y formativo sobre los catectime-
nos de Hipona. Los Autores, con muy buen sentido, se detienen en el analisis
de esta obra. A continuacion se describen los diferentes ritos del catecume-
nado en Hipona : la despedida de los catecimenos después de las Lecturas
y la homilia y antes de la liturgia eucaristica, la admision al catecumenado,
el rito o sacramento de la sal, la signatio crucis, la imposicion de las manos,
etc. Se dedica a continuacién todo un apartado a un problema que surgi6 en
Hipona a propésito de los catecimenos y al cual responde Agustin en su obra
De fide et operibus : un grupo de laicos separaban la fe de las obras y criticaban
la formacion de los catecimenos realizada por San Agustin. Afirmaban que
no eran necesarios los escrutinios, que era preciso admitir a todos al bautismo
sin ninguna preparacion previa. Los Autores se detienen, por lo mismo, en el
analisis de esta obra en donde Agustin da las razones de su forma de obrar
con los catecimenos. Otro de los temas que los Autores estudian es la llamada
“Disciplina arcani” por la cual se prohibia hablar de la Eucaristia en las cateque-
sis a los catecimenos antes del bautismo y se explica por qué en las diferentes
catequesis de San Agustin a los catecamenos no habla nunca de la Eucaristia.
Se pasa a continuacion a describir el desarrollo de la Cuaresma ya que era
a lo largo de ella cuando Agustin preparaba a los catecimenos para recibir
el bautismo en la Vigilia pascual. En el comienzo de Cuaresma era preciso
dar el nombre o inscribirse para el bautismo, a lo largo de ella era necesario
realizar el ayuno, la oraciéon y la limosna. Durante la cuaresma, y dentro de
la preparacion para el bautismo, San Agustin realizaba el rito del exorcismo
sobre los catecamenos, los diferentes escrutinios, y, sobre todo, la formacion
doctrinal mediante las catequesis. Se detienen igualmente, y con amplitud, en
la importancia que se otorgaba dentro de esta preparacion para el bautismo a
la Traditioy ala Redditio symboli e igualmente a la Traditio y Redditio orationis que
constituian precisamente dos momentos culminantes dentro de la preparacion
proxima al bautismo. Al hablar de la Traditio symboli se informa con claridad
sobre el problema de la féormula del Credo empleada en Hipona. El dltimo



RECENSIONES 713

capitulo esta dedicado al Triduo Pascual deteniéndose, sobre todo, en la Vi-
gilia pascual ya que era a lo largo de ella cuando se conferia el bautismo a los
catecamenos. Se describe con detalle el desarrollo de la Vigilia pascual pero,
sobre todo, el rito del bautismo y la presencia por primera vez de los recién
bautizados a la celebracién de la eucaristia. La obra finaliza con una descrip-
cion de las diferentes actividades de Agustin respecto a los nuevos bautizados
durante el Domingo y la Octava de Pascua y de una forma mas concreta sobre
las diferentes catequesis eucaristicas. La obra viene acompanada de una am-
plia y bien seleccionada bibliografia.

Esta obra es ciertamente de un gran valor ya que informa con detalle y
precision sobre el catecumenado en Milan y en Hipona y, de una forma sig-
nificativa, sobre las diferentes catequesis de san Agustin para la preparacion
al bautismo. Se hace absolutamente necesaria e imprescindible para el cono-
cimiento de un aspecto muy importante de la pastoral de San Agustin en su
iglesia de Hipona: la formacion de los catecimenos. La exposicion de la obra
esta muy bien documentada y se fundamenta en un conocimiento solido y
profundo tanto del pensamiento de San Ambrosio como de San Agustin. Por
otra parte estd muy bien estructurada y escrita en un estilo claro y preciso lo
que hace que se lea con sumo agrado. No podemos menos de expresar nuestro
mas profundo agradecimiento y felicitacion a sus Autores por ofrecernos un
estudio de gran interés y calidad.

JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

SALA GONZALEZ, R., Médico y Liberador. Introduccion a la soteriologia de San Agus-
tin, Editorial Agustiniana, Guadarrama 2021, 273 pp.

ElP. Ramoén Sala Gonzalez presenta su obra “Médico y Libertador” como
una “Introduccion a la soteriologia de San Agustin”. Es preciso, por consiguiente,
leer esta obra desde la intencién y proyecto de su Autor, como una “intro-
duccién”. Desde esta perspectiva la obra es clara y bien estructurada. Se lee
ciertamente con agrado. Ofrece una informacién general sobre la soteriologia
de San Agustin a partir del analisis de dos titulos que San Agustin atribuye a
Cristo : Médico y Libertador. Estos titulos, nos dice el Autor, han sido estudia-
dos hasta ahora separadamente. “Es necesaria una presentacion conjunta de la
mediacion sanadora y libertadora de Cristo para tener una comprension inte-
gral del pensamiento agustiniano”. Es cierto que existen otros muchos titulos
atribuidos a Cristo por San Agustin : Salvator, Mediator, Redentor, Sacerdos,
Mercator, etc ¢Por qué el Autor elige Medicus y Liberator como tema de estu-
dio y no otros? No nos lo dice.



714 LA CIUDAD DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA 234-2 (2021)

La exposicion de la obra es ciertamente clara, literariamente bien escrita
e igualmente bien estructurada.

Los dos primeros capitulos tienen un caracter preliminar: presentan el
marco vital y literario del tema. Los capitulos tercero y cuarto presentan el
tema en la S. E y la Patristica y el capitulo quinto es una presentacion general

de Cristo Mediador.

Esta introduccién, a primera vista, es correcta como presentacion general
del tema. Pero si uno se detiene en ella quizas le llame la atencion que para
una obra que se presenta como “Introduccion a la soteriologia de San Agustin “
y que consta de doce capitulos dedique casi la mitad de la obra a cuestiones
introductorias generales. Y atin mas puesto que en otros capitulos, como el
dedicado a Cristo Médico, dedica todo un amplio apartado a “Salud y enfer-
medad en el mundo antiguo”, e igualmente en el capitulo dedicado a Cristo
Liberador dedica otro apartado a “Esclavitud en Africa romana del siglo IV”.
Da la impresion de que el Autor da vueltas y mas vueltas en derredor del tema
central, deteniéndose en introducciones y mas introducciones sin atreverse a
entrar en el tema de estudio.

Por otra parte, estas introducciones son ciertamente necesarias, pero no
en si, sino en referencia a San Agustin, en cuanto nos introducen directamente
en el pensamiento de San Agustin .Ahora bien, al hablar del tema en los Pa-
dres de la Iglesia o en la Sagrada Escritura el Autor habla del tema en si, en
general sin hacer referencia al pensamiento de San Agustin. Por ejemplo qué
textos de la Sagrada Escritura emplea San Agustin al hablar de Cristo Médico
o Liberador, como interpreta estos textos o como la doctrina de los Padres
de la Iglesia sobre este tema llega a San Agustin, a través de quién y como le
llegan y cémo los acoge San Agustin.

Llama igualmente la atencion que al hablar de la “Experiencia de Sal-
vacion en San Agustin” no haga referencia alguna a los Académicos con la
importancia que esta experiencia tiene en San Agustin y, sobre todo, en el
libro III de “Contra Académicos”. Al hablar de la fuentes literarias expone
bien las obras en donde San Agustin habla del tema, pero no contextualiza
estas obras y, por lo mismo, no indica qué problema concreto se le planteaban
a San Agustin y por qué habla de “Sanacién” o de “Liberacion” en estas obras
de una forma sumamente concreta. Al hablar de la enfermedad en los Padres
de la Iglesia habla igualmente de forma muy general. Desconoce el N° 52 de
“Connaissance des Peres de ’Eglise” sobre “Santé et maladie chez les Peres»
que le hubiese ayudado mucho a precisas estas nociones.

A pesar de estas puntualizaciones creo que para una “Introduccién” no
exigente esta obra es valida y para alguien que desconozca el tema puede ayu-
darle a acercarse a él.



RECENSIONES 715

Al tema central de la obra, “Cristo Médico y Cristo Libertador” dedica,
en principio, los capitulos 6-12. A Cristo Médico dedica los capitulos 6-8. Es
una exposicion muy general del tema. De hecho en el capitulo 6 sobre “Cristo
Meédico” solamente dedica expresamente al tema el apartado 3 y es un resu-
men muy general de estudios ya muy conocidos. El capitulo 7 “Medicina de la
gracia” es una exposicion general de la doctrina de la gracia en San Agustin,
una exposicion clara, sencilla, sin mayores exigencias. El capitulo 8 es una
exposicion sobre “El sacrificio en San Agustin”, pero no nos dice qué relacion
tiene este tema con Cristo Médico. Este capitulo, al menos aparentemente y
siguiendo la lectura de la obra, se le ve como desconectado con el tema. Falta
una exposicion clara de su unién con el tema.

A la “Mediacion Liberadora” dedica los capitulos 9, 10 y 11. El capitulo
9 es una exposicion muy general sobre la esclavitud en Africa romana del s.
IV. Son ideas muy generales. No expone algunos detalles muy significativos
dentro de la vida de San Agustin. Quizas en una “introducciéon” no sea nece-
sario mas, pero dado los conocimientos histéricos que poseemos actualmente
del tema, la exposiciéon resulta un tanto pobre, muy superficial. En realidad a
“Cristo Liberador” solo le dedica el tercer apartado de este capitulo. El capitu-
lo 10, “ El precio de la redencién” es una exposicion general de un tema muy
conocido, “Christus Mercator”. El capitulo 11, “Lugar social de la liberacion”,
dada la multitud de estudios que existen hoy dia sobre el tema “San Agustin
y los pobres”, resulta ciertamente muy superficial. La obra finaliza con el ca-
pitulo 12, “La eterna Ciudad de Dios” como expresion de la plenitud de la
Sanacion y de la Liberacion.

El proyecto que se propone el Autor en esta obra es “una presentacion
conjunta de la mediacion sanadora y libertadora de Cristo”. Al finalizar la lectura
de su obra cabe preguntarse: qué quiere decir o qué entiende el Autor por
“presentacion conjunta”. Estos dos titulos de Cristo son presentados, al menos
aparentemente, como auténomos, colocados el uno al lado del otro, y no en
relacion directa e inmediata del uno con el otro. Ciertamente uno y otro titulo
es expresion de Cristo Mediador, pero “presentacién conjunta” mas bien pare-
ce indicar relacion directa e inmediata entre ellos y no una exposicién unida
exclusivamente por el espacio, por estar uno al lado del otro. Da la impresion
que la exposicién de uno y otro titulo es autbnoma y no conjunta.

A pesar de estas limitaciones juzgo que esta obra introduce de una forma
sencilla en el pensamiento soteriol6gico de San Agustin, pero sin mayores exi-
gencias y pretensiones. En cuanto “introduccion general” no se le pueda exigir
mas. No es una obra para quien tenga un cierto conocimiento del pensamiento
de San Agustin y busque conocer dicho pensamiento con mayor profundidad.

JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA



716 LA CIUDAD DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA 234-2 (2021)

ESCRITURA

MONFERRER-SALA, J. P., Testamentum Adae Arabicum (TA4). Estudio. Edicion
critica y traduccion anotada y cotejada con la version siriaca (Tercera recen-
sion) y griega (Col. “Aramaeo-Arabica et Graeca”, 2), Ed. Universidad Pontifi-
cia de Salamanca-Editorial Sindéresis, Madrid, 2019, 109 pp.

Los estudios, las ediciones, de los libros Apdcrifos, en sus diversas re-
dacciones y lenguas antiguas, continian ofreciendo buenos resultados para
los estudiosos, o simples lectores, de esta clase de literatura apécrifa. Es una
literatura que ha alcanzado, desde los afios sesenta del siglo pasado, una viva
actualidad e interés para los estudiosos del cristianismo primitivo. Un ejemplo
reciente e interesante, lo tenemos aqui, en este estudio del Prof. Monferrer-Sa-
la, catedratico de Estudios Arabes e Islamicos en la Universidad de Cérdoba,
y con numerosos estudios sobre la lengua, la literatura y cultura arabe (islami-
ca, cristiana y judia. El estudio del Prof. Monferrer-Sala se centra en un apo-
crifo de lengua arabe (siglos V-VI), denominado Testamentum Adae Arabicum
(TA4). La edicién aparece bien editada, obra de dos Editoriales, la de la UP
de Salamanca y Sindéresis de Madrid, a las cuales hemos de estar sumamente
agradecidos por los esfuerzos realizados para lograr una digna edicion de este
antiguo apocrifo, en lengua arabe.

Este Apocrifo comienza: “Escucha, Set, hijo mio, lo que te voy a legar!
Compréndelo, entiéndelo y a tu muerte encomiéndate a tu hijo Enosh...” y si-
gue comentandole la funcién de las horas de la noche y del dia, y la profecia de
la venida del Hijo del hombre. Y termina con estas palabras: “Nuestro padre
Adan sali6 de este mundo a la hora de tercia del dia, el viernes, el seis de nisan
de la cuadragésima noche de la luna llena. En este mismo dia, nuestro Seiior,
el Mesias, entreg6 su alma en manos de su padre. El duelo por Adan duré entre
sus hijos, y los hijos de su hijo, ciento cuarenta dias, porque €l fue el primero
que murio en la tierra”. La historia textual y doctrinal del Apécrifo es anali-
zada profusamente por Monferrer-Sala, desde un triple enfoque: el ambito de
la critica textual, desde la edicion de los manuscritos y la lingiiistica semitica
comparada. Estos tres elementos del Apocrifo, mas la edicién original arabe
y la traduccion espanola, completan esta cuidada y minuciosa edicién critica
del TAA, sin olvidar que las notas, abundantes y extensas, ocupan un lugar
muy destacado en la edicién del presente manuscrito arabe. Nuestro autor
indica que la importancia de analizar lo relacionado con la critica textual de
este Apocrifo es debida a que es un escrito que se nos ha conservado en ocho
lenguas, entre ellas, el arabe y, en algunas de esas lenguas, se ha conservado
en dos redacciones. Esto nos revela que este Apécrifo tuvo una historia muy
peculiar, siendo muy leido en ambientes cristianos, en distintas lenguas.



RECENSIONES 717

El contenido del apocrifo se articula en dos partes. En la primera, Adan
narra sus propias ensefianzas a su hijo Set, centradas en dos hechos fun-
damentales: el significado de las horas del dia y de la noche en la liturgia
celeste, el conocido Horariumy, un segundo apartado, el tema de la profecia,
la venida del Salvador y su posterior muerte a favor de la humanidad. En la
presentacion, el autor de la edicion ofrece otros aspectos del Apdcrifo, como
sus abundantes notas, ricas de contenido, extensas y la traduccion espanola.
Antes de cerrar estas lineas, quisiera destacar dos puntos, a mi modo de ver
muy interesantes, que ofrece nuestro autor en la presentacion al escrito del
TAA: “es uno de los textos con mayor pedigreé, tanto desde el punto de cri-
tica textual, como también literario”. El segundo elemento de esta clase de
literatura cristiana y escrita, copiada, en arabe, a resaltar, en su conjunto, “es
que estas obras apécrifas que nos han transmitido los traductores y copistas
arabes cristianos, a lo largo de los siglos, es un rico legado de obras apécri-
fas” (p. 11). La datacion del escrito es antigua, afirma el Prof. Monferrer-Sala,
aunque su texto ya gozaba de una reconocida fama durante los siglos V-VI
d. C., y cuya antigiiedad pudiera remitirse a un periodo anterior (siglo IV d.
C.), y su version original ha experimentado un desarrollo significativo, de-
bido a las numerosas manos redaccionales cristianas que han actuado en el
transcurso de la transmision del texto, anadiendo expresiones a “a modo de
midrasin”, de evidente cufio cristiano. Y este Apocrifo, como otros muchos,
muestra un parentesco con otras obras apécrifas del A. Testamento, siendo
un caso evidente, la profecia del 744. De hecho, y en base a lo apuntado
sobre su contenido, los estudiosos del Apocrifo situan su origen y contenido
ideolégico en ambientes judios, que reflejase esas tradiciones judias y conser-
vadas por grupos cristianos.

En definitiva, estos y otros muchos rasgos del presente Apécrifo, nos
sirven para agradecer sinceramente el buen trabajo del Prof. Monferrer-Sala,
ya que destaca la enorme importancia que esta literatura aporta a la evolu-
cién del cristianismo, en diversas regiones del Oriente Medio. A ello, hemos
de anadir el cuidado de su edicién, muy lograda y su consulta resulta cémo-
da, con sus abundantes e importantes notas, que ya apuntamos, que servira
a los estudiosos de la lengua arabe para conocer su evolucion semantica y
sintactica, como la evoluciéon textual del mismo manuscrito. Destacamos,
dada su utilidad, los apéndices, los indices de las citas biblicas, el indice de
materias, como la bibliografia empleada, como el lenguaje fluido, claro y
ordenado que empleada nuestro estudioso del Apécrifo. Todo ello favorecera
la consulta del Apdcrifo y conocer mejor esta clase de escritos, redactado en
lengua arabe.

J- GUTIERREZ



718 LA CIUDAD DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA 234-2 (2021)

ZEVINIL, G., Le tre Lettere di Giovanni. Prefazione del Card. Gianfranco Ravasi
(Col. “Commentari Biblici”), Editrice Queriniana, Brescia (Italia) 2019, 268 pp.

En los dltimos veinte afios se han multiplicado los comentarios a las tres
Cartas joanicas, desde enfoques y con métodos variados. Aqui tenemos un
nuevo estudio a dichos escritos neotestamentarios, realizado por un salesiano,
Decano y docente emérito del NT en la Universidad Pontificia Salesiana de
Roma. Es, ademas, autor de numerosos estudios sobre el Corpus loanneum, una
materia que domina y que lleva investigando desde hace muchos decenios,
como hemos comprobado en el presente comentario.

El comentario inicia con un prélogo del Cardenal Ravasi, una autoridad
reconocida y citada en sus estudios del NT y su entorno. Su admiraciéon por
Zevini es reciproca y ambos se conocen desde hace muchos decenios, aunque
han ensenado en Universidades y ciudades italianas distintas. El prélogo del
Card. Ravasi al estudio de su amigo es toda una muestra de su experiencia
de docente e investigador documentado y sabio. Esta recension aprovecha
algunos puntos del sabio Cardenal y, sin duda, es igualmente una propia ad-
miracion hacia el antiguo docente de la Universidad Catélica de Milan. No
olvidemos tampoco, que Zevini tiene un buen comentario al IV Evangelio, en
donde supo aunar la fe en el amor, con el estudio exegético de sus pasajes. En
el estudio de las Cartas joanicas, Zevini ha sabido igualmente armonizar la fe,
la teologia y el programa vital de los discipulos, seguidores, de Jests. Para ello,
nuestro comentarista acude a los estudios exegéticos de las tres Cartas joani-
cas para armonizarlos con una dimensién mas espiritual, por medio de una
metodologia ordenada, clara y constante. Todo con el objetivo de lograr que la
Palabra de Dios vibre en linea con lo que ya proponia la interpretacion judia
de la Tora y que tenia setenta caras en cada enunciado biblico, ya que estaba
destinada a las setenta lenguas universales, es decir, a todas las culturas y per-
sonas de la historia. Desde este enfoque u objetivo, Zevini acude de continuo a
los textos patristicos y de la tradicion de la Iglesia. Y esta dimension doctrinal,
teologica, se percibe claramente en las Cartas joanicas, especialmente en la
primera, la mas extensa y rica doctrinalmente. En definitiva, el comentario de
Zevini es una “diafania” (T. de Chardin), es decir, el intento de “hacer trans-
parente la luz de la Palabra de Dios” desde las Cartas joanicas, sin olvidar la
espiritualidad secular de la Iglesia.

La obra ofrece esta estructura, con sus divisiones y otros elementos. En
su premisa, Zevini acentda la importancia de la inteligencia espiritual de la
Sagrada Escritura, siendo una tarea compleja, ya que la lectura de la Biblia,
“en el espiritu”, abarca todas las demas formas o métodos de acercamiento a la
Palabra de Dios. Nuestro autor pretende, en su comentario, que la familiaridad
y lectura de la Palabra de Dios cautiven al lector y le introduzcan en el secreto



RECENSIONES 719

de la comunién con Dios. La introduccién (pp. 21-32) contiene una concisa
informacion sobre el trasfondo histérico-religioso de las tres cartas joanicas,
como la actualidad de su mensaje, en unos ambientes académicos en los que
se cuestionan la doctrina de estos tres breves escritos neotestamentarios. El
empleo de estas Cartas, en la liturgia de la Iglesia, su liturgia, es analizada
igualmente, como en los tiempos litirgicos en los que se emplean. Dentro de la
introduccion, el apartado mas extenso esta dedicado al mensaje teol6gico-es-
piritual de las Cartas, resaltando tres temas esenciales: “Dios es la Luz”, “Dios
es Padre”, y “Dios es amor”, vividos desde la experiencia joanica, que significa:
“vivir la comunién con Dios”; termina nuestro comentarista su introduccién
con unas breves pinceladas sobre la estructura y el género literario de la 1%
Carta joanica.

El cuerpo central del estudio lo ocupa el comentario a la 1* Carta joanica
(pp. 33-206): “vida de comunidad y vida de comunion”, en donde encontra-
mos una fluida y ordenada exposicion de las distintas pericopas en que va
dividiendo los capitulos del escrito joanico, resaltando su dimensién teologi-
ca-espiritual, sin entrar en detalles o cuestiones técnicas filol6gicos o textuales,
con abundantes notas en el trabajo, y algunas de ellas muy extensas. El mismo
autor senala que su comentario se cifie a la teologia biblica y ofrece una inter-
pretacion de las Cartas teologico-espiritual. La Carta joanica que mas espacio
comprende, como es l6gico, es la 1* de Juan, en donde hallamos unas reflexio-
nes espirituales significativas y peculiares.

La obra aparece bien editada, como ya nos tiene acostumbrados la Edi-
torial Queriniana de Brescia y Zevini cierra su comentario con las palabras
finales de Agustin a 1% Juan: “Ningtn otro libro nos recomienda la caridad
con mas vehemencia. Nada mas dulce se os predica; nada mas saludable se
bebe con tal que, bebiendo bien, consolidéis en vosotros el don de Dios...”
(8,14). Una breve y actual literatura sobre estos tres escritos joanicos cierra el
comentario, que servird para complementar los comentarios mas técnicos y
filologicos de los mismos y desde una perspectiva mas teolégica.

J- GUTIERREZ

PikAzA, X., Los caminos adversos de Dios. Lectura de_Job, San Pablo, Madrid 2020,
343 pp.

Mucho se ha escrito sobre el entrafiable y a la vez desconcertante libro de
Job. El autor lo refleja varias veces, particularmente en la bibliografia que nos
ofrece al final de esta obra. Sin embargo, Pikaza, ya desde el titulo del libro
nos da a entender que su estudio va a resultar sorprendente e interesante, como
suelen ser todos sus escritos. Y si mucho, o al menos muchas veces, hemos lei-



720 LA CIUDAD DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA 234-2 (2021)

do los desconcertantes didlogos de Job con sus amigos, y toda la desgarradora
situacion de su vida, con sus avatares tan demoniacos y con su extremada
situacion dichosa y feliz tanto al principio del relato de su vida y mas aun al
fin, que nos hemos olvidado de cuanto se transmite en él como Palabra de
Dios. Y el autor de la presente obra nos describe, con fina erudicion y pericia
biblica, el interesante y actual mensaje que todo el libro de Job contiene. El
titula caminos “adversos” sobre un modo de actuar de Dios. Y, sin embargo,
leyendo estas paginas llega uno a la conclusion de que mas bien son caminos
benéficos o modos de actuar la Providencia Divina en medio de las adversida-
des e hirientes situaciones negativas que en la vida nos hacen sufrir. El Dios
que misteriosamente “escribe recto con aparentes renglones torcidos”, o -como
diria San Pablo- “hace que todas las cosas o situaciones -también las adversas-
contribuyan al bien de los que le aman”, o de las que Dios se sirve para darnos el
aldabonazo que necesitamos para convertir nuestro modo de proceder, definir,
o encauzar adecuadamente el sentido de nuestra vida. Resulta gratificante leer
detenidamente c6mo el autor va analizando escena por escena, versiculo por
versiculo, el contenido del Libro de Job, tal como nos lo narra nuestra Biblia.
Intuir y constatar lo que, en cada escena, en cada capitulo, y particularmente
en todo el conjunto de la narracion biblica, el autor nos aclara, hace que uno
descubra en la relacién de la vida de Job la mano misteriosa de Dios, que
-como dice el autor casi al final del libro- “nos lleva a interpretar al hombre como
‘encarnacion’ de Dios, desde la perspectiva de Jesis, signo y compendio de todas las
victimas” (p. 326). La respuesta de Dios que revela la narracion biblica viene a
manifestar la conclusién de que la vida de Job termina por ser un paradigma
del dolor de los humanos, incluso de los creyentes en Dios, que, aunque nos
parezca que en los momentos de sufrimiento y contradiccion El se calla o que
no esta ahi, ciertamente nos acompaia, nunca nos abandona, y termina por
demostrar que siempre nos ama y nos conduce a lo mejor que El desea y espera
de nuestra vida. Un obra profunda, extensa, bien documentada, interesante,
muy recomendable.

JESUS DOMINGUEZ SANABRIA

LoOHFINK, G., Las cuarenta pardbolas de Jesus. Editorial Verbo Divino, Estella
(Navarra) 2021, 270 pp.

Los cristianos catdlicos, intentando ser coherentes ya desde el ambiente
de la propia familia y en la catequesis basica recibida desde nifios, hemos oido
y casi aprendido de memoria las parabolas de Jests que nos redactan los Evan-
gelios. Siempre nos parecian “cuentos” o “hechos” sencillos, atrayentes, intere-
santes, que nos ayudaban a comprender mejor lo que Jests nos queria ensefiar
y la conducta que observar. Y tal vez eso ya de adultos se quedé asi, quiza un



RECENSIONES 721

poco mas y mejor aprendido al escuchar a los Sacerdotes que oportunamente
nos las explican en la Homilia dominical. Sin embargo, aun siendo todo ese
proceso muy instructivo y orientador para lograr una buena conducta cris-
tiana, el autor de la obra que presentamos nos hace comprender que hay mu-
cho mas que eso: en realidad las parabolas del Evangelio encierran lecciones
magistrales en las que podemos llegar a conocer mejor a Jests, el entramado
salvador y santificador de su mensaje, al mismo tiempo que la comprension del
entorno en que se desenvolvio su vida y la proyeccion de fe y moral que El nos
quiso hacer aprehender. El autor nos hace entender que, en las parabolas en su
conjunto, y en varias de ellas en particular, se encierra lo mejor del proceder
de Jesiis y su predicacion sobre el Reino de Dios, la Buena Noticia que El nos
ha querido ensefar para dar el mas auténtico sentido humano y trascendental
a nuestra vida. Es que -como indica el autor- “las pardbolas nos conducen hacia
Jesiis..., nos desvelan de forma discreta y escondida el misterio del mismo Jesis” (p. 17).
Por eso precisamente, al leer y releer detenidamente este magnifico tratado,
uno no puede por menos de valorar mejor y sentirse mas inmerso en todo el
mensaje evangélico y acoger con mas grata comprension y sentido la perso-
nalidad de Jests y su mensaje. Ciertamente el autor nos hace comprender lo
inquietante del expresivo mensaje que nos trasmiten las parabolas evangélicas,
nos estimula a aceptar “que el Reino de Dios acontece ahora..., no es un punto del fu-
turo..., estd en medio de los oyentes de Jesiis, y de ese modo también en medio de nosotros”
(p. 144). Por eso, conocer y profundizar las parabolas, tal como aquinos indica
el autor, resulta interpelante, suscita un reclamo de vida mas en consonancia
con la de Jests y con sus pretensiones salvadoras y santificadoras. Ciertamente
un libro para entender mejor a Jesucristo y acoger con mas amor su mensaje
original.

JESUS DOMINGUEZ SANABRIA

ESPIRITUALIDAD

BOUR, D., Una nueva tierra, Editorial PPC, Madrid 2020, 160 pp.

Es un libro denso, en algunos puntos impenetrable. Con razonamientos
ciertos pero un tanto exagerados, por cuanto intenta globalizar todo cuanto
hoy ocurre en la naturaleza, en nuestra “madre” tierra, como que condiciona
la manera de ser y de vivir del hombre moderno. El autor es profundo, anali-
zador, intuitivo, en todo cuanto expone. Se nota su preocupacion por ayudar a
que no deterioremos mas la tierra, a que cuantos dirigen los espacios sociales y
las actuaciones sobre la natural y sobre los humanos, sean personas maduras,



799 LA CIUDAD DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA 234-2 (2021)

mas sensibles a la realidad que nos rodea, mas intencionadamente humanos,
y mejor dedicados a trabajar por el bien de cuanto la naturaleza necesita, tan-
to en el aspecto material como en cuanto el ser humano requiere para vivir
realizando el mejor desarrollo de su personalidad y de su vida social. Usa
incluso expresiones un tanto novedosas, explicando conceptos que no siempre
son comprensibles a quienes no somos especialistas en Geociencias o en Po-
liticas Territoriales. Y cuando expone el término “espiritualidad” rompe con
todas las dimensiones y categorias que tradicionalmente la Religion y la Etica
venian dando a ese término, para entenderlo como un modo de relacionarse
con la naturaleza, “el modo especial de relaciones que una sociedad establece con lo
que aprende como algo exterior, con aquello a partir de lo que se desarrolla” (p. 43).
Y acude a sintetizar y hacer una aplicacion practica de la Enciclica “Laudato
si”para justificar algunos de su argumentos y exposiciones. Ciertamente muy
valido. Pero tengo la impresion de que al intentar algunos aspectos de su conte-
nido, va mas alla de cuanto el Papa ha querido significar, aunque globalmente
le sirve muy bien para lamentar el estado en que se encuentra actualmente la
tierra, y optar por indicarnos que hemos de buscar soluciones de comporta-
mientos nuevos para salvar las derivaciones tan negativas y perjudiciales en
que actualmente se encuentra metida nuestra “madre tierra”. Realmente es
un estudio que, desde mi punto de vista, resulta dificil de entender, por el uso
de términos, razonamientos y sugerencias que aporta, que superan los hasta
ahora conocidos. Tal vez es que libros como este solo lo pueden leer los espe-
cialistas en la materia. Aunque, ciertamente, queda claro y es merecedor de
alabanza el objetivo del autor de invitarnos reiteradamente a promover el es-
tablecimiento natural, social y convivencial que actualmente es preciso lograr
para conseguir “una tierra nueva”, como reza el titulo de la obra.

JESUS DOMINGUEZ SANABRIA

GRAY, ., Siete tipos de ateismo, Editorial Sexto Piso, Ciudad de México y Ma-
drid 2019, 228 pp.

Un libro interesante y desconcertante a la vez. Suscita la curiosidad de
saber a donde quiere llegar el autor. Y viene a provocar una profunda medi-
tacion sobre las creencias auténticas en el Dios verdadero. Expone y origina
dudas a la fe y constata la vaciedad de muchas practicas de los creyentes. Hace
analisis que recrean el sinsentido de ser ateos, y al mismo tiempo la dramati-
ca inquietud en que se desenvuelve la vida de muchos de los que no admiten
un Dios Creador. En realidad, no se circunscribe a describir “siete tipos de
ateismo” como indica el titulo, sino a ofrecer una larga historia, sobre todo
moderna, de personajes que se han proclamado puablicamente ateos o platean
cuestiones en sus escritos con la intencion de negar la existencia de un Dios. Y



RECENSIONES 723

cada protagonista a que se refiere -iy son muchos!- pretende dar explicaciones
distintas, con las que mas que argumentar objetivamente, devienen en querer
justificar subjetivamente su postura y conviccién alejada de Dios, o para acre-
ditar y disculpar su conducta de vida no religiosa. National Review hace de la
presente obra este comentario: “Es una sana diversion. El libro de Grey es vivaz y
erudito... El propio Grey, que se esfuerza por ser verdadero ateo, ha hecho algo cristiano
y hasta caritativo por sus compasieros ateos, haciéndolos pasar por una compasiva pero
dura Inquisicion”. A eso y a posturas quiza mas dramaticas y vitalmente inquie-
tantes hace llegar el presente libro. Viene a ser una sintesis de la historia de
los mas significativos autores modernos que son ateos, o se proclaman ateos.
0, al menos, en sus influyentes escritos, inducen a desentenderse de una verda-
dera religion basada en la creencia en un Dios unico y Salvador del hombre,
para quedarse en una tranquila situacién humana de no dar mas sentido a la
propia vida que el disfrute placentero de la corta existencia que nos ha tocado
vivir. Pero denotando que siempre queda la inquietud de que algo misterioso
interpela la conciencia, por encima de razonamientos que no siempre resultan
autoconvincentes del todo. Una de las conclusiones a las que llega el autor es
que los que se proclaman modernamente ateos padecen “la airada perplejidad
que les produce el resurgimiento de las religiones tradicionales, una buena muestra de
que ni ellos mismo creen en sus propias teorias” (p. 214). Y se percibe que el mis-
mo autor del presente libro, después de analizar a tantos significativos autores
modernos que se proclaman ateos, parece que no acierta a concluir adoptan-
do una postura que justifique y tranquilice la dramatica condicién de sentirse
ateo. Y como quien no quiere definirse adoptando una postura clara de fe o de
ateismo, concluye asi: “un mundo sin Dios es tan misterioso como un mundo basiado
de divinidad, y la diferencia entre ambos tal vez sea menos de lo que piensan” (p. 214).
Y con ese “tal vez” se queda.

JESUS DOMINGUEZ SANABRIA

HILDEBRAND, D. von, “Las formas espirituales de la afectividad”, Ediciones En-
cuentro, Madrid 2016, 63 pp.

Curiosamente, el presente optsculo, breve en su contenido, es estructural
y literariamente sorprende: su exposicién basica es mas breve (22 paginas)
que el contenido de su Apéndice (32 paginas). Aunque la verdad es que sien la
pagina 30 suprimimos la palabra “Apéndice”, mas exactamente nos quedaria
como un breve tratado de contenido filos6fico-espiritual con dos partes: la
primera que relata “las formas espirituales de la afectividad” -como indica el
titulo-, y la segunda parte (que es trascripcion de un fragmento de otra obra del
mismo autor) que nos describe la “afectividad no-espiritual y la espiritual”. Y
todo el conjunto resulta una razonada descripcion de esa sensibilidad emotiva



794 LA CIUDAD DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA 234-2 (2021)

que llamamos afectividad, y que interiormente conmueve, cuestiona, impulsa,
y hasta subyuga. Pero lo positivo de ambas partes del libro es que nos muestran
el valor espiritual que se debe incluir en el valor humano de la afectividad; y el
autor nos ayuda a comprender mejor lo que abarca la espiritualidad y como en-
tenderla cuando viene revestida con la dimensién personal de afectividad. El
autor, Dietrich von Hildebrand (1889-1977), considerado como uno de los mas
brillantes filosofos catélicos del siglo XX, muestra su fino modo de razonar y
exponer el valor que hemos de dar a la afectividad, y como orientarla para que
su contenido espiritual siempre resulte benéfico.

JESUS DOMINGUEZ SANABRIA

HIGUERAS, J., El regreso de Emaiis, Ediciones Rialp, Madrid 20202, 166 pp.

El episodio de aquellos dos inquietos seguidores de Jests, que caminan
embargados por la tristeza porque su Sefior ha muerto, pero que, tras del en-
cuentro con el Resucitado, su desconsuelo se trueca en gozosa e inusitada ex-
periencia, es el acertado pretexto del autor para ofrecernos sencillas reflexio-
nas con el objetivo de dar a nuestra vida un sentido de conversion personal y
social: un salir al encuentro de Jests, saber que lo podemos hacer todos los
dias, y descargar nuestras “tristezas”, preocupaciones o circunstancias adver-
sas en El; y, avivados por la fuerza de su presencia dentro de nosotros, “regre-
sar” con gozo a la realidad de la vida. Buscarle continuamente, encontrarle con
intensidad de fe, y retornar al ser y quehacer de la existencia de cada dia con la
fuerza de saber que “le hemos visto”, que esta dandonos la fuerza divina que en
cada circunstancia humana necesitamos, y que nos impulsa a llevar a otros a su
encuentro. Si: son 19 sencillas reflexiones o meditaciones, deducidas de pasa-
jes evangélicos centrales, que pretenden que animemos la vida de cada dia con
fe y optimismo cristiano. El objetivo final es intentar ser santos: “en una época
como la nuestra, que provoca desconcierto y desesperanza, el remido es ser santos (p.
155). Pero el autor quiere llevarnos mas alla: que la pretendida santidad no se
quede en una conquista personal de autocomplacencia feliz; no; el encuentro
santificador diario con el Sefior sera auténtico si ademas “regresamos” -como
los dos personajes de Emars- inquietos y gozosos por comunicar a los demas
la fe en el Resucitado. Es que si la intimidad diaria con el Sefor es auténtica,
sincera, trasformadora, buscaremos los medios adecuados para promover el
encuentro de otros con El. La experiencia personal de amor con el Senor, debe
ser estimulo de contagio del sentido evangélico de la vida a los demas. Las
sencillas reflexiones que aqui vierte el autor son una ayuda para ello.

JESUS DOMINGUEZ SANABRIA



RECENSIONES 725

PRONZANO, A., Las mujeres que encontraron a _Jesis, San Pablo, Madrid 2020, 167 pp.

Entra la variada e inmensa cantidad de libros y estudios que actualmente
existen comentando los pasajes de Jests, tal como se narran en el Evangelio,
el presente tratado resulta gratamente sorprendente e interesante; muy cono-
cido pero original; curioso y sugerente; intuitivo y trasparente; profundo y
sencillo a la vez. Apto particularmente para mujeres creyentes, y muy capaz
de ayudar -iy mucho!- a acercarse a Jests a todos los hombres. Un texto que
penetra de modo singular la sensibilidad de Jests, y su modo amable, dulce,
persuasivo, de acoger a las personas para expresar la ternura de su amor. Y
todo ello tratando de comentar, penetrar y desvelar, la intervencién de Jesas
con 9 mujeres muy particularmente subrayadas en el Evangelio. En casi todos
los casos tal vez nos hubiéramos quedado con el milagro o la ocasion de Jests
para impartir un buen consejo, una orientacioén evangélica, dirifamos. Pero el
autor va mas alla, indudablemente fruto de un modo pausado, reiteradamente
meditado, contemplativo y hasta casi inspirado por Dios para leer, acoger y
dejarse penetrar por cuanto dice la Palabra de Dios en donde se narra esos
acontecimientos. Si el autor ya era muy valorado por sus variados comentarios
al Evangelio, en este caso nos hace entender que hay muchos pasajes -y quiza
en todos- en los que debemos dejarnos penetrar pausadamente por la Palabra
de Dios, acoger con sentido de conversion cuanto la inspiracién divina ha que-
rido revelar en cada gesto y expresion de Jests, y determinar nuestro proceder
transformado, sugestionado, impulsado por el ser y proceder de Jesas: “romper
el vaso precioso de nuestra racionalidad... y empezar a advertir el perfume insolito y
genuino del Evangelio” (p. 147). Resulta muy gratificante leer cuanto va descri-
biendo el autor; y pararse como él a releer los pasajes del Evangelio, asi como
las sugestivas aclaraciones con las que aqui se va traduciendo su enriquecedor
significado y sus efectos fascinantes.

JESUS DOMINGUEZ SANABRIA

SANZ MONTES, ]., Maria y su itinerario cristiano. Una compania materna en nuestro
camino, Ed. Ciudad Nueva, Madrid 2020, 393 pp.

¢Un libro mas sobre la Santisima Virgen Maria? Tal vez si.... Pero, no. Es
algo mas y mejor. Me resulta una vision nueva, necesaria hoy mas nunca. Es
un modo de vivir hoy mejor el Evangelio, el camino que Jesis nos trazo a to-
dos los que creemos en El, a sus seguidores. Porque “el camino cristiano es el que
nos marcd Jesis en el Santo Evangelio” (p. 28). Pero también podemos y debemos
decir, indica el autor, Arzobispo de Oviedo, Jestis Sanz Montes, en estas agra-
dables y expresivas paginas que “Maria no es un camino alternativo ni tampoco
supletorio, sino que presenta y significa ese mismo camino vivido en plenitud” (p. 30).



7926 LA CIUDAD DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA 234-2 (2021)

Pues de eso va el libro que presentamos, descrito con agradable uncién, y de
manera que, aun conociendo los hechos puntuales en que actu6 la presencia
de Maria en el Evangelio, el autor los va describiendo de manera que engan-
cha, que hace interiorizar mejor a Maria, mirarla con una amor mas intenso,
y asumir su estilo de ser y de vivir como algo que necesariamente hemos de
compartir con Ella y en Ella en el ser y quehacer hoy de los que pretendemos
proceder como cristianos sinceros y coherentes. Y el hecho de ir desgranando
su narracion en el entorno sugestivo de la “Santina” de Covadonga, aun hace
mas gratificante y atractiva su lectura; aparte de que el autor procede con una
diccion sencilla, y con una argumentacion y aporte bibliografico, que justifican
mas aun el objetivo que se pretende: que Maria vivié el itinerario cristiano que
nosotros hemos de vivir hoy con Jests y con Ella, en Jests y en intimidad con
Ella. Y se nota que el autor va mas alla de fomentar el interés por la devocion
tradicional a Maria, aun cuando analiza con acierto y mejor significado las cla-
sicas devociones que hemos practicado siempre. Es un tratado que justifica que
Ella nos reclama un modo de devocién nuevo, actual, mas y mejor santificante
y santificador, que nos lleve a hacer mejor presente a su Hijo en el devenir de
nuestra historia personal y social actual: “es como que cada cristiano es visitado
por la Madre de Dios y es tocado por la vida que en Ella late”, como ocurri6 en la
Visitacion (p. 234). Merece la pena recrearse en la lectura, y cuestionarnos el
modo de amar a Maria y nuestro modo de recorrer con Ella y como Ella nues-
tro itinerario cristiano.

JESUS DOMINGUEZ SANABRIA

HisTORIA

ALABRUS IGLESIAS, R. M2, Morell Juliana. De una nifa prodigio a maestra de
las emociones, Ed. Arpegio, Sant Cugat (Barcelona) 2020, 109 pp.

Afirmaba el sabio autor del libro biblico de los Proverbios (Prov 31,10),
que “una mujer fuerte, {quién la hallara? Supera en valor a las perlas”, y “la
que teme al Sefior merece alabanza” (31,30b). No sé si la cita es apropiada o
no para la vida, historia, de Juliana Morell (Barcelona, 1594- Avinon/Avignon,
1653), que la Profesora titular en la Universitat Abat Oliba y CEU ha narrado
magnificamente en este breve, pero condensado estudio. Al menos, creo que
se asemeja mucho al elogio del libro biblico sobre la mujer fuerte. El papel de
J- Morell, en la Europa de su tiempo y desde su convento, fue significativo,
reconocido y admirado por muchos hombres de su tiempo, por su valentia,
cultura, caracter y forma de abordar ciertos problemas de su tiempo. Fue una



RECENSIONES 727

mujer, religiosa, intelectual y bien preparada para abordar los problemas que
tenia de frente. Llevé a vivir una vida llena de experiencias, obras, dentro
y fuera del Convento. Nuestra autora afirma que J. Morell se convirtié en el
icono de la “Renaxenca catalana” y personaje destacado de las mujeres de su
tiempo, y ahora pretende R. Alabris que su herencia no quede olvidad, si asi
hubiera sucedido.

La investigacion de la Dra. Alabruas consta de seis capitulos, con unas
reflexiones finales. Asi, en un primer capitulo, se investiga la infancia de J. Mo-
rell, su exquisita educacion recibida, ya que su padre era un rico comerciante
judio catalan, convertido, tuvo que exiliarse de Barcelona y establecerse en
Lyon (Francia), y se preocup6 de que su hija frecuentase los mejores colegios
y Universidades, de su tiempo, en donde fuese. Pero, llega el conflicto entre
padre e hija, porque su progenitor queria que su hija siguiese otro camino al
que ella queria, y de hecho, encontro6 posteriormente. El segundo capitulo con-
tiene la narracion de la decision de Juliana de hacerse religiosa, entrando en
una Convento de religiosa dominicas, en Avinén. Y fue la religiosa que supo
armonizar sabiamente su peculiar misticismo con un secularismo cartesiano,
que mantuvo siempre en su vida. Ademas, la cuestién religiosa de la Francia
meridional de aquel tiempo estaba muy polarizada entre protestantes y catoli-
cos, con sus conflictos de religion. A pesar de este enrarecido ambiente religio-
s0, J. Morell logro6 unir —una palabra importante en esta religiosa- las multiples
tendencias o divisiones religiosas de aquella época, desde el modelo catoélico,
que consistia en unir la ortodoxia reguladora y la proyeccion, dimension, so-
cial, que viene nitidamente explicado en el capitulo quinto. A los 16 anos, J.
Morell, ingresa en el Convento de Santa Praxedes de Avifién, en contra de la
voluntad de su padre, ya con una formacion cultural Gnica para una mujer de
aquel tiempo.

Los restantes cuatro capitulos nos describen la obra cultural-religiosa de
J- Morell, como traductora, maestra y priora en Avifion, con 21 afios y tres
trienios, el ultimo fue del afio 1648 al 1651. Su exquisita y esmerad educacion
la llevé a vivir su vida religiosa desde el apostolado y la traduccion de obras
teologicas, ya que a los doce afios hablaba ocho lenguas, lo cual la ayudo a
difundir la Biblia en su entorno. En su convento de Santa Praxedes de Avifion,
logro introducir la reforma postridentina, creando un nuevo ambiente y espiri-
tu religioso entre las religiosas. El capitulo sexto trata de la memoria de Juliana
y la biografia que escribi6 sobre nuestra religiosa biografiada una religiosa de
su mismo convento y que convivié con ella: Maria Merles de Beauchamps,
con estas palabras, unicas, elogiosas: “gloria de su raza, maravilla de su sexo
y prodigio de su tiempo”. En Espana, Lope de Vega la elogi6 en su Laurel de
Apolo, con unos versos también tinicos, como otros muchos autores en siglos
posteriores. La obra termina con unas reflexiones de Rosa Alabris sobre el



798 LA CIUDAD DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA 234-2 (2021)

por qué nunca haya sido propuesto Juliana Morell para su beatificaciéon o ca-
nonizacién, y responde: “Quizas pudo haber jugado en su contra su propio
eclecticismo eclesial?”.

El libro, que aparece muy bien editado por la Editorial Arpegio, lo cual
agradecemos, termina con una extensa biografia y nada mejor que las pala-
bras de Rosa Alabrus sobre su biografiada, Juliana Morell, para cerrar estas
breves lineas: “esta biografia es la vida de una mujer en busca de si misma
que, tras una infancia dispersa en un exhibicionismo tan estéril como forzado
por su padre, supo salir del entorno familiar con una inteligencia emocional y
una capacidad de interrelacion s6lo comparable a lo que en su momento habia
mostrado Teresa de Jesas” (p. 3).

J- GUTIERREZ

CONDE SOLARES, C., La espiritualidad cristiana en la Espaiia del siglo XV. Entre
corte y monasterio (Col. “Bibliotheca Salmanticensis. Estudios”, 364), Servicio
de Publicaciones, Universidad Pontificia, Salamanca 2019, 196 pp.

Aqui tenemos un estudio sugestivo y original sobre la vivencia del cristia-
nismo en la Espana del siglo XV: su peculiar y dinamica espiritualidad. Una
espiritualidad vivida en los Monasterios, Conventos, Grupos Religiosos, en
el siglo X'V espanol pero, encarnado desde los Claustros, en la vida cotidiana
y cristiana de los creyentes, y sus participaciones externas. Y nadie cuestiona
que la espiritualidad cristiana espanola ha configurado la personalidad espa-
nola, en particular, desde el siglo XV; y siendo, al mismo tiempo, un fenémeno
especial del cristianismo peninsular. Las grandes figuras misticas, espanolas,
han encumbrado su espiritualidad a alturas sublimes, Gnicas dentro del cristia-
nismo, y pudiéndose afirmar, que desde los mismos comienzos de la evangeli-
zacion cristiana hasta la actualidad.

Pocos dudan, por otra parte, que la mistica espanola es la culminacion de
varias corrientes entrelazadas y engrosadas entre si, pero siempre partiendo
de la Palabra inspirada: la Biblia y sus comentarios espirituales, a lo largo de
los siglos, culminando todo en los siglos XV y XVI. Nuestro autor, D. Carlos
Conde, centra su estudio de la espiritualidad cristiana, en la Espana del siglo
XYV, como un siglo de la gran mistica espanola. El autor de la monografia
estructura su obra en dos amplios capitulos, con varios apartados: El siglo
XV, amor cortés y amor mistico, en sus seis apartados, y en donde tenemos
una breve descripcion de la historia espafiola del siglo XV, que se caracteriza
por importantes acontecimientos, histéricos, sociales y culturales, que reper-
cutiran significativamente en siglos posteriores, en el cristianismo peninsular.
Solo destaco dos caracteristicas de lo dicho: las conversiones y el auge de las



RECENSIONES 729

o6rdenes religiosas, con la construccién de enormes Monasterios e Iglesias, con
una breve imitacion de la religiosidad de la Provenza francesa, dada su estética
y particular religiosidad. En este primer bloque o capitulo (pp. 9-106), Carlos
Conde describe una serie de corrientes misticas del siglo XV y sus influencias
mutuas. No entramos en mas detalles, pero si sefialar que una un conjunto
de poetas y religiosos de ese siglo contribuyeron al desarrollo y elevacion de
la mistica: Santillana, Mena, los franciscanos andaluces y el Cancionero de
Baena, o el de Egerton vy, resaltando a Pedro Guillén de Sevilla (1413-1474) y
su influencia en los cancioneros religiosos. Tenemos aqui un conjunto de apar-
tados bien documentados, desarrollados y llenos de datos, que como dird un
destacado estudioso de la mistica del Carmelo, E. Allison Peers, “la esencia de
estas obras emanaba primordialmente de la Biblia, de la exégesis medieval y
de la experiencia personal de los misticos” (p. 9).

El segundo bloque o capitulo: la espiritualidad institucionalizada del siglo
XV (pp. 107-169), con cuatro apartados y el autor analiza la aportacion de
cuatro autores- corrientes religiosas de aquel siglo, con sus obras y aportacio-
nes significativas, que institucionalizaron la espiritualidad espafiola del siglo
XV. Asi, al racionalismo del Tostado sigui6 la emotividad, lo afectivo, pseu-
do-dionisiaca; asi, la aportacion del Tostado fue determinante para el poste-
rior desarrollo de la mistica, espiritualidad, espafiola, en sus diversos estratos
sociales o grupos, segin reconoce nuestro autor. Algo parecido sucedié con
la aportacion de los Franciscanos, el lulismo y la espiritualidad mudéjar, que
plasmaron en sélidas vivencias misticas los principios teéricos o intelectuales
del Tostado. La Reconquista politica llevé al pueblo espafiol a una Reconquis-
ta espiritual del siglo XV, visualizado en las Ordenes religiosas del Cister y de
Calatrava, que contribuyeron a impulsar la espiritualidad y mistica en las mis-
mas 6rdenes religiosas y en la religiosidad popular, de una manera especial.
Por ltimo, a lo anterior, nuestro autor anade y analiza sumariamente como la
mistica jeronimita y la cristianizacion de lo clasico llevaron a alturas maximas
la espiritualidad cristiana espanola del siglo XV, que sigui6 desarrollandose
en siglos posteriores, particularmente en el siglo XVI. Y otra particularidad
de estas corrientes misticas, o autores, y que recalca el autor del estudio, es
que la espiritualidad individual trasciende al colectivo, se expande desde los
muros y la soledad de los Monasterios hasta la Corte, con otras palabras y
mas llamativo atn, desde la doctrina hasta la misma politica. Otros diversos
elementos podriamos destacar del capitulo segundo, apartado 4, que trata de
como Sigiienza supo cristianizar la cultura clasica, la Metafisica de Aristételes,
desde una interpretacion parcial de La Ciudad de San Agustin. Y ambos auto-
res “formaran parte del acervo teosofico de la gran mistica carmelita” (p. 169).

El estudio termina con apartado “a modo de conclusiéon” (pp. 171-178),
en donde el alma de la mistica espanola se nutri6 de una amplia corriente de



730 LA CIUDAD DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA 234-2 (2021)

fuentes diversas, dentro de las corrientes religiosas y monasticas, que fueron
reelaboradas, reinterpretadas en el trascurso del mismo siglo XV. El estudio
de C. Conde ofrece al estudioso de la mistica espafola, o al simple lector,
una reflexion luminosa y fundamentada del canon de la espiritualidad his-
panica del siglo XV, y “que se mueve al compas de unos vectores teosoficos
y antropolégicos comunes: biblicos, provenzales, franciscanos, cistercienses,
jeronimitas experienciales. Y donde Corte y Monasterio, con otros fenémenos,
contribuyeron, a desarrollar una idea que iba mas alla del individuo”. Y todo
ello, afiadimos, expuesto con amplia documentacion, literatura, y un estilo
fluido, claro y ordenado. La monografia cierra con una extensa bibliografia, en
diversos apartados. La publicacion fisica es perfecta y solo queda agradecer a
la editorial de la Universidad Pontifica de Salamanca, por la idea tan acertado
que encuentro el publicar este estudio tan necesario para entender un capitulo
importantisimo de la historia de Espafia, como es su espiritualidad e influencia
en su idiosincrasia.

J- GUTIERREZ

DELGADO, M., El siglo espariol (1492-1659). Un ensayo de historia espiritual, Edi-
ciones Encuentro, Madrid 2021, 405 pp.

El autor, erudito conocedor de la Edad Moderna espafola y europea, se
sitia en una equilibrada posicién para ofrecer una matizada mirada al comple-
jo y rico periodo que denomina Siglo Espariol. Parte de la constatacion que los
espanoles “no hemos sabido construir un relato nacional propio, una memoria
colectiva sin nacionalismos hispanistas o regionalistas que ofrezca una vision
serena de nuestro pasado comin en la piel de toro y alimente nuestra compren-
sion en la familia de las naciones, sin complejos de superioridad ni de inferio-
ridad, conscientes de algunos fallos y orgullosos de las grandes aportaciones a
un mundo que no seria imaginable sin nuestra impronta” (12). Por el contrario,
dice, que con frecuencia nos hemos convertido en los mayores propagandistas
de la Leyenda Negra. Su respuesta con este ensayo es aproximarse a aquella
época desde la mayor objetividad posible, que siempre sera incompleta, y ar-
mado de esta sana intencion afirma que «no pretende cambiar el pasado, sino
intentar comprenderlo segun el antiguo adagio de que la Historia es maestra
de la vida” (13). Y lo hace desde la perspectiva que denomina espiritual, es
decir, desde el analisis de la historia de las ideas, miradas en conjunto, pero
analizando las diferentes posiciones intelectuales. “El Siglo Espanol, dice, es
tan sugerente y complejo que diferentes apreciaciones y puntos de vista son
no solo convenientes, sino absolutamente necesarios, si queremos avanzar en
la comprension del mismo sine ira et studio. Este ensayo es, por tanto, uno mas
en el caleidoscopio de la investigacion histérica” (15). Tras la lectura del li-



RECENSIONES 731

bro creemos que estas nobles aspiraciones, manifestadas en el prélogo, que-
dan cumplidamente conseguidas y sin duda alguna sus paginas, densamente
acompanadas de una gran cantidad de citas que justifican la argumentacion,
enriquecen la vision de este decisivo momento histérico hispano.

No es facil resumir el contenido de los diferentes capitulos que forman el
libro. Pero el simple enunciado de algunos de ellos indica con claridad los mu-
chos y ricos aspectos analizados. Comienza explicando el Concepto de la Mision
Historica, que utilizan muchos autores de la época, tanto espanoles como ex-
tranjeros, y que a final de la Edad Media ven cémo se ha trasladado a Espana
para que esta nacion sea ahora “guia de la cristiandad” (Translatio Imperii). “El
providencial descubrimiento del Nuevo Mundo en 1492, el mismo afio que ha-
bia comenzado con la toma de Granda, refuerza el sentimiento espanol de ser
el pueblo elegido de la cristiandad del Renacimiento” (22). El segundo capitu-
lo trata de aclarar las complicadas relaciones de Estado ¢ Iglesia, sefialando que
ya “los Reyes Catdlicos fueron desde un principio muy celosos en apuntalar
su autoridad también en asuntos eclesiales, aunque siempre respetando las for-
mas con Roma, y de establecer una administracion eficiente bajo su control”
(39). Felipe II y sus sucesores evitaran toda intromision papal en las cosas de
la Indias, velando por mantener sus derechos de Patronato Regio, de manera
que el rey parece no solo el patrono de la Iglesia en las Indias, sino también
el vicario general del papa. Los dos capitulos siguientes estudian e/ final de la
convivencia entre cristianos moros y judios, centrandose en la expulsion de judios
y moriscos, y la Inquisicion y censura del libro, en el que se matiza comparati-
vamente el fenémeno inquisitorial con el de otros lugares y se puntualiza la
famosa censura de libros, dejando patente cémo “la Inquisicion no vale como
explicacion monocausal de la decadencia espanola desde finales del Siglo Es-
panol, pues hasta entonces, y bajo su atenta mirada, Espana fue el centro espi-
ritual y en muchos aspectos también intelectual de Europa, como muestra la
«Escuela de Salamanca»” (93). El capitulo V se titula El giro espiritual en «tiem-
pos recios», y en €l se rastrea la busqueda de criptoprotestantes, pero de nuevo
queda claro que no fue Espafia la inica nacién en dar este giro y analizando
el caso Miguel Servet concluye nuestro autor: “Seria un error de apreciacion
pensar que los afios cincuenta solo fueron “tiempos recios” en Espana. Tuvie-
ron en el centro de la Monarquia Hispanica una gravedad especial, pero en
otras partes de Europa tampoco eran tiempos para componendas” (116-117).
El mismo juicio equilibrador hace el capitulo siguiente titulado Cuando traducir
la Biblia era subversivo, con esta precisa anotacion: “Espana tiene fama de haber
prohibido la traduccion de la Biblia a las lenguas vernaculas. Lo hizo realmen-
te con los indices de 1550 y 1559 porque se veia en ellos —por razones politicas
y culturales mas que religiosas— la puerta de entrada de la “herejia alemana”.
Pero Espana “antes” de las tesis de Martin Lutero (1517) era el pais mejor po-
sicionado para los estudios biblicos, precisamente por los muchos conversos



739 LA CIUDAD DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA 234-2 (2021)

del judaismo y del islam que dominaban las lenguas orientales” (123). Baste
recordar la Poliglota Cumplutense. Los tres epigrafes siguientes analizan temas
teoricos muy polémicos: La seduccion de la oracion mental, con el estudio de
las diversas corrientes espirituales, La controversia sobre la «limpieza de sangre»
y La controversia de Indis. Sobre lo que supuso esta tltima discusion, comenta
atinadamente el autor: “El imperio espaiiol no se diferencia de los otros por los
desmanes cometidos, sino por la reflexion ética sobre los mismos gracias a la
denuncia profética de Montesino, continuada por las Casas y otros misioneros
indiofilos” (213). Otros dos apartados estudian El bien comin en la tradicion de
la «Escuela de Salamanca» y La reflexion sobre el buen gobierno en los «Espejos de
Principes», destacando la genial aportacion de la primera, de la que afirma: “El
universalismo de los salmantinos implica el postulado de la igualdad juridica,
biologica y moral de la humanidad, lo que hoy es consenso general y base de
los Derechos Humanos” (217). Para finalizar nos muestra la innegable riqueza
de la evangelizacion y la utopia misionera bajo el titulo de Un imperio evangeli-
zador, y echa una ojeada global a la cultura bajo el epigrafe Un siglo de oro en el
Siglo Espaniol. Cierra la obra con una mirada al declive, De la excelencia a la me-
diocridad, y anade una curiosa interpretacion personal sobre las diferentes uto-
pias que han sobrevolado las diferentes etapas de la historia Iberoamericana.

La Editorial Encuentro vuelve a ofrecer con esta obra un excelente trabajo
histérico, impecablemente editado, de los que nos permiten avanzar hacia una
idea mas equilibrada y global de aquel momento histérico. La visién ofrecida
desde diferentes angulos amplia el panorama y nos deja contemplar las fuertes
raices humanistas y cristianas que afloraron en aquellos tiempos decisivos y
que, de alguna manera, han seguido iluminando los siglos posteriores.

MARIANO BOYANO REVILLA

JIMENEZ LOZANO, ]., Meditacion espaiiola sobre la libertad religiosa, Ediciones En-
cuentro, Madrid 2020, 193 pp.

Presentamos con especial satisfaccion la reedicion de la primera obra del
gran humanista cristiano que fue nuestro autor. Este librito deja constancia de
la honrada y serena reflexioén de un liberal preocupado por la modernizacién
del cristianismo en Espana, desde una atenta mirada a sus raices historicas.
Se escribi6é en 1966, cuando el concilio Vaticano II promulgaba el decreto
sobre la Libertad Religiosa, con notable incomprensién de parte del catolicis-
mo hispano. Asi lo prologaba el propio Jiménez Lozano: “Las paginas que
siguen han tenido su origen en un hecho muy concreto: el de preguntarse por
qué en nuestra cristiandad espanola se han dado ciertas reticencias, un cierto
escandalo y hasta una cierta oposicion al espiritu conciliar del Vaticano II y,



RECENSIONES 733

particularmente un cierto horror, como ante una herejia, ante ciertas interven-
ciones de algunos padres. Intervenciones estas que, sin embargo, han sido las
mas significativas del espiritu que hoy anima a la Iglesia...” (19) Reflejo de su
equilibrada personalidad es el modo de escribirlo, sin buscar polémica alguna,
como una documentada meditaciéon que deviene en testimonio personal. No
tiene ningun afan polémico, sino que es una honrada invitacion a la reflexion
“y a una comprension y aceptacion alegres de la Iglesia del Vaticano II, y de
la excepcional hora historica que la humanidad esta viviendo” (21). Eso decia
entonces y esa sensacion nos queda al leerlo en este siglo XXI, rememorando
la dedicatoria que hace a Juan XXIII, “un alto simbolo de la libertad y de la fra-
ternidad humana. Y una «ventana abierta» en la Iglesia de Dios tras seculares miedos
¢ inmovilismos cristianos”.

El primer capitulo, Una visita al castillo de Sant’Angelo, situa la meditacion
de alguien que desde la Roma, capital de la vieja cristiandad, observa el increi-
ble movimiento de quienes desarrollan el concilio Vaticano II. “Mis antepasa-
dos, «cristianos viejos», labriegos de Castilla, no comprenderian esta nuestra
gozosa presencia catdlica entre protestantes, judios, musulmanes o simples
ateos que ellos mismos miran con esperanza a esta Iglesia de la libertad, con-
denadora de las castas, humilde para confesar sus propios yerros histéricos,
preocupada por el mundo y ansiosa de derribar todos los muros que le sepa-
ran de él. La Roma de nuestros dias tiene, en efecto, como una nifiez nueva y
todos los recuerdos tragicos quedan en el sobrado de la historia como trastos
inatiles” (25). Los dos capitulos siguientes sittan la discusién conciliar entre
quienes hablan simplemente de «tolerancia» o, por el contrario, de «libertad».
Los padres conciliares espafioles estdn en el lado de la simple tolerancia, con
una especie de miedo a la libertad por la vieja mentalidad contrarreformista
asentada a lo largo de nuestra historia. Postura totalmente explicable desde
nuestra historia: “El cristiano espaiol se vio precisado a defender su credo
y el suelo de su patria frente a los moros y los judios y luego, al convivir en
paz con ellos, no pudo evitar que ese mismo credo y las actitudes espirituales
en que se expresaba quedasen contagiadas del judaismo e islamismo, entra-
fiables enemigos fraternales del catolicismo espaiiol” (38). Es verdad que no
todo ha sido un catolicismo belicoso e intolerante, y como muestra cita unas cuantas
voces evangélicas, que proféticamente abrieron caminos de dialogo y libertad
(Erasmistas, Fr Luis de Leon, Las Casas, Vitoria, Hernando de Talavera... y
“otros mil”). Pero, sirviéndose del caso de Cisneros frente a Fr. Hernando de
Talavera constata: “Una vez mas, triunfarian los partidarios del catolicismo
politico contra los partidarios del catolicismo evangélico: los Cisneros contra
los Hernando. Esta iba a ser la tragedia del catolicismo espafiol, no la ausencia
de un ala evangélica, reformadora y abierta, que hubiera podido dar lugar,
como en otros paises, a un catolicismo esclarecido y tolerante. Pero no pudo. Y
la tragedia se volveria a repetir contra los «ilustrados» del siglo XVIII...” (57-



734 LA CIUDAD DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA 234-2 (2021)

58). Analiza con cierto detalle esta radicalizacion en el ferrible siglo XIX, en el
que los gobiernos solo pueden ser absolutistas y, con ello, clericales; o liberales
y, por tanto, anticlericales e irreligiosos. Esta mentalidad intolerante queda
bien reflejada en un gran intelectual como fue Menéndez Pelayo, del que afir-
ma: “La mentalidad del Menéndez Pelayo que escribi6 los Heterodoxos, era una
mentalidad catélica de caracter juridico-politico, una mentalidad patriotica
mas que religiosa. Solo que es también la mentalidad de la gran mayoria de
los espanoles que siguieron sintiendo el orgullo del hidalgo y del cristiano
viejo, de casta limpia, xené6fobo, misoneista, anti-intelectual, anti-inquieto, or-
gulloso y seguro de su creencia, que no se molesta en estudiar ni contrastar,
desde el siglo XVT hasta nuestros dias” (75). El altimo capitulo, titulado Un
catolicismo conciliar, responde a lo que €l piensa que va a significar el concilio
para Espafia. Cree que, por un lado, va a suponer un espaldarazo para la mi-
noria de cristianos liberales que ya no seran vistos como las ovejas negras de
la familia catdlica. Por otro lado, pide paciencia para los tradicionalistas con
esta hermosa reflexion histérica, de perdurable validez: “Tengamos, entonces,
una inacabable paciencia con la lenta evolucion de los espiritus, a la vez que
una decidida confianza en la Gracia, pidiendo al Cielo que los extremismos de
algunos reformistas desatados e inconscientes no den al traste con el espiritu
de reforma mismo, como la herejia protestante hizo imposible la mesurada
reforma erasmista o la sangrienta Revolucion francesa la pacifica revolucion
de los Jovellanos y los Tavira” (110).

Cierra el ensayo con un extenso apéndice de diversos textos, como mues-
tra y acicate para que el propio lector pueda hacer su particular meditacion,
como indica el titulo del libro. Con esta impecable publicacion la Editorial
Encuentro nos ofrece una deliciosa muestra de la rica herencia que nos deja el
literato y pensador recientemente fallecido. Un digno homenaje a su memoria.

MARIANO BOYANO REVILLA

LANGELLA, S. - RAMIS BARCELO, R. (eds.), <Qué es la Escuela de Salamanca?
(Col. Instituto de Estudios Hispanicos en la Modernidad (IEHM). Editorial Sin-
déresis. [Madrid - Porto] 2021, 400 pp.

Esta obra ofrece las actas del Expert Seminar ‘¢Qué es la Escuela de Sala-
manca?’, promovido por la Universita Pontificia Salesiana de Roma los dias 17-
19 de septiembre de 2020, con el patrocinio de las facultades de Filosofia y de
Teologia, y coordinacion del Dipartimento di Antichita, Filosofia, Storia (DAFIST)
de la Universita degli Studi di Genova, el Corso di Laurea di Filosofia dell’Universita
de Salento, y el Instituto de Estudios Hispanicos ¢ la Modernidad (IEHM). Quince
autores (Mauro Mantovani, Juan Belda Plans, Simona Langella, José Barrien-



RECENSIONES 735

tos, Rafael Ramis Barcel6, Juan Cruz Cruz, Maria Idoya Zorroza, Saverio di
Liso, Igor Agostini, José Luis Fuertes Herreros, Maria Martin Gémez, José
Luis Egio, Manuel Lazaro Pulido, José Angel Garcia Cuadrado y David To-
rrijos Castillejo) abordan desde perspectivas diferentes (filosofia, teologia,
derecho, moral, escuelas de pensamiento, metodologia teologica, humanismo
castellano, etc.) el tema “¢Qué es la Escuela de Salamanca?” A primera vista
la locucién “Escuela de Salamanca”, que comienza a utilizarse en la década
de 1930 (pp. 60-63) y como categoria historiografica en 1943 (p. 64), no pa-
rece que sea una cuestion dificil y, sin embargo, el concepto en si requiere
una revision critica y un elevado esfuerzo intelectual. Por ejemplo, es preciso
acotar el concepto de “escuela”, sefialar su relacion entre filosofia y teologia,
el tipo de “tomismo” adoptado y su relacion con el nominalismo y escotismo
en sus diferentes tradiciones, influencias y lineas de interpretacion amplias
que pasan de un autor a otro desde la diversidad cultural, eclesial y social, lo
que dara lugar a la consideracion de una escuela econémica y juridica, ademas
de la teoldgica. Esto significa que la “Escuela de Salamanca”, claramente, es
un término polisémico de complejidad oculta. Otra cuestion importante que
incumbe a la “Escuela de Salamanca” se refiere a la relacion que va forjandose
entre la teologia biblica y patristica con el humanismo, sobre todo a partir de
la “segunda” y “tercera” generacion de la Escuela de Salamanca, donde los
autores teologicos asumen los procesos histéricos, politicos y religiosos de la
Reforma luterana y la Contrarreforma catélica, el descubrimiento del Nuevo
Mundo, la experiencia del concilio de Trento con abultada participaciéon de
tedlogos de la Escuela salmantina, y la presencia vigilante de la Inquisicion,
siempre al acecho del luteranismo y judaismo.

Sobre las personas que conforman la “Escuela de Salamanca”, una posi-
ci6n mayoritaria de especialistas, incluye a los mas destacados maestros, en
su mayoria de las 6rdenes religiosas de aquel entonces, dominicos (Diego de
Deza, Antonio de Montesino, Alonso Fernandez de Madrigal, Francisco de
Vitoria, Domingo Soto, Melchor Cano, Bartolomé de Medina, Domingo Ba-
fiez, y, finalmente, Pedro de Godoy), agustinos (Juan de Guevara, Fray Luis
de Leo6n, catedratico de Santo Tomas entre 1561 y 1565-, etc.), mercedarios,
cistercienses, benedictinos, carmelitas, franciscanos, y jesuitas (Francisco de
Toledo, Luis de Molina, Gregorio de Valencia, Juan de Azor, Gabriel Vazquez,
Tomas Sanchez, Juan de Mariana, Juan de Lugo, y el mas brillante de todos,
Fancisco Suérez). Algunos de los planteamientos de la “Escuela de Salaman-
ca”, tras el descubrimiento del Nuevo Mundo, dieron origen a la transforma-
cion de la conciencia politica de Europa, superando la mentalidad medieval y
proponiendo un elenco de derechos y deberes del hombre en una comunidad
universal. Desde primeras horas reivindica el derecho a la vida, la propiedad,
la libertad de pensamiento y la dignidad del hombre. En este sentido, dado el
impacto global de las tendencias renovadoras de los maestros de la Escuela de



736 LA CIUDAD DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA 234-2 (2021)

Salamanca, las fronteras de ese pensamiento no estarian determinadas por
Salamanca exclusivamente, sino por el Orbe catélico de los siglos venideros.
De este modo, otras figuras y autores esenciales deberian considerarse miem-
bros de la “Escuela de Salamanca”, como fray Alonso de Veracruz, Tomas de
Mercado, Bartolomé de Ledesma, Bartolomé Frias de Albornoz, entre otros.

Aunque varios trabajos de esta obra resaltan esa atmosfera que llego a
formarse entorno a una corriente de pensamiento, siendo sus protagonistas
los grandes maestros e intelectuales de los siglos XVI y XVII vinculados a la
lectura, estudio y exposicion de Santo Tomas de Aquino en la Universidad de
Salamanca, conviene recordar que la susodicha “Escuela de Salamanca” no
fue uniforme ni tampoco homogénea. En la Ciudad del Tormes, como ocu-
rria en otros ambientes académicos, se dieron continuas disputas teolégicas
y de cargos, luchas personales y de 6rdenes religiosas, desprestigio y enfren-
tamiento personal, el “odium teologicum” e incluso la persecucion judicial y
el encarcelamiento de catedraticos en prisiones inquisitoriales. Esta realidad
contrapuesta existio en el ambito universitario de Salamanca. Con ello intento
apuntar que no puede sostenerse la existencia de una unica “escuela”, como
tampoco que todos los catedraticos de Salamanca, incluidos aquellos que lle-
garon a regentar la catedra de Santo Tomas, formaron parte del circulo de la
“Escuela de Salamanca”. El acceso a las catedras corria diversa suerte a tenor
de la personalidad, preparacion y reconocimiento intelectuales de los candida-
tos, pero también a tenor del grupo de electores, que ofrecian sus votos segin
los propios intereses, acomodaticio a las fobias y filias propias y de las 6rdenes
religiosas.

Tras lalectura de esta obra, amena y enriquecedora, se desprende, a modo
de conclusién, que el concepto “Escuela de Salamanca” tradicional o clasica
ha ido desarrollandose hacia una nueva comprensién e interpretacion, y lo ha
hecho de modo sustancial a raiz de la celebracion del VIII Centenario de la
fundacion de la Universidad de Salamanca (1218-2018). Las investigaciones
surgidas desde entonces se ofrecen en el libro que presentamos, a modo de
sintesis integradora, mediante breves y enjundiosos trabajos escritos por los
mas prestigiosos especialistas en la materia. Los limites, tanto espaciales y
temporales como semanticos y hermenéuticos, de la “Escuela de Salamanca”,
han cambiado por otros mas amplios y profundos segun se desprende de la
reciente historiografia en aplicacién de una nueva y serena metodologia. La
expresion “Escuela de Salamanca” aparece presentada como un movimiento
intelectual académico universal, vital y flexible, vinculado a una cronologia
concreta, desde el fin de la Edad Media al comienzo de la Edad Moderna,
marcado por la revitalizacion de la escolastica y asociado no exclusivamente
al ambito geografico de Salamanca e inherente a la actividad docente reali-
zada en las principales catedras de la facultad de Teologia de la Universidad



RECENSIONES 737

de Salamanca, sino a una proyeccion global integradora (Europa, América
espafiola y Filipinas) e interdisciplinar (Artes, Teologia y Derecho) para crear
de modo gradual una interrelacion entre centros académicos y entre pensado-
res-autores de diferentes paises, a través de nuevos métodos cientificos y mo-
delos de producir, difundir y recepcionar conocimientos relevantes, renovados
y originales, de vastos horizontes sobre cuestiones antropolégicas, teologicas,
juridicas, socio-economicas, e incluso, afiado por mi parte, de fisica, astro-
nomia y medicina, no exentos de encendidas disputas y épocas de esplendor
y fecundidad, en el ambito de una sociedad civil profundamente creyente y
cristiana. Como movimiento intelectual, la “Escuela de Salamanca” supuso un
gran estimulo creador en su época, y su actividad llevé al desarrollo del huma-
nismo y de la mistica teologica del Siglo de Oro; la teologia se acercé a la pro-
blematica de entonces a través de las cuestiones morales, econémicas, juridicas
y espirituales (la devotio moderna); y también se implico en el descubrimiento
de los padres de la Iglesia y el examen de las fuentes escrituristicas a la luz de
las aportaciones filologicas del humanismo renacentista. Enhorabuena a los
editores, Simona Langella y Rafael Ramis Barcelon, por la esmerada presen-
tacion de los textos, cuya lectura recomiendo dada su original, profundidad y
actualidad.

RAFAEL LAZCANO

LOPEZ QUINTAS, A., El espiritu de Europa. Su sorprendente riqueza y su eficacia.
Fundacion Lopez Quintas, Madrid 2021,186 pags.

Esta obra de A. Lopez Quintas desea ofrecer una respuesta positiva a la
invitacion de Guy Sorman : “Europa carece mas de narradores que estén a su
nivel que de economistas y diplomaticos”. Para que estos narradores existan y
actien en Europa es preciso formarlos. Y a ello desea contribuir Lopez Quin-
tas con esta obra. Es cierto que de una forma mas o menos solapada se intenta
hoy minar las bases de una auténtica vida en el espiritu. Como antidoto frente
a estas practicas manipuladores Lopez Quintas habia propuesto en sus obras
anteriores tres medidas: Estar alerta, pensar con rigor, vivir creativamente. En
esta obra aplica estas tres medidas a un tema de gran actualidad, a la unidad
europea. En Europa existe ciertamente una comunidad de espiritu que se ma-
nifiesta en el urbanismo de sus ciudades, en la arquitectura de sus catedrales,
en la musica y literatura, en el espiritu cientifico y filos6fico. Sin embargo, un
derrotismo intelectual y espiritual que se expresa a través del nihilismo, del
indiferentismo invade los foros intelectuales e incluso la misma vida ordinaria.
Sufrimos una especie de alzheimer intelectual: hemos perdido los puntos de
referencia que orientan la vida. El individualismo y con él el subjetivismo inva-
den la vida actual. Sin embargo en medio de estas circunstancias tan adversas



738 LA CIUDAD DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA 234-2 (2021)

atn es posible llenar de nuevo la vida de sentido. A. Lopez Quintas juzga que
el medio mas eficaz y a la altura de todos para superar esta situacion es el “en-
cuentro”. Toda la obra desarrolla este tema.

La obra esta estructurada en seis capitulos. El primero: “Hacia la Euro-
pa del corazén”(pags. 1-43) lleva como lema : “Donde no hay participacién
no hay realidad” (M. Buber). En este capitulo el Autor realiza un analisis del
espiritu europeo a la luz del “encuentro” y de la “participacién”. Es un capitu-
lo sumamente sugerente y que se lee con gran agrado. Muestra con claridad
como a lo largo de la historia Europa ha avanzado en la misma media en
que han predominado en ella los “encuentros” y en la misma medida en que
la participacion se ha hecho presente. Por el contrario, Europa ha decaido
y empobrecido cuando el “encuentro” ha desparecido. Los pensadores mas
lacidos han recomendado siempre cambiar el ideal de dominio por el ideal
de la solidaridad. Es preciso, por lo mismo, hacer todo lo posible por recupe-
rar este espiritu de “encuentro”. Y paras conseguirlo se necesitan verdaderos
educadores, personas que superen toda rutina y se esfuercen en ofrecer claves
certeras de orientacion de la vida. El capitulo segundo: “Qué es la vida hu-
mana y como se desarrolla”(45-73) lleva como lema esta frase de R. Guardini
: “Con demasiada frecuencia se ve la norma ética como algo que se impone
desde fuera a un hombre en rebelién; aqui el bien ha de entenderse como
aquello cuya realizacion es lo que de veras hace al hombre ser hombre”. Se
analizan en este capitulo las leyes del desarrollo humano mostrando siempre
la importancia del respeto y de la solidaridad hacia el otro o los otros. Se de-
dica una gran parte del capitulo a exponer lo que es e implica el “encuentro”.
Un analisis ciertamente de gran interés. El capitulo tercero: “Todo en la vida
pende del ideal” (75-86), lleva como lema : “El secreto de la maduracion de
los jovenes radica en el desarrollo del ideal personal(]. Kentenich) El ideal de
posesion, de dominio y del disfrute egoista ha provocado la decadencia y el
empobrecimiento espiritual. De aqui que sea necesario sustituir estos ideales
por los de la generosidad, de la colaboracion y del servicio desinteresado. El
ideal del “encuentro” revaloriza la vida, le da peso y calidad. El capitulo cuar-
to: “Libertad humana y su vinculacién a lo valioso”(85-131) lleva como lema
una frase de San Agustin: “No busques una liberacién que te lleve lejos de la
casa del libertador” (En. Ps. 99, 7). El tema que se desarrolla es la relacion su-
mamente estrecha e intima entre verdad y libertad. Tema decisivo para la for-
macion de la persona. Expone con amplitud las diferentes formas de libertad
mostrando cual de ellas es una auténtica libertad. Se detiene igualmente y con
amplitud en la verdad del hombre y en el acceso a la verdad, finalizando con
el tema qué significa vivir en la verdad y de la verdad. Es un capitulo de gran
interés e importancia para la vida y todo él expuesto en un lenguaje sencillo y
sumamente claro. El capitulo quinto: “Necesidad de otorgar a la inteligencia
todo su poder cognoscitivo” lleva como lema : “Cuando el hombre rechaza la



RECENSIONES 739

verdad (. . ) enferma espiritualmente” (R. Guardini). Ciertamente la enferme-
dad mas grave que afecta hoy al hombre europeo es la enfermedad de la razén.
No se cree en la razoén ni en la verdad. El hombre no logra salir de si mismo,
no piensa en el otro o en los otros. El subjetivismo y el relativismo destruyen
toda convivencia, niegan toda posibilidad de encuentro. Urge, por lo mismo,
curar la inteligencia, curar la razén, redescubrir su capacidad de acceso a la
verdad. El pensamiento es esencialmente integrador, relacional. Por otra par-
te,la verdad nos atafie vitalmente. No es algo abstracto, general, extrafio a la
vida. La verdad es quien realmente nos hace libres. El capitulo sexto y dltimo
esta dedicado a la educacién : “La unidad europea requiere un nuevo sistema
educativo” (Pags 165-181) y su lema es : “Probablemente de lo que el mundo
actual tiene mas necesidad es de educadores” (G. Marcel). Lo importante no
es poseer muchos conocimientos sino lograr una idea justa de aquello que debe
ser y como lograrlo. Se necesita configurar un estilo de pensar adecuado o,
sencillamente, aprender a pensar. Y esta es, ante todo, la tarea de los educado-
res. Ellos han de ser los médicos de la razon. Pero el educador tiene igualmente
otra tarea de suma importancia : abrir la inteligencia a lo transcendente, a los
valores religiosos. Ha sido la religion cristiana quien ha marcado la ruta del
espiritu europeo y ella es la clave para comprender el dinamismo de la cultura
europea.

Esta obra, escrita con suma claridad y un estilo agradable expone, en
cierto modo, las ideas claves que A. Lopez Quintas ha ido exponiendo a lo
largo de los afios en sus multiples obras y que aplica ahora a un tema de gran
actualidad como es la unidad europea. Es una obra sumamente sugerente y
que incita al espiritu a pensar y sobre todo a actuar

JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

SCHALLER, Ch. (Hrsg.), Brich mir das Brot des Wortes. Festgabe fiir Papst em.
Benedikt XVI zum 90. Geburtastag. Schnell+Steiner Verlag, Ratisbona 2017,
260 pp.

No han cesado los homenajes al querido Papa Emeérito Benedicto X VI,
desde que el afio 2013 renunci6 al papado, la maxima responsabilidad de una
persona en la Iglesia catélica. Hoy vive recluido en el Monasterio de San-
ta Marta, situado en los jardines vaticanos. Apenas ha salido de los muros
del Monasterio, desde su renuncia al papado, y solamente asiste a destacados
eventos especiales en la Basilica de San Pedro, siempre bajo la calida y pedida
invitacion del actual Papa, Francisco. Benedicto X V1 recibira visitas, a viejos
amigos e ilustres personajes de sus afos de trabajo, en sus diversas activida-



740 LA CIUDAD DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA 234-2 (2021)

des, y a su grupo de alumnos que prepararon sus tesis doctorales, en su vida
universitaria y académica.

El Institut Papst Benedikt X VI, con sede en Ratisbona, acordé hace unos
anos dedicar una obra-homenaje al Papa em. Benedicto X VI, con motivo de
sus 90 afios de vida. El director de la obra es Ch. Schaller y el titulo dado a la
misma esta en linea con la actividad intelectual y pastoral del Papa emérito:
su actividad investigadora en el campo teolégico y su practica pastoral: confe-
rencias y discursos ante un publico peculiar y circunstancias especiales, y sus
prédicas dominicales, o en sus viajes a lo ancho del orbe, ante grandes audien-
cias y peregrinos o en sus apariciones semanales o dominicales en Roma. La
dedicatoria dice asi: “Para el Papa em. Benedicto X VI en sus 90 cumpleanios,
con reverencia y agradecimiento. Los socios del Patronato y los empleados
del Instituto Papa Benedicto XVI”. Este libro, por tanto, es un merecido ho-
menaje al hombre, Benedicto X VI, que tanto ha hecho por este Instituto, que
lleva su nombre, y colaborado con su presencia, aliento y conferencias, y que
fue fundado en Ratisbona, donde tantos afios pas6, ensen6 teologia y fue su
Obispo. Tanto el Director del homenaje como los colaboradores del Instituto,
como leemos en el prologo, se plantearon qué tipo de libro-homenaje dedicar-
le, puesto que lo normal hubiera sido una Miscelanea, usual en estos casos, con
multiples apartados y colaboradores. Idea que descartaron por ser demasiado
fria y los colaboradores apenas tocarian, analizarian, la calidad humana y
sabia del homenajeado, en donde se juntan tantos aspectos religiosos, teologi-
cos y humanistas, que tanto le han preocupado a lo largo de su vida y en sus
actividades y responsabilidades: como hombre, sacerdote, Profesor, Obispo y
Papa. El Papa Benedicto XVI manifest6 siempre una gran estima por el ser
humano, como ser creado por Dios, lo llevaba en su corazén y estaba abierto
para estudiar, comprender y ayudarle en sus necesidades y angustias, alegrias
e inquietudes, para acercarla a Dios, como Creador revelado y pacificador del
mundo. El amor y estudio de la Palabra de Dios, por parte de J. Ratzinger, fue
una constante pasion en su vida, y ella le inspiré miles de sermones, discursos,
comentarios y conferencias, y que comunic6 a tantas audiencias y publicos,
para estar mas unido al Creador y al ser humano.

Y, los organizadores del homenaje creyeron que el mejor homenaje que
pudieran dedicar a Benedicto X VI, en sus 90 cumpleanos, era hacer una mi-
nima y selecta seleccion de sus propias prédicas o reflexiones teologicas, o
conferencias, como el pastor e intelectual de nuestro tiempo, como indica el
mismo titulo: “Divideme (rompe) el pan de la Palabra”, y esto recordaria al
Papa algunas de sus intervenciones, charlas, prédicas, de hacia muchos anos
y que ahora le sorprenderian, con algunas anécdotas. Para el Papa em., esta
sencilla obra, pero llena de carifio y agradecimiento, siempre le recordaran su
confianza y alegria hacia esa Institucion académica.



RECENSIONES 741

El libro contiene 22 apartados, que son sermones, conferencias o reflexio-
nes teologico-pastorales, pronunciados a lo largo de su vida activa y en cir-
cunstancias diversas, y casi siempre comentando un pasaje biblico. Otra no-
vedad es que a cada prédica o conferencia le precede un breve comentario del
propio Papa emérito sobre un personaje destacado de la historia de la Iglesia.
Asi, el comentario al pasaje “Cristo muri6 una sola vez por nosotros” (pp. 28-
31) y cuya fuente de inspiracion es el Sermé6n 220 de San Agustin, lo antecede
una imagen del santo y unas concisas lineas sobre algin estudio que J. Rat-
zinger realiz6 de la teologia del Hiponense, como fue. “El pueblo y la casa de
Dios en Agustin, es decir, de la eclesiologia eucaristica...”, y Benedicto XVI
manifiesta siempre su fascinacion por la teologia del Hiponense. Interesantes
y novedosas, en esta obra, son las intervenciones y reflexiones de J. Ratzinger
sobre algunos personajes eclesiales del siglo XX o anteriores, con motivo de
una invitacién particular ante diferentes circunstancias, y algunos de ellos son:
Otto von Freissing (1112-1158), San Buenaventura, una extensa conferencia so-
bre este franciscano, siendo la mas extensa (pp. 36-60), Santo Tomas de Aqui-
no, J. H Newman (1801-1890), Romano Guardini (1885-1968), Henri de Lubac
(1896-1991), Papa Pablo VI, Papa Juan Pablo II y asi otros muchos personajes
del momento o del pasado de la historia de la Iglesia, cuyas conferencias o
prédicas estan bien documentadas y desarrolladas.

El material aqui reunido del propio homenajeado es una muestra clara de
la capacidad de trabajo que realiz6 el Papa emérito en sus diversas actividades
eclesiales. Y es un acierto la propia eleccion tematica para homenajear a una
persona que ha hecho tanto por su propio Instituto y que sus actuales respon-
sables han sabido reconocer en esta peculiar Miscelanea, deseando que su en-
sefianza siga en el futuro. Agradecemos a todos los colaboradores del libro, sus
ricas ideas en sus distintas aportaciones técnicas, a su coordinador Ch. Scha-
ller, a la Editorial Schnell-Steiner, como al fiel y viejo amigo, R. Trimpe, que
me envio este ejemplar para presentarlo en nuestra revista y alegria personal.

J- GUTIERREZ

SEBASTIAN MEDIAVILLA, F., Descalzas de Calatayud a Beirut. Fundaciones

Carmelitas. Ed. Centro de Estudios Bilbilitanos, Calatayud (Zaragoza)
2020, 126 pp.

Cada pueblo, ciudad o nacién tratan de recordar, reexaminar, su propia
historia y darla a conocer a sus habitantes, en primer lugar, como a futuros
historiadores o lectores, en un segundo lugar. Un ejemplo de ello hallamos en
este magnifico trabajo y edicion. Un hijo de Calatayud (la Bilbilis, romana) y
experto en Filologia Romana, en el tema de la puntuacion en el siglo de Oro



749 LA CIUDAD DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA 234-2 (2021)

espanol, ha relatado la historia de un convento de Carmelitas Descalzas de
San Alberto de su pueblo. Y, estas Carmelitas Descalzas, ante la abundancia
de vocaciones, decidieron “misionar”, es decir, fundar un segundo convento,
pero en tierras de mision y, después de muchas reuniones y encuentros, dis-
cusiones, optaron por el Libano, en la orilla oriental del Mediterraneo, que se
denominé Convento de la Madre de Dios y la Unidad, en Harissa.

Y nuestro autor describe, en primer lugar, sus primeros ocho capitulos del
libro, la historia del Convento de las Carmelitas Descalzas de San Alberto de
Calatayud; con todos aquellos altibajos historicos, propios de la historia hu-
mana. Este Convento de las Carmelitas de Calatayud se fund6 al poco tiempo
de morir Santa Teresa de Avila (1587), en el afio 1603, con cambios de lugar, y
cerr6 el ano 1999. Los capitulos 9-17 relatan el deseo de fundar, con religiosas
de Calatayud, otro Convento de Carmelitas, pero en otro pais y se decidieron
por el Libano y dicho proyecto comenz6 a andar el afio 1962. En este afo, un
grupo de religiosas de Calatayud se embarcaron hacia las tierras libanesas e
iniciaron los tramites para encontrar, en primer lugar, una casa de prestada,
hasta que pudieran adquirir unos terrenos y levantar su propio Monasterio.
Esto significé para ellas un cambio radical de vida a la que tenian anterior, en
su villa de Calatayud, comenzando con el aprendizaje de las lenguas arabe,
griego y francés... y la construccion del nuevo Convento. Se establecieron en
Harissa, cerca de Beirut, y en donde se concentra un gran nimero de edificios
y centros catélicos de numerosos grupos y Congregaciones religiosas, que ha-
bitan en sus montanas y laderas, con una vista fascinante del Mare Nostrum.
Y, todo ello, bajo la atenta mirada de una gigantesca imagen de la Virgen Ma-
ria, Reina del Libano, en una montaifia de esa poblacion. No pasaron dos afios,
y comenzaron a llegar vocaciones nativas, con la correspondiente alegria para
las religiosas bilbilitanas y asi hasta fundar otros dos Conventos de Carmelitas
Descalzas.

Varias religiosas fundadoras murieron en Harissa, otras siguen alli, pero
las nativas son hoy las responsables de la marcha de cada Convento. De las
fotografias que tiene el libro, numerosas, resaltamos las de algunas Iglesias de
Harrisa, o la gigantesca imagen de Nuestra Sefiora del Libano, como la foto de
su propio Monasterio e Iglesia hoy. Pero, las tres fotografias mas peculiares del
libro son las visitas que hicieron dos Papas a las Carmelitas Descalzas de Ha-
rissa: una, la de Juan Pablo II, el 11 de mayo de 1997, y, la otra, la de Benedicto
XVI, el 14 de septiembre de 2012. El Papa Benedicto aparece en dos fotogra-
fias, en una, se le ve sentado y rodeado de un numeroso grupo de Carmelitas
y, en la otra, acompanado de un grupo de Carmelitas, esta el Papa alegre y
enfrascado, mientras contempla un precioso icono que le regal6 la Comunidad
de Carmelitas, y pintado por una carmelita espafola, madre Isabel Ortiz de
Landazuri, que llego a Harissa el afio 1962. La portada y la contraportada del



RECENSIONES 743

libro, en color, recuerdan al lector un mucho de vida y nostalgia del Convento
Carmelita de Calatayud. Asi, la portada contiene una vista del convento de
Carmelitas Descalzas de la Calatayud, con unos crecidos y hermosos cedros,
traidos del Libano, en los afos sesenta del siglo pasado. Y la nostalgia se per-
cibe en la contraportada: trece religiosas, mayores, las tltimas del convento de
Hermanas Carmelitas de Calatayud, en su huerto, junto a la vieja noria, poco
antes de echar la llave de su larga historia y presencia en la villa de Calatayud.
Y, como iconos, recuerdos, de la presencia de Carmelitas en dicha villa, conti-
nuaran alli, a la entrada del antiguo Convento, para recordarselo a las futuras
generaciones bilbilitanas: los eternos cedros libaneses, imperturbables al paso
del tiempo.

En definitiva, El Dr. Sebastian ha descrito con verdadera pasion y datos la
trayectoria de las Carmelitas de Calatayud hasta hacer realidad un sueno: fun-
dar una continuacién de su Convento fuera de Espana, y se hizo realidad en
la montana libanesa, en Harissa. El autor, ademas, ha sabido conectar con la
religiosidad de las religiosas, las horas felices de su iniciativa misionera en otro
pais, con sus tiempos, horas, oscuros, y llenos de burocracia. Pero todo ello, al
autor, le ha llevado a apreciar, amar, aquello que narra, mas desde su 6ptica
creyente. El trabajo esta escrito en base a la consulta de muchos documentos,
inéditos, al cotejo con otros estudios, empleando una amplia literatura, como
hallamos al final del libro, que cierra con la relacion de las Carmelitas Funda-
doras de Harissa, la bibliografia citada y el indice general. Todo, en fin, como
debe hacerse. Por eso, el libro se lee como una novela real, con multitud de
notas, datos histéricos, el manejo de multitud de documentos y citas que ha
consultado, y escrito con un estilo elegante, cuidado y claro. A lo anterior, he-
mos de anadir, la magnifica edicion del libro y su esmerada realizacion, todo
ello obra del Centro de Estudios Bilbilitanos de Calatayud. Ello redundara en
beneficio del interesado lector o sabio estudioso.

J- GUTIERREZ

VALENCIA, Pedro de, Obras Completas. VIII. Epistolario. Nieto Ibafez, J. M®.—
Delgado Jara, I.- Viforcos Marinas, M? I.— (Coordinadores), (“Col. Humanis-
tas Espanoles”, 39), Universidad de Leon. Area de Publicaciones, Leon 2019,
633 pp.

Hemos informado con regularidad de las publicaciones que el Servicio
de Publicaciones la Universidad de Leon edita en su egregia “Coleccién Hu-
manistas Espanoles”, en nuestra revista. Los tomos publicados alcanzan ya la
respetable cifra de 39, como vemos por la obra que ahora recensionamos. Es
una excelente aportacion a la cultura del humanismo espaiiol, y deseamos que



744 LA CIUDAD DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA 234-2 (2021)

contintien editando nuevos tomos, en el futuro. La “Coleccion Humanistas Es-
panoles” fue fundada por el estimado y llorado Dr. D. Gaspar Morocho Gayo.
Una coleccion que pretende recuperar el rico y vasto legado espanol de sus
humanistas, siendo un trabajo encomiable y digno de aprecio por los interesa-
dos en esta clase de literatura. Las obras latinas de los humanistas espanoles
las vierten al espaiiol, y resaltamos también las extensas y cuidadas introduc-
ciones que ofrecen sus tomos, sea la obra latina como la espanola. Este tomo,
como los anteriores ya publicados, habla por si mismo de lo que acabamos de
decir. Un habitual colaborador de la Coleccién, y ahora director cientifico de
la misma, el Dr. J. Paniagua Pérez, escribe: “con este volumen de la Cartas de
Pedro de Valencia, finalizamos la edicién de las obras completas del autor, ini-
ciadas en vida del siempre recordado Dr. Gaspar Morocho Gayo, que puso un
especial interés en la edicion de la produccion escrita de este autor extremeno”
(p- 11). Y un excelente equipo de investigadores y Profesores de la Universidad
de Leon y de otras Universidades espanolas, y dirigidos por el Dr. J. Paniagua,
han llevado a buen puerto la edicién completa de la Obra completa del sabio
segedano, Pedro de Valencia: “que habia sido un hito intelectual en la Espana
de las ultimas décadas del siglo XVIy primeros del XVII (1555-1620), no s6lo
por sus escritos biblico y filolégicos, sino también por su vision de la Espana
del momento”. Esta preparacion y edicion de las Obras Completas del zafrefo
ha necesitado 25 anos, afirma también el Director de la Coleccion, que parale-
lamente se han ido publicando otras obras relacionadas con el autor segedano,
dentro y fuera de la Coleccion, como las Obras de su Maestro Benito Arias
Montano. El resultado final de las Obras del segedano es satisfactorio y hemos
de estarles sumamente agradecidos a todos los colaboradores del proyecto,
porque han puesto en manos de los investigadores, nacionales o hispanistas
lejanos, del Humanismo Espafiol del Renacimiento, unas fuentes dignas de ser
consultadas o simplemente leidas. Sin olvidar tampoco, el magnifico trabajo
del Servicio de Publicaciones de la Universidad de Leén, con unas ediciones
de excelente calidad.

El volumen, siguiendo el indice que abre el tomo y antes de exponer el
contenido de las Cartas, damos unas breves informaciones al respecto. Asi, las
Cartas son 44, publicadas ahora y, que el sabio extremeno, escribi6 a distintos
personajes de la época. En ellas, leemos las respuestas que este sabio ofrecia
a aquellas personas que le planteaban cuestiones de la vida real, personal o
publica, social o econémico-politica, de la vida espanola del momento. Por
otra parte, Pedro de Valencia era un estudioso apasionado de la Biblia, que
siempre le interes6 y cultivo. Por eso, son numerosas las Cartas de Pedro rela-
cionadas con la Biblia. Esta pasion y estudio de la Escritura, en los siglos XVI
y XVII, le convirtieron en uno de los eruditos y respetados de su tiempo. A
la ordenada, clara y concisa presentacion del Dr. J. Paniagua al tomo, sigue el
prologo del Dr. Davila Pérez, sobre la epistolografia y su experiencia y estudio



RECENSIONES 745

de este tipo de literatura, ya que public6 algunas Cartas de B. Arias Montano,
conservadas en el Museo Plantin-Moretus de Amberes, con otras de Pedro de
Valencia a Juan Moreto, conservadas en la Biblioteca Real de Bélgica. Ahora,
y es un dato a considerar, es que en este tomo aparecen publicadas, y jun-
tas, todas las Cartas (conocidas hasta el momento) de Pedro de Valencia. “La
escritura de las Cartas, escribe el Dr. D. Pérez, desde la antigiiedad y como
texto antiguo, ha sido fundamental, en numerosos campos del saber. Y como
las Cartas del Segedano reflejan la consideracion y respeto que tenia nuestro
autor en su época, en tantos saberes del tiempo, no sé6lo de Biblia, que en este
campo estaba autorizado por su Maestro B. Arias Montano, sino también en
asuntos tan delicados y familiares, como las Cartas enviadas por Pedro de Va-
lencia al Prior del Monasterio del Escorial, Fray José de Sigiienza, pidiéndole
ayuda econémica, para mantener a su numerosa familia. La introduccion y
los criterios de edicién son los clasicos en esta clase de estudios, y recalcan-
do la importancia que el Dr. Morocho daba a este personaje del Humanismo
Espanol, Pedro de Valencia, y la necesidad de disponer de todos sus escritos
conocidos, con ediciones criticas y seguras, para que no siguiese este autor
extremeno en el limbo eterno del olvido. De hecho, Pedro de Valencia fue un
personaje sabio, y ya reconocido como tal en su época y por los intelectuales
espanoles de su tiempo, como “otro” Arias Montano. En la introduccion, como
es habitual, los coordinadores describen otros detalles del origen del tomo, su
génesis y la busqueda incansable de manuscritos con posibles Cartas de Pedro
de Valencia, en aquellas Biblioteca y Archivos que pudieran tener o dar alguna
otra informacién. Aunque, sin olvidar, la posibilidad de hallar nuevas Cartas
del zafreno, en el futuro. Finalmente, a otros elementos del tomo, que me gus-
taria referirme ahora, son las notas a pie de pagina y su doble numeracion:
hay notas de tipo paleografico, van numeradas con letras, y otras (por cierto,
algunas de ellas, muy extensas y bien documentadas) llevan nimeros arabes.

El tomo consta de dos partes: la primera, es la mas extensa, contiene las
Cartas Castellanas (pp. 27-518) de Pedro de Valencia vy, la segunda engloba
las Cartas Latinas (pp. 519-569). Las ultimas sesenta paginas (pp. 570-633)
incluyen una amplia bibliografia y los indices de nombres propios. Entrando
ahora mas en detalles, diremos que las Cartas Castellanas son 41, lo senalamos
ya, como a quién iban dirigidas, y estan agrupadas en doce subdivisiones y
para cada Carta tenemos un estudio introductorio, ordenado, amplio y docu-
mentado. Los responsables de la edicion critica de cada Carta son: fil6logos,
historiadores, te6logos y juristas. La subdivision II: Cartas A Fray José de
Sigiienza “monje y prior de San Lorenzo el Real, en el Escorial”, es la mas
copiosa, y contiene 18 Cartas (pp. 63-169), aunque algunas de ellas ya fueron
publicadas en anteriores volimenes de las Obras Completas de Pedro de Va-
lencia, aunque ahora aparecen en este tomo del Epistolario, juntas. Dimos ya
algunas informaciones de su contenido, que no repetimos ni ampliamos mas.



746 LA CIUDAD DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA 234-2 (2021)

Pedro de Valencia, en sus Cartas a Fray José de Sigiienza, Prior del Monasterio
del Escorial, le senala sus apuros economicos para el sustento de su numerosa
familia. Pero, todas ellas, en definitiva, muestran la confianza y amistad que
ambos se profesaban, como asi lo sefialan los responsables de presente edicion
critica. Las otras 23 Cartas Castellanas del zafrefo estan dirigidas a personas
importantes, influyentes, de la sociedad espanola de aquel tiempo. Resaltamos
la subdivisién VI, la peculiaridad y complejidad de estas seis Cartas de Pedro
de Valencia y sus destinatarios: a los confesores reales: fray Gaspar de Cor-
doba y fray Diego de Mardones, confesores de Felipe III, entran en muchos
detalles y el segedano aborda cuestiones sociales muy avanzadas para aquel
tiempo, v. gr., La Carta 30 esta dirigida a fray Diego de Mardones, Obispo de
Cordoba, y aborda “la generalidad e igualdad en el repartimiento de cargas
publicas, cultivo de las tierras, subida de la plata, tributo en la harina y precio
del trigo”, icasi nada, dirifamos hoy!. Todas las Cartas llevan, y conviene resal-
tarlo, un estudio introductorio extenso y documentado, contrastado, con miles
de notas técnicas, y estimulan sus lecturas.

Las Carta Latinas son tres y estan dirigidas a Ionni Moreto Petrus Valen-
tia, dos Cartas, que investigan y exponen su problematica los especialistas, A.
Carrera de la Red y R. Manchon Gémez, éste autor analiza también la altima
Carta Latina, la 44, y dirigida al Papa Paulo V. Las tres Cartas Latinas se edi-
tan en latin y la correspondiente traduccion espafiola, con abundantes notas.

Poco mas hemos de afadir a lo descrito hasta aqui, porque seria como
“llevar lechuzas a Atenas”, ante esta magnifica edicion del Epistolario de Pe-
dro de Valencia que acaba de publicar el Servicio de Publicaciones de la Uni-
versidad de Leon. Los coordinadores del Epistolario de Pedro de Valencia: J.
M?. Nieto Ibanez, I. Delgado Jara y M® Isabel Viforcos Marinas, juntamente
con el resto de los colaboradores, 16, han realizado una excelente edicion cri-
tica, que hemos de agradecer sinceramente. Son estudios que llevan muchas
horas de trabajo y de coordinacion, que necesitan orden, metodologia, mucha
paciencia y tiempo, pero el fruto conseguido sera un utilisimo trabajo para el
hispanista, el fil6logo y paledgrafo, el historiador de esa época y, en definitiva,
para el investigador del humanismo espaiiol y/o interesado por esta clase de
literatura. Y esto es lo que permanecera y sera considerado siempre.

J- GUTIERREZ

FERRARONL, T., La breche intérieure. La vulnérabilité du sujet devant Dieu. Une lecture
d’Ignace de Loyola, Ed. Facultés Jésuites de Paris, Paris 2020, 358 pp.

En las investigaciones sobre la Teologia Espiritual, desde hace algtn tiem-
po, se busca retornar a la raiz o al fundamento desde el cual han pensado y



RECENSIONES 747

actuado los diferentes autores espirituales. Se investiga aquel hecho o aconte-
cimiento que ha marcado sus vidas en relaciéon con Dios y como este hecho
ha determinado, en cierto modo, su forma de pensar y de obrar con respecto
a Dios. Pensemos, por ejemplo, en San Agustin. Se juzga que su conversién
determina tanto su actividad pastoral como su obra doctrinal. Se estudia, por
lo mismo, su obra y su vida a la luz de su experiencia de conversion.

Tiziano Ferraroni, profesor de la Facultad de Teologia de Napoles, ofrece
en esta obra, fruto de su tesis de doctorado en el “Centre Sévres” de Paris, un
enfoque totalmente nuevo y sumamente sugerente de la espiritualidad igna-
ciana. Estudia la obra de San Ignacio de Loyola a la luz de la vulnerabilidad:
“éQué funcion desempena la vulnerabilidad en el nacimiento y crecimiento
del sujeto ante Dios? Esta es la cuestion central de nuestra investigacion.”(pag
111) Busca el Autor una experiencia que fundamente la vida y el pensamiento
espiritual de San Ignacio y la encuentra, en primer lugar, en la herida que
sufri6 en Pamplona. Esta herida dej6 una huella profunda en el cuerpo de San
Ignacio, pero sobre todo en su alma. Transformé radicalmente su relacion
para con Dios. Le hizo descubrir un nuevo rostro de Dios. Como San Ignacio
va aceptando esta vulnerabilidad suya y como ésta le va abriendo mas y mas
hacia Dios es el tema central de este trabajo. La obra esta estructurada en cua-
tro amplios capitulos. En el primer (pags. 19-110) estudia la vulnerabilidad a la
luz del pensamiento filoséfico actual, deteniéndose, sobre todo, en la filosofia
de Paul Ricoeur y de E. Levinas. Este capitulo es de un gran interés. Muestra
como la vulnerabilidad es un tema nuevo dentro del pensamiento filosofico y,
a la vez, como la vulnerabilidad no se reduce unica y exclusivamente a algo
negativo, algo que abaja y, en cierto modo, disminuye o anula a la persona ; la
vulnerabilidad posee un aspecto marcadamente positivo. Posee dentro si una
posibilidad de apertura al “otro” y un gran poder de construcciéon y de fecundi-
dad espiritual. Hace descubrir al otro, establece nuevas y profundas relaciones
con el “otro”. Esta parte de la obra ofrece el cuadro referencial desde donde el
autor va a analizar la obra de San Ignacio. En el segundo capitulo (pags. 111-
169) estudia y analiza a la luz de la vulnerabilidad el “Relato del peregrino”.
San Ignacio dict6 esta obra a un compaiiero en el afio 1555. Es considerada
como su testamento espiritual. Es ciertamente significativo que San Ignacio
comience esta obra narrando una herida y con este relato la descripcion de su
experiencia espiritual. Es sumamente detallado y profundo es el analisis que
hace de esta obra el Autor. Hace resaltar, a partir de su herida, el comienzo de
la vivencia espiritual de San Ignacio. El tercer capitulo (pags. 169-260) lleva
por titulo: “Los Ejercicios Espirituales : una pedagogia de la vulnerabilidad” y
esta todo él consagrado al estudio de los “Ejercicios Espirituales” siempre a la
luz de la vulnerabilidad. Se detiene en las investigaciones mas recientes sobre
los “Ejercicios”: R. Barthés, M. de Certeau, Von Balthasar, M. Giuliani, X.
Melloni, etc. , para pasar a continuacion a analizar con detalle los “Ejercicios”.



748 LA CIUDAD DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA 234-2 (2021)

La vulnerabilidad aparece en ellos no como una debilidad sufrida, soportada,
sino como una posibilidad de apertura a Dios y, por lo mismo, como una ayu-
da verdaderamente eficaz para el crecimiento espiritual. Los “Ejercicios” nos
muestran como “hacer un lugar al Otro” (Pag. 185). “Permiten al Otro hacerse
presente en nuestra vida” (Pag. 207). La vulnerabilidad se manifiesta como
condicion de posibilidad para acoger al otro, como una hospitalidad que acoge
a Dios (Pag 111). Los “Ejercicios” nos hacen tomar conciencia de nuestra po-
breza, de nuestra debilidad, de nuestras heridas y, ala vez, cémo esta debilidad
abre a Dios. Nos ensefian a ser vulnerables como Cristo que conserva las llagas
de la cruz en su cuerpo resucitado, en su cuerpo gloriosos y a través de ellas
cura nuestras heridas. En el capitulo cuarto (Pags 261-336) el Autor estudia,
siempre a la luz de la vulnerabilidad, otros escritos ignacianos quizas menos
conocidos del gran publico, como el “Diario Espiritual”, las “Constituciones”,
las “Cartas instrucciones”. En el “Diario Espiritual” muestra c6mo, gracias a
la vulnerabilidad, podemos llegar a sentir la presencia de Dios en nuestra vida.
La vulnerabilidad asumida nos abre a los otros, mds atn, gracias a ella llega-
mos a integrarnos en un cuerpo mayor como es la “Comunidad” o el mismo
Cuerpo de Cristo que es la Iglesia. El “Diario Espiritual” muestra al hombre de
pie frente a su vulnerabilidad, la asume y la transforma en fuente de vida y de
comunicacion (Pag 264) Esta obra es un didlogo constante de la espiritualidad
ignaciana con el pensamiento actual. Es la lectura de unos textos antiguos,
como son las obras de San Ignacio, a la luz de los planteamientos actuales
sobre la vulnerabilidad. Una obra de gran interés, profunda, sumamente su-
gestiva y escrita en un leguaje de agradable lectura.

JAIME GARCIA ALVAREZ, OSA

DERECHO

RODRIGUEZ LLAMOSI, J. R., Casos dificiles de conciencia judicial, Editorial Dykin-
son, Madrid 2020, 293 pp.

Nuevamente, tengo la oportunidad, y la grata satisfaccion personal, de
poder presentar a los lectores de la revista y a los cultivadores del derecho y
de la justicia, una nueva obra del Magistrado Dr. J. R. Rodriguez, la recen-
sion de su nueva obra. En poco tiempo, hemos tenido la alegria de presentar
otras dos obras suyas. Una de ella fue magnifica tesis doctoral defendida en
la Universidad de Granada, con el titulo: £l Derecho y el Escorial. La labor
Juridica de los agustinos juristas, 2019. Un Magistrado, con muchos anos de
juez, con varias carreras en su haber, con abundantes articulos, libros, con-



RECENSIONES 749

ferencias y participaciones en Simposios y Miscelaneas, que dan una idea de
su constante preparacién y actualizacion. Es decir, tiene un Curriculum de
publicaciones cientificas muy cuantioso, y muchos articulos publicados en
revistas juridicas técnicas. Su capacidad de trabajo, ante los hechos, es in-
cuestionable y fecunda, sin olvidar que su preparacion cientifica comprende
varias carreras universitarias.

La presente obra esta en linea con su profesion de juristas, pero desde una
nueva dimension: la ley, la conciencia y la moral. El juez no sélo administra
justicia ante los casos que se le presentan, y tiene que emitir un juicio, sino que
también tiene conciencia, y ante muchos casos judiciales, afirma nuestro autor,
se le plantean muchas dudas y reflexiones judiciales. Otra dificultad que ate-
naza a los jueces es que han de respetar, preservar, a la persona juzgada y real,
y su entorno, con mucha serenidad, razonamiento y delicadeza personal. Esta
obra parte de esos principios, pero ahora pretende mostrar al lector el lado
humano del juez, o mas delicado, su conciencia, cuando le dicta lo contrario de
lo que ha determinado por medio del mero cumplimiento, seguimiento, de la
ley. Ahora, nuestro autor pretende colocar al lector ante el juez y su conciencia
judicial (moral), con un conjunto de casos vividos por €l mismo y que ahora
tiene que ocultar, no dar pistas de reconocimiento, con argucia y literatura
metafisica. El autor pretende hacer ver al lector como se llega, se construye, un
razonamiento, juridico, mediante un lenguaje y argumentacién exactos, y de
esto surge o se suscita: “la calidad humana y juridica del hombre y el juez”. Por
eso, esta obra explica, o pretende llegar a ello, al lector o técnico de la materia
el alcance del derecho de la moral, en casos dificiles de conciencia judicial,
como leemos en el titulo.

El libro esta dedicado al padre del autor, “que siempre intent6 ser jus-
to”, y a sus hijos, “deseando que lleguen a serlo”. Siguen dos prélogos, diria
que de lujo; uno, “prélogo ético”, del Catedratico de Filosofia, Dr. M. Suances
Marcos, que hace un acertado croquis del contenido del libro, en cinco pun-
tos. Yo destacaria dos puntos, que resalta el Dr. Suances Marcos del libro de
Juan Ramoén Rodriguez, el primero es: “impartir justicia, al mismo tiempo que
practicar la misericordia”, supone dar a la ética un puesto preeminente en la
fundamentacion ultima de la justicia” (p. 12); y en segundo lugar, insiste, y no
es para menos, en la conciencia y compromiso del juez, que impregna toda su
personalidad. Sigue el prélogo juridico, que escribe el Magistrado del Gabine-
te Técnico del Tribunal Supremo, el Dr. F. Pinto Palacios, que comienza con
una leyenda: el joven que recoge estrellas de mar, varadas en la orilla, y las
lanza de nuevo al mar para que sigan viviendo. Y la sorpresa de un escritor que
pasea por la orilla del mar, en busca de inspiracion, y ve esa peculiar accién
del joven y le interroga el porqué de ella. La respuesta juvenil desconcerté al
escritor, que no esperaba esa sabiduria juvenil: para que sigan viviendo las



750 LA CIUDAD DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA 234-2 (2021)

estrellas de mar. Y termina el prologuista... “gracias, Juan Ramoén, por recoger
las estrellas que han llegado a la orilla, a tu juzgado, y ensefiarnos el camino
para ser mejores jueces” (p. 18), y en donde “vida, justicia y humanismo se
dan cita en las paginas de este libro para descubrir que nos queda mucho por
aprender, si queremos ser justos, ser buenos, ser bellos” (p. 18).

A los dos prologos, sigue la presentacion, el itinerario, de la obra por parte
de nuestro autor. Asi, la génesis del libro comenz6 el afio 2015, cuando nuestro
autor fue invitado a pronunciar una lecciéon magistral en la Universidad que
los Agustinos regentan en San Lorenzo del Escorial (y en cuyas aulas estudi6
nuestro autor su carrera y ha permanecido unido a dicho Centro de Estudios
Superiores hasta nuestros dias, con sus altos y bajos), el dia 9 de mayo de 2015,
“fiesta de la conversion de San Agustin” (sic), (y querria decir Juan Ramon el
24 de abril del afio 387), con motivo de la clausura del curso académico y la
obtencion del Grado en Derecho, de numerosos jovenes, que recibian alegres
y entusiasmados, su beca colegial” (p. 22). Y el Dr. J. R. Rodriguez sigui6
recogiendo poco a poco material para luego “coser los hechos y las ideas por
medio de una aguja fragil” -la pluma-y que guardé, dicho material recogido,
durante muchos afios de su carrera profesional, y luego puso en orden, dando
origen a este libro. Un libro que trata de la carrera del juez, su amplia cultura y
su buen conocimiento del Derecho y para llegar a eso, echa mano a su propia
experiencia de la vida, que le lleva a utilizarla con maestria y seguridad. Por
eso, esta obra del Dr. Rodriguez Llamosi trata del Derecho y la vida (=expe-
riencia y cultura). Y es el hombre el que hace la vida, vive con otros hombres,
crea conflictos y luchas, y tiene que hallar soluciones a dichos problemas. Por
eso, el hombre crea las soluciones juridicas y es el verdadero sujeto del Dere-
cho. Por eso, no debe sorprendernos si la vida humana, nuestra vida, avanza,
crece, entra en conflictos, pero es algo humano, nuestro, y contribuye a nuestro
mas y mas, ya que “el derecho es su forma mas radiante”.

Este complejo y bello devenir del hombre y sus conflictos con sus seme-
jantes, este material humano viene estudiado por nuestro autor en tres partes:
la primera, la mas compleja y dificil: esta dedicada a investigar el juramento
y la conciencia, es decir, la moral y el derecho. Las otras dos partes abordan
casos reales, pero descritos con lenguaje metafisico y enigmatico para no dar
pistas a nadie, pero practicos, de lectura atrayente y, sobre todo, muy huma-
nos y dolorosos. El segundo apartado trata de los casos civiles de conciencia
judicial, son once casos que analiza, y uno que impacta mucho su lectura y su
realidad es el denominado “mi pequefia Adelita”, y muy duro por la actitud de
los progenitores del nifio. El tercer bloque estudia aquellos casos penales de
conciencia judicial, son catorce casos, que plantean dificiles soluciones, sélo
desde la mera ley y su cumplimiento. La obra termina con un epilogo y nada
mejor que nuestro autor cierre esta breve recension, y el consejo que le dio su



RECENSIONES 751

padre: “Hijo mio, no te olvides nunca que la ley mas importante es tu moral;
que el mejor abogado son tus principios; y que el mayor juez sera siempre tu
conciencia” (p. 283).

El libro lleva una impresion, ropaje externo perfecto, muy manejable y
viene editado por la Editorial Dykinson, con una portada original y muy ilus-
trativa. Las notas técnicas, a pie de pagina y a lo largo de la exposicién, son
abundantes y extensas, como la literatura que cierrala obra, en donde abundan
los muchos articulos que el autor ha publicado en la revista de la Universidad
de Maria Cristiana de San Lorenzo del Escorial, el Anuario Juridico y Econdmico
Escurialenses, una publicaciéon con muchos anos de vida. Finalmente, estamos
ante una obra bien escrita, razonada, desarrollada, que se lee con verdadera
pasion e interés, y que acerca al lector normal la frialdad técnica del mundo
judicial y lo dificil que es la simple aplicacion de la ley a los delitos humanos.

J- GUTIERREZ






CiuD-RA 234-2 (2021) 753-754

Libros Recibidos

La Ciudad de Dios-Revista Agustiniana anuncia en este apartado todos los
libros recibidos de editoriales y autores. Se recensionardn ademds, aquellas obras
que la Redaccion considere de interés para sus lectores. Enviense dos ejemplares a

LA CIUDAD DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA Paseo de la Alameda,
39 - 28440 Guadarrama. Madrid. Espania.

CENTRO DE ESTUDOS DE HISTORICA RELIGIOSA
Universidade Catdlica Portuguesa
Palma de Cima, 1649-023 Lisboa

COHEN, L. (ed.), Narratives and Representations of suffering, failure, and
Martyrdom: Early Modern Catholicism confronting the adversities of History
(Col. Estudos de Historia Religiosa, 28) 2020, 318 pp.

EDITORIAL AGUSTINIANA
Paseo de la Alameda, 39. 28440 Guadarrama (Madrid)

SALA GONZALEZ, R., Médico y Liberador. Introduccion a la soteriologia de San
Agustin (Col. Caritas Veritatis 3) 2021, 273 pp.



754 LA CIUDAD DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA 234-2 (2021)

EDITORIAL DESCLEE DE BROUWER, S.A.
Henao, 6. 48009 Bilbao

RODRIGUEZ, M., Mas alld del narcisismo intelectual (Col. Caminos 155)
2021, 174 pp.

FUNDACION LOPEZ QUINTAS
Calle de la Madre de Dios, 39. 28016 Madrid

LOPEZ QUINTAS, A., El espiritu de Europa. Su sorprendente riqueza y su efica-
cia, 2021, XVII + 188 pp.

INSTITUTUM PATRISTICUM AUGUSTINIANUM
Via Paolo VI, 25. 00193 Roma

CHaBL K., Augustin prédicateur de la Trinité (Col. Studia Ephemeridis Au-
gustinianum 159) 2021, 554 pp.

LES EDITIONS DU CERF
24, rue des Tanneries. 75013 Madrid

CORBIN, M., Lecture pascale des noms divins selon Denys IAréopagite, 2021,
402 pp.

REAL MONASTERIO SAN LORENZO DE EL ESCORIAL
Avda. Juan de Borb6n y Battenberg, 1.
San Lorenzo de El Escorial (Madrid)

VINAS ROMAN, T., O.S.A., Sanctus Augustinus Ordinis Evemitarum Pater et
Fundador, 2021, 92 pp.



NOVEDADES
EDITORIAL AGUSTINIANA

José Palomares
Fortuna de Fray Luis de Leon en la literatura espariola (ss. XVIXVIII).
Coleccion Augustiniana Historica, 1, Madrid 2016, 526 pp.

Jaime Garcia Alvarez

San Agustin. Aproximaciones a su vida, obras y accion pastoral. Tomo 1.
Coleccion Delectat Audire, 1. Madrid 2017, 266 pp.

San Agustin. Aproximaciones a su pensamiento teologico y espiritual. Tomo II.
Coleccion Delectat Audire, 2. Madrid 2017, 286 pp.

Pio de Luis Vizcaino
La Eucaristia segiin san Agustin. Ver, creer, entender. Coleccion Caritas
Veritatis, 1. Madrid 2017, 318 pp.

Modesto Gonzalez Velasco
Btos. José Agustin Farifia y Pedro de la Varga, de Valladolid. Agustinos. Mdrtires
de Paracuellos. Coleccion Testigos de Cristo, 19. Madrid 2017, 175 pp.

Nello Cipriani
Los Dialogi de San Agustin. Guia para su lectura. Coleccion Delectat Audire,
3. Madrid 2017, 335 pp.

Modesto Gonzalez Velasco
Trres Agustinos de Asturias y de Santander. Mdrtires en Paracuellos, Coleccion
Testigos de Cristo, 20. Madrid 2018, 159 pp.

Pio de Luis Vizcaino
El monacato de San Agustin. Comunion, comunidad, ministerio, Coleccion
Caritas Veritatis 2. Madrid 2018, 379 pp.

Josep Eerre Dominguez
El monasterio de agustinas de Bocairent, Historia de una fundacion familiar
(1556-2004). Coleccion Augustiniana Historica, 2, Madrid 2018, 444 pp.

Ismael Arevalillo Garcia O.S.A.

Exclaustracion y desamortizacion eclesidstica en la Esparia del siglo xix.
Coleccion Augustiniana Historica, 3, Madrid 2019, 550 pp.

Beato Anselmo Polanco, 0.S.A4 ( 1881-1939). La vida sustenta las palabras.
Coleccion Augustiniana Historica, 4, Madrid 2020, 317 pp.

Ramon Sala Gonzalez, OSA
Meédico y Liberador. Introduccion a la soteriologia de San Agustin, Coleccion
Caritas Veritatis, 3, Madrid 2021, 273 pp.







