
Actualidad bibliográfica





RECENSIONES 711

Recensiones

Agustiniana

Eguiarte, E. – Saavedra, M, El catecumenado en San Agustín. Hacerse cristiano 
en Milán e Hipona en los siglos IV y V, Ed. Ciudad Nueva, Madrid 2020, 399 pp. 

Esta obra de los profesores del Institutum Patristicum Augustinianum 
de Roma, Enrique Eguiarte y Mauricio Saavedra, llena ciertamente un vacío 
dentro de la bibliografía española sobre San Agustín. Se expone en ella con 
gran competencia y seriedad el tema de la formación de los catecúmenos para 
el bautismo tanto en la iglesia de Milán como en la iglesia de Hipona a lo largo 
de los siglos IV y V. Es cierto que existen en lengua extranjera algunas obras 
sobre este tema como la obra de W. Harmlees Augustine and the Cathecumenate 
(1995), pero carecíamos de un estudio amplio, detallado y bien fundamentado 
en español. Por esto no podemos menos de agradecer a sus Autores la obra que 
nos ofrecen hoy y, sobre todo, por ser una obra muy bien informada. 

La obra consta de dos partes: La iniciación cristiana en Milán (pgs 31-164) 
y El catecumenado en Hipona (pgs 165-368). En la primera parte se busca 
conocer la experiencia de San Agustín sobre su formación para el bautismo en 
Milán. De hecho, en el comienzo de la Cuaresma del año 387 Agustín, con su 
hijo Adeodato y su amigo Alipio, se inscribieron como catecúmenos para la 
recepción del bautismo en Milán. San Ambrosio, a lo largo de la Cuaresma, 
los fué formando mediante sus catequesis. Los Autores tratan de reconstruir, 
en la media de lo posible, no solamente estas catequesis de San Ambrosio sino 
igualmente los diferentes ritos de preparación para el bautismo en Milán : dar 
el nombre, signatio crucis, exorcismos, Traditio y Reditio Symboli, etc. En 
Milán era el mismo obispo, San Ambrosio, quien instruía a los “competentes” 
o catecúmenos que iban a recibir el bautismo en la Vigilia pascual. Se describe 
igualmente, con detalle y claridad, la Vigilia Pascual con el rito del bautismo. 
Esta parte de la obra es de sumo interés ya que nos da a conocer la experiencia 

CiuD-Ra 234-2 (2021) 711-752



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-2 (2021)712

de San Agustín sobre su preparación personal para el bautismo y cómo esta 
experiencia está precisamente presente en las diferentes obras de San Agustín 
y, sobre todo, en sus catequesis a los catecúmenos de Hipona. La descripción 
que hacen los Autores es muy completa y muy bien fundamentada. Por otra 
parte esta descripción está escrita con gran claridad y siempre fundamentando 
sus afirmaciones en textos de San Ambrosio, de San Agustín o en investiga-
ciones posteriores. 

La segunda parte (165-367) está dedicada al Catecumenado en Hipona. 
Se comienza realizando un análisis detallado de la obra de San Agustín De 
catechizandis rudibus. En esta obra San Agustín presenta las costumbres de Hi-
pona respecto al catecumenado y, a la vez, ofrece una descripción de los con-
tenidos esenciales de las catequesis que recibían los catecúmenos. Esta obra de 
San Agustín es de un gran valor informativo y formativo sobre los catecúme-
nos de Hipona. Los Autores, con muy buen sentido, se detienen en el análisis 
de esta obra. A continuación se describen los diferentes ritos del catecume-
nado en Hipona : la despedida de los catecúmenos después de las Lecturas 
y la homilía y antes de la liturgia eucarística, la admisión al catecumenado, 
el rito o sacramento de la sal, la signatio crucis, la imposición de las manos, 
etc. Se dedica a continuación todo un apartado a un problema que surgió en 
Hipona a propósito de los catecúmenos y al cual responde Agustín en su obra 
De fide et operibus : un grupo de laicos separaban la fe de las obras y criticaban 
la formación de los catecúmenos realizada por San Agustín. Afirmaban que 
no eran necesarios los escrutinios, que era preciso admitir a todos al bautismo 
sin ninguna preparación previa. Los Autores se detienen, por lo mismo, en el 
análisis de esta obra en donde Agustín da las razones de su forma de obrar 
con los catecúmenos. Otro de los temas que los Autores estudian es la llamada 
“Disciplina arcani” por la cual se prohibía hablar de la Eucaristía en las cateque-
sis a los catecúmenos antes del bautismo y se explica por qué en las diferentes 
catequesis de San Agustín a los catecúmenos no habla nunca de la Eucaristía. 
Se pasa a continuación a describir el desarrollo de la Cuaresma ya que era 
a lo largo de ella cuando Agustín preparaba a los catecúmenos para recibir 
el bautismo en la Vigilia pascual. En el comienzo de Cuaresma era preciso 
dar el nombre o inscribirse para el bautismo, a lo largo de ella era necesario 
realizar el ayuno, la oración y la limosna. Durante la cuaresma, y dentro de 
la preparación para el bautismo, San Agustín realizaba el rito del exorcismo 
sobre los catecúmenos, los diferentes escrutinios, y, sobre todo, la formación 
doctrinal mediante las catequesis. Se detienen igualmente, y con amplitud, en 
la importancia que se otorgaba dentro de esta preparación para el bautismo a 
la Traditio y a la Redditio symboli e igualmente a la Traditio y Redditio orationis que 
constituían precisamente dos momentos culminantes dentro de la preparación 
próxima al bautismo. Al hablar de la Traditio symboli se informa con claridad 
sobre el problema de la fórmula del Credo empleada en Hipona. El último 



RECENSIONES 713

capítulo está dedicado al Triduo Pascual deteniéndose, sobre todo, en la Vi-
gilia pascual ya que era a lo largo de ella cuando se confería el bautismo a los 
catecúmenos. Se describe con detalle el desarrollo de la Vigilia pascual pero, 
sobre todo, el rito del bautismo y la presencia por primera vez de los recién 
bautizados a la celebración de la eucaristía. La obra finaliza con una descrip-
ción de las diferentes actividades de Agustín respecto a los nuevos bautizados 
durante el Domingo y la Octava de Pascua y de una forma más concreta sobre 
las diferentes catequesis eucarísticas. La obra viene acompañada de una am-
plia y bien seleccionada bibliografía.

Esta obra es ciertamente de un gran valor ya que informa con detalle y 
precisión sobre el catecumenado en Milán y en Hipona y, de una forma sig-
nificativa, sobre las diferentes catequesis de san Agustín para la preparación 
al bautismo. Se hace absolutamente necesaria e imprescindible para el cono-
cimiento de un aspecto muy importante de la pastoral de San Agustín en su 
iglesia de Hipona: la formación de los catecúmenos. La exposición de la obra 
está muy bien documentada y se fundamenta en un conocimiento sólido y 
profundo tanto del pensamiento de San Ambrosio como de San Agustín. Por 
otra parte está muy bien estructurada y escrita en un estilo claro y preciso lo 
que hace que se lea con sumo agrado. No podemos menos de expresar nuestro 
más profundo agradecimiento y felicitación a sus Autores por ofrecernos un 
estudio de gran interés y calidad. 

Jaime García Álvarez, OSA

Sala González, R., Médico y Liberador. Introducción a la soteriología de San Agus-
tín, Editorial Agustiniana, Guadarrama 2021, 273 pp.

El P. Ramón Sala González presenta su obra “Médico y Libertador” como 
una “Introducción a la soteriología de San Agustín”. Es preciso, por consiguiente, 
leer esta obra desde la intención y proyecto de su Autor, como una “intro-
ducción”. Desde esta perspectiva la obra es clara y bien estructurada. Se lee 
ciertamente con agrado. Ofrece una información general sobre la soteriología 
de San Agustín a partir del análisis de dos títulos que San Agustín atribuye a 
Cristo : Médico y Libertador. Estos títulos, nos dice el Autor, han sido estudia-
dos hasta ahora separadamente. “Es necesaria una presentación conjunta de la 
mediación sanadora y libertadora de Cristo para tener una comprensión inte-
gral del pensamiento agustiniano”. Es cierto que existen otros muchos títulos 
atribuidos a Cristo por San Agustín : Salvator, Mediator, Redentor, Sacerdos, 
Mercator, etc ¿Por qué el Autor elige Medicus y Liberator como tema de estu-
dio y no otros? No nos lo dice. 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-2 (2021)714

La exposición de la obra es ciertamente clara, literariamente bien escrita 
e igualmente bien estructurada. 

Los dos primeros capítulos tienen un carácter preliminar: presentan el 
marco vital y literario del tema. Los capítulos tercero y cuarto presentan el 
tema en la S. E y la Patrística y el capítulo quinto es una presentación general 
de Cristo Mediador.

Esta introducción, a primera vista, es correcta como presentación general 
del tema. Pero si uno se detiene en ella quizás le llame la atención que para 
una obra que se presenta como “Introducción a la soteriología de San Agustín “ 
y que consta de doce capítulos dedique casi la mitad de la obra a cuestiones 
introductorias generales. Y aún más puesto que en otros capítulos, como el 
dedicado a Cristo Médico, dedica todo un amplio apartado a “Salud y enfer-
medad en el mundo antiguo”, e igualmente en el capítulo dedicado a Cristo 
Liberador dedica otro apartado a “Esclavitud en África romana del siglo IV”. 
Da la impresión de que el Autor da vueltas y más vueltas en derredor del tema 
central, deteniéndose en introducciones y más introducciones sin atreverse a 
entrar en el tema de estudio. 

Por otra parte, estas introducciones son ciertamente necesarias, pero no 
en sí, sino en referencia a San Agustín, en cuanto nos introducen directamente 
en el pensamiento de San Agustín .Ahora bien, al hablar del tema en los Pa-
dres de la Iglesia o en la Sagrada Escritura el Autor habla del tema en sí, en 
general sin hacer referencia al pensamiento de San Agustín. Por ejemplo qué 
textos de la Sagrada Escritura emplea San Agustín al hablar de Cristo Médico 
o Liberador, cómo interpreta estos textos o cómo la doctrina de los Padres 
de la Iglesia sobre este tema llega a San Agustín, a través de quién y cómo le 
llegan y cómo los acoge San Agustín. 

Llama igualmente la atención que al hablar de la “Experiencia de Sal-
vación en San Agustín” no haga referencia alguna a los Académicos con la 
importancia que esta experiencia tiene en San Agustín y, sobre todo, en el 
libro III de “Contra Académicos”. Al hablar de la fuentes literarias expone 
bien las obras en donde San Agustín habla del tema, pero no contextualiza 
estas obras y, por lo mismo, no indica qué problema concreto se le planteaban 
a San Agustín y por qué habla de “Sanación” o de “Liberación” en estas obras 
de una forma sumamente concreta. Al hablar de la enfermedad en los Padres 
de la Iglesia habla igualmente de forma muy general. Desconoce el Nº 52 de 
“Connaissance des Pères de l’Eglise” sobre “Santé et maladie chez les Pères» 
que le hubiese ayudado mucho a precisas estas nociones. 

A pesar de estas puntualizaciones creo que para una “Introducción” no 
exigente esta obra es válida y para alguien que desconozca el tema puede ayu-
darle a acercarse a él. 



RECENSIONES 715

Al tema central de la obra, “Cristo Médico y Cristo Libertador” dedica, 
en principio, los capítulos 6-12. A Cristo Médico dedica los capítulos 6-8. Es 
una exposición muy general del tema. De hecho en el capítulo 6 sobre “Cristo 
Médico” solamente dedica expresamente al tema el apartado 3 y es un resu-
men muy general de estudios ya muy conocidos. El capítulo 7 “Medicina de la 
gracia” es una exposición general de la doctrina de la gracia en San Agustín, 
una exposición clara, sencilla, sin mayores exigencias. El capítulo 8 es una 
exposición sobre “El sacrificio en San Agustín”, pero no nos dice qué relación 
tiene este tema con Cristo Médico. Este capítulo, al menos aparentemente y 
siguiendo la lectura de la obra, se le ve como desconectado con el tema. Falta 
una exposición clara de su unión con el tema. 

A la “Mediación Liberadora” dedica los capítulos 9, 10 y 11. El capítulo 
9 es una exposición muy general sobre la esclavitud en África romana del s. 
IV. Son ideas muy generales. No expone algunos detalles muy significativos 
dentro de la vida de San Agustín. Quizás en una “introducción” no sea nece-
sario más, pero dado los conocimientos históricos que poseemos actualmente 
del tema, la exposición resulta un tanto pobre, muy superficial. En realidad a 
“Cristo Liberador” solo le dedica el tercer apartado de este capítulo. El capítu-
lo 10, “ El precio de la redención” es una exposición general de un tema muy 
conocido, “Christus Mercator”. El capítulo 11, “Lugar social de la liberación”, 
dada la multitud de estudios que existen hoy día sobre el tema “San Agustín 
y los pobres”, resulta ciertamente muy superficial. La obra finaliza con el ca-
pítulo 12, “La eterna Ciudad de Dios” como expresión de la plenitud de la 
Sanación y de la Liberación. 

El proyecto que se propone el Autor en esta obra es “una presentación 
conjunta de la mediación sanadora y libertadora de Cristo”. Al finalizar la lectura 
de su obra cabe preguntarse: qué quiere decir o qué entiende el Autor por 
“presentación conjunta”. Estos dos títulos de Cristo son presentados, al menos 
aparentemente, como autónomos, colocados el uno al lado del otro, y no en 
relación directa e inmediata del uno con el otro. Ciertamente uno y otro título 
es expresión de Cristo Mediador, pero “presentación conjunta” más bien pare-
ce indicar relación directa e inmediata entre ellos y no una exposición unida 
exclusivamente por el espacio, por estar uno al lado del otro. Da la impresión 
que la exposición de uno y otro título es autónoma y no conjunta. 

A pesar de estas limitaciones juzgo que esta obra introduce de una forma 
sencilla en el pensamiento soteriológico de San Agustín, pero sin mayores exi-
gencias y pretensiones. En cuanto “introducción general” no se le pueda exigir 
más. No es una obra para quien tenga un cierto conocimiento del pensamiento 
de San Agustín y busque conocer dicho pensamiento con mayor profundidad. 

Jaime García Álvarez, OSA



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-2 (2021)716

Escritura 

Monferrer-Sala, J. P., Testamentum Adae Arabicum (TAA). Estudio. Edición 
crítica y traducción anotada y cotejada con la versión siriaca (Tercera recen-
sión) y griega (Col. “Aramaeo-Arabica et Graeca”, 2), Ed. Universidad Pontifi-
cia de Salamanca-Editorial Sindéresis, Madrid, 2019, 109 pp.

Los estudios, las ediciones, de los libros Apócrifos, en sus diversas re-
dacciones y lenguas antiguas, continúan ofreciendo buenos resultados para 
los estudiosos, o simples lectores, de esta clase de literatura apócrifa. Es una 
literatura que ha alcanzado, desde los años sesenta del siglo pasado, una viva 
actualidad e interés para los estudiosos del cristianismo primitivo. Un ejemplo 
reciente e interesante, lo tenemos aquí, en este estudio del Prof. Monferrer-Sa-
la, catedrático de Estudios Árabes e Islámicos en la Universidad de Córdoba, 
y con numerosos estudios sobre la lengua, la literatura y cultura árabe (islámi-
ca, cristiana y judía. El estudio del Prof. Monferrer-Sala se centra en un apó-
crifo de lengua árabe (siglos V-VI), denominado Testamentum Adae Arabicum 
(TAA). La edición aparece bien editada, obra de dos Editoriales, la de la UP 
de Salamanca y Sindéresis de Madrid, a las cuales hemos de estar sumamente 
agradecidos por los esfuerzos realizados para lograr una digna edición de este 
antiguo apócrifo, en lengua árabe. 

Este Apócrifo comienza: “Escucha, Set, hijo mío, lo que te voy a legar! 
Compréndelo, entiéndelo y a tu muerte encomiéndate a tu hijo Enosh…” y si-
gue comentándole la función de las horas de la noche y del día, y la profecía de 
la venida del Hijo del hombre. Y termina con estas palabras: “Nuestro padre 
Adán salió de este mundo a la hora de tercia del día, el viernes, el seis de nisán 
de la cuadragésima noche de la luna llena. En este mismo día, nuestro Señor, 
el Mesías, entregó su alma en manos de su padre. El duelo por Adán duró entre 
sus hijos, y los hijos de su hijo, ciento cuarenta días, porque él fue el primero 
que murió en la tierra”. La historia textual y doctrinal del Apócrifo es anali-
zada profusamente por Monferrer-Sala, desde un triple enfoque: el ámbito de 
la crítica textual, desde la edición de los manuscritos y la lingüística semítica 
comparada. Estos tres elementos del Apócrifo, más la edición original árabe 
y la traducción española, completan esta cuidada y minuciosa edición crítica 
del TAA, sin olvidar que las notas, abundantes y extensas, ocupan un lugar 
muy destacado en la edición del presente manuscrito árabe. Nuestro autor 
indica que la importancia de analizar lo relacionado con la crítica textual de 
este Apócrifo es debida a que es un escrito que se nos ha conservado en ocho 
lenguas, entre ellas, el árabe y, en algunas de esas lenguas, se ha conservado 
en dos redacciones. Esto nos revela que este Apócrifo tuvo una historia muy 
peculiar, siendo muy leído en ambientes cristianos, en distintas lenguas. 



RECENSIONES 717

El contenido del apócrifo se articula en dos partes. En la primera, Adán 
narra sus propias enseñanzas a su hijo Set, centradas en dos hechos fun-
damentales: el significado de las horas del día y de la noche en la liturgia 
celeste, el conocido Horarium y, un segundo apartado, el tema de la profecía, 
la venida del Salvador y su posterior muerte a favor de la humanidad. En la 
presentación, el autor de la edición ofrece otros aspectos del Apócrifo, como 
sus abundantes notas, ricas de contenido, extensas y la traducción española. 
Antes de cerrar estas líneas, quisiera destacar dos puntos, a mi modo de ver 
muy interesantes, que ofrece nuestro autor en la presentación al escrito del 
TAA: “es uno de los textos con mayor pedigreé, tanto desde el punto de crí-
tica textual, como también literario”. El segundo elemento de esta clase de 
literatura cristiana y escrita, copiada, en árabe, a resaltar, en su conjunto, “es 
que estas obras apócrifas que nos han transmitido los traductores y copistas 
árabes cristianos, a lo largo de los siglos, es un rico legado de obras apócri-
fas” (p. 11). La datación del escrito es antigua, afirma el Prof. Monferrer-Sala, 
aunque su texto ya gozaba de una reconocida fama durante los siglos V-VI 
d. C., y cuya antigüedad pudiera remitirse a un período anterior (siglo IV d. 
C.), y su versión original ha experimentado un desarrollo significativo, de-
bido a las numerosas manos redaccionales cristianas que han actuado en el 
transcurso de la transmisión del texto, añadiendo expresiones a “a modo de 
midrasîn”, de evidente cuño cristiano. Y este Apócrifo, como otros muchos, 
muestra un parentesco con otras obras apócrifas del A. Testamento, siendo 
un caso evidente, la profecía del TAA. De hecho, y en base a lo apuntado 
sobre su contenido, los estudiosos del Apócrifo sitúan su origen y contenido 
ideológico en ambientes judíos, que reflejase esas tradiciones judías y conser-
vadas por grupos cristianos. 

En definitiva, estos y otros muchos rasgos del presente Apócrifo, nos 
sirven para agradecer sinceramente el buen trabajo del Prof. Monferrer-Sala, 
ya que destaca la enorme importancia que esta literatura aporta a la evolu-
ción del cristianismo, en diversas regiones del Oriente Medio. A ello, hemos 
de añadir el cuidado de su edición, muy lograda y su consulta resulta cómo-
da, con sus abundantes e importantes notas, que ya apuntamos, que servirá 
a los estudiosos de la lengua árabe para conocer su evolución semántica y 
sintáctica, como la evolución textual del mismo manuscrito. Destacamos, 
dada su utilidad, los apéndices, los índices de las citas bíblicas, el índice de 
materias, como la bibliografía empleada, como el lenguaje fluido, claro y 
ordenado que empleada nuestro estudioso del Apócrifo. Todo ello favorecerá 
la consulta del Apócrifo y conocer mejor esta clase de escritos, redactado en 
lengua árabe.

J. Gutiérrez 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-2 (2021)718

Zevini, G., Le tre Lettere di Giovanni. Prefazione del Card. Gianfranco Ravasi 
(Col. “Commentari Biblici”), Editrice Queriniana, Brescia (Italia) 2019, 268 pp. 

En los últimos veinte años se han multiplicado los comentarios a las tres 
Cartas joánicas, desde enfoques y con métodos variados. Aquí tenemos un 
nuevo estudio a dichos escritos neotestamentarios, realizado por un salesiano, 
Decano y docente emérito del NT en la Universidad Pontificia Salesiana de 
Roma. Es, además, autor de numerosos estudios sobre el Corpus Ioanneum, una 
materia que domina y que lleva investigando desde hace muchos decenios, 
como hemos comprobado en el presente comentario. 

El comentario inicia con un prólogo del Cardenal Ravasi, una autoridad 
reconocida y citada en sus estudios del NT y su entorno. Su admiración por 
Zevini es recíproca y ambos se conocen desde hace muchos decenios, aunque 
han enseñado en Universidades y ciudades italianas distintas. El prólogo del 
Card. Ravasi al estudio de su amigo es toda una muestra de su experiencia 
de docente e investigador documentado y sabio. Esta recensión aprovecha 
algunos puntos del sabio Cardenal y, sin duda, es igualmente una propia ad-
miración hacia el antiguo docente de la Universidad Católica de Milán. No 
olvidemos tampoco, que Zevini tiene un buen comentario al IV Evangelio, en 
donde supo aunar la fe en el amor, con el estudio exegético de sus pasajes. En 
el estudio de las Cartas joánicas, Zevini ha sabido igualmente armonizar la fe, 
la teología y el programa vital de los discípulos, seguidores, de Jesús. Para ello, 
nuestro comentarista acude a los estudios exegéticos de las tres Cartas joáni-
cas para armonizarlos con una dimensión más espiritual, por medio de una 
metodología ordenada, clara y constante. Todo con el objetivo de lograr que la 
Palabra de Dios vibre en línea con lo que ya proponía la interpretación judía 
de la Torá y que tenía setenta caras en cada enunciado bíblico, ya que estaba 
destinada a las setenta lenguas universales, es decir, a todas las culturas y per-
sonas de la historia. Desde este enfoque u objetivo, Zevini acude de continuo a 
los textos patrísticos y de la tradición de la Iglesia. Y esta dimensión doctrinal, 
teológica, se percibe claramente en las Cartas joánicas, especialmente en la 
primera, la más extensa y rica doctrinalmente. En definitiva, el comentario de 
Zevini es una “diafanía” (T. de Chardin), es decir, el intento de “hacer trans-
parente la luz de la Palabra de Dios” desde las Cartas joánicas, sin olvidar la 
espiritualidad secular de la Iglesia. 

La obra ofrece esta estructura, con sus divisiones y otros elementos. En 
su premisa, Zevini acentúa la importancia de la inteligencia espiritual de la 
Sagrada Escritura, siendo una tarea compleja, ya que la lectura de la Biblia, 
“en el espíritu”, abarca todas las demás formas o métodos de acercamiento a la 
Palabra de Dios. Nuestro autor pretende, en su comentario, que la familiaridad 
y lectura de la Palabra de Dios cautiven al lector y le introduzcan en el secreto 



RECENSIONES 719

de la comunión con Dios. La introducción (pp. 21-32) contiene una concisa 
información sobre el trasfondo histórico-religioso de las tres cartas joánicas, 
como la actualidad de su mensaje, en unos ambientes académicos en los que 
se cuestionan la doctrina de estos tres breves escritos neotestamentarios. El 
empleo de estas Cartas, en la liturgia de la Iglesia, su liturgia, es analizada 
igualmente, como en los tiempos litúrgicos en los que se emplean. Dentro de la 
introducción, el apartado más extenso está dedicado al mensaje teológico-es-
piritual de las Cartas, resaltando tres temas esenciales: “Dios es la Luz”, “Dios 
es Padre”, y “Dios es amor”, vividos desde la experiencia joánica, que significa: 
“vivir la comunión con Dios”; termina nuestro comentarista su introducción 
con unas breves pinceladas sobre la estructura y el género literario de la 1ª. 
Carta joánica. 

El cuerpo central del estudio lo ocupa el comentario a la 1ª Carta joánica 
(pp. 33-206): “vida de comunidad y vida de comunión”, en donde encontra-
mos una fluida y ordenada exposición de las distintas perícopas en que va 
dividiendo los capítulos del escrito joánico, resaltando su dimensión teológi-
ca-espiritual, sin entrar en detalles o cuestiones técnicas filológicos o textuales, 
con abundantes notas en el trabajo, y algunas de ellas muy extensas. El mismo 
autor señala que su comentario se ciñe a la teología bíblica y ofrece una inter-
pretación de las Cartas teológico-espiritual. La Carta joánica que más espacio 
comprende, como es lógico, es la 1ª de Juan, en donde hallamos unas reflexio-
nes espirituales significativas y peculiares. 

La obra aparece bien editada, como ya nos tiene acostumbrados la Edi-
torial Queriniana de Brescia y Zevini cierra su comentario con las palabras 
finales de Agustín a 1ª. Juan: “Ningún otro libro nos recomienda la caridad 
con más vehemencia. Nada más dulce se os predica; nada más saludable se 
bebe con tal que, bebiendo bien, consolidéis en vosotros el don de Dios…” 
(8,14). Una breve y actual literatura sobre estos tres escritos joánicos cierra el 
comentario, que servirá para complementar los comentarios más técnicos y 
filológicos de los mismos y desde una perspectiva más teológica.

J. Gutiérrez 

Pikaza, X., Los caminos adversos de Dios. Lectura de Job, San Pablo, Madrid 2020, 
343 pp.

Mucho se ha escrito sobre el entrañable y a la vez desconcertante libro de 
Job. El autor lo refleja varias veces, particularmente en la bibliografía que nos 
ofrece al final de esta obra. Sin embargo, Pikaza, ya desde el título del libro 
nos da a entender que su estudio va a resultar sorprendente e interesante, como 
suelen ser todos sus escritos. Y si mucho, o al menos muchas veces, hemos leí-



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-2 (2021)720

do los desconcertantes diálogos de Job con sus amigos, y toda la desgarradora 
situación de su vida, con sus avatares tan demoníacos y con su extremada 
situación dichosa y feliz tanto al principio del relato de su vida y más aún al 
fin, que nos hemos olvidado de cuanto se transmite en él como Palabra de 
Dios. Y el autor de la presente obra nos describe, con fina erudición y pericia 
bíblica, el interesante y actual mensaje que todo el libro de Job contiene. Él 
titula caminos “adversos” sobre un modo de actuar de Dios. Y, sin embargo, 
leyendo estas páginas llega uno a la conclusión de que más bien son caminos 
benéficos o modos de actuar la Providencia Divina en medio de las adversida-
des e hirientes situaciones negativas que en la vida nos hacen sufrir. El Dios 
que misteriosamente “escribe recto con aparentes renglones torcidos”, o -como 
diría San Pablo- “hace que todas las cosas o situaciones -también las adversas- 
contribuyan al bien de los que le aman”, o de las que Dios se sirve para darnos el 
aldabonazo que necesitamos para convertir nuestro modo de proceder, definir, 
o encauzar adecuadamente el sentido de nuestra vida. Resulta gratificante leer 
detenidamente cómo el autor va analizando escena por escena, versículo por 
versículo, el contenido del Libro de Job, tal como nos lo narra nuestra Biblia. 
Intuir y constatar lo que, en cada escena, en cada capítulo, y particularmente 
en todo el conjunto de la narración bíblica, el autor nos aclara, hace que uno 
descubra en la relación de la vida de Job la mano misteriosa de Dios, que 
-como dice el autor casi al final del libro- “nos lleva a interpretar al hombre como 
‘encarnación’ de Dios, desde la perspectiva de Jesús, signo y compendio de todas las 
víctimas” (p. 326). La respuesta de Dios que revela la narración bíblica viene a 
manifestar la conclusión de que la vida de Job termina por ser un paradigma 
del dolor de los humanos, incluso de los creyentes en Dios, que, aunque nos 
parezca que en los momentos de sufrimiento y contradicción Él se calla o que 
no está ahí, ciertamente nos acompaña, nunca nos abandona, y termina por 
demostrar que siempre nos ama y nos conduce a lo mejor que Él desea y espera 
de nuestra vida. Un obra profunda, extensa, bien documentada, interesante, 
muy recomendable.

Jesús Domínguez Sanabria

Lohfink, G., Las cuarenta parábolas de Jesús. Editorial Verbo Divino, Estella 
(Navarra) 2021, 270 pp.

Los cristianos católicos, intentando ser coherentes ya desde el ambiente 
de la propia familia y en la catequesis básica recibida desde niños, hemos oído 
y casi aprendido de memoria las parábolas de Jesús que nos redactan los Evan-
gelios. Siempre nos parecían “cuentos” o “hechos” sencillos, atrayentes, intere-
santes, que nos ayudaban a comprender mejor lo que Jesús nos quería enseñar 
y la conducta que observar. Y tal vez eso ya de adultos se quedó así, quizá un 



RECENSIONES 721

poco más y mejor aprendido al escuchar a los Sacerdotes que oportunamente 
nos las explican en la Homilía dominical. Sin embargo, aun siendo todo ese 
proceso muy instructivo y orientador para lograr una buena conducta cris-
tiana, el autor de la obra que presentamos nos hace comprender que hay mu-
cho más que eso: en realidad las parábolas del Evangelio encierran lecciones 
magistrales en las que podemos llegar a conocer mejor a Jesús, el entramado 
salvador y santificador de su mensaje, al mismo tiempo que la comprensión del 
entorno en que se desenvolvió su vida y la proyección de fe y moral que Él nos 
quiso hacer aprehender. El autor nos hace entender que, en las parábolas en su 
conjunto, y en varias de ellas en particular, se encierra lo mejor del proceder 
de Jesús y su predicación sobre el Reino de Dios, la Buena Noticia que Él nos 
ha querido enseñar para dar el más auténtico sentido humano y trascendental 
a nuestra vida. Es que -como indica el autor- “las parábolas nos conducen hacia 
Jesús..., nos desvelan de forma discreta y escondida el misterio del mismo Jesús” (p. 17). 
Por eso precisamente, al leer y releer detenidamente este magnífico tratado, 
uno no puede por menos de valorar mejor y sentirse más inmerso en todo el 
mensaje evangélico y acoger con más grata comprensión y sentido la perso-
nalidad de Jesús y su mensaje. Ciertamente el autor nos hace comprender lo 
inquietante del expresivo mensaje que nos trasmiten las parábolas evangélicas, 
nos estimula a aceptar “que el Reino de Dios acontece ahora..., no es un punto del fu-
turo..., está en medio de los oyentes de Jesús, y de ese modo también en medio de nosotros” 
(p. 144). Por eso, conocer y profundizar las parábolas, tal como aquí nos indica 
el autor, resulta interpelante, suscita un reclamo de vida más en consonancia 
con la de Jesús y con sus pretensiones salvadoras y santificadoras. Ciertamente 
un libro para entender mejor a Jesucristo y acoger con más amor su mensaje 
original.

Jesús Domínguez Sanabria

Espiritualidad 

Bour, D., Una nueva tierra, Editorial PPC, Madrid 2020, 160 pp.

Es un libro denso, en algunos puntos impenetrable. Con razonamientos 
ciertos pero un tanto exagerados, por cuanto intenta globalizar todo cuanto 
hoy ocurre en la naturaleza, en nuestra “madre” tierra, como que condiciona 
la manera de ser y de vivir del hombre moderno. El autor es profundo, anali-
zador, intuitivo, en todo cuanto expone. Se nota su preocupación por ayudar a 
que no deterioremos más la tierra, a que cuantos dirigen los espacios sociales y 
las actuaciones sobre la natural y sobre los humanos, sean personas maduras, 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-2 (2021)722

más sensibles a la realidad que nos rodea, más intencionadamente humanos, 
y mejor dedicados a trabajar por el bien de cuanto la naturaleza necesita, tan-
to en el aspecto material como en cuanto el ser humano requiere para vivir 
realizando el mejor desarrollo de su personalidad y de su vida social. Usa 
incluso expresiones un tanto novedosas, explicando conceptos que no siempre 
son comprensibles a quienes no somos especialistas en Geociencias o en Po-
líticas Territoriales. Y cuando expone el término “espiritualidad” rompe con 
todas las dimensiones y categorías que tradicionalmente la Religión y la Ética 
venían dando a ese término, para entenderlo como un modo de relacionarse 
con la naturaleza, “el modo especial de relaciones que una sociedad establece con lo 
que aprende como algo exterior, con aquello a partir de lo que se desarrolla” (p. 43). 
Y acude a sintetizar y hacer una aplicación práctica de la Encíclica “Laudato 
si” para justificar algunos de su argumentos y exposiciones. Ciertamente muy 
válido. Pero tengo la impresión de que al intentar algunos aspectos de su conte-
nido, va más allá de cuanto el Papa ha querido significar, aunque globalmente 
le sirve muy bien para lamentar el estado en que se encuentra actualmente la 
tierra, y optar por indicarnos que hemos de buscar soluciones de comporta-
mientos nuevos para salvar las derivaciones tan negativas y perjudiciales en 
que actualmente se encuentra metida nuestra “madre tierra”. Realmente es 
un estudio que, desde mi punto de vista, resulta difícil de entender, por el uso 
de términos, razonamientos y sugerencias que aporta, que superan los hasta 
ahora conocidos. Tal vez es que libros como este solo lo pueden leer los espe-
cialistas en la materia. Aunque, ciertamente, queda claro y es merecedor de 
alabanza el objetivo del autor de invitarnos reiteradamente a promover el es-
tablecimiento natural, social y convivencial que actualmente es preciso lograr 
para conseguir “una tierra nueva”, como reza el título de la obra.

Jesús Domínguez Sanabria

Gray, J., Siete tipos de ateísmo, Editorial Sexto Piso, Ciudad de México y Ma-
drid 2019, 228 pp.

Un libro interesante y desconcertante a la vez. Suscita la curiosidad de 
saber a dónde quiere llegar el autor. Y viene a provocar una profunda medi-
tación sobre las creencias auténticas en el Dios verdadero. Expone y origina 
dudas a la fe y constata la vaciedad de muchas prácticas de los creyentes. Hace 
análisis que recrean el sinsentido de ser ateos, y al mismo tiempo la dramáti-
ca inquietud en que se desenvuelve la vida de muchos de los que no admiten 
un Dios Creador. En realidad, no se circunscribe a describir “siete tipos de 
ateísmo” como indica el título, sino a ofrecer una larga historia, sobre todo 
moderna, de personajes que se han proclamado públicamente ateos o platean 
cuestiones en sus escritos con la intención de negar la existencia de un Dios. Y 



RECENSIONES 723

cada protagonista a que se refiere -¡y son muchos!- pretende dar explicaciones 
distintas, con las que más que argumentar objetivamente, devienen en querer 
justificar subjetivamente su postura y convicción alejada de Dios, o para acre-
ditar y disculpar su conducta de vida no religiosa. National Review hace de la 
presente obra este comentario: “Es una sana diversión. El libro de Grey es vivaz y 
erudito... El propio Grey, que se esfuerza por ser verdadero ateo, ha hecho algo cristiano 
y hasta caritativo por sus compañeros ateos, haciéndolos pasar por una compasiva pero 
dura Inquisición”. A eso y a posturas quizá más dramáticas y vitalmente inquie-
tantes hace llegar el presente libro. Viene a ser una síntesis de la historia de 
los más significativos autores modernos que son ateos, o se proclaman ateos. 
o, al menos, en sus influyentes escritos, inducen a desentenderse de una verda-
dera religión basada en la creencia en un Dios único y Salvador del hombre, 
para quedarse en una tranquila situación humana de no dar más sentido a la 
propia vida que el disfrute placentero de la corta existencia que nos ha tocado 
vivir. Pero denotando que siempre queda la inquietud de que algo misterioso 
interpela la conciencia, por encima de razonamientos que no siempre resultan 
autoconvincentes del todo. Una de las conclusiones a las que llega el autor es 
que los que se proclaman modernamente ateos padecen “la airada perplejidad 
que les produce el resurgimiento de las religiones tradicionales, una buena muestra de 
que ni ellos mismo creen en sus propias teorías” (p. 214). Y se percibe que el mis-
mo autor del presente libro, después de analizar a tantos significativos autores 
modernos que se proclaman ateos, parece que no acierta a concluir adoptan-
do una postura que justifique y tranquilice la dramática condición de sentirse 
ateo. Y como quien no quiere definirse adoptando una postura clara de fe o de 
ateismo, concluye así: “un mundo sin Dios es tan misterioso como un mundo bañado 
de divinidad, y la diferencia entre ambos tal vez sea menos de lo que piensan” (p. 214). 
Y con ese “tal vez” se queda.

Jesús Domínguez Sanabria

Hildebrand, D. von, “Las formas espirituales de la afectividad”, Ediciones En-
cuentro, Madrid 2016, 63 pp.

Curiosamente, el presente opúsculo, breve en su contenido, es estructural 
y literariamente sorprende: su exposición básica es más breve (22 páginas) 
que el contenido de su Apéndice (32 páginas). Aunque la verdad es que si en la 
página 30 suprimimos la palabra “Apéndice”, más exactamente nos quedaría 
como un breve tratado de contenido filosófico-espiritual con dos partes: la 
primera que relata “las formas espirituales de la afectividad” -como indica el 
título-, y la segunda parte (que es trascripción de un fragmento de otra obra del 
mismo autor) que nos describe la “afectividad no-espiritual y la espiritual”. Y 
todo el conjunto resulta una razonada descripción de esa sensibilidad emotiva 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-2 (2021)724

que llamamos afectividad, y que interiormente conmueve, cuestiona, impulsa, 
y hasta subyuga. Pero lo positivo de ambas partes del libro es que nos muestran 
el valor espiritual que se debe incluir en el valor humano de la afectividad; y el 
autor nos ayuda a comprender mejor lo que abarca la espiritualidad y cómo en-
tenderla cuando viene revestida con la dimensión personal de afectividad. El 
autor, Dietrich von Hildebrand (1889-1977), considerado como uno de los más 
brillantes filósofos católicos del siglo XX, muestra su fino modo de razonar y 
exponer el valor que hemos de dar a la afectividad, y cómo orientarla para que 
su contenido espiritual siempre resulte benéfico.

Jesús Domínguez Sanabria

Higueras, J., El regreso de Emaús, Ediciones Rialp, Madrid 20202, 166 pp.

El episodio de aquellos dos inquietos seguidores de Jesús, que caminan 
embargados por la tristeza porque su Señor ha muerto, pero que, tras del en-
cuentro con el Resucitado, su desconsuelo se trueca en gozosa e inusitada ex-
periencia, es el acertado pretexto del autor para ofrecernos sencillas reflexio-
nas con el objetivo de dar a nuestra vida un sentido de conversión personal y 
social: un salir al encuentro de Jesús, saber que lo podemos hacer todos los 
días, y descargar nuestras “tristezas”, preocupaciones o circunstancias adver-
sas en Él; y, avivados por la fuerza de su presencia dentro de nosotros, “regre-
sar” con gozo a la realidad de la vida. Buscarle continuamente, encontrarle con 
intensidad de fe, y retornar al ser y quehacer de la existencia de cada día con la 
fuerza de saber que “le hemos visto”, que está dándonos la fuerza divina que en 
cada circunstancia humana necesitamos, y que nos impulsa a llevar a otros a su 
encuentro. Sí: son 19 sencillas reflexiones o meditaciones, deducidas de pasa-
jes evangélicos centrales, que pretenden que animemos la vida de cada día con 
fe y optimismo cristiano. El objetivo final es intentar ser santos: “en una época 
como la nuestra, que provoca desconcierto y desesperanza, el remido es ser santos (p. 
155). Pero el autor quiere llevarnos más allá: que la pretendida santidad no se 
quede en una conquista personal de autocomplacencia feliz; no; el encuentro 
santificador diario con el Señor será auténtico si además “regresamos” -como 
los dos personajes de Emaús- inquietos y gozosos por comunicar a los demás 
la fe en el Resucitado. Es que si la intimidad diaria con el Señor es auténtica, 
sincera, trasformadora, buscaremos los medios adecuados para promover el 
encuentro de otros con Él. La experiencia personal de amor con el Señor, debe 
ser estímulo de contagio del sentido evangélico de la vida a los demás. Las 
sencillas reflexiones que aquí vierte el autor son una ayuda para ello.

Jesús Domínguez Sanabria



RECENSIONES 725

Pronzano, A., Las mujeres que encontraron a Jesús, San Pablo, Madrid 2020, 167 pp.

Entra la variada e inmensa cantidad de libros y estudios que actualmente 
existen comentando los pasajes de Jesús, tal como se narran en el Evangelio, 
el presente tratado resulta gratamente sorprendente e interesante; muy cono-
cido pero original; curioso y sugerente; intuitivo y trasparente; profundo y 
sencillo a la vez. Apto particularmente para mujeres creyentes, y muy capaz 
de ayudar -¡y mucho!- a acercarse a Jesús a todos los hombres. Un texto que 
penetra de modo singular la sensibilidad de Jesús, y su modo amable, dulce, 
persuasivo, de acoger a las personas para expresar la ternura de su amor. Y 
todo ello tratando de comentar, penetrar y desvelar, la intervención de Jesús 
con 9 mujeres muy particularmente subrayadas en el Evangelio. En casi todos 
los casos tal vez nos hubiéramos quedado con el milagro o la ocasión de Jesús 
para impartir un buen consejo, una orientación evangélica, diríamos. Pero el 
autor va más allá, indudablemente fruto de un modo pausado, reiteradamente 
meditado, contemplativo y hasta casi inspirado por Dios para leer, acoger y 
dejarse penetrar por cuanto dice la Palabra de Dios en donde se narra esos 
acontecimientos. Si el autor ya era muy valorado por sus variados comentarios 
al Evangelio, en este caso nos hace entender que hay muchos pasajes -y quizá 
en todos- en los que debemos dejarnos penetrar pausadamente por la Palabra 
de Dios, acoger con sentido de conversión cuanto la inspiración divina ha que-
rido revelar en cada gesto y expresión de Jesús, y determinar nuestro proceder 
transformado, sugestionado, impulsado por el ser y proceder de Jesús: “romper 
el vaso precioso de nuestra racionalidad... y empezar a advertir el perfume insólito y 
genuino del Evangelio” (p. 147). Resulta muy gratificante leer cuanto va descri-
biendo el autor; y pararse como él a releer los pasajes del Evangelio, así como 
las sugestivas aclaraciones con las que aquí se va traduciendo su enriquecedor 
significado y sus efectos fascinantes.

Jesús Domínguez Sanabria

Sanz Montes, J., María y su itinerario cristiano. Una compañía materna en nuestro 
camino, Ed. Ciudad Nueva, Madrid 2020, 393 pp.

¿Un libro más sobre la Santísima Virgen María? Tal vez sí.... Pero, no. Es 
algo más y mejor. Me resulta una visión nueva, necesaria hoy más nunca. Es 
un modo de vivir hoy mejor el Evangelio, el camino que Jesús nos trazó a to-
dos los que creemos en Él, a sus seguidores. Porque “el camino cristiano es el que 
nos marcó Jesús en el Santo Evangelio” (p. 28). Pero también podemos y debemos 
decir, indica el autor, Arzobispo de Oviedo, Jesús Sanz Montes, en estas agra-
dables y expresivas páginas que “María no es un camino alternativo ni tampoco 
supletorio, sino que presenta y significa ese mismo camino vivido en plenitud” (p. 30). 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-2 (2021)726

Pues de eso va el libro que presentamos, descrito con agradable unción, y de 
manera que, aun conociendo los hechos puntuales en que actuó la presencia 
de María en el Evangelio, el autor los va describiendo de manera que engan-
cha, que hace interiorizar mejor a María, mirarla con una amor más intenso, 
y asumir su estilo de ser y de vivir como algo que necesariamente hemos de 
compartir con Ella y en Ella en el ser y quehacer hoy de los que pretendemos 
proceder como cristianos sinceros y coherentes. Y el hecho de ir desgranando 
su narración en el entorno sugestivo de la “Santina” de Covadonga, aun hace 
más gratificante y atractiva su lectura; aparte de que el autor procede con una 
dicción sencilla, y con una argumentación y aporte bibliográfico, que justifican 
más aun el objetivo que se pretende: que María vivió el itinerario cristiano que 
nosotros hemos de vivir hoy con Jesús y con Ella, en Jesús y en intimidad con 
Ella. Y se nota que el autor va más allá de fomentar el interés por la devoción 
tradicional a María, aun cuando analiza con acierto y mejor significado las clá-
sicas devociones que hemos practicado siempre. Es un tratado que justifica que 
Ella nos reclama un modo de devoción nuevo, actual, más y mejor santificante 
y santificador, que nos lleve a hacer mejor presente a su Hijo en el devenir de 
nuestra historia personal y social actual: “es como que cada cristiano es visitado 
por la Madre de Dios y es tocado por la vida que en Ella late”, como ocurrió en la 
Visitación (p. 234). Merece la pena recrearse en la lectura, y cuestionarnos el 
modo de amar a María y nuestro modo de recorrer con Ella y como Ella nues-
tro itinerario cristiano.

Jesús Domínguez Sanabria

Historia 

Alabrús Iglesias, R. Mª., Morell Juliana. De una niña prodigio a maestra de 
las emociones, Ed. Arpegio, Sant Cugat (Barcelona) 2020, 109 pp. 

Afirmaba el sabio autor del libro bíblico de los Proverbios (Prov 31,10), 
que “una mujer fuerte, ¿quién la hallará? Supera en valor a las perlas”, y “la 
que teme al Señor merece alabanza” (31,30b). No sé si la cita es apropiada o 
no para la vida, historia, de Juliana Morell (Barcelona, 1594- Aviñon/Avignon, 
1653), que la Profesora titular en la Universitat Abat Oliba y CEU ha narrado 
magníficamente en este breve, pero condensado estudio. Al menos, creo que 
se asemeja mucho al elogio del libro bíblico sobre la mujer fuerte. El papel de 
J. Morell, en la Europa de su tiempo y desde su convento, fue significativo, 
reconocido y admirado por muchos hombres de su tiempo, por su valentía, 
cultura, carácter y forma de abordar ciertos problemas de su tiempo. Fue una 



RECENSIONES 727

mujer, religiosa, intelectual y bien preparada para abordar los problemas que 
tenía de frente. Llevó a vivir una vida llena de experiencias, obras, dentro 
y fuera del Convento. Nuestra autora afirma que J. Morell se convirtió en el 
icono de la “Renaxenca catalana” y personaje destacado de las mujeres de su 
tiempo, y ahora pretende R. Alabrús que su herencia no quede olvidad, si así 
hubiera sucedido. 

La investigación de la Dra. Alabrús consta de seis capítulos, con unas 
reflexiones finales. Así, en un primer capítulo, se investiga la infancia de J. Mo-
rell, su exquisita educación recibida, ya que su padre era un rico comerciante 
judío catalán, convertido, tuvo que exiliarse de Barcelona y establecerse en 
Lyon (Francia), y se preocupó de que su hija frecuentase los mejores colegios 
y Universidades, de su tiempo, en donde fuese. Pero, llega el conflicto entre 
padre e hija, porque su progenitor quería que su hija siguiese otro camino al 
que ella quería, y de hecho, encontró posteriormente. El segundo capítulo con-
tiene la narración de la decisión de Juliana de hacerse religiosa, entrando en 
una Convento de religiosa dominicas, en Aviñón. Y fue la religiosa que supo 
armonizar sabiamente su peculiar misticismo con un secularismo cartesiano, 
que mantuvo siempre en su vida. Además, la cuestión religiosa de la Francia 
meridional de aquel tiempo estaba muy polarizada entre protestantes y católi-
cos, con sus conflictos de religión. A pesar de este enrarecido ambiente religio-
so, J. Morell logró unir –una palabra importante en esta religiosa- las múltiples 
tendencias o divisiones religiosas de aquella época, desde el modelo católico, 
que consistía en unir la ortodoxia reguladora y la proyección, dimensión, so-
cial, que viene nítidamente explicado en el capítulo quinto. A los 16 años, J. 
Morell, ingresa en el Convento de Santa Práxedes de Aviñón, en contra de la 
voluntad de su padre, ya con una formación cultural única para una mujer de 
aquel tiempo. 

Los restantes cuatro capítulos nos describen la obra cultural-religiosa de 
J. Morell, como traductora, maestra y priora en Aviñon, con 21 años y tres 
trienios, el último fue del año 1648 al 1651. Su exquisita y esmerad educación 
la llevó a vivir su vida religiosa desde el apostolado y la traducción de obras 
teológicas, ya que a los doce años hablaba ocho lenguas, lo cual la ayudó a 
difundir la Biblia en su entorno. En su convento de Santa Práxedes de Aviñón, 
logró introducir la reforma postridentina, creando un nuevo ambiente y espíri-
tu religioso entre las religiosas. El capítulo sexto trata de la memoria de Juliana 
y la biografía que escribió sobre nuestra religiosa biografiada una religiosa de 
su mismo convento y que convivió con ella: María Merles de Beauchamps, 
con estas palabras, únicas, elogiosas: “gloria de su raza, maravilla de su sexo 
y prodigio de su tiempo”. En España, Lope de Vega la elogió en su Laurel de 
Apolo, con unos versos también únicos, como otros muchos autores en siglos 
posteriores. La obra termina con unas reflexiones de Rosa Alabrús sobre el 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-2 (2021)728

por qué nunca haya sido propuesto Juliana Morell para su beatificación o ca-
nonización, y responde: “¿Quizás pudo haber jugado en su contra su propio 
eclecticismo eclesial?”. 

El libro, que aparece muy bien editado por la Editorial Arpegio, lo cual 
agradecemos, termina con una extensa biografía y nada mejor que las pala-
bras de Rosa Alabrús sobre su biografiada, Juliana Morell, para cerrar estas 
breves líneas: “esta biografía es la vida de una mujer en busca de sí misma 
que, tras una infancia dispersa en un exhibicionismo tan estéril como forzado 
por su padre, supo salir del entorno familiar con una inteligencia emocional y 
una capacidad de interrelación sólo comparable a lo que en su momento había 
mostrado Teresa de Jesús” (p. 3). 

J. Gutiérrez 

Conde Solares, C., La espiritualidad cristiana en la España del siglo XV. Entre 
corte y monasterio (Col. “Bibliotheca Salmanticensis. Estudios”, 364), Servicio 
de Publicaciones, Universidad Pontificia, Salamanca 2019, 196 pp.

Aquí tenemos un estudio sugestivo y original sobre la vivencia del cristia-
nismo en la España del siglo XV: su peculiar y dinámica espiritualidad. Una 
espiritualidad vivida en los Monasterios, Conventos, Grupos Religiosos, en 
el siglo XV español pero, encarnado desde los Claustros, en la vida cotidiana 
y cristiana de los creyentes, y sus participaciones externas. Y nadie cuestiona 
que la espiritualidad cristiana española ha configurado la personalidad espa-
ñola, en particular, desde el siglo XV; y siendo, al mismo tiempo, un fenómeno 
especial del cristianismo peninsular. Las grandes figuras místicas, españolas, 
han encumbrado su espiritualidad a alturas sublimes, únicas dentro del cristia-
nismo, y pudiéndose afirmar, que desde los mismos comienzos de la evangeli-
zación cristiana hasta la actualidad. 

Pocos dudan, por otra parte, que la mística española es la culminación de 
varias corrientes entrelazadas y engrosadas entre sí, pero siempre partiendo 
de la Palabra inspirada: la Biblia y sus comentarios espirituales, a lo largo de 
los siglos, culminando todo en los siglos XV y XVI. Nuestro autor, D. Carlos 
Conde, centra su estudio de la espiritualidad cristiana, en la España del siglo 
XV, como un siglo de la gran mística española. El autor de la monografía 
estructura su obra en dos amplios capítulos, con varios apartados: El siglo 
XV, amor cortés y amor místico, en sus seis apartados, y en donde tenemos 
una breve descripción de la historia española del siglo XV, que se caracteriza 
por importantes acontecimientos, históricos, sociales y culturales, que reper-
cutirán significativamente en siglos posteriores, en el cristianismo peninsular. 
Sólo destaco dos características de lo dicho: las conversiones y el auge de las 



RECENSIONES 729

órdenes religiosas, con la construcción de enormes Monasterios e Iglesias, con 
una breve imitación de la religiosidad de la Provenza francesa, dada su estética 
y particular religiosidad. En este primer bloque o capítulo (pp. 9-106), Carlos 
Conde describe una serie de corrientes místicas del siglo XV y sus influencias 
mutuas. No entramos en más detalles, pero sí señalar que una un conjunto 
de poetas y religiosos de ese siglo contribuyeron al desarrollo y elevación de 
la mística: Santillana, Mena, los franciscanos andaluces y el Cancionero de 
Baena, o el de Egerton y, resaltando a Pedro Guillén de Sevilla (1413-1474) y 
su influencia en los cancioneros religiosos. Tenemos aquí un conjunto de apar-
tados bien documentados, desarrollados y llenos de datos, que como dirá un 
destacado estudioso de la mística del Carmelo, E. Allison Peers, “la esencia de 
estas obras emanaba primordialmente de la Biblia, de la exégesis medieval y 
de la experiencia personal de los místicos” (p. 9). 

El segundo bloque o capítulo: la espiritualidad institucionalizada del siglo 
XV (pp. 107-169), con cuatro apartados y el autor analiza la aportación de 
cuatro autores- corrientes religiosas de aquel siglo, con sus obras y aportacio-
nes significativas, que institucionalizaron la espiritualidad española del siglo 
XV. Así, al racionalismo del Tostado siguió la emotividad, lo afectivo, pseu-
do-dionisiaca; así, la aportación del Tostado fue determinante para el poste-
rior desarrollo de la mística, espiritualidad, española, en sus diversos estratos 
sociales o grupos, según reconoce nuestro autor. Algo parecido sucedió con 
la aportación de los Franciscanos, el lulismo y la espiritualidad mudéjar, que 
plasmaron en sólidas vivencias místicas los principios teóricos o intelectuales 
del Tostado. La Reconquista política llevó al pueblo español a una Reconquis-
ta espiritual del siglo XV, visualizado en las Órdenes religiosas del Císter y de 
Calatrava, que contribuyeron a impulsar la espiritualidad y mística en las mis-
mas órdenes religiosas y en la religiosidad popular, de una manera especial. 
Por último, a lo anterior, nuestro autor añade y analiza sumariamente cómo la 
mística jeronimita y la cristianización de lo clásico llevaron a alturas máximas 
la espiritualidad cristiana española del siglo XV, que siguió desarrollándose 
en siglos posteriores, particularmente en el siglo XVI. Y otra particularidad 
de estas corrientes místicas, o autores, y que recalca el autor del estudio, es 
que la espiritualidad individual trasciende al colectivo, se expande desde los 
muros y la soledad de los Monasterios hasta la Corte, con otras palabras y 
más llamativo aún, desde la doctrina hasta la misma política. Otros diversos 
elementos podríamos destacar del capítulo segundo, apartado 4, que trata de 
cómo Sigüenza supo cristianizar la cultura clásica, la Metafísica de Aristóteles, 
desde una interpretación parcial de La Ciudad de San Agustín. Y ambos auto-
res “formarán parte del acervo teosófico de la gran mística carmelita” (p. 169). 

El estudio termina con apartado “a modo de conclusión” (pp. 171-178), 
en donde el alma de la mística española se nutrió de una amplia corriente de 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-2 (2021)730

fuentes diversas, dentro de las corrientes religiosas y monásticas, que fueron 
reelaboradas, reinterpretadas en el trascurso del mismo siglo XV. El estudio 
de C. Conde ofrece al estudioso de la mística española, o al simple lector, 
una reflexión luminosa y fundamentada del canon de la espiritualidad his-
pánica del siglo XV, y “que se mueve al compás de unos vectores teosóficos 
y antropológicos comunes: bíblicos, provenzales, franciscanos, cistercienses, 
jeronimitas experienciales. Y donde Corte y Monasterio, con otros fenómenos, 
contribuyeron, a desarrollar una idea que iba más allá del individuo”. Y todo 
ello, añadimos, expuesto con amplia documentación, literatura, y un estilo 
fluido, claro y ordenado. La monografía cierra con una extensa bibliografía, en 
diversos apartados. La publicación física es perfecta y sólo queda agradecer a 
la editorial de la Universidad Pontifica de Salamanca, por la idea tan acertado 
que encuentro el publicar este estudio tan necesario para entender un capítulo 
importantísimo de la historia de España, como es su espiritualidad e influencia 
en su idiosincrasia. 

J. Gutiérrez 

Delgado, M., El siglo español (1492-1659). Un ensayo de historia espiritual, Edi-
ciones Encuentro, Madrid 2021, 405 pp.

El autor, erudito conocedor de la Edad Moderna española y europea, se 
sitúa en una equilibrada posición para ofrecer una matizada mirada al comple-
jo y rico periodo que denomina Siglo Español. Parte de la constatación que los 
españoles “no hemos sabido construir un relato nacional propio, una memoria 
colectiva sin nacionalismos hispanistas o regionalistas que ofrezca una visión 
serena de nuestro pasado común en la piel de toro y alimente nuestra compren-
sión en la familia de las naciones, sin complejos de superioridad ni de inferio-
ridad, conscientes de algunos fallos y orgullosos de las grandes aportaciones a 
un mundo que no sería imaginable sin nuestra impronta” (12). Por el contrario, 
dice, que con frecuencia nos hemos convertido en los mayores propagandistas 
de la Leyenda Negra. Su respuesta con este ensayo es aproximarse a aquella 
época desde la mayor objetividad posible, que siempre será incompleta, y ar-
mado de esta sana intención afirma que «no pretende cambiar el pasado, sino 
intentar comprenderlo según el antiguo adagio de que la Historia es maestra 
de la vida” (13). Y lo hace desde la perspectiva que denomina espiritual, es 
decir, desde el análisis de la historia de las ideas, miradas en conjunto, pero 
analizando las diferentes posiciones intelectuales. “El Siglo Español, dice, es 
tan sugerente y complejo que diferentes apreciaciones y puntos de vista son 
no solo convenientes, sino absolutamente necesarios, si queremos avanzar en 
la comprensión del mismo sine ira et studio. Este ensayo es, por tanto, uno más 
en el caleidoscopio de la investigación histórica” (15). Tras la lectura del li-



RECENSIONES 731

bro creemos que estas nobles aspiraciones, manifestadas en el prólogo, que-
dan cumplidamente conseguidas y sin duda alguna sus páginas, densamente 
acompañadas de una gran cantidad de citas que justifican la argumentación, 
enriquecen la visión de este decisivo momento histórico hispano.

No es fácil resumir el contenido de los diferentes capítulos que forman el 
libro. Pero el simple enunciado de algunos de ellos indica con claridad los mu-
chos y ricos aspectos analizados. Comienza explicando el Concepto de la Misión 
Histórica, que utilizan muchos autores de la época, tanto españoles como ex-
tranjeros, y que a final de la Edad Media ven cómo se ha trasladado a España 
para que esta nación sea ahora “guía de la cristiandad” (Translatio Imperii). “El 
providencial descubrimiento del Nuevo Mundo en 1492, el mismo año que ha-
bía comenzado con la toma de Granda, refuerza el sentimiento español de ser 
el pueblo elegido de la cristiandad del Renacimiento” (22). El segundo capítu-
lo trata de aclarar las complicadas relaciones de Estado e Iglesia, señalando que 
ya “los Reyes Católicos fueron desde un principio muy celosos en apuntalar 
su autoridad también en asuntos eclesiales, aunque siempre respetando las for-
mas con Roma, y de establecer una administración eficiente bajo su control” 
(39). Felipe II y sus sucesores evitarán toda intromisión papal en las cosas de 
la Indias, velando por mantener sus derechos de Patronato Regio, de manera 
que el rey parece no solo el patrono de la Iglesia en las Indias, sino también 
el vicario general del papa. Los dos capítulos siguientes estudian el final de la 
convivencia entre cristianos moros y judíos, centrándose en la expulsión de judíos 
y moriscos, y la Inquisición y censura del libro, en el que se matiza comparati-
vamente el fenómeno inquisitorial con el de otros lugares y se puntualiza la 
famosa censura de libros, dejando patente cómo “la Inquisición no vale como 
explicación monocausal de la decadencia española desde finales del Siglo Es-
pañol, pues hasta entonces, y bajo su atenta mirada, España fue el centro espi-
ritual y en muchos aspectos también intelectual de Europa, como muestra la 
«Escuela de Salamanca»” (93). El capítulo V se titula El giro espiritual en «tiem-
pos recios», y en él se rastrea la búsqueda de criptoprotestantes, pero de nuevo 
queda claro que no fue España la única nación en dar este giro y analizando 
el caso Miguel Servet concluye nuestro autor: “Sería un error de apreciación 
pensar que los años cincuenta solo fueron “tiempos recios” en España. Tuvie-
ron en el centro de la Monarquía Hispánica una gravedad especial, pero en 
otras partes de Europa tampoco eran tiempos para componendas” (116-117). 
El mismo juicio equilibrador hace el capítulo siguiente titulado Cuando traducir 
la Biblia era subversivo, con esta precisa anotación: “España tiene fama de haber 
prohibido la traducción de la Biblia a las lenguas vernáculas. Lo hizo realmen-
te con los índices de 1550 y 1559 porque se veía en ellos –por razones políticas 
y culturales más que religiosas– la puerta de entrada de la “herejía alemana”. 
Pero España “antes” de las tesis de Martín Lutero (1517) era el país mejor po-
sicionado para los estudios bíblicos, precisamente por los muchos conversos 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-2 (2021)732

del judaísmo y del islam que dominaban las lenguas orientales” (123). Baste 
recordar la Polìglota Cumplutense. Los tres epígrafes siguientes analizan temas 
teóricos muy polémicos: La seducción de la oración mental, con el estudio de 
las diversas corrientes espirituales, La controversia sobre la «limpieza de sangre» 
y La controversia de Indis. Sobre lo que supuso esta última discusión, comenta 
atinadamente el autor: “El imperio español no se diferencia de los otros por los 
desmanes cometidos, sino por la reflexión ética sobre los mismos gracias a la 
denuncia profética de Montesino, continuada por las Casas y otros misioneros 
indiófilos” (213). Otros dos apartados estudian El bien común en la tradición de 
la «Escuela de Salamanca» y La reflexión sobre el buen gobierno en los «Espejos de 
Príncipes», destacando la genial aportación de la primera, de la que afirma: “El 
universalismo de los salmantinos implica el postulado de la igualdad jurídica, 
biológica y moral de la humanidad, lo que hoy es consenso general y base de 
los Derechos Humanos” (217). Para finalizar nos muestra la innegable riqueza 
de la evangelización y la utopía misionera bajo el título de Un imperio evangeli-
zador, y echa una ojeada global a la cultura bajo el epígrafe Un siglo de oro en el 
Siglo Español. Cierra la obra con una mirada al declive, De la excelencia a la me-
diocridad, y añade una curiosa interpretación personal sobre las diferentes uto-
pías que han sobrevolado las diferentes etapas de la historia Iberoamericana.

La Editorial Encuentro vuelve a ofrecer con esta obra un excelente trabajo 
histórico, impecablemente editado, de los que nos permiten avanzar hacia una 
idea más equilibrada y global de aquel momento histórico. La visión ofrecida 
desde diferentes ángulos amplía el panorama y nos deja contemplar las fuertes 
raíces humanistas y cristianas que afloraron en aquellos tiempos decisivos y 
que, de alguna manera, han seguido iluminando los siglos posteriores. 

Mariano Boyano Revilla

Jiménez Lozano, J., Meditación española sobre la libertad religiosa, Ediciones En-
cuentro, Madrid 2020, 193 pp.

Presentamos con especial satisfacción la reedición de la primera obra del 
gran humanista cristiano que fue nuestro autor. Este librito deja constancia de 
la honrada y serena reflexión de un liberal preocupado por la modernización 
del cristianismo en España, desde una atenta mirada a sus raíces históricas. 
Se escribió en 1966, cuando el concilio Vaticano II promulgaba el decreto 
sobre la Libertad Religiosa, con notable incomprensión de parte del catolicis-
mo hispano. Así lo prologaba el propio Jiménez Lozano: “Las páginas que 
siguen han tenido su origen en un hecho muy concreto: el de preguntarse por 
qué en nuestra cristiandad española se han dado ciertas reticencias, un cierto 
escándalo y hasta una cierta oposición al espíritu conciliar del Vaticano II y, 



RECENSIONES 733

particularmente un cierto horror, como ante una herejía, ante ciertas interven-
ciones de algunos padres. Intervenciones estas que, sin embargo, han sido las 
más significativas del espíritu que hoy anima a la Iglesia…” (19) Reflejo de su 
equilibrada personalidad es el modo de escribirlo, sin buscar polémica alguna, 
como una documentada meditación que deviene en testimonio personal. No 
tiene ningún afán polémico, sino que es una honrada invitación a la reflexión 
“y a una comprensión y aceptación alegres de la Iglesia del Vaticano II, y de 
la excepcional hora histórica que la humanidad está viviendo” (21). Eso decía 
entonces y esa sensación nos queda al leerlo en este siglo XXI, rememorando 
la dedicatoria que hace a Juan XXIII, “un alto símbolo de la libertad y de la fra-
ternidad humana. Y una «ventana abierta» en la Iglesia de Dios tras seculares miedos 
e inmovilismos cristianos”.

El primer capítulo, Una visita al castillo de Sant’Angelo, sitúa la meditación 
de alguien que desde la Roma, capital de la vieja cristiandad, observa el increí-
ble movimiento de quienes desarrollan el concilio Vaticano II. “Mis antepasa-
dos, «cristianos viejos», labriegos de Castilla, no comprenderían esta nuestra 
gozosa presencia católica entre protestantes, judíos, musulmanes o simples 
ateos que ellos mismos miran con esperanza a esta Iglesia de la libertad, con-
denadora de las castas, humilde para confesar sus propios yerros históricos, 
preocupada por el mundo y ansiosa de derribar todos los muros que le sepa-
ran de él. La Roma de nuestros días tiene, en efecto, como una niñez nueva y 
todos los recuerdos trágicos quedan en el sobrado de la historia como trastos 
inútiles” (25). Los dos capítulos siguientes sitúan la discusión conciliar entre 
quienes hablan simplemente de «tolerancia» o, por el contrario, de «libertad». 
Los padres conciliares españoles están en el lado de la simple tolerancia, con 
una especie de miedo a la libertad por la vieja mentalidad contrarreformista 
asentada a lo largo de nuestra historia. Postura totalmente explicable desde 
nuestra historia: “El cristiano español se vio precisado a defender su credo 
y el suelo de su patria frente a los moros y los judíos y luego, al convivir en 
paz con ellos, no pudo evitar que ese mismo credo y las actitudes espirituales 
en que se expresaba quedasen contagiadas del judaísmo e islamismo, entra-
ñables enemigos fraternales del catolicismo español” (38). Es verdad que no 
todo ha sido un catolicismo belicoso e intolerante, y como muestra cita unas cuantas 
voces evangélicas, que proféticamente abrieron caminos de diálogo y libertad 
(Erasmistas, Fr Luis de León, Las Casas, Vitoria, Hernando de Talavera… y 
“otros mil”). Pero, sirviéndose del caso de Cisneros frente a Fr. Hernando de 
Talavera constata: “Una vez más, triunfarían los partidarios del catolicismo 
político contra los partidarios del catolicismo evangélico: los Cisneros contra 
los Hernando. Esta iba a ser la tragedia del catolicismo español, no la ausencia 
de un ala evangélica, reformadora y abierta, que hubiera podido dar lugar, 
como en otros países, a un catolicismo esclarecido y tolerante. Pero no pudo. Y 
la tragedia se volvería a repetir contra los «ilustrados» del siglo XVIII…” (57-



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-2 (2021)734

58). Analiza con cierto detalle esta radicalización en el terrible siglo XIX, en el 
que los gobiernos solo pueden ser absolutistas y, con ello, clericales; o liberales 
y, por tanto, anticlericales e irreligiosos. Esta mentalidad intolerante queda 
bien reflejada en un gran intelectual como fue Menéndez Pelayo, del que afir-
ma: “La mentalidad del Menéndez Pelayo que escribió los Heterodoxos, era una 
mentalidad católica de carácter jurídico-político, una mentalidad patriótica 
más que religiosa. Solo que es también la mentalidad de la gran mayoría de 
los españoles que siguieron sintiendo el orgullo del hidalgo y del cristiano 
viejo, de casta limpia, xenófobo, misoneísta, anti-intelectual, anti-inquieto, or-
gulloso y seguro de su creencia, que no se molesta en estudiar ni contrastar, 
desde el siglo XVI hasta nuestros días” (75). El último capítulo, titulado Un 
catolicismo conciliar, responde a lo que él piensa que va a significar el concilio 
para España. Cree que, por un lado, va a suponer un espaldarazo para la mi-
noría de cristianos liberales que ya no serán vistos como las ovejas negras de 
la familia católica. Por otro lado, pide paciencia para los tradicionalistas con 
esta hermosa reflexión histórica, de perdurable validez: “Tengamos, entonces, 
una inacabable paciencia con la lenta evolución de los espíritus, a la vez que 
una decidida confianza en la Gracia, pidiendo al Cielo que los extremismos de 
algunos reformistas desatados e inconscientes no den al traste con el espíritu 
de reforma mismo, como la herejía protestante hizo imposible la mesurada 
reforma erasmista o la sangrienta Revolución francesa la pacífica revolución 
de los Jovellanos y los Tavira” (110).

Cierra el ensayo con un extenso apéndice de diversos textos, como mues-
tra y acicate para que el propio lector pueda hacer su particular meditación, 
como indica el título del libro. Con esta impecable publicación la Editorial 
Encuentro nos ofrece una deliciosa muestra de la rica herencia que nos deja el 
literato y pensador recientemente fallecido. Un digno homenaje a su memoria.

Mariano Boyano Revilla 

Langella, S. - Ramis Barceló, R. (eds.), ¿Qué es la Escuela de Salamanca? 
(Col. Instituto de Estudios Hispánicos en la Modernidad (Iehm). Editorial Sin-
déresis. [Madrid - Porto] 2021, 400 pp.

Esta obra ofrece las actas del Expert Seminar ‘¿Qué es la Escuela de Sala-
manca?’, promovido por la Università Pontificia Salesiana de Roma los días 17-
19 de septiembre de 2020, con el patrocinio de las facultades de Filosofía y de 
Teología, y coordinación del Dipartimento di Antichità, Filosofia, Storia (Dafist) 
de la Università degli Studi di Genova, el Corso di Laurea di Filosofia dell’Università 
de Salento, y el Instituto de Estudios Hispánicos e la Modernidad (Iehm). Quince 
autores (Mauro Mantovani, Juan Belda Plans, Simona Langella, José Barrien-



RECENSIONES 735

tos, Rafael Ramis Barceló, Juan Cruz Cruz, María Idoya Zorroza, Saverio di 
Liso, Igor Agostini, José Luis Fuertes Herreros, María Martín Gómez, José 
Luis Egío, Manuel Lázaro Pulido, José Ángel García Cuadrado y David To-
rrijos Castillejo) abordan desde perspectivas diferentes (filosofía, teología, 
derecho, moral, escuelas de pensamiento, metodología teológica, humanismo 
castellano, etc.) el tema “¿Qué es la Escuela de Salamanca?” A primera vista 
la locución “Escuela de Salamanca”, que comienza a utilizarse en la década 
de 1930 (pp. 60-63) y como categoría historiográfica en 1943 (p. 64), no pa-
rece que sea una cuestión difícil y, sin embargo, el concepto en sí requiere 
una revisión crítica y un elevado esfuerzo intelectual. Por ejemplo, es preciso 
acotar el concepto de “escuela”, señalar su relación entre filosofía y teología, 
el tipo de “tomismo” adoptado y su relación con el nominalismo y escotismo 
en sus diferentes tradiciones, influencias y líneas de interpretación amplias 
que pasan de un autor a otro desde la diversidad cultural, eclesial y social, lo 
que dará lugar a la consideración de una escuela económica y jurídica, además 
de la teológica. Esto significa que la “Escuela de Salamanca”, claramente, es 
un término polisémico de complejidad oculta. Otra cuestión importante que 
incumbe a la “Escuela de Salamanca” se refiere a la relación que va forjándose 
entre la teología bíblica y patrística con el humanismo, sobre todo a partir de 
la “segunda” y “tercera” generación de la Escuela de Salamanca, donde los 
autores teológicos asumen los procesos históricos, políticos y religiosos de la 
Reforma luterana y la Contrarreforma católica, el descubrimiento del Nuevo 
Mundo, la experiencia del concilio de Trento con abultada participación de 
teólogos de la Escuela salmantina, y la presencia vigilante de la Inquisición, 
siempre al acecho del luteranismo y judaísmo. 

Sobre las personas que conforman la “Escuela de Salamanca”, una posi-
ción mayoritaria de especialistas, incluye a los más destacados maestros, en 
su mayoría de las órdenes religiosas de aquel entonces, dominicos (Diego de 
Deza, Antonio de Montesino, Alonso Fernández de Madrigal, Francisco de 
Vitoria, Domingo Soto, Melchor Cano, Bartolomé de Medina, Domingo Bá-
ñez, y, finalmente, Pedro de Godoy), agustinos ( Juan de Guevara, Fray Luis 
de León, catedrático de Santo Tomás entre 1561 y 1565-, etc.), mercedarios, 
cistercienses, benedictinos, carmelitas, franciscanos, y jesuitas (Francisco de 
Toledo, Luis de Molina, Gregorio de Valencia, Juan de Azor, Gabriel Vázquez, 
Tomás Sánchez, Juan de Mariana, Juan de Lugo, y el más brillante de todos, 
Fancisco Suárez). Algunos de los planteamientos de la “Escuela de Salaman-
ca”, tras el descubrimiento del Nuevo Mundo, dieron origen a la transforma-
ción de la conciencia política de Europa, superando la mentalidad medieval y 
proponiendo un elenco de derechos y deberes del hombre en una comunidad 
universal. Desde primeras horas reivindica el derecho a la vida, la propiedad, 
la libertad de pensamiento y la dignidad del hombre. En este sentido, dado el 
impacto global de las tendencias renovadoras de los maestros de la Escuela de 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-2 (2021)736

Salamanca, las fronteras de ese pensamiento no estarían determinadas por 
Salamanca exclusivamente, sino por el Orbe católico de los siglos venideros. 
De este modo, otras figuras y autores esenciales deberían considerarse miem-
bros de la “Escuela de Salamanca”, como fray Alonso de Veracruz, Tomás de 
Mercado, Bartolomé de Ledesma, Bartolomé Frías de Albornoz, entre otros.

Aunque varios trabajos de esta obra resaltan esa atmósfera que llegó a 
formarse entorno a una corriente de pensamiento, siendo sus protagonistas 
los grandes maestros e intelectuales de los siglos XVI y XVII vinculados a la 
lectura, estudio y exposición de Santo Tomás de Aquino en la Universidad de 
Salamanca, conviene recordar que la susodicha “Escuela de Salamanca” no 
fue uniforme ni tampoco homogénea. En la Ciudad del Tormes, como ocu-
rría en otros ambientes académicos, se dieron continuas disputas teológicas 
y de cargos, luchas personales y de órdenes religiosas, desprestigio y enfren-
tamiento personal, el “odium teologicum” e incluso la persecución judicial y 
el encarcelamiento de catedráticos en prisiones inquisitoriales. Esta realidad 
contrapuesta existió en el ámbito universitario de Salamanca. Con ello intento 
apuntar que no puede sostenerse la existencia de una única “escuela”, como 
tampoco que todos los catedráticos de Salamanca, incluidos aquellos que lle-
garon a regentar la cátedra de Santo Tomás, formaron parte del círculo de la 
“Escuela de Salamanca”. El acceso a las cátedras corría diversa suerte a tenor 
de la personalidad, preparación y reconocimiento intelectuales de los candida-
tos, pero también a tenor del grupo de electores, que ofrecían sus votos según 
los propios intereses, acomodaticio a las fobias y filias propias y de las órdenes 
religiosas. 

Tras la lectura de esta obra, amena y enriquecedora, se desprende, a modo 
de conclusión, que el concepto “Escuela de Salamanca” tradicional o clásica 
ha ido desarrollándose hacia una nueva comprensión e interpretación, y lo ha 
hecho de modo sustancial a raíz de la celebración del VIII Centenario de la 
fundación de la Universidad de Salamanca (1218-2018). Las investigaciones 
surgidas desde entonces se ofrecen en el libro que presentamos, a modo de 
síntesis integradora, mediante breves y enjundiosos trabajos escritos por los 
más prestigiosos especialistas en la materia. Los límites, tanto espaciales y 
temporales como semánticos y hermenéuticos, de la “Escuela de Salamanca”, 
han cambiado por otros más amplios y profundos según se desprende de la 
reciente historiografía en aplicación de una nueva y serena metodología. La 
expresión “Escuela de Salamanca” aparece presentada como un movimiento 
intelectual académico universal, vital y flexible, vinculado a una cronología 
concreta, desde el fin de la Edad Media al comienzo de la Edad Moderna, 
marcado por la revitalización de la escolástica y asociado no exclusivamente 
al ámbito geográfico de Salamanca e inherente a la actividad docente reali-
zada en las principales cátedras de la facultad de Teología de la Universidad 



RECENSIONES 737

de Salamanca, sino a una proyección global integradora (Europa, América 
española y Filipinas) e interdisciplinar (Artes, Teología y Derecho) para crear 
de modo gradual una interrelación entre centros académicos y entre pensado-
res-autores de diferentes países, a través de nuevos métodos científicos y mo-
delos de producir, difundir y recepcionar conocimientos relevantes, renovados 
y originales, de vastos horizontes sobre cuestiones antropológicas, teológicas, 
jurídicas, socio-económicas, e incluso, añado por mi parte, de física, astro-
nomía y medicina, no exentos de encendidas disputas y épocas de esplendor 
y fecundidad, en el ámbito de una sociedad civil profundamente creyente y 
cristiana. Como movimiento intelectual, la “Escuela de Salamanca” supuso un 
gran estímulo creador en su época, y su actividad llevó al desarrollo del huma-
nismo y de la mística teológica del Siglo de Oro; la teología se acercó a la pro-
blemática de entonces a través de las cuestiones morales, económicas, jurídicas 
y espirituales (la devotio moderna); y también se implicó en el descubrimiento 
de los padres de la Iglesia y el examen de las fuentes escrituristicas a la luz de 
las aportaciones filológicas del humanismo renacentista. Enhorabuena a los 
editores, Simona Langella y Rafael Ramis Barcelón, por la esmerada presen-
tación de los textos, cuya lectura recomiendo dada su original, profundidad y 
actualidad.

Rafael Lazcano 

López Quintás, A., El espíritu de Europa. Su sorprendente riqueza y su eficacia. 
Fundación López Quintás, Madrid 2021,186 págs. 

Esta obra de A. López Quintás desea ofrecer una respuesta positiva a la 
invitación de Guy Sorman : “Europa carece más de narradores que estén a su 
nivel que de economistas y diplomáticos”. Para que estos narradores existan y 
actúen en Europa es preciso formarlos. Y a ello desea contribuir López Quin-
tás con esta obra. Es cierto que de una forma más o menos solapada se intenta 
hoy minar las bases de una auténtica vida en el espíritu. Como antídoto frente 
a estas prácticas manipuladores López Quintás había propuesto en sus obras 
anteriores tres medidas: Estar alerta, pensar con rigor, vivir creativamente. En 
esta obra aplica estas tres medidas a un tema de gran actualidad, a la unidad 
europea. En Europa existe ciertamente una comunidad de espíritu que se ma-
nifiesta en el urbanismo de sus ciudades, en la arquitectura de sus catedrales, 
en la música y literatura, en el espíritu científico y filosófico. Sin embargo, un 
derrotismo intelectual y espiritual que se expresa a través del nihilismo, del 
indiferentismo invade los foros intelectuales e incluso la misma vida ordinaria. 
Sufrimos una especie de alzheimer intelectual: hemos perdido los puntos de 
referencia que orientan la vida. El individualismo y con él el subjetivismo inva-
den la vida actual. Sin embargo en medio de estas circunstancias tan adversas 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-2 (2021)738

aún es posible llenar de nuevo la vida de sentido. A. López Quintás juzga que 
el medio más eficaz y a la altura de todos para superar esta situación es el “en-
cuentro”. Toda la obra desarrolla este tema.

La obra está estructurada en seis capítulos. El primero: “Hacia la Euro-
pa del corazón”(págs. 1-43) lleva como lema : “Donde no hay participación 
no hay realidad” (M. Buber). En este capítulo el Autor realiza un análisis del 
espíritu europeo a la luz del “encuentro” y de la “participación”. Es un capítu-
lo sumamente sugerente y que se lee con gran agrado. Muestra con claridad 
cómo a lo largo de la historia Europa ha avanzado en la misma media en 
que han predominado en ella los “encuentros” y en la misma medida en que 
la participación se ha hecho presente. Por el contrario, Europa ha decaído 
y empobrecido cuando el “encuentro” ha desparecido. Los pensadores más 
lúcidos han recomendado siempre cambiar el ideal de dominio por el ideal 
de la solidaridad. Es preciso, por lo mismo, hacer todo lo posible por recupe-
rar este espíritu de “encuentro”. Y paras conseguirlo se necesitan verdaderos 
educadores, personas que superen toda rutina y se esfuercen en ofrecer claves 
certeras de orientación de la vida. El capítulo segundo: “Qué es la vida hu-
mana y cómo se desarrolla”(45-73) lleva como lema esta frase de R. Guardini 
: “Con demasiada frecuencia se ve la norma ética como algo que se impone 
desde fuera a un hombre en rebelión; aquí el bien ha de entenderse como 
aquello cuya realización es lo que de veras hace al hombre ser hombre”. Se 
analizan en este capítulo las leyes del desarrollo humano mostrando siempre 
la importancia del respeto y de la solidaridad hacia el otro o los otros. Se de-
dica una gran parte del capítulo a exponer lo que es e implica el “encuentro”. 
Un análisis ciertamente de gran interés. El capítulo tercero: “Todo en la vida 
pende del ideal” (75-86), lleva como lema : “El secreto de la maduración de 
los jóvenes radica en el desarrollo del ideal personal( J. Kentenich) El ideal de 
posesión, de dominio y del disfrute egoísta ha provocado la decadencia y el 
empobrecimiento espiritual. De aquí que sea necesario sustituir estos ideales 
por los de la generosidad, de la colaboración y del servicio desinteresado. El 
ideal del “encuentro” revaloriza la vida, le da peso y calidad. El capítulo cuar-
to: “Libertad humana y su vinculación a lo valioso”(85-131) lleva como lema 
una frase de San Agustín: “No busques una liberación que te lleve lejos de la 
casa del libertador” (En. Ps. 99, 7). El tema que se desarrolla es la relación su-
mamente estrecha e íntima entre verdad y libertad. Tema decisivo para la for-
mación de la persona. Expone con amplitud las diferentes formas de libertad 
mostrando cuál de ellas es una auténtica libertad. Se detiene igualmente y con 
amplitud en la verdad del hombre y en el acceso a la verdad, finalizando con 
el tema qué significa vivir en la verdad y de la verdad. Es un capítulo de gran 
interés e importancia para la vida y todo él expuesto en un lenguaje sencillo y 
sumamente claro. El capítulo quinto: “Necesidad de otorgar a la inteligencia 
todo su poder cognoscitivo” lleva como lema : “Cuando el hombre rechaza la 



RECENSIONES 739

verdad (. . ) enferma espiritualmente” (R. Guardini). Ciertamente la enferme-
dad más grave que afecta hoy al hombre europeo es la enfermedad de la razón. 
No se cree en la razón ni en la verdad. El hombre no logra salir de sí mismo, 
no piensa en el otro o en los otros. El subjetivismo y el relativismo destruyen 
toda convivencia, niegan toda posibilidad de encuentro. Urge, por lo mismo, 
curar la inteligencia, curar la razón, redescubrir su capacidad de acceso a la 
verdad. El pensamiento es esencialmente integrador, relacional. Por otra par-
te,la verdad nos atañe vitalmente. No es algo abstracto, general, extraño a la 
vida. La verdad es quien realmente nos hace libres. El capítulo sexto y último 
está dedicado a la educación : “La unidad europea requiere un nuevo sistema 
educativo” (Págs 165-181) y su lema es : “Probablemente de lo que el mundo 
actual tiene más necesidad es de educadores” (G. Marcel). Lo importante no 
es poseer muchos conocimientos sino lograr una idea justa de aquello que debe 
ser y cómo lograrlo. Se necesita configurar un estilo de pensar adecuado o, 
sencillamente, aprender a pensar. Y esta es, ante todo, la tarea de los educado-
res. Ellos han de ser los médicos de la razón. Pero el educador tiene igualmente 
otra tarea de suma importancia : abrir la inteligencia a lo transcendente, a los 
valores religiosos. Ha sido la religión cristiana quien ha marcado la ruta del 
espíritu europeo y ella es la clave para comprender el dinamismo de la cultura 
europea. 

Esta obra, escrita con suma claridad y un estilo agradable expone, en 
cierto modo, las ideas claves que A. López Quintás ha ido exponiendo a lo 
largo de los años en sus múltiples obras y que aplica ahora a un tema de gran 
actualidad como es la unidad europea. Es una obra sumamente sugerente y 
que incita al espíritu a pensar y sobre todo a actuar

Jaime García Álvarez, osa 

Schaller, Ch. (Hrsg.), Brich mir das Brot des Wortes. Festgabe für Papst em. 
Benedikt XVI zum 90. Geburtastag. Schnell+Steiner Verlag, Ratisbona 2017, 
260 pp.

No han cesado los homenajes al querido Papa Emérito Benedicto XVI, 
desde que el año 2013 renunció al papado, la máxima responsabilidad de una 
persona en la Iglesia católica. Hoy vive recluido en el Monasterio de San-
ta Marta, situado en los jardines vaticanos. Apenas ha salido de los muros 
del Monasterio, desde su renuncia al papado, y solamente asiste a destacados 
eventos especiales en la Basílica de San Pedro, siempre bajo la cálida y pedida 
invitación del actual Papa, Francisco. Benedicto XVI recibirá visitas, a viejos 
amigos e ilustres personajes de sus años de trabajo, en sus diversas activida-



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-2 (2021)740

des, y a su grupo de alumnos que prepararon sus tesis doctorales, en su vida 
universitaria y académica. 

El Institut Papst Benedikt XVI, con sede en Ratisbona, acordó hace unos 
años dedicar una obra–homenaje al Papa em. Benedicto XVI, con motivo de 
sus 90 años de vida. El director de la obra es Ch. Schaller y el título dado a la 
misma está en línea con la actividad intelectual y pastoral del Papa emérito: 
su actividad investigadora en el campo teológico y su práctica pastoral: confe-
rencias y discursos ante un público peculiar y circunstancias especiales, y sus 
prédicas dominicales, o en sus viajes a lo ancho del orbe, ante grandes audien-
cias y peregrinos o en sus apariciones semanales o dominicales en Roma. La 
dedicatoria dice así: “Para el Papa em. Benedicto XVI en sus 90 cumpleaños, 
con reverencia y agradecimiento. Los socios del Patronato y los empleados 
del Instituto Papa Benedicto XVI”. Este libro, por tanto, es un merecido ho-
menaje al hombre, Benedicto XVI, que tanto ha hecho por este Instituto, que 
lleva su nombre, y colaborado con su presencia, aliento y conferencias, y que 
fue fundado en Ratisbona, donde tantos años pasó, enseñó teología y fue su 
Obispo. Tanto el Director del homenaje como los colaboradores del Instituto, 
como leemos en el prólogo, se plantearon qué tipo de libro-homenaje dedicar-
le, puesto que lo normal hubiera sido una Miscelánea, usual en estos casos, con 
múltiples apartados y colaboradores. Idea que descartaron por ser demasiado 
fría y los colaboradores apenas tocarían, analizarían, la calidad humana y 
sabia del homenajeado, en donde se juntan tantos aspectos religiosos, teológi-
cos y humanistas, que tanto le han preocupado a lo largo de su vida y en sus 
actividades y responsabilidades: como hombre, sacerdote, Profesor, Obispo y 
Papa. El Papa Benedicto XVI manifestó siempre una gran estima por el ser 
humano, como ser creado por Dios, lo llevaba en su corazón y estaba abierto 
para estudiar, comprender y ayudarle en sus necesidades y angustias, alegrías 
e inquietudes, para acercarla a Dios, como Creador revelado y pacificador del 
mundo. El amor y estudio de la Palabra de Dios, por parte de J. Ratzinger, fue 
una constante pasión en su vida, y ella le inspiró miles de sermones, discursos, 
comentarios y conferencias, y que comunicó a tantas audiencias y públicos, 
para estar más unido al Creador y al ser humano. 

Y, los organizadores del homenaje creyeron que el mejor homenaje que 
pudieran dedicar a Benedicto XVI, en sus 90 cumpleaños, era hacer una mí-
nima y selecta selección de sus propias prédicas o reflexiones teológicas, o 
conferencias, como el pastor e intelectual de nuestro tiempo, como indica el 
mismo título: “Divídeme (rompe) el pan de la Palabra”, y esto recordaría al 
Papa algunas de sus intervenciones, charlas, prédicas, de hacía muchos años 
y que ahora le sorprenderían, con algunas anécdotas. Para el Papa em., esta 
sencilla obra, pero llena de cariño y agradecimiento, siempre le recordarán su 
confianza y alegría hacia esa Institución académica. 



RECENSIONES 741

El libro contiene 22 apartados, que son sermones, conferencias o reflexio-
nes teológico-pastorales, pronunciados a lo largo de su vida activa y en cir-
cunstancias diversas, y casi siempre comentando un pasaje bíblico. Otra no-
vedad es que a cada prédica o conferencia le precede un breve comentario del 
propio Papa emérito sobre un personaje destacado de la historia de la Iglesia. 
Así, el comentario al pasaje “Cristo murió una sola vez por nosotros” (pp. 28-
31) y cuya fuente de inspiración es el Sermón 220 de San Agustín, lo antecede 
una imagen del santo y unas concisas líneas sobre algún estudio que J. Rat-
zinger realizó de la teología del Hiponense, como fue. “El pueblo y la casa de 
Dios en Agustín, es decir, de la eclesiología eucarística…”, y Benedicto XVI 
manifiesta siempre su fascinación por la teología del Hiponense. Interesantes 
y novedosas, en esta obra, son las intervenciones y reflexiones de J. Ratzinger 
sobre algunos personajes eclesiales del siglo XX o anteriores, con motivo de 
una invitación particular ante diferentes circunstancias, y algunos de ellos son: 
Otto von Freissing (1112-1158), San Buenaventura, una extensa conferencia so-
bre este franciscano, siendo la más extensa (pp. 36-60), Santo Tomás de Aqui-
no, J. H Newman (1801-1890), Romano Guardini (1885-1968), Henri de Lubac 
(1896-1991), Papa Pablo VI, Papa Juan Pablo II y así otros muchos personajes 
del momento o del pasado de la historia de la Iglesia, cuyas conferencias o 
prédicas están bien documentadas y desarrolladas. 

El material aquí reunido del propio homenajeado es una muestra clara de 
la capacidad de trabajo que realizó el Papa emérito en sus diversas actividades 
eclesiales. Y es un acierto la propia elección temática para homenajear a una 
persona que ha hecho tanto por su propio Instituto y que sus actuales respon-
sables han sabido reconocer en esta peculiar Miscelánea, deseando que su en-
señanza siga en el futuro. Agradecemos a todos los colaboradores del libro, sus 
ricas ideas en sus distintas aportaciones técnicas, a su coordinador Ch. Scha-
ller, a la Editorial Schnell-Steiner, como al fiel y viejo amigo, R. Trimpe, que 
me envío este ejemplar para presentarlo en nuestra revista y alegría personal. 

 J. Gutiérrez 

Sebastián Mediavilla, F., Descalzas de Calatayud a Beirut. Fundaciones 
Carmelitas. Ed. Centro de Estudios Bilbilitanos, Calatayud (Zaragoza) 
2020, 126 pp. 

Cada pueblo, ciudad o nación tratan de recordar, reexaminar, su propia 
historia y darla a conocer a sus habitantes, en primer lugar, como a futuros 
historiadores o lectores, en un segundo lugar. Un ejemplo de ello hallamos en 
este magnífico trabajo y edición. Un hijo de Calatayud (la Bilbilis, romana) y 
experto en Filología Romana, en el tema de la puntuación en el siglo de Oro 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-2 (2021)742

español, ha relatado la historia de un convento de Carmelitas Descalzas de 
San Alberto de su pueblo. Y, estas Carmelitas Descalzas, ante la abundancia 
de vocaciones, decidieron “misionar”, es decir, fundar un segundo convento, 
pero en tierras de misión y, después de muchas reuniones y encuentros, dis-
cusiones, optaron por el Líbano, en la orilla oriental del Mediterráneo, que se 
denominó Convento de la Madre de Dios y la Unidad, en Harissa. 

Y nuestro autor describe, en primer lugar, sus primeros ocho capítulos del 
libro, la historia del Convento de las Carmelitas Descalzas de San Alberto de 
Calatayud; con todos aquellos altibajos históricos, propios de la historia hu-
mana. Este Convento de las Carmelitas de Calatayud se fundó al poco tiempo 
de morir Santa Teresa de Ávila (1587), en el año 1603, con cambios de lugar, y 
cerró el año 1999. Los capítulos 9-17 relatan el deseo de fundar, con religiosas 
de Calatayud, otro Convento de Carmelitas, pero en otro país y se decidieron 
por el Líbano y dicho proyecto comenzó a andar el año 1962. En este año, un 
grupo de religiosas de Calatayud se embarcaron hacia las tierras libanesas e 
iniciaron los trámites para encontrar, en primer lugar, una casa de prestada, 
hasta que pudieran adquirir unos terrenos y levantar su propio Monasterio. 
Esto significó para ellas un cambio radical de vida a la que tenían anterior, en 
su villa de Calatayud, comenzando con el aprendizaje de las lenguas árabe, 
griego y francés… y la construcción del nuevo Convento. Se establecieron en 
Harissa, cerca de Beirut, y en donde se concentra un gran número de edificios 
y centros católicos de numerosos grupos y Congregaciones religiosas, que ha-
bitan en sus montañas y laderas, con una vista fascinante del Mare Nostrum. 
Y, todo ello, bajo la atenta mirada de una gigantesca imagen de la Virgen Ma-
ría, Reina del Líbano, en una montaña de esa población. No pasaron dos años, 
y comenzaron a llegar vocaciones nativas, con la correspondiente alegría para 
las religiosas bilbilitanas y así hasta fundar otros dos Conventos de Carmelitas 
Descalzas. 

Varias religiosas fundadoras murieron en Harissa, otras siguen allí, pero 
las nativas son hoy las responsables de la marcha de cada Convento. De las 
fotografías que tiene el libro, numerosas, resaltamos las de algunas Iglesias de 
Harrisa, o la gigantesca imagen de Nuestra Señora del Líbano, como la foto de 
su propio Monasterio e Iglesia hoy. Pero, las tres fotografías más peculiares del 
libro son las visitas que hicieron dos Papas a las Carmelitas Descalzas de Ha-
rissa: una, la de Juan Pablo II, el 11 de mayo de 1997; y, la otra, la de Benedicto 
XVI, el 14 de septiembre de 2012. El Papa Benedicto aparece en dos fotogra-
fías, en una, se le ve sentado y rodeado de un numeroso grupo de Carmelitas 
y, en la otra, acompañado de un grupo de Carmelitas, está el Papa alegre y 
enfrascado, mientras contempla un precioso icono que le regaló la Comunidad 
de Carmelitas, y pintado por una carmelita española, madre Isabel Ortiz de 
Landázuri, que llegó a Harissa el año 1962. La portada y la contraportada del 



RECENSIONES 743

libro, en color, recuerdan al lector un mucho de vida y nostalgia del Convento 
Carmelita de Calatayud. Así, la portada contiene una vista del convento de 
Carmelitas Descalzas de la Calatayud, con unos crecidos y hermosos cedros, 
traídos del Líbano, en los años sesenta del siglo pasado. Y la nostalgia se per-
cibe en la contraportada: trece religiosas, mayores, las últimas del convento de 
Hermanas Carmelitas de Calatayud, en su huerto, junto a la vieja noria, poco 
antes de echar la llave de su larga historia y presencia en la villa de Calatayud. 
Y, como iconos, recuerdos, de la presencia de Carmelitas en dicha villa, conti-
nuarán allí, a la entrada del antiguo Convento, para recordárselo a las futuras 
generaciones bilbilitanas: los eternos cedros libaneses, imperturbables al paso 
del tiempo. 

En definitiva, El Dr. Sebastián ha descrito con verdadera pasión y datos la 
trayectoria de las Carmelitas de Calatayud hasta hacer realidad un sueño: fun-
dar una continuación de su Convento fuera de España, y se hizo realidad en 
la montaña libanesa, en Harissa. El autor, además, ha sabido conectar con la 
religiosidad de las religiosas, las horas felices de su iniciativa misionera en otro 
país, con sus tiempos, horas, oscuros, y llenos de burocracia. Pero todo ello, al 
autor, le ha llevado a apreciar, amar, aquello que narra, más desde su óptica 
creyente. El trabajo está escrito en base a la consulta de muchos documentos, 
inéditos, al cotejo con otros estudios, empleando una amplia literatura, como 
hallamos al final del libro, que cierra con la relación de las Carmelitas Funda-
doras de Harissa, la bibliografía citada y el índice general. Todo, en fin, como 
debe hacerse. Por eso, el libro se lee como una novela real, con multitud de 
notas, datos históricos, el manejo de multitud de documentos y citas que ha 
consultado, y escrito con un estilo elegante, cuidado y claro. A lo anterior, he-
mos de añadir, la magnífica edición del libro y su esmerada realización, todo 
ello obra del Centro de Estudios Bilbilitanos de Calatayud. Ello redundará en 
beneficio del interesado lector o sabio estudioso.

J. Gutiérrez 

Valencia, Pedro de, Obras Completas. VIII. Epistolario. Nieto Ibáñez, J. Mª.–
Delgado Jara, I.– Viforcos Marinas, Mª. I.– (Coordinadores), (“Col. Humanis-
tas Españoles”, 39), Universidad de León. Área de Publicaciones, León 2019, 
633 pp. 

Hemos informado con regularidad de las publicaciones que el Servicio 
de Publicaciones la Universidad de León edita en su egregia “Colección Hu-
manistas Españoles”, en nuestra revista. Los tomos publicados alcanzan ya la 
respetable cifra de 39, como vemos por la obra que ahora recensionamos. Es 
una excelente aportación a la cultura del humanismo español, y deseamos que 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-2 (2021)744

continúen editando nuevos tomos, en el futuro. La “Colección Humanistas Es-
pañoles” fue fundada por el estimado y llorado Dr. D. Gaspar Morocho Gayo. 
Una colección que pretende recuperar el rico y vasto legado español de sus 
humanistas, siendo un trabajo encomiable y digno de aprecio por los interesa-
dos en esta clase de literatura. Las obras latinas de los humanistas españoles 
las vierten al español, y resaltamos también las extensas y cuidadas introduc-
ciones que ofrecen sus tomos, sea la obra latina como la española. Este tomo, 
como los anteriores ya publicados, habla por sí mismo de lo que acabamos de 
decir. Un habitual colaborador de la Colección, y ahora director científico de 
la misma, el Dr. J. Paniagua Pérez, escribe: “con este volumen de la Cartas de 
Pedro de Valencia, finalizamos la edición de las obras completas del autor, ini-
ciadas en vida del siempre recordado Dr. Gaspar Morocho Gayo, que puso un 
especial interés en la edición de la producción escrita de este autor extremeño” 
(p. 11). Y un excelente equipo de investigadores y Profesores de la Universidad 
de León y de otras Universidades españolas, y dirigidos por el Dr. J. Paniagua, 
han llevado a buen puerto la edición completa de la Obra completa del sabio 
segedano, Pedro de Valencia: “que había sido un hito intelectual en la España 
de las últimas décadas del siglo XVI y primeros del XVII (1555-1620), no sólo 
por sus escritos bíblico y filológicos, sino también por su visión de la España 
del momento”. Esta preparación y edición de las Obras Completas del zafreño 
ha necesitado 25 años, afirma también el Director de la Colección, que parale-
lamente se han ido publicando otras obras relacionadas con el autor segedano, 
dentro y fuera de la Colección, como las Obras de su Maestro Benito Arias 
Montano. El resultado final de las Obras del segedano es satisfactorio y hemos 
de estarles sumamente agradecidos a todos los colaboradores del proyecto, 
porque han puesto en manos de los investigadores, nacionales o hispanistas 
lejanos, del Humanismo Español del Renacimiento, unas fuentes dignas de ser 
consultadas o simplemente leídas. Sin olvidar tampoco, el magnífico trabajo 
del Servicio de Publicaciones de la Universidad de León, con unas ediciones 
de excelente calidad.

El volumen, siguiendo el índice que abre el tomo y antes de exponer el 
contenido de las Cartas, damos unas breves informaciones al respecto. Así, las 
Cartas son 44, publicadas ahora y, que el sabio extremeño, escribió a distintos 
personajes de la época. En ellas, leemos las respuestas que este sabio ofrecía 
a aquellas personas que le planteaban cuestiones de la vida real, personal o 
pública, social o económico-política, de la vida española del momento. Por 
otra parte, Pedro de Valencia era un estudioso apasionado de la Biblia, que 
siempre le interesó y cultivó. Por eso, son numerosas las Cartas de Pedro rela-
cionadas con la Biblia. Esta pasión y estudio de la Escritura, en los siglos XVI 
y XVII, le convirtieron en uno de los eruditos y respetados de su tiempo. A 
la ordenada, clara y concisa presentación del Dr. J. Paniagua al tomo, sigue el 
prólogo del Dr. Dávila Pérez, sobre la epistolografía y su experiencia y estudio 



RECENSIONES 745

de este tipo de literatura, ya que publicó algunas Cartas de B. Arias Montano, 
conservadas en el Museo Plantin-Moretus de Amberes, con otras de Pedro de 
Valencia a Juan Moreto, conservadas en la Biblioteca Real de Bélgica. Ahora, 
y es un dato a considerar, es que en este tomo aparecen publicadas, y jun-
tas, todas las Cartas (conocidas hasta el momento) de Pedro de Valencia. “La 
escritura de las Cartas, escribe el Dr. D. Pérez, desde la antigüedad y como 
texto antiguo, ha sido fundamental, en numerosos campos del saber. Y cómo 
las Cartas del Segedano reflejan la consideración y respeto que tenía nuestro 
autor en su época, en tantos saberes del tiempo, no sólo de Biblia, que en este 
campo estaba autorizado por su Maestro B. Arias Montano, sino también en 
asuntos tan delicados y familiares, como las Cartas enviadas por Pedro de Va-
lencia al Prior del Monasterio del Escorial, Fray José de Sigüenza, pidiéndole 
ayuda económica, para mantener a su numerosa familia. La introducción y 
los criterios de edición son los clásicos en esta clase de estudios, y recalcan-
do la importancia que el Dr. Morocho daba a este personaje del Humanismo 
Español, Pedro de Valencia, y la necesidad de disponer de todos sus escritos 
conocidos, con ediciones críticas y seguras, para que no siguiese este autor 
extremeño en el limbo eterno del olvido. De hecho, Pedro de Valencia fue un 
personaje sabio, y ya reconocido como tal en su época y por los intelectuales 
españoles de su tiempo, como “otro” Arias Montano. En la introducción, como 
es habitual, los coordinadores describen otros detalles del origen del tomo, su 
génesis y la búsqueda incansable de manuscritos con posibles Cartas de Pedro 
de Valencia, en aquellas Biblioteca y Archivos que pudieran tener o dar alguna 
otra información. Aunque, sin olvidar, la posibilidad de hallar nuevas Cartas 
del zafreño, en el futuro. Finalmente, a otros elementos del tomo, que me gus-
taría referirme ahora, son las notas a pie de página y su doble numeración: 
hay notas de tipo paleográfico, van numeradas con letras, y otras (por cierto, 
algunas de ellas, muy extensas y bien documentadas) llevan números árabes. 

El tomo consta de dos partes: la primera, es la más extensa, contiene las 
Cartas Castellanas (pp. 27-518) de Pedro de Valencia y, la segunda engloba 
las Cartas Latinas (pp. 519-569). Las últimas sesenta páginas (pp. 570-633) 
incluyen una amplia bibliografía y los índices de nombres propios. Entrando 
ahora más en detalles, diremos que las Cartas Castellanas son 41, lo señalamos 
ya, como a quién iban dirigidas, y están agrupadas en doce subdivisiones y 
para cada Carta tenemos un estudio introductorio, ordenado, amplio y docu-
mentado. Los responsables de la edición crítica de cada Carta son: filólogos, 
historiadores, teólogos y juristas. La subdivisión II: Cartas A Fray José de 
Sigüenza “monje y prior de San Lorenzo el Real, en el Escorial”, es la más 
copiosa, y contiene 18 Cartas (pp. 63-169), aunque algunas de ellas ya fueron 
publicadas en anteriores volúmenes de las Obras Completas de Pedro de Va-
lencia, aunque ahora aparecen en este tomo del Epistolario, juntas. Dimos ya 
algunas informaciones de su contenido, que no repetimos ni ampliamos más. 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-2 (2021)746

Pedro de Valencia, en sus Cartas a Fray José de Sigüenza, Prior del Monasterio 
del Escorial, le señala sus apuros económicos para el sustento de su numerosa 
familia. Pero, todas ellas, en definitiva, muestran la confianza y amistad que 
ambos se profesaban, como así lo señalan los responsables de presente edición 
crítica. Las otras 23 Cartas Castellanas del zafreño están dirigidas a personas 
importantes, influyentes, de la sociedad española de aquel tiempo. Resaltamos 
la subdivisión VI, la peculiaridad y complejidad de estas seis Cartas de Pedro 
de Valencia y sus destinatarios: a los confesores reales: fray Gaspar de Cór-
doba y fray Diego de Mardones, confesores de Felipe III, entran en muchos 
detalles y el segedano aborda cuestiones sociales muy avanzadas para aquel 
tiempo, v. gr., La Carta 30 está dirigida a fray Diego de Mardones, Obispo de 
Córdoba, y aborda “la generalidad e igualdad en el repartimiento de cargas 
públicas, cultivo de las tierras, subida de la plata, tributo en la harina y precio 
del trigo”, ¡casi nada, diríamos hoy!. Todas las Cartas llevan, y conviene resal-
tarlo, un estudio introductorio extenso y documentado, contrastado, con miles 
de notas técnicas, y estimulan sus lecturas. 

Las Carta Latinas son tres y están dirigidas a Ionni Moreto Petrus Valen-
tia, dos Cartas, que investigan y exponen su problemática los especialistas, A. 
Carrera de la Red y R. Manchón Gómez, éste autor analiza también la última 
Carta Latina, la 44, y dirigida al Papa Paulo V. Las tres Cartas Latinas se edi-
tan en latín y la correspondiente traducción española, con abundantes notas. 

Poco más hemos de añadir a lo descrito hasta aquí, porque sería como 
“llevar lechuzas a Atenas”, ante esta magnífica edición del Epistolario de Pe-
dro de Valencia que acaba de publicar el Servicio de Publicaciones de la Uni-
versidad de León. Los coordinadores del Epistolario de Pedro de Valencia: J. 
Mª. Nieto Ibáñez, I. Delgado Jara y Mª. Isabel Viforcos Marinas, juntamente 
con el resto de los colaboradores, 16, han realizado una excelente edición crí-
tica, que hemos de agradecer sinceramente. Son estudios que llevan muchas 
horas de trabajo y de coordinación, que necesitan orden, metodología, mucha 
paciencia y tiempo, pero el fruto conseguido será un utilísimo trabajo para el 
hispanista, el filólogo y paleógrafo, el historiador de esa época y, en definitiva, 
para el investigador del humanismo español y/o interesado por esta clase de 
literatura. Y esto es lo que permanecerá y será considerado siempre. 

J. Gutiérrez 

Ferraroni, T., La brèche intérieure. La vulnérabilité du sujet devant Dieu. Une lecture 
d’Ignace de Loyola, Ed. Facultés Jésuites de Paris, Paris 2020, 358 pp.

En las investigaciones sobre la Teología Espiritual, desde hace algún tiem-
po, se busca retornar a la raíz o al fundamento desde el cual han pensado y 



RECENSIONES 747

actuado los diferentes autores espirituales. Se investiga aquel hecho o aconte-
cimiento que ha marcado sus vidas en relación con Dios y cómo este hecho 
ha determinado, en cierto modo, su forma de pensar y de obrar con respecto 
a Dios. Pensemos, por ejemplo, en San Agustín. Se juzga que su conversión 
determina tanto su actividad pastoral como su obra doctrinal. Se estudia, por 
lo mismo, su obra y su vida a la luz de su experiencia de conversión. 

Tiziano Ferraroni, profesor de la Facultad de Teología de Nápoles, ofrece 
en esta obra, fruto de su tesis de doctorado en el “Centre Sèvres” de Paris, un 
enfoque totalmente nuevo y sumamente sugerente de la espiritualidad igna-
ciana. Estudia la obra de San Ignacio de Loyola a la luz de la vulnerabilidad: 
“¿Qué función desempeña la vulnerabilidad en el nacimiento y crecimiento 
del sujeto ante Dios? Esta es la cuestión central de nuestra investigación.”(pág 
111) Busca el Autor una experiencia que fundamente la vida y el pensamiento 
espiritual de San Ignacio y la encuentra, en primer lugar, en la herida que 
sufrió en Pamplona. Esta herida dejó una huella profunda en el cuerpo de San 
Ignacio, pero sobre todo en su alma. Transformó radicalmente su relación 
para con Dios. Le hizo descubrir un nuevo rostro de Dios. Cómo San Ignacio 
va aceptando esta vulnerabilidad suya y cómo ésta le va abriendo más y más 
hacia Dios es el tema central de este trabajo. La obra está estructurada en cua-
tro amplios capítulos. En el primer (págs. 19-110) estudia la vulnerabilidad a la 
luz del pensamiento filosófico actual, deteniéndose, sobre todo, en la filosofía 
de Paul Ricoeur y de E. Levinas. Este capítulo es de un gran interés. Muestra 
cómo la vulnerabilidad es un tema nuevo dentro del pensamiento filosófico y, 
a la vez, cómo la vulnerabilidad no se reduce única y exclusivamente a algo 
negativo, algo que abaja y, en cierto modo, disminuye o anula a la persona ; la 
vulnerabilidad posee un aspecto marcadamente positivo. Posee dentro sí una 
posibilidad de apertura al “otro” y un gran poder de construcción y de fecundi-
dad espiritual. Hace descubrir al otro, establece nuevas y profundas relaciones 
con el “otro”. Esta parte de la obra ofrece el cuadro referencial desde donde el 
autor va a analizar la obra de San Ignacio. En el segundo capítulo (págs. 111-
169) estudia y analiza a la luz de la vulnerabilidad el “Relato del peregrino”. 
San Ignacio dictó esta obra a un compañero en el año 1555. Es considerada 
como su testamento espiritual. Es ciertamente significativo que San Ignacio 
comience esta obra narrando una herida y con este relato la descripción de su 
experiencia espiritual. Es sumamente detallado y profundo es el análisis que 
hace de esta obra el Autor. Hace resaltar, a partir de su herida, el comienzo de 
la vivencia espiritual de San Ignacio. El tercer capítulo (págs. 169-260) lleva 
por título: “Los Ejercicios Espirituales : una pedagogía de la vulnerabilidad” y 
está todo él consagrado al estudio de los “Ejercicios Espirituales” siempre a la 
luz de la vulnerabilidad. Se detiene en las investigaciones más recientes sobre 
los “Ejercicios”: R. Barthès, M. de Certeau, Von Balthasar, M. Giuliani, X. 
Melloni, etc. , para pasar a continuación a analizar con detalle los “Ejercicios”. 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-2 (2021)748

La vulnerabilidad aparece en ellos no como una debilidad sufrida, soportada, 
sino como una posibilidad de apertura a Dios y, por lo mismo, como una ayu-
da verdaderamente eficaz para el crecimiento espiritual. Los “Ejercicios” nos 
muestran cómo “hacer un lugar al Otro” (Pág. 185). “Permiten al Otro hacerse 
presente en nuestra vida” (Pág. 207). La vulnerabilidad se manifiesta como 
condición de posibilidad para acoger al otro, como una hospitalidad que acoge 
a Dios (Pág 111). Los “Ejercicios” nos hacen tomar conciencia de nuestra po-
breza, de nuestra debilidad, de nuestras heridas y, a la vez, cómo esta debilidad 
abre a Dios. Nos enseñan a ser vulnerables como Cristo que conserva las llagas 
de la cruz en su cuerpo resucitado, en su cuerpo gloriosos y a través de ellas 
cura nuestras heridas. En el capítulo cuarto (Págs 261-336) el Autor estudia, 
siempre a la luz de la vulnerabilidad, otros escritos ignacianos quizás menos 
conocidos del gran público, como el “Diario Espiritual”, las “Constituciones”, 
las “Cartas instrucciones”. En el “Diario Espiritual” muestra cómo, gracias a 
la vulnerabilidad, podemos llegar a sentir la presencia de Dios en nuestra vida. 
La vulnerabilidad asumida nos abre a los otros, más aún, gracias a ella llega-
mos a integrarnos en un cuerpo mayor como es la “Comunidad” o el mismo 
Cuerpo de Cristo que es la Iglesia. El “Diario Espiritual” muestra al hombre de 
pie frente a su vulnerabilidad, la asume y la transforma en fuente de vida y de 
comunicación (Pág 264) Esta obra es un diálogo constante de la espiritualidad 
ignaciana con el pensamiento actual. Es la lectura de unos textos antiguos, 
como son las obras de San Ignacio, a la luz de los planteamientos actuales 
sobre la vulnerabilidad. Una obra de gran interés, profunda, sumamente su-
gestiva y escrita en un leguaje de agradable lectura.

Jaime García Álvarez, OSA 

Derecho

Rodríguez Llamosí, J. R., Casos difíciles de conciencia judicial, Editorial Dykin-
son, Madrid 2020, 293 pp.

Nuevamente, tengo la oportunidad, y la grata satisfacción personal, de 
poder presentar a los lectores de la revista y a los cultivadores del derecho y 
de la justicia, una nueva obra del Magistrado Dr. J. R. Rodríguez, la recen-
sión de su nueva obra. En poco tiempo, hemos tenido la alegría de presentar 
otras dos obras suyas. Una de ella fue magnífica tesis doctoral defendida en 
la Universidad de Granada, con el título: El Derecho y el Escorial. La labor 
jurídica de los agustinos juristas, 2019. Un Magistrado, con muchos años de 
juez, con varias carreras en su haber, con abundantes artículos, libros, con-



RECENSIONES 749

ferencias y participaciones en Simposios y Misceláneas, que dan una idea de 
su constante preparación y actualización. Es decir, tiene un Curriculum de 
publicaciones científicas muy cuantioso, y muchos artículos publicados en 
revistas jurídicas técnicas. Su capacidad de trabajo, ante los hechos, es in-
cuestionable y fecunda, sin olvidar que su preparación científica comprende 
varias carreras universitarias. 

La presente obra está en línea con su profesión de juristas, pero desde una 
nueva dimensión: la ley, la conciencia y la moral. El juez no sólo administra 
justicia ante los casos que se le presentan, y tiene que emitir un juicio, sino que 
también tiene conciencia, y ante muchos casos judiciales, afirma nuestro autor, 
se le plantean muchas dudas y reflexiones judiciales. Otra dificultad que ate-
naza a los jueces es que han de respetar, preservar, a la persona juzgada y real, 
y su entorno, con mucha serenidad, razonamiento y delicadeza personal. Esta 
obra parte de esos principios, pero ahora pretende mostrar al lector el lado 
humano del juez, o más delicado, su conciencia, cuando le dicta lo contrario de 
lo que ha determinado por medio del mero cumplimiento, seguimiento, de la 
ley. Ahora, nuestro autor pretende colocar al lector ante el juez y su conciencia 
judicial (moral), con un conjunto de casos vividos por él mismo y que ahora 
tiene que ocultar, no dar pistas de reconocimiento, con argucia y literatura 
metafísica. El autor pretende hacer ver al lector cómo se llega, se construye, un 
razonamiento, jurídico, mediante un lenguaje y argumentación exactos, y de 
esto surge o se suscita: “la calidad humana y jurídica del hombre y el juez”. Por 
eso, esta obra explica, o pretende llegar a ello, al lector o técnico de la materia 
el alcance del derecho de la moral, en casos difíciles de conciencia judicial, 
como leemos en el título. 

El libro está dedicado al padre del autor, “que siempre intentó ser jus-
to”, y a sus hijos, “deseando que lleguen a serlo”. Siguen dos prólogos, diría 
que de lujo; uno, “prólogo ético”, del Catedrático de Filosofía, Dr. M. Suances 
Marcos, que hace un acertado croquis del contenido del libro, en cinco pun-
tos. Yo destacaría dos puntos, que resalta el Dr. Suances Marcos del libro de 
Juan Ramón Rodríguez, el primero es: “impartir justicia, al mismo tiempo que 
practicar la misericordia”, supone dar a la ética un puesto preeminente en la 
fundamentación última de la justicia” (p. 12); y en segundo lugar, insiste, y no 
es para menos, en la conciencia y compromiso del juez, que impregna toda su 
personalidad. Sigue el prólogo jurídico, que escribe el Magistrado del Gabine-
te Técnico del Tribunal Supremo, el Dr. F. Pinto Palacios, que comienza con 
una leyenda: el joven que recoge estrellas de mar, varadas en la orilla, y las 
lanza de nuevo al mar para que sigan viviendo. Y la sorpresa de un escritor que 
pasea por la orilla del mar, en busca de inspiración, y ve esa peculiar acción 
del joven y le interroga el porqué de ella. La respuesta juvenil desconcertó al 
escritor, que no esperaba esa sabiduría juvenil: para que sigan viviendo las 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-2 (2021)750

estrellas de mar. Y termina el prologuista… “gracias, Juan Ramón, por recoger 
las estrellas que han llegado a la orilla, a tu juzgado, y enseñarnos el camino 
para ser mejores jueces” (p. 18), y en donde “vida, justicia y humanismo se 
dan cita en las páginas de este libro para descubrir que nos queda mucho por 
aprender, si queremos ser justos, ser buenos, ser bellos” (p. 18). 

A los dos prólogos, sigue la presentación, el itinerario, de la obra por parte 
de nuestro autor. Así, la génesis del libro comenzó el año 2015, cuando nuestro 
autor fue invitado a pronunciar una lección magistral en la Universidad que 
los Agustinos regentan en San Lorenzo del Escorial (y en cuyas aulas estudió 
nuestro autor su carrera y ha permanecido unido a dicho Centro de Estudios 
Superiores hasta nuestros días, con sus altos y bajos), el día 9 de mayo de 2015, 
“fiesta de la conversión de San Agustín” (sic), (y querría decir Juan Ramón el 
24 de abril del año 387), con motivo de la clausura del curso académico y la 
obtención del Grado en Derecho, de numerosos jóvenes, que recibían alegres 
y entusiasmados, su beca colegial” (p. 22). Y el Dr. J. R. Rodríguez siguió 
recogiendo poco a poco material para luego “coser los hechos y las ideas por 
medio de una aguja frágil” –la pluma– y que guardó, dicho material recogido, 
durante muchos años de su carrera profesional, y luego puso en orden, dando 
origen a este libro. Un libro que trata de la carrera del juez, su amplia cultura y 
su buen conocimiento del Derecho y para llegar a eso, echa mano a su propia 
experiencia de la vida, que le lleva a utilizarla con maestría y seguridad. Por 
eso, esta obra del Dr. Rodríguez Llamosí trata del Derecho y la vida (=expe-
riencia y cultura). Y es el hombre el que hace la vida, vive con otros hombres, 
crea conflictos y luchas, y tiene que hallar soluciones a dichos problemas. Por 
eso, el hombre crea las soluciones jurídicas y es el verdadero sujeto del Dere-
cho. Por eso, no debe sorprendernos si la vida humana, nuestra vida, avanza, 
crece, entra en conflictos, pero es algo humano, nuestro, y contribuye a nuestro 
más y más, ya que “el derecho es su forma más radiante”. 

Este complejo y bello devenir del hombre y sus conflictos con sus seme-
jantes, este material humano viene estudiado por nuestro autor en tres partes: 
la primera, la más compleja y difícil: está dedicada a investigar el juramento 
y la conciencia, es decir, la moral y el derecho. Las otras dos partes abordan 
casos reales, pero descritos con lenguaje metafísico y enigmático para no dar 
pistas a nadie, pero prácticos, de lectura atrayente y, sobre todo, muy huma-
nos y dolorosos. El segundo apartado trata de los casos civiles de conciencia 
judicial, son once casos que analiza, y uno que impacta mucho su lectura y su 
realidad es el denominado “mi pequeña Adelita”, y muy duro por la actitud de 
los progenitores del niño. El tercer bloque estudia aquellos casos penales de 
conciencia judicial, son catorce casos, que plantean difíciles soluciones, sólo 
desde la mera ley y su cumplimiento. La obra termina con un epílogo y nada 
mejor que nuestro autor cierre esta breve recensión, y el consejo que le dio su 



RECENSIONES 751

padre: “Hijo mío, no te olvides nunca que la ley más importante es tu moral; 
que el mejor abogado son tus principios; y que el mayor juez será siempre tu 
conciencia” (p. 283). 

El libro lleva una impresión, ropaje externo perfecto, muy manejable y 
viene editado por la Editorial Dykinson, con una portada original y muy ilus-
trativa. Las notas técnicas, a pie de página y a lo largo de la exposición, son 
abundantes y extensas, como la literatura que cierra la obra, en donde abundan 
los muchos artículos que el autor ha publicado en la revista de la Universidad 
de María Cristiana de San Lorenzo del Escorial, el Anuario Jurídico y Económico 
Escurialenses, una publicación con muchos años de vida. Finalmente, estamos 
ante una obra bien escrita, razonada, desarrollada, que se lee con verdadera 
pasión e interés, y que acerca al lector normal la frialdad técnica del mundo 
judicial y lo difícil que es la simple aplicación de la ley a los delitos humanos. 

J. Gutiérrez





ACTUALIDAD BIBLIOGRÁFICA 753

Libros Recibidos

La Ciudad de Dios-Revista Agustiniana anuncia en este apartado todos los 
libros recibidos de editoriales y autores. Se recensionarán además, aquellas obras 
que la Redacción considere de interés para sus lectores. Envíense dos ejemplares a 
LA CIUDAD DE DIOS – REVISTA AGUSTINIANA Paseo de la Alameda, 
39 - 28440 Guadarrama. Madrid. España.

* * *

CENTRO DE ESTUDOS DE HISTÓRICA RELIGIOSA 
Universidade Católica Portuguesa  
Palma de Cima, 1649-023 Lisboa

Cohen, L. (ed.), Narratives and Representations of suffering, failure, and 
Martyrdom: Early Modern Catholicism confronting the adversities of History 
(Col. Estudos de História Religiosa, 28)  2020, 318 pp.

EDITORIAL AGUSTINIANA  
Paseo de la Alameda, 39. 28440 Guadarrama (Madrid)

Sala González, R., Médico y Liberador. Introducción a la soteriología de San 
Agustín (Col. Caritas Veritatis 3)  2021, 273 pp.

CiuD-Ra 234-2 (2021) 753-754



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-2 (2021)754

EDITORIAL DESCLÉE DE BROUWER, S.A.  
Henao, 6.  48009 Bilbao

Rodríguez, M.,  Más allá del narcisismo intelectual (Col. Caminos 155)  
2021, 174 pp.

FUNDACIÓN LÓPEZ QUINTÁS  
Calle de la Madre de Dios, 39. 28016 Madrid

López Quintás, A., El espíritu de Europa. Su sorprendente riqueza y su efica-
cia, 2021,  xvii + 188 pp.

INSTITUTUM PATRISTICUM AUGUSTINIANUM  
Via Paolo VI, 25. 00193 Roma

Chabi, K.,  Augustin prédicateur de la Trinité (Col. Studia Ephemeridis Au-
gustinianum 159) 2021,  554 pp.

LES ÉDITIONS DU CERF  
24, rue des Tanneries. 75013 Madrid

Corbin, M.,  Lecture pascale des noms divins selon Denys l’Aréopagite, 2021,  
402 pp.

REAL MONASTERIO SAN LORENZO DE EL ESCORIAL 
Avda. Juan de Borbón y Battenberg, 1.  
San Lorenzo de El Escorial (Madrid)

Viñas Román, T., O.S.A., Sanctus Augustinus Ordinis Eremitarum Pater et 
Fundador, 2021, 92 pp.



José Palomares  
–	 Fortuna de Fray Luís de León en la literatura española (ss. XVI-XVIII). 

Colección Augustiniana Historica, 1, Madrid 2016, 526 pp. 

Jaime García Álvarez
–	 San Agustín. Aproximaciones a su vida, obras y acción pastoral. Tomo I. 

Colección Delectat Audire, 1. Madrid 2017, 266 pp.
–	 San Agustín. Aproximaciones a su pensamiento teológico y espiritual. Tomo II. 

Colección Delectat Audire, 2. Madrid 2017, 286 pp.

Pío de Luis Vizcaíno
–	 La Eucaristía según san Agustín. Ver, creer, entender. Colección Caritas 

Veritatis, 1. Madrid 2017, 318 pp.

Modesto González Velasco
–	 Btos. José Agustín Fariña y Pedro de la Varga, de Valladolid. Agustinos. Mártires 

de Paracuellos. Colección Testigos de Cristo, 19. Madrid 2017, 175 pp.

Nello Cipriani
–	 Los Dialogi de San Agustín. Guía para su lectura. Colección Delectat Audire, 

3. Madrid 2017, 335 pp.

Modesto González Velasco
–	 Tres Agustinos de Asturias y de Santander. Mártires en Paracuellos, Colección 

Testigos de Cristo, 20. Madrid 2018, 159 pp.

Pío de Luis Vizcaíno
–	 El monacato de San Agustín. Comunión, comunidad, ministerio, Colección 

Caritas Veritatis 2. Madrid 2018, 379 pp.

Josep Ferre Domínguez
–	 El monasterio de agustinas de Bocairent, Historia de una fundación familiar 

(1556-2004). Colección Augustiniana Historica, 2, Madrid 2018, 444 pp.

Ismael Arevalillo García O.S.A.
–	 Exclaustración y desamortización eclesiástica en la España del siglo xix. 

Colección Augustiniana Historica, 3, Madrid 2019, 550 pp.
–	  Beato Anselmo Polanco, O.S.A ( 1881-1939). La vida sustenta las palabras. 

Colección Augustiniana Historica, 4, Madrid 2020, 317 pp.

Ramón Sala González, OSA 
–	 Médico y Liberador. Introducción a la soteriología de San Agustín, Colección 

Caritas Veritatis, 3, Madrid 2021, 273 pp. 

NOVEDADES
EDITORIAL AGUSTINIANA




