
Textos y glosas





LA ENCÍCLICA SOCIAL DEL PAPA FRANCISCO, FRATELLI TUTTI 681

La encíclica social del Papa Francisco, Fratelli tutti

Resumen

La tercera encíclica del Papa Francisco ofrece al mundo la concepción cris-
tiana de la sociedad humana como una familia unida por el vínculo de la 
fraternidad. Y, para ello, propone construir las relaciones entre los hombres 
fomentando la amistad social.

Palabras clave: Prójimo, persona, bien común, igualdad, libertad, fraterni-
dad universal, amistad social, encuentro, política, paz social.

Abstract

The third Encyclical of the Holy Father Francis offers to the world the Chris-
tian conception of the human society as a family bound together by the bond 
of fraternity. And, for that, it puts forward building relationships among hu-
man beings by encouraging social friendship.

Key words: Neighbour, person, common good, equality, freedom, universal 
fraternity, social friendship, encounter, politics, social peace.

CiuD-Ra 234-2 (2021) 681-694



MODESTO GARCÍA GRIMALDOS, OSA682

Ofrezco este resumen de la encíclica Fratelli tutti en la convicción 
de que puede servir para resaltar las ideas principales de un texto ex-
tenso así como para mostrar la concatenación entre ellas. Constituye, a 
la vez, una invitación a la lectura completa de los contenidos sugeridos.

1.	I ntroducción

Tanto para la encíclica Laudato si’ como para la de Fratelli tutti, el 
Papa se ha sentido inspirado por el carisma de san Francisco de Asís, 
hermano de toda la creación. Se declara particularmente impactado 
por la valentía de Francisco para ir a visitar al Sultán Malik-el-Kamil, 
de Egipto, con la noble intención de hacerlo partícipe del amor de 
Dios, que rebosaba de él; toda una síntesis de fidelidad a la propia fe a 
la vez que de respeto a las convicciones religiosas del musulmán.

Expresa el Papa su intención de detenerse, en esta encíclica, en la 
consideración de la dimensión universal del amor fraterno, para des-
pertar un nuevo sueño de fraternidad y de amistad sociales (6).

Capítulo I: Las sombras de un mundo cerrado

En este capítulo, presenta el Papa las sombras de nuestra socie-
dad. Constata que los hombres no acabamos de incorporar a nuestro 
acervo personal y comunitario las lecciones de la historia, por lo que 
volvemos a repetir los mismos errores: conflictos anacrónicos y nacio-
nalismos cerrados (10-11).

Es verdad que el desarrollo ha acortado mucho la distancia geo-
gráfica entre los pueblos, pero si no va acompañado de un progreso en 
valores humanos, puede resultar contraproducente en orden a la reali-
zación de una fraternidad universal (12-16). Pues para alcanzar este ob-
jetivo, habría que interiorizar en la conciencia colectiva la convicción 
de que la humanidad constituye un único sujeto morador en la casa 
común de la Tierra. Pero si lo que prevalece son los intereses materia-
les sobre las personas, entonces se incurrirá en conductas reprobables 
como la de aislar a los ancianos en residencias sin la compañía cercana 



LA ENCÍCLICA SOCIAL DEL PAPA FRANCISCO, FRATELLI TUTTI 683

de sus familiares; se insistirá en la obsesiva reducción de los costes 
laborales; se dejarán a un lado los derechos humanos; seguirá sin re-
conocerse la igual dignidad de la mujer con el varón; y persistirán en 
nuestros días formas de esclavitud que tratan al ser humano como si 
fuera un objeto más (17-24).

Los países ricos no pueden seguir disfrutando los bienes de la tie-
rra como si fueran sólo para ellos: la situación podría desembocar en 
una guerra de todos contra todos. Así pues, se ha de prestar atención 
al fenómeno de la migración tratando de encontrar un justo equilibrio 
entre los derechos de los ciudadanos residentes y la asistencia a los 
migrantes (36-40).

También se ha de procurar que los medios de comunicación social 
(43-50), que han experimentado un vertiginoso desarrollo en nuestro 
tiempo, sean respetuosos con la verdad y para que favorezcan y no 
suplanten el contacto directo entre las personas, pues «un camino de 
fraternidad, local y universal, sólo puede ser recorrido por espíritus 
libres y dispuestos a encuentros reales», no meramente virtuales (50).

Capítulo II: Un extraño en el camino

La parte propositiva de la encíclica arranca con la parábola del 
“buen samaritano”, cargada de intención acerca del modo en que Jesús 
entiende la universalidad de las relaciones humanas (56): porque a to-
dos los hombres nos creó un mismo creador (58), y su misericordia nos 
alcanza a todos (59-60). Por eso, su amor indiscriminado debe servir de 
modelo a los creyentes (62). Los cristianos, además, tenemos motivos 
para sentir y obrar de la misma manera que el Señor, fundados en el 
ejemplo de Cristo y en nuestro Dios trinitario (84-86). En realidad, so-
mos cada uno de nosotros quienes hemos de hacernos prójimos de los 
hombres que nos necesitan (80).

Ante el hermano herido de muerte sólo caben dos posturas: la 
inhibición o la implicación (63). Los indiferentes son elementos dis-
gregadores de la sociedad; en cambio, los que se cuidan de los demás 
construyen el bien común y contribuyen a mejorar el mundo (65-67).



MODESTO GARCÍA GRIMALDOS, OSA684

El Papa apela a la responsabilidad personal para solucionar las 
situaciones lamentables en que se encuentran algunos seres humanos, 
sin quedarnos cruzados de brazos esperando a que sean los gobernan-
tes los que las remedien (77).

Capítulo III: Pensar y gestar un mundo abierto

Los seres humanos son constitutivamente seres sociales (87), siendo 
la relación entre ellos básicamente amorosa (88). Ahora bien, el amor 
verdadero (aun admitiendo grados de intensidad) es universal (89).

El amor es la piedra de toque de la calidad humana de una perso-
na, la cual madura gracias al amor, y crece en la medida en que se in-
tegra en la comunión universal. El amor introduce al otro en mi vida y 
me lleva a darme gratis a él, pues sólo el amor hace posible la amistad 
social y una fraternidad abierta a todos, incluidos los discapacitados y 
los ancianos (92-99).

Los tres pilares de la sociedad liberal y moderna: igualdad, libertad 
y fraternidad se coimplican, de manera que mutuamente se sostienen y 
fortalecen. Así, una libertad individual que sacrificara la fraternidad se 
asfixiaría, pues la libertad se orienta al amor. Asimismo, tratar de im-
plantar la igualdad ignorando la fraternidad, llevaría a estimar al hombre 
por su utilidad y no por su valía personal (100-104), pues «el individualis-
mo no nos hace más libres, más iguales, más hermanos» (105).

Para avanzar hacia la amistad social y la fraternidad universal, se 
ha de apreciar a la persona por lo que ella es (106), reconociéndole, 
en primer lugar, el «derecho a vivir con dignidad y a desarrollarse ín-
tegramente» (107). Por ello, se ha de cuidar a los débiles y a los menos 
dotados, pues sólo así se procura el bien común (108).

Desde este punto de vista, no basta la libertad de mercado para 
construir la fraternidad universal, pues, por su misma naturaleza, el 
libre mercado descarta a los que menos aportan (110). En cambio, una 
sociedad fraterna procura el bien de todos (112), lo que representa el 
«crecimiento genuino e integral» de la sociedad (113).



LA ENCÍCLICA SOCIAL DEL PAPA FRANCISCO, FRATELLI TUTTI 685

Aquí adquiere todo su sentido la solidaridad: de las familias, de 
los centros educativos, de los medios de comunicación social (114). En 
su expresión más genuina, la solidaridad se plasma en el servicio, que 
cuida de la fragilidad (115). Solidaridad, por tanto, «es pensar y actuar 
en términos de comunidad, de prioridad de la vida de todos sobre la 
apropiación de los bienes por parte de algunos» (116). Para que esto 
pueda llegar a hacerse realidad, se ha de desarrollar un «mínimo de 
conciencia universal y de preocupación por el cuidado mutuo». Aquí 
pone el Papa el bello ejemplo de quien, teniendo agua de sobra, sin 
embargo la cuida pensando en la humanidad (117).

Pues el mundo es de todos, de manera que no se puede privar a 
nadie de lo necesario para llevar una vida humana digna (118). Así lo 
entendió el cristianismo desde los orígenes (119). De donde se deduce 
que el derecho a la propiedad privada no es absoluto, sino «un derecho 
natural secundario y derivado del principio del destino universal de los 
bienes creados» (120).

Este principio se aplica también a los países: los bienes de un te-
rritorio no pueden ser negados a una persona necesitada que provenga 
de otro lugar (124), lo que lleva a un replanteamiento de la ética de 
las relaciones internacionales (126). Si estamos de acuerdo en admitir 
la inalienable dignidad de la condición humana, tenemos un punto 
de partida seguro para construir una humanidad distinta, sólidamente 
establecida sobre una paz duradera (127).

Capítulo IV: Un corazón abierto al mundo entero

Si asumimos que todos los hombres somos hermanos, entonces se 
abren nuevas perspectivas en las relaciones humanas (128). Lo ideal 
sería que los hombres pudieran desarrollarse en su propio ambiente; 
pero no siendo esto siempre viable, se ha de contemplar la posibili-
dad de que busquen otro lugar en que puedan realizarse integralmente 
como personas. En tal caso, las comunidades de destino han de ser 
capaces de «acoger, proteger, promover e integrar» al migrante favore-
ciendo la identidad particular y el respeto de la diferencia (129).



MODESTO GARCÍA GRIMALDOS, OSA686

A los que hace tiempo que se han asentado en el seno de otra co-
munidad humana se les ha de aplicar el concepto de “ciudadanía”, que 
les permita integrarse en el seno de la comunidad de destino gozando 
de los mismos derechos y deberes que los ciudadanos de la nueva co-
munidad (131). «Necesitamos que un ordenamiento mundial jurídico, 
político y económico “incremente y oriente la colaboración interna-
cional hacia el desarrollo solidario de todos los pueblos” (Caritas in 
veritate)» (138 y 132).

Bien mirado, la llegada de migrantes a una comunidad ha de resul-
tar enriquecedora para todos. Para ello «se necesita un diálogo pacien-
te y confiado…» (133-135). Pero, independientemente de los beneficios 
que traerá para todos el desarrollo solidario, no se debe perder de vista 
la gratuidad, buscando el bien por sí mismo (139): la gratuidad nos 
asemejará más a Dios (140).

La verdadera calidad humana, tanto de las personas como de 
los países, viene dada por la capacidad de pensar como familia hu-
mana (141). Lo local y lo global, la amistad social y la fraternidad 
universal son dos polos inseparables: uno aporta riqueza varia y 
creatividad; el otro ofrece visión de conjunto, realismo y sentido de 
la orientación (142). El amor a lo propio particular redunda en el 
beneficio común (143).

Cada pueblo, cada cultura es reflejo de la variada riqueza de la 
vida humana (147); y cada comunidad local aporta una experiencia 
particular de la vida enriqueciendo así al conjunto (144). No obstante, 
hay que prevenirse frente a un localismo narcisista y autoproteccionis-
ta, que, si no está abierto de algún modo a lo universal, se asfixia y atro-
fia (146). Una sana apertura hacia los demás no sólo no atenta contra la 
identidad propia, sino que la resalta y la fomenta (148).

Capítulo V: La mejor política

La mejor política es justamente la que se precisa para desarrollar la 
fraternidad de una comunidad de pueblos y la amistad social entre las 
naciones (154); una política popular, alejada tanto de populismos como 
de liberalismos individualistas (155).



LA ENCÍCLICA SOCIAL DEL PAPA FRANCISCO, FRATELLI TUTTI 687

“Pueblo” connota la comunidad humana que comparte objetivos 
que conforman un proyecto común (157). El pueblo tiene una identi-
dad propia, hecha de lazos sociales y culturales (158). Ahora bien, «un 
pueblo vivo, dinámico y con futuro es el que está abierto permanen-
temente a nuevas síntesis incorporando al diferente» (160). Un líder 
popular capta el sentir de un pueblo y sabe aglutinar y encauzar sus 
energías hacia un proyecto duradero de transformación y crecimien-
to. En cambio, el líder populista instrumentaliza la cultura del pueblo 
para su propio provecho. «Esto se agrava cuando se convierte, con 
formas groseras o sutiles, en un avasallamiento de las instituciones y 
de la legalidad» (159). Otras veces, el populista ofrece de inmediato 
las soluciones que el pueblo demanda, en orden a garantizarse votos 
o aprobación, sin intención de promover el verdadero desarrollo del 
pueblo (161). Lo verdaderamente popular es que el político procure 
crear puestos de trabajo que proporcionen los medios de vida y el cau-
ce de participación en el desarrollo de la comunidad (162).

Los liberalismos individualistas, por su parte, ignoran la categoría 
de pueblo y lo reducen a la suma de intereses coexistentes (163). Y es 
que la libertad de mercado, por sí sola, no soluciona los problemas de 
falta de equidad. La verdadera política económica lo es también social, 
capaz de crear puestos de trabajo, y, sobre todo, de situar en el centro 
de sus objetivos la dignidad del ser humano (168). La organización de 
la economía ha de contar con «los movimientos populares que aglu-
tinan a desocupados, trabajadores precarios e informales», dándoles 
participación social, política y económica. Contando con ellos, será 
posible un desarrollo humano integral (169).

Cada vez se ve más necesaria una instancia internacional que con-
trarreste los poderes económicos supranacionales, en orden a «asegu-
rar el bien común mundial, la erradicación del hambre y la miseria, y 
la defensa cierta de los derechos humanos elementales» (172). Se impo-
ne una reforma de la ONU así como de la economía y finanzas inter-
nacionales a fin de concretar el concepto de familia de naciones, que 
sea respetuoso con las peculiaridades de sus miembros (173). Es preciso 
alcanzar un acuerdo en los objetivos comunes así como el compromiso 
de acatar unas normas básicas (174).



MODESTO GARCÍA GRIMALDOS, OSA688

Frente a populismos y liberalismos, se ha de practicar la caridad 
política, que inspirada por el amor social, ponga en el punto de mira 
a la persona y se ocupe en «resolver los problemas acuciantes de los 
abandonados que sufren y mueren en los países pobres» (165; cf. 164-
167). El amor social impulsará el avance de la sociedad hacia una civi-
lización del amor que promueva el progreso real de todos, renovando 
las estructuras de la sociedad y el ordenamiento jurídico (183).

La política de cortas miras debe dejar paso a la «“sana política, 
capaz de reformar las instituciones, coordinarlas y dotarlas de mejores 
prácticas, que permitan superar presiones e inercias viciosas” (Laudato 
si’)» (177); la gran política, que, en momentos difíciles, «“obra por gran-
des principios y pensando en el bien común a largo plazo” (Laudato 
si’)» (178); la alta política, capaz de reconocer a cada ser humano como 
un hermano y cultivar una amistad social que integre a todos. Convoca 
el Papa a rehabilitar la política, que considera «una de las formas más 
preciosas de la caridad, porque busca el bien común» (180; cf. 176-187).

Los políticos de altas miras y corazón noble deben tomar con in-
terés la fragilidad de los pueblos y las personas, en medio de un mo-
delo social funcionalista y privatista, que provoca la exclusión social 
y económica de los más débiles (188). Unos mínimos impostergables, 
que deben abordarse sin demora son: la lacra del hambre o pobreza 
extrema y la trata de personas, asuntos de los que no se puede hablar 
sin sentir vergüenza (189). La caridad política busca, ante todo, el bien 
común, y para ello está dispuesta al diálogo constructivo y a una ne-
gociación generosa que incluye la cesión, la renuncia a los propios 
planteamientos. Es, ciertamente, un altísimo ideal al que no se debe 
renunciar (190).

Se han de contrarrestar los fundamentalismos por medio del res-
peto a los demás, el amor al diferente y preservación de la dignidad 
humana (191). El Papa propone –junto con el Gran Imán Ahmad 
Al-Tayyeb– a los artífices de la política internacional y de la economía 
mundial «difundir la cultura de la tolerancia, de la convivencia y de la 
paz» (192). Un buen político, además de un buen dirigente, ha de ser 
una buena persona, y, como tal, considerar a sus gobernados como 
personas únicas, como hermanos (193). Aunque parezca utópico, tam-
bién en la política ha de tener cabida la ternura, es decir, un amor 



LA ENCÍCLICA SOCIAL DEL PAPA FRANCISCO, FRATELLI TUTTI 689

cercano, sobre todo hacia los más débiles (194). El bien que se pueda 
hacer aun a una sola persona no se pierde, sino que se multiplica (195). 
El culmen de una buena política es «ser capaz de desatar procesos 
cuyos frutos serán recogidos por otros, con la esperanza puesta en las 
fuerzas secretas del bien que se siembra» (196). Una política de altura 
más que buscar una rentabilidad en votos ha de procurar una buena 
cosecha en humanidad (197).

Capítulo VI: Diálogo y amistad social

El diálogo es la aproximación entre las personas con intención 
de encontrarse y alcanzar acuerdos. Gracias al diálogo es posible un 
mundo mejor (198) y el verdadero crecimiento de la sociedad (199). El 
diálogo bien entendido no se ha de confundir con un intercambio de 
monólogos paralelos (200), que lanzan mensajes cerrados, en donde lo 
que menos importa es lo que el otro piensa o siente (201). En cambio, 
el auténtico diálogo parte del respeto que el otro me merece, y al que 
reconozco que puede tener algo de razón (203).

En el terreno de la ciencia –cada vez más especializado–, se hace 
necesario el diálogo interdisciplinar (204). En cuanto a los medios de 
comunicación social, especialmente internet, pueden acercarnos a las 
personas, siempre que se proceda con buena intención, buscando la 
verdad y el bien común (205).

En la búsqueda sincera de la verdad, se ha de proscribir el relati-
vismo, que sólo favorece a los que tienen la capacidad de manipular a 
las masas (206). Sin la aceptación de la verdad objetiva y el reconoci-
miento de la dignidad humana no se pueden echar unas bases sólidas 
para edificar una sociedad humana fraterna (207). La verdad asienta en 
la naturaleza humana los fundamentos de nuestras opciones y de nues-
tras leyes, y «la razón descubre valores que son universales, porque 
derivan de ella [la misma naturaleza]» (208). Si se aceptan valores per-
manentes como la ley natural, habrá que convenir que rige igualmente 
para todos (209). Sin embargo, hoy en día, se postergan los principios 
éticos del bien y del mal, y se los suplanta por el cálculo de ventajas y 
desventajas (210). Mas ¿cómo llegar a convenir las verdades elementa-



MODESTO GARCÍA GRIMALDOS, OSA690

les, los valores permanentes en una sociedad plural? Sin duda, median-
te el diálogo y el razonamiento honesto. Se reconocerá así que dichos 
valores trascienden el momento histórico y son estables por sí mismos 
e innegociables (211). Tales verdades conectan con la naturaleza del 
ser humano y de la sociedad (212). «Que todo ser humano posee una 
dignidad inalienable es una verdad que responde a la naturaleza hu-
mana más allá de cualquier cambio cultural» (213); para los creyentes, 
la naturaleza humana, en que se basan los principios éticos, es obra de 
Dios. De aquí no se sigue un fijismo ético, sino que «los principios mo-
rales elementales y universalmente válidos pueden dar lugar a diversas 
normativas prácticas» (214).

Insiste el Papa en que se ha de trabajar en desarrollar una cultura 
del encuentro en la que prevalezca el reconocimiento y respeto mu-
tuos, la valoración de todos, y se obtenga así una sociedad varia y rica 
en matices (215). Logrado esto, surgirá un estilo de vida y de relación 
caracterizado por «buscar puntos de contacto, tender puentes, proyec-
tar algo que incluya a todos» (216). Por este camino, alcanzaremos la 
paz social, que es «trabajosa, artesanal» (217), resultado de la integra-
ción de los diferentes (215-221).

«El individualismo consumista provoca mucho atropello» y termi-
na generando violencia social. Pero cree el Papa que «todavía es posi-
ble optar por el cultivo de la amabilidad» (222), que se puede definir 
como un estado de ánimo «afable, suave, que sostiene y conforta». Se 
expresa como dulzura en el trato, como cuidado para no herir con las 
palabras o gestos, como un intento de aliviar la carga que soportan 
los demás (223). Por supuesto que «el cultivo de la amabilidad no es 
un detalle menor… Cuando se hace cultura [es decir, se integra en la 
cultura] en una sociedad, transfigura profundamente el estilo de vida, 
las relaciones sociales, el modo de debatir y de confrontar ideas» (224).

Capítulo VII: Caminos de reencuentro

La tarea de la construcción de la paz es laboriosa y requiere la 
colaboración de todos. En el centro de su atención ha de situar a la 



LA ENCÍCLICA SOCIAL DEL PAPA FRANCISCO, FRATELLI TUTTI 691

persona humana (232), y se ha de proponer como objetivo el conseguir 
el bien común (228).

No hay ningún procedimiento ocioso –desde las grandes negocia-
ciones hasta las pequeñas tareas artesanales en favor de la paz (225, 
231)–, para encajar la rica variedad de las diferencias (232) y superar 
el enfrentamiento doloroso del pasado aplicando la justicia junto con 
la misericordia, rompiendo así la cadena de la violencia que condena a 
la muerte a una sociedad (227). Se ha de evitar encasillar al otro en el 
pasado, por injusto y violento que haya sido, dando una nueva opor-
tunidad a la paz, en atención a la promesa de bien que el otro lleva 
dentro (228), e implicando a los sectores más empobrecidos (233; cf. 
225-235).

En las relaciones humanas, es imprescindible ejercitar el perdón 
como medio para alcanzar la reconciliación: ambas son actitudes cris-
tianas y de otras religiones también. El riesgo está en presentarlas de 
modo que dé la impresión de que se admite el fatalismo, la inercia o 
la injusticia, o bien la intolerancia y la violencia (237). Jesucristo nun-
ca fomentó la violencia o la intolerancia (238). Así lo entendieron los 
primeros cristianos (239). Cuando Jesús dice que no ha venido a traer 
paz sino espada, se refiere no a la violencia practicada, sino a la pa-
decida por causa del Evangelio (240). El perdón cristiano no implica 
la renuncia a los propios derechos, al igual que el amor a un opresor 
no significa aprobación de su conducta. Quien sufre injusticia debe 
reclamar que se haga justicia para que se respete la dignidad que Dios 
ha dado al hombre (241). Ahora bien, justicia no significa revancha o 
venganza: por ese camino, se produce una escalada de violencia que 
nos hará vivir como sobre un polvorín (242).

El “perdón social” es una decisión personal que no puede impo-
nerse. «En todo caso, lo que jamás se debe proponer es el olvido» 
(246). Así, por ejemplo, no se debe olvidar el “holocausto”, para que 
su memoria nos recuerde hasta dónde es capaz de llegar la maldad 
humana (247). Tampoco se deben dejar caer en el olvido los bombar-
deos de Hiroshima y Nagasaki, cuyo recuerdo sea «garante y estímulo 
para construir un futuro más justo y más fraterno» (248). La memoria 
de los horrores del pasado hará más difícil un nuevo episodio de domi-
nación y destrucción (249). Ante tanto mal y tanta injusticia, siempre 



MODESTO GARCÍA GRIMALDOS, OSA692

nos queda el perdón, que nos asemeja a Dios (250); el perdón rompe 
el círculo vicioso del odio y la venganza (251). Pero perdón no significa 
impunidad, sino que se ha de hacer prevalecer la justicia «por respeto 
a las víctimas, para prevenir nuevos crímenes y en orden a preservar 
el bien común» (252).

Los últimos números del capítulo los dedica a la guerra y a la pena 
de muerte. La guerra y la pena de muerte –asegura– no resuelven los 
problemas que pretenden superar (255). «Si se quiere un verdadero 
desarrollo humano integral para todos, se debe continuar incansable-
mente con la tarea de evitar la guerra entre las naciones y los pueblos» 
asegurando el imperio del derecho y el recurso a la negociación al am-
paro de las Naciones Unidas (257). Es cierto que, teóricamente, puede 
existir la guerra justa; pero ante tanto poder de destrucción como po-
see hoy el hombre y teniendo en cuenta el enorme sufrimiento que la 
guerra ocasiona a los inocentes, sentencia tajantemente: «¡Nunca más 
la guerra!» (258). Incluso las guerras locales, en un mundo globalizado, 
pueden suponer un riesgo de guerra global, si es que no vivimos ya una 
“guerra mundial a pedazos” (259).

Y si se piensa en la acumulación de armas –especialmente nuclea-
res– como medio disuasorio para preservar la paz, dicha acumulación 
parece poco adecuada para conjurar los verdaderos peligros que hoy 
acechan a la paz mundial, como son, por ejemplo, el terrorismo, los pro-
blemas ambientales, la pobreza… Más sensato sería dedicar el dinero 
invertido en armamento para promover el desarrollo de los países po-
bres. Ésta sí que sería una buena plataforma para la paz mundial (262).

Sobre la pena de muerte, el Papa se muestra decididamente en 
contra y en ello empeña el compromiso de la Iglesia (263). Es un con-
senso general que «la autoridad pública legítima pueda y deba “con-
minar penas proporcionadas a la gravedad de los delitos” (Consejo 
Pontificio Justicia y Paz)» (264). Pero las penas han de tender siempre 
a la sanación y reinserción de los reos en la sociedad, por lo que se 
las debe despojar de un sentido vindicativo y hasta cruel (266). Dos 
argumentos esgrime el Papa contra la pena de muerte: el posible error 
judicial y el uso discrecional que hacen de ella los regímenes totalita-
rios y dictatoriales (268). Como tercer argumento, apela a la dignidad 
personal incluso del homicida (269).



LA ENCÍCLICA SOCIAL DEL PAPA FRANCISCO, FRATELLI TUTTI 693

Capítulo VIII: Las religiones, al servicio de la fraternidad 
en el mundo

Las distintas religiones ofrecen una aportación valiosa para la 
construcción de la fraternidad y la defensa de la justicia, pues ponen a 
Dios creador y padre como garante de la dignidad de la persona hu-
mana (271). A la luz de la razón se puede argumentar la igualdad entre 
todos los hombres, pero no se consigue fundar la fraternidad (272); por 
lo que, sin una referencia a la trascendencia, se desmorona la base de 
unas relaciones justas entre los seres humanos (273). Los creyentes de 
las distintas religiones sabemos que buscar a Dios con sincero corazón 
«nos ayuda a reconocernos compañeros de camino, verdaderamente 
hermanos». Por el contrario, expulsar a Dios de la sociedad da con la 
dignidad humana por los suelos (274-275).

La Iglesia católica respeta la autonomía de la política, al tiempo 
que reivindica su derecho a participar en la construcción de un mundo 
mejor, prestando atención al bien común, e interés al desarrollo hu-
mano integral (276). «La Iglesia valora la acción de Dios en las demás 
religiones, y “no rechaza nada de lo que, en estas religiones, hay de 
santo y verdadero” (Vaticano II)». Por su parte, aporta el Evangelio de 
Jesucristo como fuente de inspiración para proponer el primado de la 
relación personal, del encuentro con el misterio sagrado del otro, de la 
comunión universal con la humanidad entera como vocación de todos 
(277). Extendida por todos los lugares y culturas, la Iglesia comprende 
la belleza de la invitación al amor universal (278) y pide que se respe-
te la libertad de religión al tiempo que se compromete a favorecerla. 
Proclama que tenemos tantas cosas en común las diferentes culturas y 
religiones que es posible encontrar –por parte de todos– un modo de 
convivencia serena, ordenada y pacífica (279). El Papa suplica a Dios 
la unidad dentro de la Iglesia, y que se haga realidad la unidad de las 
Iglesias cristianas para que el mundo crea en Cristo como el enviado 
de Dios al mundo (280).

«Entre las religiones es posible un camino de paz», dice (281). Los 
creyentes tenemos suficientes fundamentos para unirnos para trabajar 
juntos por el bien común y la promoción de los más pobres. Eso no 
significa que hayamos de renunciar a nuestras señas de identidad, que 



MODESTO GARCÍA GRIMALDOS, OSA694

constituyen nuestra verdadera riqueza (282). La violencia no tiene ca-
bida en las religiones, sino que se alberga en sus deformaciones (283). 
«“Los líderes religiosos estamos llamados… a trabajar en la construc-
ción de la paz… como auténticos mediadores… Cada uno de nosotros 
está llamado a ser un artesano de la paz, uniendo y no dividiendo, ex-
tinguiendo el odio y no conservándolo, abriendo las sendas del diálogo 
y no levantando nuevos muros” (Encuentro Internacional por la Paz, 
2013)» (284).

Termina la encíclica insertando un pasaje de la declaración con-
junta con el Gran Imán Ahmad Al-Tayyeb en 2019, convocando a la 
paz, la justicia y la fraternidad (285). Sigue una oración al Creador y 
concluye con una oración ecuménica cristiana (286).

La encíclica es una valiente propuesta de la fraternidad universal 
como principio de una convivencia pacífica y constructiva entre los 
hombres.

Modesto García, OSA


