Textos y glosas







CruD-Ra 234-2 (2021) 681-694

La enciclica social del Papa Francisco, Fratelli tutti

RESUMEN

La tercera enciclica del Papa Francisco ofrece al mundo la concepcion cris-
tiana de la sociedad humana como una familia unida por el vinculo de la
fraternidad. Y, para ello, propone construir las relaciones entre los hombres
fomentando la amistad social.

PALABRAS CLAVE: Préjimo, persona, bien comin, igualdad, libertad, fraterni-
dad universal, amistad social, encuentro, politica, paz social.

ABSTRACT

The third Encyclical of the Holy Father Francis offers to the world the Chris-
tian conception of the human society as a family bound together by the bond
of fraternity. And, for that, it puts forward building relationships among hu-
man beings by encouraging social friendship.

KEY WORDS: Neighbour, person, common good, equality, freedom, universal
fraternity, social friendship, encounter, politics, social peace.



682 MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA

Ofrezco este resumen de la enciclica Fratelli tutti en la conviccion
de que puede servir para resaltar las ideas principales de un texto ex-
tenso asi como para mostrar la concatenacién entre ellas. Constituye, a
la vez, una invitacion a la lectura completa de los contenidos sugeridos.

1. INTRODUCCION

Tanto para la enciclica Laudato si’ como para la de Fratelli tutti, el
Papa se ha sentido inspirado por el carisma de san Francisco de Asis,
hermano de toda la creacién. Se declara particularmente impactado
por la valentia de Francisco para ir a visitar al Sultan Malik-el-Kamil,
de Egipto, con la noble intencion de hacerlo participe del amor de
Dios, que rebosaba de €l; toda una sintesis de fidelidad a la propia fe a
la vez que de respeto a las convicciones religiosas del musulman.

Expresa el Papa su intencién de detenerse, en esta enciclica, en la
consideracion de la dimension universal del amor fraterno, para des-
pertar un nuevo suefio de fraternidad y de amistad sociales (6).

CAPITULO I: LAS SOMBRAS DE UN MUNDO CERRADO

En este capitulo, presenta el Papa las sombras de nuestra socie-
dad. Constata que los hombres no acabamos de incorporar a nuestro
acervo personal y comunitario las lecciones de la historia, por lo que
volvemos a repetir los mismos errores: conflictos anacrénicos y nacio-
nalismos cerrados (10-11).

Es verdad que el desarrollo ha acortado mucho la distancia geo-
grafica entre los pueblos, pero si no va acompanado de un progreso en
valores humanos, puede resultar contraproducente en orden a la reali-
zacion de una fraternidad universal (12-16). Pues para alcanzar este ob-
jetivo, habria que interiorizar en la conciencia colectiva la conviccién
de que la humanidad constituye un tGnico sujeto morador en la casa
comun de la Tierra. Pero si lo que prevalece son los intereses materia-
les sobre las personas, entonces se incurrird en conductas reprobables
como la de aislar a los ancianos en residencias sin la compaiiia cercana



LA ENCICLICA SOCIAL DEL PAPA FRANCISCO, FRATELLI TUTTI 683

de sus familiares; se insistird en la obsesiva reduccién de los costes
laborales; se dejaran a un lado los derechos humanos; seguira sin re-
conocerse la igual dignidad de la mujer con el varén; y persistiran en
nuestros dias formas de esclavitud que tratan al ser humano como si
fuera un objeto mas (17-24).

Los paises ricos no pueden seguir disfrutando los bienes de la tie-
rra como si fueran sélo para ellos: la situacion podria desembocar en
una guerra de todos contra todos. Asi pues, se ha de prestar atencién
al fenomeno de la migracion tratando de encontrar un justo equilibrio
entre los derechos de los ciudadanos residentes y la asistencia a los
migrantes (36-40).

También se ha de procurar que los medios de comunicacién social
(43-50), que han experimentado un vertiginoso desarrollo en nuestro
tiempo, sean respetuosos con la verdad y para que favorezcan y no
suplanten el contacto directo entre las personas, pues «un camino de
fraternidad, local y universal, s6lo puede ser recorrido por espiritus
libres y dispuestos a encuentros reales», no meramente virtuales (50).

CarituLO II: UN EXTRANO EN EL CAMINO

La parte propositiva de la enciclica arranca con la parabola del
“buen samaritano”, cargada de intencion acerca del modo en que Jests
entiende la universalidad de las relaciones humanas (56): porque a to-
dos los hombres nos creé un mismo creador (58), y su misericordia nos
alcanza a todos (59-60). Por eso, su amor indiscriminado debe servir de
modelo a los creyentes (62). Los cristianos, ademas, tenemos motivos
para sentir y obrar de la misma manera que el Senor, fundados en el
ejemplo de Cristo y en nuestro Dios trinitario (84-86). En realidad, so-
mos cada uno de nosotros quienes hemos de hacernos préjimos de los
hombres que nos necesitan (80).

Ante el hermano herido de muerte s6lo caben dos posturas: la
inhibicion o la implicacion (63). Los indiferentes son elementos dis-
gregadores de la sociedad; en cambio, los que se cuidan de los demas
construyen el bien comun y contribuyen a mejorar el mundo (65-67).



684 MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA

El Papa apela a la responsabilidad personal para solucionar las
situaciones lamentables en que se encuentran algunos seres humanos,
sin quedarnos cruzados de brazos esperando a que sean los gobernan-
tes los que las remedien (77).

CariTuLO II1: PENSAR Y GESTAR UN MUNDO ABIERTO

Los seres humanos son constitutivamente seres sociales (87), siendo
la relacion entre ellos basicamente amorosa (88). Ahora bien, el amor
verdadero (aun admitiendo grados de intensidad) es universal (89).

El amor es la piedra de toque de la calidad humana de una perso-
na, la cual madura gracias al amor, y crece en la medida en que se in-
tegra en la comunién universal. El amor introduce al otro en mi vida y
me lleva a darme gratis a él, pues s6lo el amor hace posible la amistad
social y una fraternidad abierta a todos, incluidos los discapacitados y
los ancianos (92-99).

Los tres pilares de la sociedad liberal y moderna: igualdad, libertad
y fraternidad se coimplican, de manera que mutuamente se sostienen y
fortalecen. Asi, una libertad individual que sacrificara la fraternidad se
asfixiaria, pues la libertad se orienta al amor. Asimismo, tratar de im-
plantar la igualdad ignorando la fraternidad, llevaria a estimar al hombre
por su utilidad y no por su valia personal (100-104), pues «el individualis-
mo no nos hace mas libres, mas iguales, mas hermanos» (105).

Para avanzar hacia la amistad social y la fraternidad universal, se
ha de apreciar a la persona por lo que ella es (106), reconociéndole,
en primer lugar, el «derecho a vivir con dignidad y a desarrollarse in-
tegramente» (107). Por ello, se ha de cuidar a los débiles y a los menos
dotados, pues solo asi se procura el bien comun (108).

Desde este punto de vista, no basta la libertad de mercado para
construir la fraternidad universal, pues, por su misma naturaleza, el
libre mercado descarta a los que menos aportan (110). En cambio, una
sociedad fraterna procura el bien de todos (112), lo que representa el
«crecimiento genuino e integral» de la sociedad (113).



LA ENCICLICA SOCIAL DEL PAPA FRANCISCO, FRATELLI TUTTI 685

Aqui adquiere todo su sentido la solidaridad: de las familias, de
los centros educativos, de los medios de comunicacién social (114). En
su expresion mas genuina, la solidaridad se plasma en el servicio, que
cuida de la fragilidad (115). Solidaridad, por tanto, «es pensar y actuar
en términos de comunidad, de prioridad de la vida de todos sobre la
apropiacion de los bienes por parte de algunos» (116). Para que esto
pueda llegar a hacerse realidad, se ha de desarrollar un «minimo de
conciencia universal y de preocupacion por el cuidado mutuo». Aqui
pone el Papa el bello ejemplo de quien, teniendo agua de sobra, sin
embargo la cuida pensando en la humanidad (117).

Pues el mundo es de todos, de manera que no se puede privar a
nadie de lo necesario para llevar una vida humana digna (118). Asi lo
entendio el cristianismo desde los origenes (119). De donde se deduce
que el derecho a la propiedad privada no es absoluto, sino «un derecho
natural secundario y derivado del principio del destino universal de los
bienes creados» (120).

Este principio se aplica también a los paises: los bienes de un te-
rritorio no pueden ser negados a una persona necesitada que provenga
de otro lugar (124), lo que lleva a un replanteamiento de la ética de
las relaciones internacionales (126). Si estamos de acuerdo en admitir
la inalienable dignidad de la condicién humana, tenemos un punto
de partida seguro para construir una humanidad distinta, s6lidamente
establecida sobre una paz duradera (127).

CariTUuLO IV: UN CORAZON ABIERTO AL MUNDO ENTERO

Si asumimos que todos los hombres somos hermanos, entonces se
abren nuevas perspectivas en las relaciones humanas (128). Lo ideal
seria que los hombres pudieran desarrollarse en su propio ambiente;
pero no siendo esto siempre viable, se ha de contemplar la posibili-
dad de que busquen otro lugar en que puedan realizarse integralmente
como personas. En tal caso, las comunidades de destino han de ser
capaces de «acoger, proteger, promover e integrar» al migrante favore-
ciendo la identidad particular y el respeto de la diferencia (129).



686 MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA

A los que hace tiempo que se han asentado en el seno de otra co-
munidad humana se les ha de aplicar el concepto de “ciudadania”, que
les permita integrarse en el seno de la comunidad de destino gozando
de los mismos derechos y deberes que los ciudadanos de la nueva co-
munidad (131). «Necesitamos que un ordenamiento mundial juridico,
politico y econémico “incremente y oriente la colaboracién interna-
cional hacia el desarrollo solidario de todos los pueblos” (Caritas in
veritate)> (138 y 132).

Bien mirado, la llegada de migrantes a una comunidad ha de resul-
tar enriquecedora para todos. Para ello «se necesita un didlogo pacien-
te y confiado...» (133-135). Pero, independientemente de los beneficios
que traera para todos el desarrollo solidario, no se debe perder de vista
la gratuidad, buscando el bien por si mismo (139): la gratuidad nos
asemejara mas a Dios (140).

La verdadera calidad humana, tanto de las personas como de
los paises, viene dada por la capacidad de pensar como familia hu-
mana (141). Lo local y lo global, la amistad social y la fraternidad
universal son dos polos inseparables: uno aporta riqueza varia y
creatividad; el otro ofrece visi6n de conjunto, realismo y sentido de
la orientacion (142). El amor a lo propio particular redunda en el
beneficio comun (143).

Cada pueblo, cada cultura es reflejo de la variada riqueza de la
vida humana (147); y cada comunidad local aporta una experiencia
particular de la vida enriqueciendo asi al conjunto (144). No obstante,
hay que prevenirse frente a un localismo narcisista y autoproteccionis-
ta, que, si no esta abierto de algiin modo a lo universal, se asfixia y atro-
fia (146). Una sana apertura hacia los demas no s6lo no atenta contra la
identidad propia, sino que la resalta y la fomenta (148).

CAPITULO V: LA MEJOR POLITICA

La mejor politica es justamente la que se precisa para desarrollar la
fraternidad de una comunidad de pueblos y la amistad social entre las
naciones (154); una politica popular, alejada tanto de populismos como
de liberalismos individualistas (155).



LA ENCICLICA SOCIAL DEL PAPA FRANCISCO, FRATELLI TUTTI 687

“Pueblo” connota la comunidad humana que comparte objetivos
que conforman un proyecto comun (157). El pueblo tiene una identi-
dad propia, hecha de lazos sociales y culturales (158). Ahora bien, «un
pueblo vivo, dindmico y con futuro es el que esta abierto permanen-
temente a nuevas sintesis incorporando al diferente» (160). Un lider
popular capta el sentir de un pueblo y sabe aglutinar y encauzar sus
energias hacia un proyecto duradero de transformacién y crecimien-
to. En cambio, el lider populista instrumentaliza la cultura del pueblo
para su propio provecho. «Esto se agrava cuando se convierte, con
formas groseras o sutiles, en un avasallamiento de las instituciones y
de la legalidad» (159). Otras veces, el populista ofrece de inmediato
las soluciones que el pueblo demanda, en orden a garantizarse votos
o aprobacion, sin intencién de promover el verdadero desarrollo del
pueblo (161). Lo verdaderamente popular es que el politico procure
crear puestos de trabajo que proporcionen los medios de vida y el cau-
ce de participacion en el desarrollo de la comunidad (162).

Los liberalismos individualistas, por su parte, ignoran la categoria
de pueblo y lo reducen a la suma de intereses coexistentes (163). Y es
que la libertad de mercado, por si sola, no soluciona los problemas de
falta de equidad. La verdadera politica econémica lo es también social,
capaz de crear puestos de trabajo, y, sobre todo, de situar en el centro
de sus objetivos la dignidad del ser humano (168). La organizacion de
la economia ha de contar con «los movimientos populares que aglu-
tinan a desocupados, trabajadores precarios e informales», dandoles
participacion social, politica y econémica. Contando con ellos, sera
posible un desarrollo humano integral (169).

Cada vez se ve mas necesaria una instancia internacional que con-
trarreste los poderes econémicos supranacionales, en orden a «asegu-
rar el bien comtin mundial, la erradicacién del hambre y la miseria, y
la defensa cierta de los derechos humanos elementales» (172). Se impo-
ne una reforma de la ONU asi como de la economia y finanzas inter-
nacionales a fin de concretar el concepto de familia de naciones, que
sea respetuoso con las peculiaridades de sus miembros (173). Es preciso
alcanzar un acuerdo en los objetivos comunes asi como el compromiso
de acatar unas normas basicas (174).



688 MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA

Frente a populismos y liberalismos, se ha de practicar la caridad
politica, que inspirada por el amor social, ponga en el punto de mira
a la persona y se ocupe en «resolver los problemas acuciantes de los
abandonados que sufren y mueren en los paises pobres» (165; cf. 164-
167). El amor social impulsara el avance de la sociedad hacia una civi-
lizacion del amor que promueva el progreso real de todos, renovando
las estructuras de la sociedad y el ordenamiento juridico (183).

La politica de cortas miras debe dejar paso a la «“sana politica,
capaz de reformar las instituciones, coordinarlas y dotarlas de mejores
practicas, que permitan superar presiones e inercias viciosas” (Laudato
si’)» (177); la gran politica, que, en momentos dificiles, «“obra por gran-
des principios y pensando en el bien comun a largo plazo” (Laudato
si’)» (178); la alta politica, capaz de reconocer a cada ser humano como
un hermano y cultivar una amistad social que integre a todos. Convoca
el Papa a rehabilitar la politica, que considera «una de las formas mas
preciosas de la caridad, porque busca el bien comun» (180; cf. 176-187).

Los politicos de altas miras y corazén noble deben tomar con in-
terés la fragilidad de los pueblos y las personas, en medio de un mo-
delo social funcionalista y privatista, que provoca la exclusién social
y econémica de los mas débiles (188). Unos minimos impostergables,
que deben abordarse sin demora son: la lacra del hambre o pobreza
extrema y la trata de personas, asuntos de los que no se puede hablar
sin sentir vergiienza (189). La caridad politica busca, ante todo, el bien
comun, y para ello estd dispuesta al didlogo constructivo y a una ne-
gociacion generosa que incluye la cesion, la renuncia a los propios
planteamientos. Es, ciertamente, un altisimo ideal al que no se debe
renunciar (190).

Se han de contrarrestar los fundamentalismos por medio del res-
peto a los demas, el amor al diferente y preservacion de la dignidad
humana (191). El Papa propone —junto con el Gran Iman Ahmad
Al-Tayyeb- a los artifices de la politica internacional y de la economia
mundial «difundir la cultura de la tolerancia, de la convivencia y de la
paz» (192). Un buen politico, ademas de un buen dirigente, ha de ser
una buena persona, y, como tal, considerar a sus gobernados como
personas unicas, como hermanos (193). Aunque parezca utopico, tam-
bién en la politica ha de tener cabida la ternura, es decir, un amor



LA ENCICLICA SOCIAL DEL PAPA FRANCISCO, FRATELLI TUTTI 689

cercano, sobre todo hacia los mas débiles (194). El bien que se pueda
hacer aun a una sola persona no se pierde, sino que se multiplica (195).
El culmen de una buena politica es «ser capaz de desatar procesos
cuyos frutos seran recogidos por otros, con la esperanza puesta en las
fuerzas secretas del bien que se siembra» (196). Una politica de altura
mas que buscar una rentabilidad en votos ha de procurar una buena
cosecha en humanidad (197).

CAPrIiTULO VI: DIALOGO Y AMISTAD SOCIAL

El dialogo es la aproximacion entre las personas con intencion
de encontrarse y alcanzar acuerdos. Gracias al didlogo es posible un
mundo mejor (198) y el verdadero crecimiento de la sociedad (199). El
dialogo bien entendido no se ha de confundir con un intercambio de
monologos paralelos (200), que lanzan mensajes cerrados, en donde lo
que menos importa es lo que el otro piensa o siente (201). En cambio,
el auténtico didlogo parte del respeto que el otro me merece, y al que
reconozco que puede tener algo de razon (203).

En el terreno de la ciencia —cada vez mas especializado—, se hace
necesario el dialogo interdisciplinar (204). En cuanto a los medios de
comunicacion social, especialmente internet, pueden acercarnos a las
personas, siempre que se proceda con buena intencién, buscando la
verdad y el bien comun (205).

En la busqueda sincera de la verdad, se ha de proscribir el relati-
vismo, que so6lo favorece a los que tienen la capacidad de manipular a
las masas (206). Sin la aceptacion de la verdad objetiva y el reconoci-
miento de la dignidad humana no se pueden echar unas bases solidas
para edificar una sociedad humana fraterna (207). La verdad asienta en
la naturaleza humana los fundamentos de nuestras opciones y de nues-
tras leyes, y «la razén descubre valores que son universales, porque
derivan de ella [la misma naturalezal» (208). Si se aceptan valores per-
manentes como la ley natural, habra que convenir que rige igualmente
para todos (209). Sin embargo, hoy en dia, se postergan los principios
éticos del bien y del mal, y se los suplanta por el calculo de ventajas y
desventajas (210). Mas {como llegar a convenir las verdades elementa-



690 MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA

les, los valores permanentes en una sociedad plural? Sin duda, median-
te el didlogo y el razonamiento honesto. Se reconocera asi que dichos
valores trascienden el momento histérico y son estables por si mismos
e innegociables (211). Tales verdades conectan con la naturaleza del
ser humano y de la sociedad (212). «Que todo ser humano posee una
dignidad inalienable es una verdad que responde a la naturaleza hu-
mana mas alla de cualquier cambio cultural» (213); para los creyentes,
la naturaleza humana, en que se basan los principios éticos, es obra de
Dios. De aqui no se sigue un fijismo ético, sino que «los principios mo-
rales elementales y universalmente validos pueden dar lugar a diversas
normativas practicas» (214).

Insiste el Papa en que se ha de trabajar en desarrollar una cultura
del encuentro en la que prevalezca el reconocimiento y respeto mu-
tuos, la valoracion de todos, y se obtenga asi una sociedad varia y rica
en matices (215). Logrado esto, surgira un estilo de vida y de relacion
caracterizado por «buscar puntos de contacto, tender puentes, proyec-
tar algo que incluya a todos» (216). Por este camino, alcanzaremos la
paz social, que es «trabajosa, artesanal» (217), resultado de la integra-
cion de los diferentes (215-221).

«El individualismo consumista provoca mucho atropello» y termi-
na generando violencia social. Pero cree el Papa que «todavia es posi-
ble optar por el cultivo de la amabilidad» (222), que se puede definir
como un estado de animo «afable, suave, que sostiene y conforta». Se
expresa como dulzura en el trato, como cuidado para no herir con las
palabras o gestos, como un intento de aliviar la carga que soportan
los demas (223). Por supuesto que «el cultivo de la amabilidad no es
un detalle menor... Cuando se hace cultura [es decir, se integra en la
cultura] en una sociedad, transfigura profundamente el estilo de vida,
las relaciones sociales, el modo de debatir y de confrontar ideas» (224).

CarituLo VII: CAMINOS DE REENCUENTRO

La tarea de la construccion de la paz es laboriosa y requiere la
colaboracion de todos. En el centro de su atencion ha de situar a la



LA ENCICLICA SOCIAL DEL PAPA FRANCISCO, FRATELLI TUTTI 691

persona humana (232), y se ha de proponer como objetivo el conseguir
el bien comun (228).

No hay ningun procedimiento ocioso —desde las grandes negocia-
ciones hasta las pequenas tareas artesanales en favor de la paz (225,
231)-, para encajar la rica variedad de las diferencias (232) y superar
el enfrentamiento doloroso del pasado aplicando la justicia junto con
la misericordia, rompiendo asi la cadena de la violencia que condena a
la muerte a una sociedad (227). Se ha de evitar encasillar al otro en el
pasado, por injusto y violento que haya sido, dando una nueva opor-
tunidad a la paz, en atencion a la promesa de bien que el otro lleva
dentro (228), e implicando a los sectores mas empobrecidos (233; cf.
225-235).

En las relaciones humanas, es imprescindible ejercitar el perdon
como medio para alcanzar la reconciliacién: ambas son actitudes cris-
tianas y de otras religiones también. El riesgo esta en presentarlas de
modo que dé la impresion de que se admite el fatalismo, la inercia o
la injusticia, o bien la intolerancia y la violencia (237). Jesucristo nun-
ca foment6 la violencia o la intolerancia (238). Asi lo entendieron los
primeros cristianos (239). Cuando Jesus dice que no ha venido a traer
paz sino espada, se refiere no a la violencia practicada, sino a la pa-
decida por causa del Evangelio (240). El perdén cristiano no implica
la renuncia a los propios derechos, al igual que el amor a un opresor
no significa aprobacién de su conducta. Quien sufre injusticia debe
reclamar que se haga justicia para que se respete la dignidad que Dios
ha dado al hombre (241). Ahora bien, justicia no significa revancha o
venganza: por ese camino, se produce una escalada de violencia que
nos hara vivir como sobre un polvorin (242).

El “perdoén social” es una decisién personal que no puede impo-
nerse. «En todo caso, lo que jamas se debe proponer es el olvido»
(246). Asi, por ejemplo, no se debe olvidar el “holocausto”, para que
su memoria nos recuerde hasta dénde es capaz de llegar la maldad
humana (247). Tampoco se deben dejar caer en el olvido los bombar-
deos de Hiroshima y Nagasaki, cuyo recuerdo sea «garante y estimulo
para construir un futuro mas justo y mas fraterno» (248). La memoria
de los horrores del pasado hara mas dificil un nuevo episodio de domi-
nacion y destruccion (249). Ante tanto mal y tanta injusticia, siempre



692 MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA

nos queda el perdén, que nos asemeja a Dios (250); el perdén rompe
el circulo vicioso del odio y la venganza (251). Pero perdon no significa
impunidad, sino que se ha de hacer prevalecer la justicia «por respeto
a las victimas, para prevenir nuevos crimenes y en orden a preservar
el bien comun» (252).

Los tltimos numeros del capitulo los dedica a la guerra y a la pena
de muerte. La guerra y la pena de muerte —asegura— no resuelven los
problemas que pretenden superar (255). «Si se quiere un verdadero
desarrollo humano integral para todos, se debe continuar incansable-
mente con la tarea de evitar la guerra entre las naciones y los pueblos»
asegurando el imperio del derecho y el recurso a la negociacion al am-
paro de las Naciones Unidas (257). Es cierto que, teéricamente, puede
existir la guerra justa; pero ante tanto poder de destruccion como po-
see hoy el hombre y teniendo en cuenta el enorme sufrimiento que la
guerra ocasiona a los inocentes, sentencia tajantemente: «iNunca mas
la guerral» (258). Incluso las guerras locales, en un mundo globalizado,
pueden suponer un riesgo de guerra global, si es que no vivimos ya una
“guerra mundial a pedazos” (259).

Y si se piensa en la acumulacién de armas —especialmente nuclea-
res— como medio disuasorio para preservar la paz, dicha acumulacién
parece poco adecuada para conjurar los verdaderos peligros que hoy
acechan a la paz mundial, como son, por ejemplo, el terrorismo, los pro-
blemas ambientales, la pobreza... Mas sensato seria dedicar el dinero
invertido en armamento para promover el desarrollo de los paises po-
bres. Esta si que seria una buena plataforma para la paz mundial (262).

Sobre la pena de muerte, el Papa se muestra decididamente en
contra y en ello empefia el compromiso de la Iglesia (263). Es un con-
senso general que «la autoridad publica legitima pueda y deba “con-
minar penas proporcionadas a la gravedad de los delitos” (Consejo
Pontificio Justicia y Paz)» (264). Pero las penas han de tender siempre
a la sanacion y reinsercion de los reos en la sociedad, por lo que se
las debe despojar de un sentido vindicativo y hasta cruel (266). Dos
argumentos esgrime el Papa contra la pena de muerte: el posible error
judicial y el uso discrecional que hacen de ella los regimenes totalita-
rios y dictatoriales (268). Como tercer argumento, apela a la dignidad
personal incluso del homicida (269).



LA ENCICLICA SOCIAL DEL PAPA FRANCISCO, FRATELLI TUTTI 693

CAPITULO VIII: LA4S RELIGIONES, AL SERVICIO DE LA FRATERNIDAD
EN EL MUNDO

Las distintas religiones ofrecen una aportaciéon valiosa para la
construcciéon de la fraternidad y la defensa de la justicia, pues ponen a
Dios creador y padre como garante de la dignidad de la persona hu-
mana (271). A laluz de la razon se puede argumentar la igualdad entre
todos los hombres, pero no se consigue fundar la fraternidad (272); por
lo que, sin una referencia a la trascendencia, se desmorona la base de
unas relaciones justas entre los seres humanos (273). Los creyentes de
las distintas religiones sabemos que buscar a Dios con sincero corazén
«nos ayuda a reconocernos compaiieros de camino, verdaderamente
hermanos». Por el contrario, expulsar a Dios de la sociedad da con la
dignidad humana por los suelos (274-275).

La Iglesia catolica respeta la autonomia de la politica, al tiempo
que reivindica su derecho a participar en la construccién de un mundo
mejor, prestando atencion al bien comun, e interés al desarrollo hu-
mano integral (276). «La Iglesia valora la accion de Dios en las demas
religiones, y “no rechaza nada de lo que, en estas religiones, hay de
santo y verdadero” (Vaticano II)». Por su parte, aporta el Evangelio de
Jesucristo como fuente de inspiracion para proponer el primado de la
relacion personal, del encuentro con el misterio sagrado del otro, de la
comunion universal con la humanidad entera como vocacién de todos
(277). Extendida por todos los lugares y culturas, la Iglesia comprende
la belleza de la invitacién al amor universal (278) y pide que se respe-
te la libertad de religion al tiempo que se compromete a favorecerla.
Proclama que tenemos tantas cosas en comun las diferentes culturas y
religiones que es posible encontrar —por parte de todos— un modo de
convivencia serena, ordenada y pacifica (279). El Papa suplica a Dios
la unidad dentro de la Iglesia, y que se haga realidad la unidad de las
Iglesias cristianas para que el mundo crea en Cristo como el enviado
de Dios al mundo (280).

«Entre las religiones es posible un camino de paz», dice (281). Los
creyentes tenemos suficientes fundamentos para unirnos para trabajar
juntos por el bien comun y la promocién de los mas pobres. Eso no
significa que hayamos de renunciar a nuestras seias de identidad, que



694 MODESTO GARCIA GRIMALDOS, OSA

constituyen nuestra verdadera riqueza (282). La violencia no tiene ca-
bida en las religiones, sino que se alberga en sus deformaciones (283).
«“Los lideres religiosos estamos llamados... a trabajar en la construc-
cién de la paz... como auténticos mediadores... Cada uno de nosotros
esta llamado a ser un artesano de la paz, uniendo y no dividiendo, ex-
tinguiendo el odio y no conservandolo, abriendo las sendas del dialogo
y no levantando nuevos muros” (Encuentro Internacional por la Paz,
2013)» (284).

Termina la enciclica insertando un pasaje de la declaracion con-
junta con el Gran Iman Ahmad Al-Tayyeb en 2019, convocando a la
paz, la justicia y la fraternidad (285). Sigue una oracién al Creador y
concluye con una oracién ecumeénica cristiana (286).

La enciclica es una valiente propuesta de la fraternidad universal
como principio de una convivencia paciﬁca y constructiva entre los
hombres.

MODESTO GARCiA, OSA



