
EL FILÓSOFO WITTGENSTEIN. PSICOLOGÍA Y CONTRIBUCIONES... 631

El filósofo Wittgenstein.  
Psicología y contribuciones biográficas. 

El “caso” sexual

Resumen

Se presenta en este estudio un repertorio de datos, con su correspondiente 
análisis, referidos al tema de la sexualidad del filósofo Ludwig Wittgenstein. 
Se examinan fuentes de características históricas, testimoniales y psicológi-
cas del pensador, con el fin de observar parte del contenido de la personali-
dad de Wittgenstein. Se pasa revista a influencias sobre dicho tema personal 
gracias a L. Tolstoi, O. Weininger y W. James intentando formular un cuadro 
aproximado a la moralidad vivida por Wittgenstein respecto al cuerpo, sexo, 
sentimientos o afectos. Se acompañan en este sentido explicaciones relativas 
a una perspectiva religiosa que –en hipótesis– daría cuerpo a una emancipa-
ción de la “carne”, implicada naturalmente en la existencia wittgensteiniana.

Palabras claves: Homosexualidad / Conversión mística / L. Tolstoi / W. 
James / O. Weininger / Castidad / Culpa.

Abstract

This study presents a repertoire of data, with its corresponding analysis, refe-
rring to the topic of sexuality by the philosopher Ludwig Wittgenstein. Sour-
ces of historical, testimonial and psychological characteristics of the thinker 
are examined in order to observe part of the content of Wittgenstein’s perso-
nality. Influences on this personal theme are reviewed thanks to L. Tolstoi, 
O. Weininger and W. James trying to formulate an approximate picture of 
the morality lived by Wittgenstein regarding the body, sex, feelings or affec-
tions. In this sense, explanations are accompanied by a religious perspective 
that – in hypothesis – would give body to an emancipation of the “flesh”, 
naturally implied in Wittgensteinian existence.

Key words: Homosexuality / Mystical conversion / L. Tolstoi / W. James / 
O. Weininger / Chastity / Guilt.

CiuD-Ra 234-2 (2021) 631-678



MARIO BOERO VARGAS632

Expreso lo que quiero expresar siempre sólo  
“a medias”. Y quizá ni siquiera eso, tal vez sólo  
en una décima parte. Esto significa algo 1. (...)

Es difícil entenderse bien uno mismo 2. (...)

 ––––––––––   1   ––––––––––

Al cumplirse los 70 años del fallecimiento de Ludwig Wittgens-
tein (1889-1951) es evidente la conclusión y el consenso académico in-
tercontinental que con él se instaura un verdadero pensamiento nue-
vo en la Historia de la Filosofía. Por una inédita manera de indicarnos 
cómo ver el mundo, y por las implicaciones contemporáneas que tiene 
su quehacer intelectual en el desarrollo de un sinfín de disciplinas: 
lógica, ética, teología, lenguaje, psicología.

La densa y larga estela especulativa causada por el pensamiento 
de Wittgenstein, no sólo a raíz del Tractatus Logico-Philosophicus (1921) 
y de Investigaciones Filosóficas (1953), sino también gracias a una serie 
de materiales póstumos (Zettel, Conferencia sobre Ética, Libro azul y ma-
rrón, etc.) siempre resultan interesantes y atractivos para investigado-
res interpelados por el genio vienés, nacionalizado británico en 1939, 
una vez producido el Anschluss.

Las valiosas introducciones a nuestro idioma castellano del pen-
sar wittgensteiniano, realizadas sobre todo por Javier Sádaba e Isido-
ro Reguera, en los orígenes de los pasados años ochenta, constituyen 
contribuciones decisivas en el proceso y dinámica ilustrativas respec-
to a la divulgación de Wittgenstein en España, así como en América 
Latina. Tanto por sus traducciones y trabajos teóricos relativos a la 
obra del filósofo, como por el estímulo que han abierto a otros intere-
sados cultivar ensayos concomitantes con el intelecto, mente y figura 
de L. Wittgenstein.

1  Wittgenstein, L., Aforismos. Cultura y Valor, prólogo de Javier Sádaba, 
edición de G. H. Von Wright con la colaboración de Heikki Nyman, (traducción 
de Elsa Frost), Espasa-Austral, Barcelona. 2013 (*100) p. 58.

2  Wittgenstein, L,. Aforismos. Cultura y Valor, (*271) p. 99.



EL FILÓSOFO WITTGENSTEIN. PSICOLOGÍA Y CONTRIBUCIONES... 633

Raimundo Drudis Baldrich, casi un anónimo investigador espa-
ñol centrado en Wittgenstein, y con una fructífera actividad respecto 
a él desde las publicaciones “Aporía” y “Theoría”, al igual que José 
Ferrater Mora con su estudio Wittgenstein o la destrucción, del año 1949 
–todavía vivo el filósofo austriaco– constituyen de forma inicial y bi-
naria (y no poco remota) interesantes antecedentes intelectuales que, 
en cierto modo, “fundan” la notable y hermosa tarea informativa en-
caminada a examinar la génesis y el porvenir del pensamiento y per-
sonalidad de Wittgenstein. Agreguemos que Enrique Tierno Galván 
realizó una traducción del Tractatus al español en 1957.

Con dichos estudiosos, junto a una serie de especialistas próxi-
mos en el tiempo a uno, ya a partir del siglo pasado, y gracias a la vez 
a fuentes exegéticas nuevas sobre nuestra figura vienesa, se comienza 
a detectar y divulgar, por ejemplo, la naturaleza y sensibilidad inte-
lectual judía de Wittgenstein, así como el impacto que supuso León 
Tolstoi en su imaginario moral y praxis mundana, además de exa-
minarse otras interesantes premisas histórico-culturales respecto a su 
existencia y carisma: maestro de escuela elemental, combatiente en la 
Primera Guerra, arquitecto de una extraordinaria vivienda a su her-
mana en Viena, vida monacal en su cabaña de Noruega, etc. 

Como es natural, las fuentes hermenéuticas examinadas, respec-
to a nuestro autor, gracias el quehacer académico o docente actual, así 
como los análisis literarios de las vicisitudes personales de Wittgens-
tein, se han divulgado de una forma mucho más activa en el mundo 
anglosajón debido al impulso causado por la conformación de una lla-
mada “filosofía analítica”. En este sentido, se han producido estudios 
en detalle respecto a los avatares de Wittgenstein en Cambridge, sus 
controversias con B. Russell y E. Moore o sus distancias teóricas con 
el denominado “Círculo de Viena”, por ejemplo. Pero, a la larga, todo 
este material también concluye en prolijas y laboriosas traducciones 
(Fina Birulés = Conferencia sobre Ética; Carlos Ulises Moulines = Zettel; 
Luis Valdés Villanueva = Tractatus) en nuestro idioma y en espacios 
de estudios propios del campo investigativo universitario. Incluso fue-
ra del universo anglosajón se han consolidado desde hace décadas 
notables especialistas en el autor del Tractatus; en Francia, Jacques 
Bouveresse; en México, Alejandro Tomasini, y en Chile, Carla Cor-
dua, por mencionar algunos.



MARIO BOERO VARGAS634

 ––––––––––   2   ––––––––––

Como hemos dejado dicho, aquél conjunto de investigaciones 
biográfico-filosóficas abarcan prácticamente el contenido del caminar 
completo de la vida y pensamiento de Wittgenstein: se ha pasado re-
vista a las complejidades en su juventud, se han estudiado sus relacio-
nes familiares, se ha examinado el carácter de ese insólito viaje suyo 
a Rusia en 1935, se han revisado a fondo el contenido de sus “Diarios 
Secretos” (1914-1916) y de sus “Diarios” de Noruega y Cambridge (Mo-
vimientos del Pensar), incluso en 2015 se ha realizado una tesis doctoral 
referida a la estructura arquitectónica de su cabaña (abandonada) en 
un fiordo cerca de Bergen, presentada en la Universidad de Valencia 
por Enrique Clemente Quintana.

Esta serie de consideraciones explorativas históricas, filosóficas o 
testimoniales otorgan sentido a un verdadero mapa del recorrido vital 
llevado a cabo por Wittgenstein en su atormentada existencia de 62 
años de edad. Con este conjunto de indagaciones podría decirse que 
parece culminarse una especie de mitomanía a propósito de este pen-
sador 3. Algunos interesados hoy por su persona y producción de su 

3  En realidad, el último material relativo a mitomanía wittgensteiniana está 
dado a propósito del texto titulado Wittgenstein, arquitecto (el lugar inhabitable) [Roig, 
B.; Castro, F.; y Fernández Mallo, A., Galaxia Gutenberg, Barcelona. 2020] 
que, a mi modo de ver, es una obra que transita entre la ridícula frivolidad y lo 
insulso. Sobre todo por las intenciones “creativas” de dichos autores por intentar 
demostrar no se sabe qué. Pretenden ser “acciones artísticas” que en el fondo, y 
en la superficie, no evocan nada nuevo respecto al filósofo. Excepto el deseo de 
figuración de los promotores del asunto a raíz de una mala interpretación del 
icono wittgensteiniano, formulado por ellos, cuya densidad no es comprendida ni 
atisbada por los susodichos autores.

Si bien es cierto que existen notables contribuciones mitomaníacas en torno a 
Wittgenstein, como el film de Derek Jarman “Wittgenstein” (1993) o la exposición de 
Arte y Cultura a cargo de Joseph Kosuth en Bruselas en 1990, existen otras magras 
y deficientes, y en este sentido señalamos porqué es efectivamente lo que ocurre 
con este trabajo editado por Galaxia Gutenberg. Consiste en la presentación de 
dos autores que emplean, en primer lugar, la residencia construida por Wittgenstein 
a su hermana en la Kundmanmgasse, en Viena, con el fin de hacer pasear a un 
fantasma con una sábana escrita que dice una de las tantas proposiciones del 
Tractatus: “Wittgenstein House (Vienna) se rodó de noche en el interior de la casa 
original, en la Kundmanngasse de Viena. En ella se desarrolla la narración de 
un hombre (el filósofo Fernando Castro), vestido con una túnica blanca y una 



EL FILÓSOFO WITTGENSTEIN. PSICOLOGÍA Y CONTRIBUCIONES... 635

obra tratan además de transformarlo en fetiche: desde hace años exis-
te una revista semestral dedicada como culto al pensador vienés titu-
lada Nordic Wittgenstein Review, y también cabe decir que los actuales 
Simposios y Cursos de Verano referidos a Wittgenstein se rutinizan 
de forma “sacral” en la Escuela Primaria de Kirchberg am Wechsel, 
lugar donde el propio autor del Tractatus impartió clases a sus niños 
en la década de los veinte. El notable estudio del año 2002 de Andoni 
Alonso Puelles por lo demás, titulado El arte de lo indecible. Wittgenstein 
y las vanguardias, pasa revista y formula interesantes análisis acerca de 
las influencias recibidas y producidas durante décadas por Wittgens-
tein en espacios culturales contemporáneos.

 ––––––––––   3   ––––––––––

Con todo, existe un asunto en nuestra intelligentsia cultural es-
pañola que en cierto modo se ha evitado, en cuanto estudios sobre 
el contenido y la naturaleza de la personalidad de Wittgenstein, cual 
es la hipotética homosexualidad del filósofo. Sin embargo, cuando ha 
sido tocada por otros en otras latitudes no ha sido efectuada de modo 

potente luz halógena sobre su cabeza. La casa está completamente a oscuras, y 
apenas se percibe la sobria arquitectura al paso ansioso de este personaje. En la 
túnica está escrito el número que corresponde a la proposición 6.421 del Tractatus 
Logico-Philosophicus: «Ética y estética son una y la misma cosa»” (p. 138).

Se ignora en la “acción cultural” que todo está dicho respecto a esa vivienda, 
estudiada en la fundamental Tesis Doctoral de Diego López-Arquillo titulada 
Aportaciones del proyecto de arquitectura a la noción de realidad. La casa Wittgenstein 
(Escuela Técnica Superior de Arquitectura. Universidad Politécnica. Madrid. 2012).

El otro autor pretende averiguar y transmitir en su relato qué sucede escalando 
el acantilado que conduce a la cabaña de Wittgenstein en el fiordo de Skjolden 
(Noruega). Pero Fernández Mallo no sólo ignora todo lo que está formulado sobre 
ese sitio (Cf. Tesis Doctoral. Enrique Clemente Quintana. El proyecto de la casa de 
L. Wittgenstein en Skjolden. Universidad Politécnica de Valencia, 2015); también su 
“acción artística” ha sido improvisada si ningún tino cuando declara: “que siempre 
he querido hacer algo en esa Cabaña Wittgenstein de Noruega, no se qué, pero 
algo” (p. 93). La idolatría se revela completamente banal en este autor cuando 
expresa que se ha producido un “hallazgo bíblico” (p. 107) con el descubrimiento 
de clavos en torno a las ruinas de la cabaña del filósofo austriaco.

La degradación de lo mitomaníaco llega así a un punto con el cual se socava 
(o se deforma) del todo la naturaleza original del carisma de Ludwig Wittgenstein.



MARIO BOERO VARGAS636

anecdótico, irreverente o frívolo, como una cuestión propia de un bre-
vísimo episodio tangencial de su existencia. Al contrario, William W. 
Bartley III observa que A. W. Levi y George Steiner establecen una 
densa combinación entre racionalidad wittgensteiniana y homose-
xualidad comentada a raíz de un estudio suyo al respecto de décadas 
pasadas 4. Isidoro Reguera también formula un alcance a propósito 
de este asunto en su trabajo El feliz absurdo de la ética. El Wittgenstein 
místico (1994). Colin Wilson, además, en su estudio Los inadaptados 
considera que é1 fue uno de los primeros en escribir haciendo insi-
nuación de esa orientación sexual, hasta que finalmente salió a relucir 
“que la razón básica del lúgubre ascetismo de Wittgenstein era su cul-
pa respecto a su homosexualidad” 5. Todo ello fruto, según el mismo 
Wilson, de la “fantasía” que tuvo toda su vida nuestro filósofo de ser 
“monje” (consecuencias, a la vez, de consideraciones oníricas respecto 
a la llamada sacerdotal que habría vivido el propio Wittgenstein en su 
existencia). Dentro de sus críticas a Freud los sueños, sin embargo, ad-
quieren en Wittgenstein un cierto aspecto singular en vistas a proyec-
ciones del “conocer” humano y todas las interpretaciones oníricas –a 
raíz de S. Freud– aunque juegan un papel polémico en el pensamiento 
wittgensteiniano, en cierto modo se acoge a la hermenéutica de ellos. 
En este sentido, el hecho de haber rechazado esa llamada en sueños 
pudo causar fracasados ecos en el ideario moral de su personalidad.  
Paul-Laurent Assoun, estableciendo un repertorio histórico, cultural, 
intelectual y teórico entre convergencias y divergencias respecto a 
Wittgenstein y Freud expresa que, desgraciadamente, ambos nunca 
se encontraron en Viena. Pero Margarete Wittgenstein sí trató con el 
psicoanalista y esta información despierta tal interés en su hermano 
que por medio de ella “transmitía sus sueños para que [Freud] se los 
interpretara” 6.

4  Warren Bartley iii, W., Wittgenstein (traducción de Javier Sádaba), segunda 
edición, Cátedra-Teorema, Madrid. 1989, pp. 203-04; 216. Cuestión completamente 
opuesta a Avrum Stroll quien considera que para él no es posible establecer fuentes 
comunicativas de comprensión entre homosexualidad y pensamiento filosófico en 
Wittgenstein. (Cf. Stroll, A., La filosofía analítica del siglo veinte (traducción de 
José F. Álvarez y Eduardo Bustos), Editorial Siglo XXI, Madrid. 2002, p. 141).

5  Wilson, C., Los inadaptados, Planeta, Barcelona. 1989, p. 270.
6  Assoun, P.-L., Freud y Wittgenstein, Nueva Visión, Buenos Aires. 1992 

(traducción de Pablo Betesh), p. 13; Cf. también, pp. 115ss. Además, Wittgenstein, 



EL FILÓSOFO WITTGENSTEIN. PSICOLOGÍA Y CONTRIBUCIONES... 637

Anticipemos nuestra narrativa diciendo, en todo caso, que tal lla-
mada corresponde a lo que el analista Wilhelm Pöll denomina “fanta-
sía desiderativa religiosa” 7. 

Gracias a ella, y sublimada una determinada tendencia masoquis-
ta, por ejemplo, esta puede cuajar y condensarse en una personalidad 
ascético religiosa. Así mismo, serios empeños por dinámicas de racio-
nalización (de la realidad, de la vida, de los afectos y sentimientos) 
desplazan las pulsiones de la libido –“energía orgónica” lo llamaría 
Wilhelm Reich– hacia fines o consideraciones teóricas que aquietan el 
dispositivo específicamente sexual. En cierto modo, tentativas trans-
formadoras de similar naturaleza estarían expresadas en esos esfuer-
zos vitales de Wittgenstein por llegar “a superar (sublimar) la carne 
en el trabajo o en el espíritu, unificando ambos polos en un ideal o en 
un ideal filosófico de vida y aunando sus fuerzas en la pasión por el 
conocimiento” 8. En este sentido resulta interesante la formulación de 
Isidoro Reguera en cuanto estima el quehacer filosófico de Wittgens-
tein como una decisiva “sacralización del trabajo intelectual” 9.

Para observar frutos de este caso en concreto Wittgenstein (como 
veremos) emplearía el ideal ético que ofrece Tolstoi (admirado por su 
función celibataria) y Otto Weininger con su estudio Sexo y Carácter 
consultados por él, y todo ello a la luz de la información que propor-
ciona W. James en Las variedades de la experiencia religiosa conduce al 
filósofo a vivir un sentido especialmente rigorista o puritano respecto 
al sexo. En cierto modo, gracias a estas fuentes, se fundamenta un 
verdadero laboratorio en Wittgenstein (no poco laberíntico) para ac-

L., Una vivencia (-sueño) nocturno y un fragmento epistolar, edición de Ilse Somavilla 
y traducción de Isidoro Reguera, Pre-Textos, Valencia 2006. Con respecto a la 
toma de postura de Wittgenstein a propósito de la “racionalidad” de los sueños 
formulada por Sigmund Freud, Cf. Wittgenstein, L., Lecciones y conversaciones sobre 
estética, psicología y creencia religiosa (introducción y traducción de Isidoro Reguera), 
Paidós, Barcelona. 1992, pp. 118-128.

7  Pöll, W., Psicología de la Religión. Herder, Barcelona. 1969, p. 189.
8  Wittgenstein, L., Diarios secretos, edición de Wilhelm Baum y traducción 

de Andrés Sánchez Pascual;  y Cuadernos de guerra, a cargo de Isidoro Reguera, 
Alianza, Madrid. 1991, p. 211, n. 76.

9  Wittgenstein, L., Diarios secretos, p. 213.



MARIO BOERO VARGAS638

ceder hacia algún tipo de fórmula moral que facilite transformar, ol-
vidarse o superar la comentada tendencia homoerótica del pensador.

Con esta singular omisión investigativa hispánica sobre el cuer-
po, el deseo, al eros y lo sexual respecto al austriaco discurre, en al-
gún sentido, un cierto aire de familia con la crítica contenida en las 
formulaciones de Enrique Bonete, al revelar preocupaciones o para-
digmas parciales en vistas a campos de estudio en torno al sabio vie-
nés en España. En 1990 dicho autor declara, en una introducción a un 
estudio suyo sobre Wittgenstein, que “hay un cierto pudor intelectual 
en nuestro país a ofrecer una interpretación demasiado religiosa (e 
incluso cristiana) de la Ética de este gran filósofo” 10.

Con todo, a partir de aquí procuramos establecer líneas de co-
mentarios explicativos respecto al asunto sexual wittgensteiniano.

 ––––––––––   4   ––––––––––

Con una concisa mirada sinóptica relativa a nuestro tema, es posi-
ble exponer varias consideraciones testimoniales, pero no poco com-
plejas pues la homosexualidad en Wittgenstein es una cuestión difícil 
de constatar de un modo unívoco, impidiendo un consenso sobre el 
asunto. Pasa por un arco de diferentes opiniones: la activa homose-
xualidad de Wittgenstein es algo claro y evidente para W.W. Bart-
ley III, está revestida de un “probable” y “quizás” para el filósofo de 
Oxford Alfred Ayer 11, y es rechazada o se guarda silencio por alba-
ceas, familiares y algunos analistas biográficos como B. Mc Guinness. 

Un amigo cercano a Wittgenstein, llamado P. Engelmann, recuer-
da y escribe, que cuando alguien preguntó sobre un posible matri-
monio en la vida del filósofo vienés, surgían comentarios alusivos a 
su homosexualidad. Agrega que al conversar en más de un momento 
con Wittgenstein, de un pasado enamoramiento suyo de una joven, 

10  BONETE, E., Éticas contemporáneas, Tecnos, Madrid. 1990, p. 29.
11  TODD, O., «Entrevista: Wittgenstein según Alfred Ayer», en: El Urogallo 

13 (1987) 73.



EL FILÓSOFO WITTGENSTEIN. PSICOLOGÍA Y CONTRIBUCIONES... 639

manifestó que éste “nunca habló de análogas experiencias o deseos 
propios, y por supuesto tampoco le pregunté al respecto” 12. 

Ray Monk, en su biografía El deber de un genio, entra en polémicas 
documentales y argumentativas en relación al cuestionamiento pro-
miscuo y homosexual de Wittgenstein formulado por W. W. Bartley 
III en su texto 13 lo cual da paso a impresiones turbias en la existencia 
del filósofo. 

Es posible contemplar la polémica de toda esta cuestión crítica 
de Ray Monk a raíz de una publicación de 1973 (como hemos dejado 
dicho) de un estudio de W. Warren Bartley III donde se menciona 
la homosexualidad de Wittgenstein, particularmente examinada des-
pués por este mismo autor con el denominado “Epílogo 82” 14. Este 
planteamiento ha sido decisivo para que se desencadenen las posturas 
entre detractores y defensores del pensador. Los albaceas hablan in-
cluso de llevar a los Tribunales a W. Warren Bartley III por publicar 
estos detalles sobre Wittgenstein. Javier Muguerza, en nuestro país, 
también añade comentarios sobre esta cuestión: acusa a Bartley de 
“autor sensacionalista”, agregando que hay cierta precipitación por 
denominar de “patológica” esa conciencia de culpa de Wittgenstein 
por su condición homosexual 15.

Existen otros comentarios que, observando la presencia homoe-
rótica –y suicida– de otros hermanos de nuestro filósofo, tienden con 
este dato a ofrecer un enfoque genético respecto al asunto sexual: 
Kurt se suicida al acabar la Primera Guerra para no ser hecho prisio-
nero. Hans se suicida en La Habana en 1902, y Rudolf se suicida en 
Viena en 1904; se dice que los dos últimos hermanos fueron homo-
sexuales declarados.

12  Wittgenstein-Engelmann, Cartas. Encuentros. Recuerdos, edición de Ilse 
Somavilla, colaboración de B. Mc Guinness, (traducción de Isidoro Reguera), 
Pre-Textos, Valencia. 2009, p. 209.

13  Monk, Ray. Ludwig Wittgenstein. El deber de un genio, traducción de Damián 
Alou, Anagrama, Barcelona 1994, pp. 523-528.

14  Warren Bartley iii, W., o.c.. pp. 195ss.
15  Muguerza, J., «Las voces éticas del silencio», en: VvAa, El silencio, 

Compilación de Carlos Castilla del Pino, Alianza, Madrid. 1992, p. 142.



MARIO BOERO VARGAS640

En actuales terapias relativas a “constelaciones familiares” (Fa-
milienau-fstellung), promovidas por su fundador Bert Hellinger, qui-
zás habría salido a la luz el patrón determinante del porqué de este 
hogar suicida vienés. Por supuesto que este asunto no tiene que ver 
con consideraciones genéticas, pero sin duda que procesos psicoló-
gicos grupales establecidos en “constelaciones familiares” habrían 
dado mucho de sí respecto a problemáticas internas de los Witt-
genstein.

En el mundo audiovisual moderno, y con respecto a los “mass 
media”, el relieve del pensador vienés se retrata en el film de Derek 
Jarman titulado “Wittgenstein” (1993) donde en ningún caso se omite 
la tendencia y experiencia homosexual del sabio austriaco.

Wilhelm Baum por su parte, en un muy conciso estudio biográfi-
co sobre el pensador, redacta que durante el período de cautiverio en 
Italia, después de la Gran Guerra, nunca los uniformados prisioneros 
vieron “inclinaciones homosexuales” en Wittgenstein y además agre-
ga, después de este episodio, que existió en él una apertura frustrada 
al sexo opuesto 16. Decimos que es un ensayo biográfico interesante 
pero muy sintético y en este sentido Baum no agrega consideraciones 
que justifiquen sus formulaciones. En todo caso, Wilhelm Baum, in-
volucrado en otras fuentes documentales, se explaya respecto a este 
incómodo asunto (para familiares, biógrafos o albaceas) con críticos 
exámenes informativos que esclarecen el sentido de la indefinición 
sexual de Wittgenstein 17. 

En relación con la ruptura de amistad creada entre Wittgenstein 
y Bertrand Russell, también existen implicaciones temáticas con lo 
sexual, sobre todo cuando el biógrafo B. Mc Guinness refuta aque-
llas observaciones de R. Clark que afirman que la amistad se rompió 
porque “Russell desaprobaba la homosexualidad de Wittgenstein” 

16  Baum, W., Ludwig Wittgenstein. Vida y obra, Alianza, Madrid. 1988, pp. 73 
y 107. Es probable que este alcance informativo relativo a una mujer se refiera a 
Margarita Respinger, puesta de relieve en comentarios íntimos de Wittgenstein en 
los “Diarios” Movimientos del pensar. 1930-1932 / 1936-1937. pp. 23-44., Pre-Textos, 
Valencia 2000,  edición de Ilse Somavilla y traducción de Isidoro Reguera.

17  Wittgenstein, L., Diarios secretos, edición de Wilhelm Baum, pp. 13-16.



EL FILÓSOFO WITTGENSTEIN. PSICOLOGÍA Y CONTRIBUCIONES... 641

atribuyendo a otras causas la separación 18. Una hermana de nuestro 
filósofo, Hermine, declara que “Ludwig criticó algunos de los ensayos 
más populares de Russell, y la amistad no sobrevivió” 19.

Pero Baum, retomando esas opiniones de Clark, dice que “las 
tempranas discrepancias que surgieron entre Wittgenstein y Russell 
no eran sólo de orden filosófico. A Russell le molestaba profunda-
mente la homosexualidad de Wittgenstein y en sus cartas de aquella 
época a su amiga Lady Ottoline alude a ella innumerables veces y 
siempre con desaprobación” 20. Sin embargo, el propio Baum no re-
lata explícitamente en qué consiste la “desaprobación”, considerando 
que el origen de sus conflictos era por diferencias de temperamento, 
a las cuales se sumaban criterios de racionalidad distintas para mirar 
cuestiones de creencia y religión, pero también de educación y sexo 21.

18  Mc Guinness, B., Wittgenstein. El joven Ludwig (1889-1921), (traducción 
de Huberto Marraud), Alianza, Madrid. 1991, p. 262, n. 24.

19  Wittgenstein, H., «Mi hermano Ludwig», en AaVv, Recuerdos de Wittgenstein, 
Compilador Rush Rhees y traducción Rafael Vargas, Fondo de Cultura Económica, 
Breviarios, México 1989, p. 34.

20  Wittgenstein, L., Diarios secretos, p. 14.
21  No hemos podido encontrar el contexto declarativo original de esas 

formulaciones de B. Russell respecto a las hipotéticas “desaprobaciones” de 
la orientación sexual de Wittgenstein. Pero es posible comprender como algo 
especialmente extraño (o incongruente) que un pensador como Russell, ateo, 
librepensador, promotor del voto de la mujer y de la educación infantil liberadora, 
feminista, activista por la paz mundial, intelectual progresista, es decir, una mente 
con criterios especialmente emancipadores, “desapruebe” la homosexualidad. Sobre 
todo, cuando leemos en el capítulo 8 de Matrimonio y moral (“uno de los ensayos 
más populares de Russell”) consideraciones y juicios críticamente contrarios a los 
procesos de control y censura establecidos en Inglaterra respecto al desarrollo literario 
del “homosexualismo en las obras de imaginación” (Cf. Russell, B., Matrimonio 
y moral, Cátedra-Teorema. Madrid. 2001, p. 87). Con todo, en esta obra pueden 
haber existido criterios especialmente incómodos para Wittgenstein –causante de 
serias divergencias– por las punzantes consideraciones éticas, sociales, ideológicas 
o morales a propósito del relato del cristiano y de la fe creyente expuestas ahí 
en cuanto intentos históricos de represión a los afanes públicos de libertad (en el 
matrimonio, en le sexualidad, en la educación) planteadas por Russell. El celibato 
y las dinámicas de ascesis en la religión son contemplados como factores nefastos 
en la natural evolución psicológica del sujeto contemporáneo (Cf. Russell, B. o.c.. 
«El culto fálico, el ascetismo y el pecado», pp. 42-48).  

Monk considera que, con el paso del tiempo, después de afectuosos encuentros, se 
produce de forma voluntaria una distancia en Russell porque parece que Wittgenstein 



MARIO BOERO VARGAS642

Otro de los puntos básicos donde arranca este asunto de la sexua-
lidad del filósofo proviene del sentido y contenido de una “confesión” 
personal escrita de Wittgenstein (de mediados de los 30, con el fin 
de destruir su vanidad y orgullo) puesta en conocimiento por él a un 
reducido grupo de amigos, donde una determinada crítica contempo-
ránea incide en estimar que en ella se confesaría su homosexualidad 
(además de otros eventos personales ocultos durante décadas). Su dis-
cípulo M O'C.Drury expresa que dicha confidencialidad nada tiene 
que ver con ello, aunque Isidoro Reguera expresa que declarar dicha 
represión después de años de silencio “tampoco es para tanto” 22.

A todo ello se suma una serie de cartas de Wittgenstein, algunas 
dirigidas a Engelmann, con un conjunto de consideraciones persona-
les (también presentes en sus “Diarios”) llenas de autodesprecio res-
pecto a su ser. El contexto de ese discurso en dichas misivas apunta a 
deducir vergüenzas, complejos, culpas o inmoralidad (“he caído en lo 
más bajo”; “mi vida se marchita”; “falta de decencia”; “alégrate si no 
entiendes lo que estoy escribiendo”, etc.) que más de una exégesis ha 
concluido por observar que ahí descansa una expresión inasumida de 
su homosexualidad. 

lo consideraba «malvado» por sus costumbres morales (cuatro matrimonios, relación 
frecuente con sus amantes como Lady Ottoline y Constance Malleson, permisividad 
en la educación, etc.), sobre todo sumadas a las características que adquiere el 
compromiso de Bertrand Russell por problemas públicos en una sociedad post-bélica.

Entre los extremos duales referidos a intentos de mejorar el mundo o intentar 
mejorar uno mismo se produce en ambos una dificultad ética complicada de resolver, 
y es precisamente esta dualidad la que choca infinidad de veces entre los dos a raíz 
de posturas personales. Pero acentuadas con esa producción intelectual russelliana 
a propósito de preocupaciones sobre el desarme nuclear, la guerra, el pacifismo 
y las críticas a la religión, a la fe, y a la Iglesia.

Sobre los estudios más divulgados de Russell como Matrimonio y Moral, La 
conquista de la felicidad, Lo que yo creo, Wittgenstein tiene opiniones críticas, hasta 
tal punto que nuestro filósofo en una ocasión declara en 1930 a Drury que «los 
libros de Russell deberían ser encuadernados en dos colores: los que tratan de 
lógica matemática en rojo –y todos los estudiantes de filosofía debería leerlos–, y 
los que tratan de ética y política en azul y no se debería permitir que nadie los 
leyera». (Monk, R., Ludwig Wittgenstein, el deber de un genio, Anagrama, Barcelona 
1994, p. 430).

22  Reguera, I., Los fantasmas de la cabaña noruega. Ensayos sobre L. Wittgenstein, 
Athenaica, Sevilla. 2017, p. 108.



EL FILÓSOFO WITTGENSTEIN. PSICOLOGÍA Y CONTRIBUCIONES... 643

El contenido de ese “autodesprecio”, en términos freudianos, con-
lleva implícita una “necesidad de castigo”, que está expresado en el 
sufrimiento psicológico-moral que se asigna a la vida de Ludwig Witt-
genstein. Tanto sus alumnos J. King como M. O’C. Drury recuerdan 
en sus semblanzas de Wittgenstein que, a medida que conversan sobre 
aspectos de la vida, a ambos expresó en más de un momento: “No 
estamos aquí para divertirnos” 23.

23  King, J., Mis recuerdos sobre Wittgenstein, en: Vv.Aa. Recuerdos de Wittgenstein, 
Compilador Rush Rhees, traducción de Rafael Vargas, Fondo de Cultura Económica, 
México. 1989, p. 139; y Drury, M. O’C., Algunas notas sobre conversaciones con 
Wittgenstein, en Vv.Aa. Recuerdos de Wittgenstein, p. 157. Al parecer, la humillación 
que implica el autodesprecio descansa, a fin de cuentas, en la esperanza de que el 
sufrimiento de ese sujeto sea redimido por Dios. Con respecto al psiquismo, en activo 
y operando en asuntos de conciencia moral a raíz de procesos contemplativos, los 
que de veras han comprendido qué ocurre con el autodesprecio en la meditación 
mística han sido los Padres del Desierto de épocas paleocristianas. Por ejemplo: 
“Según el Abba Poemen, aquél que se denigra a sí mismo constantemente encuentra 
al final del camino el descanso en la gracia divina, porque a medida que se hace 
diminuto hasta borrarse a sí mismo, logra que su “yo” real, sumiso y dócil ocupe 
su lugar ante Dios. Los monjes no veían en ello una humillación degradante 
porque el “yo” que resultaba injuriado es solo el “yo” arrogante y aparente, el cual 
debe dejar lugar a un “yo” profundo y auténtico que es aquél que se esfuerza por 
alcanzar la misericordia del Señor” (Pérez Cortés, S., Soñar en la antigüedad. Los 
soñadores y su experiencia, Anthropos, Barcelona-México. 2017, p. 322).

Se hace evidente, en este contexto informativo, la psicoanalítica “necesidad 
de castigo” pero también, seguro, que el conocimiento de William James con su 
estudio Las variedades de la experiencia religiosa (lectura destacada para Wittgenstein, 
como veremos) pondría de relieve muchos aspectos derivados del dato indicado: 
que en los eremitas se presenta un “yo dividido y reunificado” por Dios, o que 
tal consideración mística en el desierto es fruto de un “alma enferma” que anhela 
sanarse una vez que un “Poder Ideal” otorgue la santidad . 

Con todo, desde los originales reproches de Wittgenstein de que es un “gusano” 
y un “miserable” (Cf. Wittgenstein, L., Diarios Secretos, edición de Wilhelm Baum, 
Alianza, Madrid 1991, p. 149), hasta sus propias consideraciones sobre lo duro que 
es sufrir, aunque ello enseña a “orar”, dice a su discípulo Malcolm (Cf. Malcolm, 
N., Ludwig Wittgenstein. Esbozo biográfico de G.H. von Wright, Mondadori, Madrid 
1990, p. 128) también se revela de su espíritu “desértico” una imagen liberadora 
de Dios, una vez abandonada de su desgraciado “yo” la emergencia de una lucha 
que consiste en descubrir dónde está Dios: “Wittgenstein no deseaba ver a Dios ni 
encontrar razones de su existencia. Creía que si se vencía a sí mismo –si llegaba un 
día en que toda su naturaleza descendiera “hasta el polvo en humilde resignación” 
– entonces Dios, como si dijéramos, llegaría hasta él; estaría salvado”. (Monk, 
R., Ludwig Wittgenstein. El deber de un genio, Anagrama, Barcelona. 1990, p. 376). 
Cursivas en original.



MARIO BOERO VARGAS644

Hay una postura moral por parte de Wittgenstein que refuerza 
esta comprensión de su espíritu cuando en 1912 nuestro filósofo decla-
ra a Russell que admiraba la frase: “De que sirve a un hombre ganar 
el cielo si pierde el alma”. Russell agrega que Wittgenstein manifiesta: 
“Que son muy pocos los que no pierden el alma. Dijo que todo depen-
día de tener una gran meta en la vida a la que ser fiel. Dijo que creía 
que dependía más del sufrimiento y de la capacidad de soportarlo” 24. 
Las referencias a la correlación “ganar el cielo / perder el alma” es un 
eco de la perícopa cristólogica formulada en el Nuevo Testamento en 
el Evangelio de Lucas (9, 25-26).

 ––––––––––   5   ––––––––––

Sin embargo, no basta con enseñar este repertorio de datos tes-
timoniales para hablar de homosexualidad en Wittgenstein. Es nece-
sario intentar indagar en antecedentes de naturaleza teórico-literarias 
con el fin de ilustrar cuál es el soporte de estas fuentes que inciden en 
el filósofo, y en este sentido resulta pertinente observar dos pistas in-
formativas, constituidas por Otto Weininger y William James, como 
se ha mencionado antes.

En efecto, una cuestión intelectual necesaria de integrar en este 
panorama es, sin dudas, la interpelación que produjo a Wittgenstein 
la lectura de Sexo y Carácter (1903) de Otto Weininger (misógino, suici-
da, homosexual y antisemita, siendo el mismo judío). Es una obra que 

Una extensión (o transferencia) de las preocupaciones y experiencias de dolor 
y sufrimiento de Wittgenstein en vistas a su quehacer intelectual, teniendo en 
cuenta su propia confesión (“Mis problemas personales aparecen en la filosofía que 
escribo”: Cf. Wuchterl, K., y Hübner, A., Ludwig Wittgenstein in Selbstzeugnissen 
und Bildokumente (citado por Reguera, I., «Cuadernos de guerra», en Wittgenstein, 
L., Diarios secretos, edición de Wilhelm Baum, Alianza, Madrid 1991, p. 161, n. 1) 
en: Sanguineti, J., «Vivencia y objetivación. El lenguaje del dolor en Wittgenstein», 
en Tópicos, Revista de Filosofía, México, 52 (2017) 239-276.

Una perspectiva relativa a “insensibilizar” el dolor de cara a la gramática 
filosófica de Wittgenstein, en: Reguera, I., Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus. 
Sobre la certeza, traducción y notas de Jacobo Muñoz e Isidoro Reguera, Estudio 
introductorio de Isidoro Reguera, Gredos, Madrid 2009, pp. cix-cxii.

24  Mc Guinness, B., Wittgenstein. El joven Ludwig (1889-1921), p. 160.



EL FILÓSOFO WITTGENSTEIN. PSICOLOGÍA Y CONTRIBUCIONES... 645

impacta por muchos motivos, no sólo por la atrofiada antropología 
que plantea este autor sino, y esto es lo que con cierta lógica incide en 
Wittgenstein, sobre todo por el paradigma ético relativo a la naturale-
za de la genialidad de lo masculino. Uno de los iniciales accesos a esta 
cualidad debe producirse por la pureza, abstinencia o tarea celibata-
ria del sujeto indicado respecto a su cuerpo sexual y – en esta medida 
– no cabe otra cosa que sublimar el homoerotismo en vistas a una 
existencia, conciencia y moral plenamente veraces (que en realidad 
sería la estatura de lo humano en el autor de Sexo y Carácter). 

Se deduce de Weininger que las relaciones físicas macho/hembra 
des-espiritualizan al individuo, impidiendo el desarrollo más profun-
do de la genialidad del hombre. La abstinencia sexual se ve como un 
ideal necesario de alcanzar, a pesar de la dificultad de encontrar hom-
bre que “se atrevan a confesar que son castos” 25. 

Baum, estableciendo un paragón entre Wittgenstein y Weinin-
ger, estima que el rechazo de los dos ante lo sexual con el fin de ser 
“puros” resulta ser una cuestión frustrada. Este autor añade que, en 
el caso de Weininger sus “intentos tendían realmente a alcanzar una 
grandeza moral, pero su ideal ético estaba mal formulado. Weininger 
acabó suicidándose. También la seriedad ética de Wittgenstein era 
profunda, y sus intentos de ser puro eran auténticos. Se propuso un 
ideal demasiado elevado y no pudo alcanzarlo” 26.

C. Castilla del Pino, en el prólogo de la traducción castellana de 
Sexo y carácter, considera que esta obra constituye una verdadera apo-
logía antifeminista por la serie de criterios que plantea Weininger a 
medida que es descrita la fisonomía analítica de “lo femenino”. Se 
dice de este libro que es “una teorización no explícita del complejo 
de castración de Otto Weininger y de sus instancias homosexuales 
inasumidas. Odia a la mujer porque se odia a sí mismo en aquello que 
tiene de femenino” 27.

25  Weininger, O., Sexo y carácter (traducción del alemán de Felipe Jiménez 
de Azúa), prólogo de Carlos Castilla del Pino, Península, Barcelona. 1985, p. 329.

26  Wittgenstein, L., Diarios secretos, p. 16.
27  Weininger, O., Sexo y carácter, p. 9.



MARIO BOERO VARGAS646

En este contexto, obedeciendo los patrones mentales de Weinin-
ger, podría decirse que el asunto de la virtud de la genialidad en gran 
medida estaría resuelto en Wittgenstein con su Tractatus Logico-Philo-
sophicus pues, en definitiva, es considerada la obra de un genio, y ade-
más él mismo menciona a Bertrand Russell que con ella ha resuelto 
“todos” los problemas de la filosofía. Pero… ¿qué hacer con la sensibi-
lidad y el existir homosexual?

Uno de los primeros pasos hacia una hipotética sublimación del 
sexo están dados en la moral y conducta casta, que es lo que efectiva-
mente declara la profesora Fania Pascal al negarse siempre a admitir 
la homosexualidad de Wittgenstein en Cambridge. Pues para ella y 
su marido el carisma que producía el pensador vienés en relaciones 
sociales en la Universidad era un indesmentible “noli me tangere” (= 
no me toques) que conducía realmente a pensar en la personalidad 
casta del filósofo. Además, la propia Pascal declara que es imposible 
imaginar en el escenario vital de Wittgenstein “necesitado de expre-
siones físicas de afecto. En él todo estaba sublimado hasta un grado 
extraordinario” 28. 

El resultado de esta postura no puede ser sino índices de ataraxia 
o apatheia (“principio de nirvana” lo llamaría Freud y la especialista 
Barbara Low) en su vida, tal como es formulada en 1929 por Witt-
genstein en uno de sus tantos Aforismos: “Mi ideal es una cierta indife-
rencia. Un templo que sirva de contorno a las pasiones, sin mezclarse 
en ella” 29. Lo cual implica en términos somáticos, según Wilhelm 
Reich, inhibición, pérdida, abandono o “incapacidad orgánica para el 
placer” (“lustunfähigkeit”). Con todo, es seguro que la vida interior de 

28  Pascal, F., «Wittgenstein. Un recuerdo personal», en: Vv.Aa. Recuerdos 
de Wittgenstein, compilador Rush Rhees, traducción de Rafael Vargas, Fondo de 
Cultura Económica, México 1989, pp. 98-99. Son formulaciones dichas dentro 
de un mundo facultativo y universitario británico empapado de moral victoriana, 
siempre atenta a censurar el tabú de la homosexualidad. (Cf. Noll, J., Ludwig 
Wittgenstein y David Pinsent, Muchnik Editores (traducción de Octavio di Leo), 
Barcelona. 2001, p. 29.

29  Wittgenstein, L., Aforismos. Cultura y valor (*16), p. 35. “No dependas 
del mundo exterior y así no necesitarás temer lo que en él ocurra…es más fácil 
ser independiente de las cosas que de las personas ¡Pero también hay que lograr 
esto! Cf. Wittgenstein, L., Diarios secretos, p. 85 (4. XI-1914).



EL FILÓSOFO WITTGENSTEIN. PSICOLOGÍA Y CONTRIBUCIONES... 647

Wittgenstein se tuvo que sentir interrogada por las abundantes lectu-
ras que hizo de S. Freud, especialmente si se encontró con el siguiente 
texto del psicoanalista el cual expresa que “la homosexualidad mas-
culina” pertenece al repertorio de las “perversiones” humanas, esta-
blecida como tal a partir “de un pueblo de civilización tan superior 
como el griego”. Agrega Freud:

Cada uno de nosotros traspasa a veces en su propia vida sexual 
las limitadas fronteras de lo considerado normal. Las perversiones no 
constituyen una bestialidad ni una degeneración en el sentido emo-
cional de la palabra; son el desarrollo de gérmenes contenidos en la 
disposición sexual indiferenciada del niño y cuya represión y orienta-
ción hacia fines asexuales más elevados –sublimación– está destinada 
a producir buena parte de nuestros rendimientos culturales 30.

Pero también resulta pertinente hacer notar que esa existencia 
íntima de Wittgenstein se tuvo que sentir atraída por las probables 
conversaciones teóricas que pudo entablar con el católico profesor 
Ludwig Hänsel.

En su temporada de Maestro de Escuela (1920-1926), y antes am-
bos prisioneros después de la Gran Guerra, Wittgenstein conoció y 
prolongó amistad con Hänsel, completo detractor del lenguaje psicoa-
nalítico e ideario de Freud, cuyo discurso dominante en la docencia 
escolar resultaba llamativa con la crítica a la masturbación, conside-
rando además que la promiscuidad y lo genital deben ser realidades 
prohibidas en la información juvenil de la vida.

Paul-Laurent Assoun considera que Ludwig Hänsel es el que cau-
sa un cierto giro crítico de Wittgenstein respecto al psicoanálisis. Una 
vez registrada la historiografía wittgensteiniana queda constancia que 
es una postura recibida efectivamente de Hänsel, pues sus lazos ami-
cales de décadas transforman a este sujeto en un verdadero “director 
de conciencia” en momentos de la vida de Wittgenstein. Un documen-
to de Hänsel de 1938 afirma que Freud “lamentablemente no entendía 

30  Freud, S., «Análisis fragmentario de una histeria (“Caso Dora”)», en 
Obras Completas, vol. 5 (Ensayos XXI-XXV), traducción de Luis López Ballesteros 
y Torres, Orbis-Biblioteca Nueva, Barcelona. 1988, p. 960.



MARIO BOERO VARGAS648

nada de moral y religión. Algunos años después este matiz puritano 
pasó al discurso de Wittgenstein” 31.

El ejercicio de la castidad y el imaginario espiritual de pureza, 
por lo demás, son efectivamente dispositivos psíquicos de control in-
terno para encauzar en un debido orden moral la entropía causada 
por la “anomalía” de las relaciones homosexuales. La recomendación 
básica que otorga sentido, en la tradición del credo cristiano desde 
la antigua Patrística (San Antonio, Juan Casiano, Evagrio Póntico, 
San Jerónimo), recorriendo el Magisterio católico y la larga escritura 
de los teólogos moralistas, en vistas a “corregir” la homosexualidad 
o de toda tendencia concupiscente, siempre ha sido cultivar la casti-
dad, tal como señala Eugen Drewermann en su clásica obra Clérigos. 
Psicodrama de un ideal (1998). Sin embargo, no es posible desexualizar 
integralmente la libido ante la dinámica y procesos operativos que ad-
quiere el deseo sensual, erótico, corporal en toda existencia humana 
(también en la de L. Wittgenstein).

 ––––––––––   6   ––––––––––

Con todo, tomar caminos hacia lo casto y la ascética no son em-
presas gratuitas; supone superar el establecimiento de un “yo dividi-
do”, que es lo que permanece instalado en Wittgenstein por las posi-
bles vergüenzas, represiones o censuras en su existencia a raíz de lo 
declarado por Colin Wilson: “la razón básica del lúgubre ascetismo 
de Wittgenstein era su culpa respecto a su homosexualidad”.

Formulada así las cosas, se presume que el pensador vienés esta-
ría involucrado en momentos de su vida en algún empeño de mística 
(eremítica, monacal, cenobítica) con el fin de reconciliar en sí su hi-
potético “yo dividido”. Sobre todo porque Wittgenstein parece buscar 
con esta anacoresis una dinámica psicológica terminante que elimine 
con éxito lo que íntimamente siente como defectuosa ambigüedad. 
Con la ascesis buscaría eliminar su indefinición.

31  Assoun, P.-L., o.c., p. 29, cit. 49.



EL FILÓSOFO WITTGENSTEIN. PSICOLOGÍA Y CONTRIBUCIONES... 649

Las referencias a este “yo” (que en absoluto para James tiene que 
ver con esquizofrenia aunque el término “escisión del Yo” (ichspal-
tung), formulado por Sigmund Freud, sí corresponde –merece ser re-
cordado– a una nomenclatura verbal en vistas a lo esquizoide) no es 
arbitrario para nosotros: es un concepto explicativo formulado por 
William James en su notable estudio Las variedades de la experiencia 
religiosa (1903), texto que interpela a Ludwig Wittgenstein: “Leo ahora 
Las variedades de la experiencia religiosa de W. James. Este libro me hace 
muchísimo bien. No quiero decir que pronto seré un santo… pero no 
estoy seguro de que no me mejore un poco…” Así escribe a Russell 
en carta de 1912 32. Agrega en la misiva que es un texto que “ayuda 
a liberarme de la Sorge (en el sentido que usó Goethe la palabra en la 
segunda parte de Fausto”). Sorge = inquietud, intranquilidad.

La referencia a la Sorge en el Fausto consiste en la interpelación de 
una de las Viejas Encanecidas que personifica a la Inquietud que –jun-
to con la Escasez, la Culpa y la Necesidad– afectan profundamente a 
Fausto esa medianoche, en el acto V de la Segunda parte de la obra. 
La Inquietud habla de sí misma, diciendo: “Aunque ningún oído me 
notara/resonaría yo en el corazón... nunca buscada, pero siempre ha-
llada/tan adulada como maldecida...” La Inquietud expresa una serie 
de observaciones a Fausto que perturban su vida final 33. En todo caso, 
esta cuestión específica respecto a la “Sorge” de nuestro filósofo la su-
gerimos más adelante a propósito de asuntos psicológicos en él.

Pero podemos anticipar que esta contribución que causa James a 
Wittgenstein respecto a la liberación de inquietudes o angustias co-
rresponde a la búsqueda de paz y sosiego en relación con muchos 
asuntos existenciales típicos de Wittgenstein, pero –en hipótesis – 
también en ellos está solapado cómo liberarse de las ambivalencias 
que produce su propia indefinición sexual.

32  Wittgenstein, L., Cartas a Russell, Keynes y Moore, edición e introducción a 
cargo de G. von Wright con la colaboración de B. Mc Guinness (Versión española 
de Néstor Míguez), Taurus, Madrid. 1979, p. 16.

33  Goethe, J. W., Fausto, introducción de Francisca Palau y traducción y 
notas de J. María Valverde, Planeta, Barcelona. 1990, pp. 334-337. También véase 
Reguera, I., «Wittgenstein I: La filosofía y la vida. Segunda parte. La felicidad 
y el arte. La estrategia diaria entre la lógica y la mística: la Vida (o la ética)», en 
Teorema, vol. xi-4 (1981) 281.



MARIO BOERO VARGAS650

Las referencias al “yo dividido” en la obra de James se mencionan 
en la conferencia 8, después de haber hablado del “alma enferma” y 
de la “mentalidad sana”. Esta disociación se hace insoportable para el 
individuo, y afirma que esto se corrige por un proceso de unificación 
que se puede producir en términos graduales o abruptos gracias a 
experiencias denominadas “místicas”.

James declara, a propósito de la liberación de ese malestar, que: 

“se produce una especie de desahogo característico, y este desaho-
go nunca es tan extremado como cuando se vacía en el molde religio-
so. ¡Felicidad! ¡Felicidad!, la religión es el único camino por el que 
el hombre consigue este premio. Fácil, permanentemente y con éxito 
rotundo, transforma con frecuencia la miseria más intolerable en la 
felicidad más profunda y perdurable” 34.

Si bien se ha ponderado si Ludwig Wittgenstein fue “o un místi-
co o un religioso atormentado” 35, no se trata de ilustrar con la cita 
precedente a un Wittgenstein completamente implicado o compro-
metido con la religión a partir de James, pero sí advertir que a raíz 
de Las variedades de la experiencia religiosa deduce en serio de la fe 
creyente cualidades y ecos con efectos en su propio psiquismo. En 
todo caso, a mi modo de ver, la notable experiencia “epifánica” me-
tafilosófica del teatro en 1910, a raíz de L. Anzergruber 36 convierte 

34  James, W., Las variedades de la experiencia religiosa. Estudio de la naturaleza 
humana (versión castellana de J. F. Yvars),  prólogo de José Luis L. Aranguren, 
Península, Barcelona. 1986, p. 137.

[Existe nueva edición en: James, W., Variedades de la experiencia religiosa. Un 
estudio de la naturaleza humana, traducción de F. J. Yvars, estudio introductorio de 
Manuel Fraijó, Trotta, Madrid. 2017].

35  Reguera, I., El feliz absurdo de la ética. El Wittgenstein místico, Tecnos, 
Madrid. 1994, p. 142.

36  Malcolm, N., Ludwig Wittgenstein. esbozo biográfico de G.H. von Wright, 
Mondadori, Madrid 1990, p. 73. También Cf. Mateu, J., «Wittgenstein y Anzengruber. 
Estética y experiencia mística en el primer Wittgenstein», en Cultura contra civilización. 
En torno a Wittgenstein (edición de Nicolás Sánchez), Pre-Textos, Valencia. 2008, 
pp. 123-136.

Aproximadamente durante esa fecha Wittgenstein tiene en su vida una ex-
periencia de naturaleza panteísta que, según declara Malcolm, le permitió pensar 
en la posibilidad de la religión. Se trata de la interpelación vivida en el teatro 



EL FILÓSOFO WITTGENSTEIN. PSICOLOGÍA Y CONTRIBUCIONES... 651

en cierto sentido (aunque de forma reductora o secularizada) esa 
impresión relativa a la eudaimonía de W. James (puesta de relieve 
en su texto).

No es el espacio ni el lugar dentro de estas líneas para hacer hin-
capié en la serie de fuentes de naturaleza espiritual existentes en la 
obra de W. James (formuladas en términos materiales y neurológicos) 
inferidos por Wittgenstein en relación con su vida. Si no estoy equi-
vocado, no es un texto que atraiga al pensador por motivos o fines 
académicos o por una fría intención intelectual. En realidad es un 
estudio que, en cierta forma, otorga criterios y explicaciones a las am-
bivalencia ético-filosóficas existentes en el alma, conciencia y praxis 
personal de Wittgenstein, sobre todo si en esos juicios encuentra un 
soporte o base psicológica con respecto a asuntos que preocupan al 
pensador, por ejemplo, relativos a la “conversión” y al “renacimiento”, 
como observamos en Conclusiones, planteados en capítulos 9 y 10 del 
libro de James (¿y así poder reconciliarse con la homosexualidad?).

Además del “yo dividido y su proceso de unificación”, existen 
otras fuentes informativas en el texto mencionado (la santidad, el 
alma enferma, el misticismo, etc.) cuyos contenidos son de provecho 
para Wittgenstein a lo largo de su vida.

Si bien todo el material jamesiano constituyen veinte conferencias 
de claras características psicológicas de cara a lo religioso y espiritual 
propias del universo del sujeto creyente, conviene tener presente que 
la resolución de esa noción dual del ego parece ser entendida y emplea-
da de modo secularizado por Wittgenstein. Al describirse en el texto 
de James el extraordinario valor en el corazón de una persona la lucha 
por consagrarse en ser “uno”, las ambivalencias de personalidad, ca-
rácter, temperamento o sexualidad se revelan como un lastre (no sólo 
teológico o espiritual, sino también secular o mundano) que impiden 
definir en la vida qué (o quién) es un individuo.

por Wittgenstein a raíz de la obra de Ludwig Anzengruber titulada “Die Kreu-
zelschereiber” representada en Viena donde uno de los personajes –dentro de un 
contexto de inefabilidad cósmica y libertad de conciencia– proclama en el escenario 
que él forma parte del Todo y el Todo forma parte de mí. ¡¡No puede ocurrirme 
nada!! (Cf. Warren Bartley iii, o.c., p. 221; también Cf. Monk, R., o.c., p. 63).



MARIO BOERO VARGAS652

Existen episodios biográficos característicos de Wittgenstein don-
de su “yo dividido” lucha por encontrar un punto nodal que libere la 
insoportable dicotomía que le impide definirse como un sujeto capaz 
de realizar su destino. Veamos. 

Los antecedentes seminales de este denso asunto se revelan cuan-
do Russell observa el tipo de mente y personalidad de su estudiante, 
una vez integrado el joven austriaco en Cambridge en 1912. Parecen 
advertirse en él embriones de un serio conflicto interno, pues el au-
tor de Principia Mathematica se sorprende de lo llamativo que es un 
alumno contenido de una pasión maximalista dual, ya que es de los 
que tienen en su espíritu la intención de producir “o una obra perfecta 
o nada” 37. Posteriormente, esta dicotomía sigue latente en Wittgens-
tein, pues de nuevo su ego busca (personalmente frente a Russell de 
forma compulsiva) dilucidar si su “yo” corresponde al de un perfecto 
idiota o bien es un ser que puede realizar algo en filosofía 38. Pero, en 
definitiva, el último proceso binario que mantiene dividido al “yo” 
wittgensteinieno está encarnado en una singular aporía, al empeñarse 
en pensar de forma simultánea “en la lógica y en sus pecados” 39.

En otro sentido, también podría agregarse que las premisas de su 
“yo” dividido jamesiano están operativas en las redacciones simultá-
neas (embriones del Tractatus) existentes en páginas de sus “Diarios 
Secretos”, al formular en plena Guerra Mundial impresiones bifrontes 
(en clave) tanto de lógica, como de metafísica, ética o el sentido de la 
vida.

Además, cabe considerar como indicios de un “ego dividido” los 
intensos reproches de Wittgenstein a su identidad. No en cuanto a 
caracteres o propiedades sexuales, sino en relación con las nefastas 
premisas existentes en su ser en vistas a sus callados o secretos antece-
dentes judíos, aunque tiene notables influjos de ellos, cuya naturaleza 
(para él) es una conciencia inerte, poco original, decadente y sin brillo 

37  Mc. Guinness, B., Wittgenstein. El joven Ludwig (1889-1921), versión española 
de Huberto Marraud, Alianza, Madrid. 1991, p. 188.

38  Monk, R., Ludwig Wittgenstein, El deber de un genio, p. 54.
39  Leavis, F. R., «Recuerdos acerca de Wittgenstein», en Vv.Aa, Recuerdos 

de Wittgenstein, p. 334, n. 3.



EL FILÓSOFO WITTGENSTEIN. PSICOLOGÍA Y CONTRIBUCIONES... 653

histórico40. En cierto modo aquí, y en otros asuntos vitales a raíz de la 
conciencia introspectiva wittgensteiniana, se estaría manifestando la 
llamada “sombra” del yo jungiano: a medida que con mayor profundi-
dad se pretende esconder un factor mnémico en el subconsciente, la ló-
gica de Jung advierte que lo aparentemente indecible que se pretende 
suprimir (fantasías, imago, miedos, etc.) en realidad siempre perma-
nece revelado, de forma oculta, en ética y mente del sujeto implicado.

Otro asunto indicativo que hace pensar en el “yo dividido” o dis-
perso, si podemos llamarlo así, consiste en el desarraigo que se produce 
en la personalidad de Wittgenstein debido a una falta de necesidad 
o interés por estar instalado en una vivienda estable a lo largo de su 
existencia. La ausencia real de un domicilio permanente en la vida de 
nuestro autor (Viena, Trattenbach, Puchberg, Otterthal, Moscú, Du-
blín, Bergen, Cambridge, USA, etc.) implica un evidente desarraigo 
y supone, además, frontales procesos de ruptura con la clásica sen-
tencia de Ignacio de Loyola: “en tiempos de desolación nunca nacer 
mudanzas”. Las raíces que echa en esos lugares son prácticamente 
inexistentes.

Una vez instalado, con prontitud o brevedad, en los posibles espa-
cios y hábitats de acogida es seguro que se produce una percepción en 
la dinámica interna, social, familiar o colectiva en Wittgenstein que 
–en cada caso– implica recomponer un “yo” de forma suficientemente 
“creativa” con el fin de sensibilizarse en esa nueva temporada domi-
ciliaria. Pero ello siempre supone estar en expectativas de “escape” y 
de manejar agotadoras adaptaciones a las complejidades de su ego en 
su nuevo lugar.

Al parecer, también existen asuntos personales de propiedades 
contradictorias, ambiguas o culpabilizantes ajenas a lo sexual (las 
cuales son resueltas por Wittgenstein), que permanecen en su “yo” 
dividido (limitando en sí la sinceridad existencial deseada). Consisten 

40  Cf. Chattarjee, R., Wittgenstein and Judaism: a triumph of concealment, 
Peter Lang, New York. 2005; Abrahamovitch, H., «The Jewish Heritage of L. 
Wittgenstein: Its of influence on his life and work», en Transcultural Psychiatry (2006) 
553-553; Stern, D., «The significance of Jewishness for Wittgenstein’s Phylosophy», 
en Inquire 43 (2000) 383-402; Cf. Wittgenstein, L., Aforismos, p.e., (*65), p. 50; 
(*81), p. 54; (*101), p. 58. También Cf. Stroll, Avrum, o.c., pp.141-143.



MARIO BOERO VARGAS654

en la evidente contingencia humana suya relativa a su (incómoda) 
condición de clase pudiente, y a la indeseable riqueza económica fa-
miliar heredada. En efecto, frente a ambos escenarios biográficos su 
ego procede, por un lado, donando toda herencia bursátil paterna, y 
por otro, intenta de modo práctico indagar en 1935 su función laboral 
como obrero en la URSS (y no como filósofo o ingeniero industrial, 
que era lo que se esperaba, como tampoco se suponía su decisión de 
ser maestro de escuela primaria). Especialmente a la luz de la opulen-
cia de los Wittgenstein y la Viena del momento, eso era un verdadero 
escándalo sociofamiliar.

El nivel de riquezas en el que estaba involucrada la familia Witt-
genstein podía resultar ofensivo para el ideal de vida del propio filó-
sofo y, en esta medida, la búsqueda del mundo obrero soviético (con 
su íntimo compañero Francis Skinner) y el abandono de su herencia 
serían en Wittgenstein factores biográficos que reducirían (en él) el 
prejuicio establecido entre oprimidos y mundo rico. De este modo se 
elimina una determinada sensación de escrúpulo, complejos y ver-
güenza en Wittgenstein pues su “entrega” al comunismo ruso, el dona-
tivo económico y la enseñanza a los pobres, cumplirían, en este caso, 
el dispositivo de un verdadero papel que otorgaría al pensador una 
superación de la mencionada correlación dominante, típica del lugar 
de clase donde está instalado Wittgenstein.

El viaje a Moscú es como una forma de quitarse de encima el ru-
bor que causa en él el extremo bienestar de la alta burguesía austriaca 
–que se representa en el palacio Stonborough de sus familiares– lo 
cual es subrayado, también, por la completa renuncia de la herencia 
económica paterna, el envío anónimo de altos donativos financieros 
al mundo artístico vienés, la entrega a su enseñanza de maestro en la 
Baja Austria, etc.

 ––––––––––   7   ––––––––––

Sobre estados de pudor, vergüenza o escrúpulos es nuestras men-
tes o comportamientos humanos (que flotan en torno a un “yo” hos-
tilizado por la homofobia y por acusaciones de sodomía en la Austria 
de los años 20), en realidad Wittgenstein es muy explícito respecto 



EL FILÓSOFO WITTGENSTEIN. PSICOLOGÍA Y CONTRIBUCIONES... 655

al tránsito de esos sustantivos entre lo privado y lo público. En su 
póstumo texto Aforismos expresa: “Ciertamente, uno debe continuar 
avergonzándose de lo que hay en su interior, pero no debemos aver-
gonzarnos delante de los demás hombres”41. Sin embargo, el filósofo 
vienés considera que uno puede establecer apertura con otros, pero 
bajo un singular estado sentimental. En su reciente material señalado 
dice: “Solo se puede abrir uno a los demás desde una especial forma 
de amor, la que reconoce, por así decirlo, que todos somos unos niños 
malos” 42.

En realidad, no es cinismo ni hipocresía lo que se deduce de esto, 
sino más bien cómo “negociar” en el laberinto interior de nuestras 
emociones, intenciones, lenguaje o actitudes niveles o estados par-
ticulares de censura (donde en su caso estaría operando el carácter 
ambivalente de lo homosexual).

En todo caso, para el sabio austriaco la búsqueda profunda de la 
autenticidad de la existencia conlleva más complejidades e importan-
cia que pensar sobre sus densas formulaciones relativas a la filosofía 
de la psicología o de la mente, pues implica asumir con valor la repug-
nancia que en momentos ocasiona esa verdad. En una carta de 1944, 
destinada a su discípulo N. Malcolm, Wittgenstein expresas:

Ya ve, sé que es difícil pensar bien sobre la “certeza”, la “probabili-
dad”, la “percepción”, etc.; pero es todavía, si cabe, más difícil pensar 
o tratar de pensar con verdadera honestidad sobre la propia vida y la 
vida de otras gentes. Y el problema es que pensar sobre estas cosas no 
es estremecedor sino a menudo directamente repugnante. Y cuando es 
repugnante, entonces es lo más importante 43.

A partir de aquí –y además con el trasfondo intelectual de todo lo 
que ha sido formulado por Weininger respecto a erotismo, castidad, 
amor, sexo o genialidad–, se revelan asuntos problemáticos para el 

41  Wittgenstein, L., Aforismo. Cultura y Valor (*504), p. 160.
42  Ibíd.
43  Malcolm, N., Ludwig Wittgenstein. Esbozo biográfico de G.H. von Wright, 

traducción de Mario García Aldonate, Biblioteca Mondadori, Madrid. 1990 [Cur-
sivas en el original], p. 113.



MARIO BOERO VARGAS656

pensador vienés. Pues, si el propio Wittgenstein se reconoce como 
homosexual ¿cómo puede ser posible ser auténtico teniendo esta “de-
ficiencia” que no es capaz de expresar? ¿provienen de aquí sus carac-
terísticos escrúpulos y reproches en cartas y escritos, confesando que 
su vida está llena de miseria y debilidad? Caben muchas conjeturas. 
Sobre todo si tenemos en vistas aquella formulación de Sexo y carácter, 
leída quizás de un modo extrañamente duro por el pensador austria-
co, una vez pensando en el fallecido David Pinsent y en su poliomielí-
tico amigo Francis Skinner. Weininger dice:

“Ninguna amistad entre los hombres está totalmente desprovista 
de un elemento de sexualidad por penoso que esto resulte al pensa-
miento y aunque parezca contrario a la idea de amistad” 44.

Además, es posible que Wittgenstein haya encontrado en Freud 
(al que dedica incisivos pensamientos en su obra al considerar la ra-
cionalidad del psicoanálisis “mitología” o “embrujo”) incómodas afir-
maciones que modifican de un modo más evidente ese “elemento de 
sexualidad”, mencionado recién por Weininger. Especialmente si Wi-
ttgenstein leyó del psicoanalista:

Causa, pues, una gran extrañeza oír que existen hombres y mujeres 
cuyo objeto sexual no es una persona de sexo contrario, sino otra de su 
mismo sexo. A estas personas se les denomina homosexuales; o, me-
jor, invertidas, y al hecho mismo, inversión. Su número es muy elevado, 
aunque sea difícil establecerlo con alguna exactitud” 45.

¿Más de una angustiante duda pudo haber despertado a Witt-
genstein el relieve con el que se describe le homosexualidad? A con-
tinuación, Freud establece tipologías respecto a hombres invertidos, 
indicando que los pertenecientes a la categoría de “absolutos”, por 
lo general manifiestan distancia, frialdad o “repulsión” por el sexo 

44  Weininger, o.c., p. 60 [Cursivas en el original]. 
45  Freud, S., Tres ensayos sobre teoría sexual, traducción de Luis López Ba-

llesteros y de Torres, Biblioteca Nueva-El País, Clásicos, Madrid. 2002, p. 10 
[Cursivas en el original]. 



EL FILÓSOFO WITTGENSTEIN. PSICOLOGÍA Y CONTRIBUCIONES... 657

opuesto 46, lo cual da paso a contemplar la naturaleza de la misoginia 
que, por cierto – gracias a analistas – es existente en actitudes del pro-
pio Ludwig Wittgenstein 47.

Aunque homosexualidad y misoginia, en principio, no tienen por 
qué ser excluyentes es posible, sin embargo, observar operativos estos 
patrones binarios en el filósofo causando síntomas de un “yo dividi-
do” en él. Pero esa dinámica bifronte tiende a conducirnos a pensar 
en un “yo dividido”, no olvidemos, mucho más denso y complejo que 
lo señalado antes. Pues la interacción en la mente y en la conduc-
ta, revestida de principios moralizantes entre el rechazo a la mujer y 
combatir la homosexualidad (¿Otto Weininger?) causa al vienés una 
singular disonancia cognitiva que, tal vez, solo puede ser desactivada 
a raíz de búsquedas no frustrantes en una fe mística (¿William James?) 
cuyo sentido dilucida del todo aquellos contenidos fronterizos existen-
tes en la psique wittgensteiniana.

 ––––––––––   8   ––––––––––

Retomando este ámbito del psiquismo, y en relación con “el lúgu-
bre ascetismo de Wittgenstein fruto de su culpa respecto a su homo-
sexualidad” (Colin Wilson), podemos agregar que un alcance a esa 
fantasía ascética religiosa puede inicialmente ser explicada gracias al 
discurso intelectual elaborado por C. G. Jung. Las consideraciones 
primarias en el sistema de Jung respecto al “yo” revelan que, en psico-
logía analítica (o profunda), las “sustancias” fundamentales que otor-
gan base yoica al sujeto están constituidas, y divididas, en estructuras 
somáticas y psíquicas. La combinación y el juego de ambas dinámi-

46  Ibíd., pp. 10-11.
47  Szábados, B., «Wittgenstein’s Woman. The philosophical significance of 

Wittgenstein’s Mysogyny», en Journal of Philosophical Research 22 (1977) 483-509. 
Calabuig, N., «Misoginia y antisemitismo en los comienzos de la filosofía de Witt-
genstein», en Thémata 35 (2005) 215-24. Una información relativa al complemento 
producido en Wittgenstein entre homosexualidad y misoginia se produce a raíz de 
la observación de los aldeanos de pueblos donde el propio filósofo se desempeñó 
como maestro durante seis años: se dice que era observado como homosexual y 
misógino (Cf. Bartley, W. W., o.c., p. 135).



MARIO BOERO VARGAS658

cas, no sin tensión, solo se manifiestan parcialmente en la llamada 
conciencia, pues donde ambas reposan y se colonizan entre sí es en el 
inmenso mundo de lo inconsciente que –más allá del “yo” razonable y 
volitivo– es el dispositivo definitivo que indica dónde residen y afloran 
“emociones, fantasías y conflictos” en la persona 48. Es lógico y natu-
ral pensar que desde lo inconsciente emerge esa ilusionante fantasía 
mística de Wittgenstein.

Sin embargo, también su propia mente parece reprimir o “escon-
der” algún mecanismo de lo inconsciente al suponer que su cerebro 
y personalidad, simultáneas a su explícita racionalidad, se convier-
ten ante otros, por algún motivo, en ininteligibles psicológicamente. 
Resultan llamativos algunos testimonios respecto al caso, sobre todo 
porque en realidad se produce un cierto aire de familia entre lo incons-
ciente y lo ininteligible cuya anexión causa un singular capital simbólico 
que conduce a pensar qué es lo indecible en Wittgenstein.

Este complejo asunto, convertido en incomprensión frente a los 
demás es algo que incluso se revela en términos oníricos en el filósofo 
austriaco cuando declara: “tengo que vivir con personas ante las que 
no logro hacerme comprender. Es este un pensamiento que tengo con 
frecuencia. Y al mismo tiempo la sensación de que es culpa mía” 49. 
En este sentido su discípulo Drury participa de este criterio expresan-
do que: “durante toda su vida Wittgenstein estuvo convencido de que 
no podía hacerse entender” 50.

Si no he comprendido mal, las vicisitudes de lo inconsciente pa-
recen estar instaladas entre pensamiento y discurso en Wittgenstein 
de modo patente cuando B. A.  Scharfstein nos señala cuestiones de 
carácter y personalidad del pensador. A propósito de composturas de 
filósofos en la Historia que “filosofan sin palabras”, agrega este autor 
que lo que dificulta comprender a Wittgenstein no es, por supuesto, 

48  Cf. Stein, M., El mapa del alma según Jung, Luciérnaga, Barcelona. 2004, 
pp. 44-46.

49  Monk, R., o.c., p. 261.
50  Drury, M. O’C., «Algunas notas sobre conversaciones con Wittgenstein», 

en Vv.Aa., Recuerdos de Wittgenstein, Rush Rhees, compilador, traducción de Rafael 
Vargas, Fondo de Cultura Económica, México. 1989, p. 143.



EL FILÓSOFO WITTGENSTEIN. PSICOLOGÍA Y CONTRIBUCIONES... 659

fruto de falta de claridad de su lenguaje, sino de algo que proviene, y 
esto es lo relevante aquí, de hondas cuestiones típicas de su ser. Schar-
fstein estima que el propio filósofo admite que tiene todo su escenario 
de pensamientos, lógica y estructuras muy despejado dentro de sí, 
pero advierte que es impotente para transmitirlo. Este profesor afirma 
este asunto con testimonios personales de Ludwig Wittgenstein:

“Hay realmente casos en que lo que una persona quiere decir está 
mucho mas claro en su mente de lo que puede expresar en palabras 
(esto me sucede con mucha frecuencia). Es como si en sueños se viese 
claramente una imagen, pero no pudiese describirse de modo que otro 
pudiese verla también” 51.

En campos además especialmente teórico-especulativos existen 
síntomas de lo mismo en el sabio vienés. En una carta de Wittgens-
tein a Russel (13-III-1919) expresa que ha concluido el Tractatus y que 
desea enseñarlo a Russell aunque “no lo comprenderías sin una ex-
plicación previa, pues está escrito en la forma de frases muy breves 
(Esto, por supuesto, significa que nadie lo comprenderá; aunque creo 
que está todo tan claro como un cristal)” 52.

Tres meses después de esta fecha, Wittgenstein reitera a Russell el 
interés que tiene en publicar el Tractatus. Todavía prisionero en Monte 
Cassino, dice en esta carta que “es mortificante tener que arrastrar 
por el cautiverio la obra terminada y ver cómo el absurdo tiene afuera 
campo libre. Igualmente mortificante es pensar que nadie le com-
prenderá, aunque se imprima” 53.

En este mismo sentido hay otra carta de 1919 de Wittgenstein a 
Russell donde expresa que el Tractatus ha sido enviado al lógico y ma-
temático G. Frege. A propósito del envío, Wittgenstein dice a Russell 
que “aquél me escribió hace una semana, y deduzco que no entiende 
ni una sola palabra. De modo que mi única esperanza es verte pronto 

51  Scharfstein, B.-A., Los filósofos y sus vidas. Para una historia psicológica de 
la filosofía, traducción de Alfredo Brotons, Cátedra-Teorema, Madrid. 1984, p. 71.

52  Cf. Wittgenstein, L., Cartas a Russell, Keynes y Moore, p. 64.
53  Wittgenstein, L., o.c., p. 66.



MARIO BOERO VARGAS660

y explicártelo todo a ti, pues ¡es muy DURO no ser comprendido por 
nadie!” 54.

En julio de 1929 nuestro filósofo escribe a Russell invitándolo 
a una ponencia sobre “El infinito de las matemáticas” que leerá en 
la Aristotelian Society en Nottingham. Considera que si él asiste 
hará más enriquecedora la discusión. Pero pensando en los asisten-
tes, Wittgenstein añade a Russell que teme “que cualquier cosa que 
les diga caiga en el vacío o provoque inquietudes ajenas al caso en sus 
mentes y en sus preguntas” 55. En relación con este contexto, Monk 
considera que “la convicción de Wittgenstein de que su ensayo acerca 
del infinito les sonaría a ̀ chino´ a los filósofos reunidos en Nottingham 
es una típica expresión de la recurrente sensación de que se le malin-
terpretaba” 56.

Frente a la naturaleza de este denso problema, pero también de 
forma especial respecto a los errores interpretativos sufridos por Wi-
ttgenstein por su obra teórica y la negación (u omisión) del autor por 
corregir estas deficiencias, Janik y Toulmin estiman que:

Explicar extensamente esta reacción requeriría un ejercicio de 
psicología que implicaría poner al desnudo todo el desarrollo de su 
personalidad 57.

Ambos autores anticipan, en todo caso, puestos en esa tarea her-
menéutica, que como conclusión siempre propiedades de lo ininteli-
gible permanecerán en un sujeto como Wittgenstein. Especialmente 
cuando se intenta, en este caso dado, combinar psicología humana 
con analítica racionalidad:

“Las reflexiones filosóficas de Wittgenstein no fueron más que una 
de tantas maneras de expresarse una personalidad integral; y si en-
contramos que era cosa difícil penetrar hasta el corazón de sus argu-

54  Ibíd., p. 68 [mayúsculas en el original].
55  Ibíd., p. 89.
56  Monk, R., Ludwig Wittgenstein. El deber de un genio, p. 260.
57  Janik, A., y  Toulmin, S., La Viena de Wittgenstein , traducción de Alfredo 

Gómez de Liaño, Taurus, Madrid. 1987, p. 254.



EL FILÓSOFO WITTGENSTEIN. PSICOLOGÍA Y CONTRIBUCIONES... 661

mentaciones, ello se debió, en no poca proporción, a que no acertamos 
a comprenderle cabalmente” 58.

Seguro que entremedio de psiquismo y episteme se solapa lo in-
consciente en la laboriosa producción pensativa de Wittgenstein cuya 
(invisible) presencia en el lenguaje escrito wittgensteiniano –una vez 
examinado su discurso– induce a concebir fórmulas y juicios relati-
vos, p.e., a lo contradictorio y a lo absurdo en el Tractatus. Pero en 
particular es clara esta preocupación en analistas cuando revisan una 
y otra vez qué es “lo místico” en él. Por esto, criterios relativos al 
“sinsentido” aparecen con cierta prontitud cuando se reflexiona so-
bre la densidad filosófica de “lo místico” (Tractatus 6.44/6.45/6.522), 
dando un corpus especial a lo indecible, y la llamada al absurdo es 
una cuestión que permanece integrado a ello. Janik y Toulamin, en 
cierto modo introducidos en contradicciones insolubles del Tractatus 
ponderan, en cualquier caso, que “este sinsentido es todo menos algo 
carente de importancia” 59.

 ––––––––––   9  ––––––––––

Un hipotético intento de Wittgenstein por redimir su homosexua-
lidad (pero no sólo por esto) estaría dado en la ilusión de llevar a cabo 
en su vida una transformación gracias a una posible “conversión” hu-
mana, tanto en términos espirituales, morales, religiosos, mentales 
o místicos. No es baladí el empleo de este término –conversión– con 
respecto a la figura de Ludwig Wittgenstein pues de tiempos juveniles 
de su existencia, gracias a William James, la intención y los deseos por 
ello se deduce de muchas formas.

Las menciones referidas a la “conversión” de Wittgenstein se 
expresan y sugieren de un modo especial en comentarios sobre su 

58  Janik, A., y Toulmin, S., o.c., p. 255 [cursivas en el original].
59  Ibíd., o.c, p. 251. Cf. También Ruiz Abanades, J., Sobre el Tractatus de 

Wittgenstein y sobre su interpretación. Caracterización del Tractatus como filosofía límite 
en su relación con la filosofía moderna, bajo la óptica de una “lectura paradójica” del texto 
centrada en las nociones de “lo místico”, el “mostrarse” y el “absurdo”, Tesis Doctoral, 
Universidad Autónoma de Madrid, Departamento de Filosofía, Madrid 2012.



MARIO BOERO VARGAS662

vida: W. Baum dice que el propio Wittgenstein se designa como un 
“renacido” después de la guerra; J. Alfaro habla de un “converso” a 
propósito de ciertos criterios “creyentes” existentes en los Diarios de 
Wittgenstein 60, J. Aguirre habla, a raíz de escritos de nuestro filósofo 
de la “conversión total” de Wittgenstein y de testimonios de una “nue-
va fe” en él 61. I. Reguera menciona un “cambio” radical en la vida de 
Wittgenstein gracias a la emergencia de una “instancia religiosa” en 
su existencia 62 Joaquín Jareño comenta que el propio ser de Wittgens-
tein, a propósito de la representación teatral de Anzengruber, sufre 
una “conversión” y un “renacimiento” 63. Para la clásica y tradicional 
teología cristiana este proceso es denominado metanoia.

La reiterada postura vital de Wittgenstein, en ciertas cartas desti-
nadas a P. Engelmann durante los años 20, insistiendo en sus deseos 
por “cambiar” y transformarse en una persona “auténtica”, produce 
en Wittgenstein la siguiente confesión. Una correspondencia del 4 de 
julio de 1924 destinada a Keynes afirma:

Hace once años que no nos vemos. No sé si usted ha cambiado du-
rante este tiempo, pero yo he cambiado enormemente sin duda algu-
na. Lamento decir que no soy mejor que antes, pero soy diferente. Por 
consiguiente, si nos vemos nuevamente, usted podría descubrir que el 
hombre que ha ido a verle no es realmente el que usted quería invitar. 
No hay ninguna duda de que, aun cuando podamos comprendernos 
uno al otro, una charla o dos no bastarían para ese fin, y de que el 
resultado de nuestro encuentro será desengaño y disgusto por su parte 
y disgusto y desesperación por la mía.

Si tuviera que hacer una tarea definida en Inglaterra, fuese barrer 
las calles o limpiar las botas de cualquiera, iría con gran placer; y en-
tonces lo agradable sobrevendría por sí mismo 64.

60  Alfaro, J., «Ludwig Wittgenstein ante la cuestión del sentido de la vida», 
en Gregorianum 67-4 (1986) 693-744.

61  Aguirre, J., «¿Cómo hablar de Dios hoy? La meditación religiosa en 
Wittgenstein», en Analogía 1 (1999) 79-104.

62  Wittgenstein, L., Diarios Secretos, pp. 201-209.
63  Jareño, J., La tumba del filósofo, Devenir del Otro, Madrid. 2013, pp. 88-89.
64  Wittgenstein, L., Cartas a Russell, Keynes y Moore, p. 105 [cursivas en 

el original].



EL FILÓSOFO WITTGENSTEIN. PSICOLOGÍA Y CONTRIBUCIONES... 663

En mayo de 1925, respondiendo a su amigo Eccles a una invita-
ción para que permanezca en su casa de Manchester, después de años 
sin verlo, Wittgenstein comenta en su carta que “puede que Inglaterra 
no haya cambiado en 1913, pero yo sí. Sin embargo, no sirve de nada 
escribir acerca de ello, pues no podría explicarte la naturaleza exacta 
de ese cambio (aunque yo lo comprendo perfectamente). Lo verás por 
ti mismo cuando llegue. Me gustaría ir a finales de agosto” 65.

Estos sentimientos de cambio parece que se anticipan en una car-
ta a Engelmann del 16 de enero de 1918 donde Wittgenstein le expre-
sa que existe:

Una diferencia entre el que soy ahora y el que fuí cuando nos fre-
cuentábamos en Olmütz. Y hasta donde puedo advertirla, esta dife-
rencia estriba en que ahora soy un poco más anständig (un poco menos 
falso) de lo que era. Con esto quiero decir solamente que tengo un 
poco más de claridad acerca de mi Unanständigkeit que entonces 66.

R. Rhees interpreta este asunto referido a la “conversión” de nues-
tro filósofo en claros términos de transformación moral. Recordando 
comentarios autobiográficos de Wittgenstein, considera que el deseo 
de este de convertirse en un hombre “diferente” podía interpretarse 
como un: “Trata de no engañarte respecto a ti mismo y lo que eres” 67.

Estas fuentes, sumadas a esas palabras de Wittgenstein después 
de finalizada la guerra confesando que en él hay una postura de un 
hombre “renacido”, sugiere que muchas veces a lo largo de su vida 
hay empeños serios por acreditar su existencia gracias a una “conver-
sión”. Para Wittgenstein la vida parece revelar su sentido más pleno y 
profundo a partir de un acontecimiento así.

Pero la combinación de esta serie de factores relativos a una “con-
versión” y a un “renacimiento” en la vida de Wittgenstein, si queremos 
verlo así, nos puede confundir. Por eso lo interesante aquí es indagar 

65  Wittgenstein, L., Ocasiones Filosóficas 1912/1951, traducción de Ángel 
García R., Cátedra-Teorema, Madrid. 1997, p. 30 [cursivas en el original].

66  Rhees, R., «Postdata», en Vv.Aa., Recuerdos de Wittgenstein, p. 300, Rhees 
traduce Unanständigkeit por “claridad acerca de mi propia falsedad”.

67  Rhees, R., a.c., p. 300. 



MARIO BOERO VARGAS664

cuál puede ser el ámbito original específico donde se expresa ese afán 
de cambio de Ludwig Wittgenstein, intentando observar porqué hay 
empeños en la transformación y cómo es posible vivirla.

El lugar más evidente en la vida de Wittgenstein donde él ha-
bla por primera vez en términos de “conversión” es aquél que se 
refiere a unas concretas palabras una vez concluido su cautiverio en 
Monte Cassino en 1919. Wittgenstein permanece prisionero desde 
noviembre de 1918 hasta agosto de 1919 en Verona, Como y Monte 
Cassino. Aquí expresa de forma explícita a sus compañeros que los 
sentimientos que tiene de su propia persona son los de un verdadero 
“renacido” 68.

Wittgenstein se expresa de esta forma acabada la guerra, no por 
el hecho evidente de haber salvado la vida en combates (después de 
confesar que buscaba en ellos la muerte), sino por una cuestión espi-
ritual que ahí gravita en el centro de su vida, y que pretende poner en 
marcha. Tiene que ver con la búsqueda (y la entrega) de un modelo de 
vida que transforme sus pensamientos y conducta. Y esto se encuentra 
inicialmente gracias al apoyo que despiertan las lecturas de Tolstoi y 
Dostoievski (integradas muy probablemente de forma especial con 
reminiscencias de Las variedades de la experiencia religiosa de W. James). 
Es efectivamente un asunto espiritual serio, que pasa por una cuestión 
de orden práctico fundamental, buscando mirar de forma nueva el 
rostro de las cosas humanas (con capacidad de trascender la homose-
xualidad).

En la vida de Wittgenstein la Primera Guerra Mundial es un he-
cho histórico decisivo para comprender cómo se gesta una regenera-
ción en un sujeto como él. Como hemos visto, es un conflicto bélico 
que le ayuda a pensar el Tractatus, y también a meditar acerca de 
cómo transformar su vida. Mc Guinness es enfático en esta cuestión 
aportando un testimonio específico de Wittgenstein respecto a la gue-
rra, señalando además la presencia de creencia y fe en su existencia 
después del conflicto. Dice este autor que Russell “quedó sorprendido 
por las tendencias místicas y religiosas que encontró en Wittgenstein 

68  Mc Guinness, B., Wittgenstein. El joven Ludwig (1889-1921), versión española 
de Humberto Marraud, Alianza, Madrid. 1991, p. 357.



EL FILÓSOFO WITTGENSTEIN. PSICOLOGÍA Y CONTRIBUCIONES... 665

después de la guerra”; y añade que éste, conversando con un sobrino 
que hace observaciones pacifistas, comenta que la guerra “salvó” su 
vida 69.

 ––––––––––   10   ––––––––––

¿De qué forma operan criterios de Las variedades de la experiencia 
religiosa en el joven Ludwig en relación con cuestiones de cambio y 
conversión?

Es en esta obra donde Wittgenstein encuentra información que 
interpela su vida, y la búsqueda de la regeneración –sugerida ahí gra-
cias a James– seguramente plantea reflexiones de forma embrionaria 
a la mente de Wittgenstein. Y aunque en este libro sí se hacen mencio-
nes a Tolstoi –que es tan llamativo para Wittgenstein por asuntos de 
conversión– cabe recordar que lo destacado para nuestro filósofo es 
sentirse atraído por el autor ruso años antes de la guerra 70.

Sabemos en todo caso que en combates, y gracias a Tolstoi, ocurre 
algo singular en Wittgenstein. A partir del l de septiembre de 1914 Wi-

69  Mc Guinness, B., o.c., p. 272.
70  Esto induce a pensar que la atracción de Wittgenstein por Tolsoi es 

anterior a esa lectura del Evangelio Comentado del autor ruso que nuestro filósofo 
descubre en el frente de guerra del 1 de septiembre de 1914 (como indicamos a 
continuación). Para Baum y otros comentaristas parece que todo el interés por 
Tolstoi arranca efectivamente de aquí. Véase Baum, W., «Introducción a los Diarios 
Secretos de Ludwig Wittgenstein», en Saber 5 (1985) 25ss. Recordemos que la 
obra de James es leída por el joven Wittgenstein en 1912, según declara en carta 
a Russell. En todo caso, Luis M. Valdés Villanueva considera pertinente que la 
mente de Wittgenstein tenga en vistas el estudio de William James cuando se 
hace cargo del Evangelio Abreviado (Valdes Villanueva, L., «El curioso caso de 
la librería de Tarnów. Wittgenstein y el Evangelio Abreviado», en Tolstoi, L., 
El Evangelio abreviado, traducción e introducción de Iván García Sala, epílogo de 
Luis Valdés Villanueva, KRK Ediciones, Oviedo. 2006, p. 126.

También es posible decir, con respecto a la afirmación de Wittgenstein en su 
“Diario” que la obra de Tolstoi “no es para mí lo que yo esperaba de ella” (cursivas 
nuestras) probablemente implica que estaba en búsquedas de fuentes tolstoianas 
después de Las variedades de la experiencia religiosa. En este sentido, es efectivamente 
fortuito el hallazgo de L. Tolstoi en la librería de Tarnów pero resulta pertinente 
concebir que no es desconocido el interés de este material para el pensador. 



MARIO BOERO VARGAS666

ttgenstein no se despega con facilidad de la Breve exposición del Evangelio 
de Tolstoi: el 2 de septiembre de 1914 dice en los Diarios Secretos: “Ayer 
comencé a leer los comentarios de Tolstoi de los Evangelios. Una obra 
magnífica. Pero todavía no es para mí lo que yo esperaba de ella”.

Este texto con carisma bíblico es tan decisivo a lo largo de su 
período militar que nuestro filósofo llega a afirmar en carta a L. Von 
Ficker que esta obra “lo mantuvo vivo” en la guerra 71. Hay en Tolstoi 
una serie de comentarios religiosos que Wittgenstein parece querer re-
conciliar con los enfoques espirituales respecto a la conversión leídos 
en la obra de James. 

De ambos autores (y también involucrado Dostoievski) Wittgens-
tein interrelaciona una visión del mundo y de su ética muy particular 
que comienza a incidir en el modo de contemplar la vida. Mc Guin-
ness dice que:

El cristianismo que encontró en Tolstoi le pareció el único camino 
seguro hacia la felicidad, aunque no era un camino fácil. El hombre 
debe renunciar a la carne, a la gratificación de su propia voluntad, 
debe hacerse independiente de las circunstancias externas, para servir 
al espíritu que está en él y en todos los hombres. Este espíritu hace 
a todos los hombres hijos de Dios y la única vida verdadera para un 
hombre es la comunicación con ese espíritu, sin preocuparse por sus 
propios deseos ni por el pasado o el futuro: la única vida verdadera es 
la vida del presente. Para un hombre que viva, no su vida personal, 
sino la vida común del espíritu no habrá muerte 72.

Baum también recalca esta óptica tolstoiana de la realidad ínti-
ma y social leída por el vienés diciendo que Wittgenstein expresa en 
los Diarios Secretos una preocupación constante por el “Evangelio” de 
Tolstoi. Y este asunto es tan destacado biográficamente en el filósofo, 
que el propio Baum desarrolla una serie de comentarios analíticos 
referidos al “cristianismo de Tolstoi” en Wittgenstein 73.

71  Baum, W., «Introducción a los Diarios Secretos de L. Wittgenstein», en 
Saber 5 (1985) 25, n. 25.

72  Mc Guinness, B., o.c., p. 292.
73  Wittgenstein, L., Diarios Secretos, edición de Wilhelm Baum, p. 17.



EL FILÓSOFO WITTGENSTEIN. PSICOLOGÍA Y CONTRIBUCIONES... 667

Existe, sin embargo, un asunto peculiar dentro de este panorama 
espiritual que emerge en Wittgenstein: hay una complementación de 
la moral de Dostoievski en él, especialmente ilustrativa gracias al tér-
mino “renacido” empleado por el filósofo en el campo de prisioneros. 
Con todo lo importante que es Tolstoi en este proceso inicial de con-
versión, la mención específica de “renacido” guarda relación estrecha 
con el conocimiento que adquiere Wittgenstein de Dostoievski en el 
cautiverio.

Un testigo de primera mano que expresa cómo es formulado este 
hecho por Wittgenstein es Franz Parak, compañero de nuestro filóso-
fo en el internamiento de Monte Cassino. Aquí Wittgenstein conoce 
también a L. Hänsel, del que hemos hablado antes, y al escultor M. 
Drobil, y entre todos en más de una ocasión forman un grupo en el 
campo de detenidos.

Parak dice que cuando su compañero se describió como “rena-
cido” en el cautiverio, no cabe en la mente de Wittgenstein el con-
cepto de reencarnación porque resulta absurdo. Lo que esclarece esa 
idea de “renacido”, según Parak, ocurre cuando recuerda los últimos 
párrafos de Crimen y Castigo, leídos junto a Wittgenstein, cuyas pa-
labras dicen:

Pero ahora empieza una historia: la historia de una gradual reno-
vación de un hombre, su lenta regeneración progresiva y del cambio 
de un mundo a otro, una introducción a las hasta ahora realidades 
desconocidas de la vida 74.

Mc Guinness expresa que éste fue el:

cambio que Parak creía que había tenido lugar en Wittgenstein. 
Una conversión religiosa, un sentimiento de haber renacido que lle-
vó a Wittgenstein a repartir todas sus posesiones y a llevar una vida 
bastante distinta, una vida dedicada a estos otros objetivos interiores 
religiosos. Parak señala el contraste en la vida de Wittgenstein antes y 
después de la guerra entre el lujo y el confort y lo opuesto 75.

74  Mc Guinness, B, o.c., p. 357.
75  Mc Guinness, B, ibíd.



MARIO BOERO VARGAS668

Sabemos, en todo caso, que no es simplemente una cuestión de 
cambios materiales lo que afecta a la vida de Wittgenstein. No es un 
asunto que tenga que ver con disyuntivas entre riqueza o pobreza sin 
más, sino algo más envolvente que encierra toda su vida, desde modos 
de pensar hasta comportamientos éticos fundamentales, aunque a la 
larga es impotente para definir su inclinación sexual.

También Baum, por su parte, insiste en el interés de Wittgenstein 
por Dostoievski. Incluso señala que a Wittgenstein, más importante 
que Crimen y Castigo le parecía, sin embargo, la novela Los Herma-
nos Karamazov, pues en cierto modo veía en el personaje de Aliosha 
un ideal para sí mismo. En relación con sus hermanos (Iván, Mitia y 
Smerdiákov) Aliosha Karamazov representa un personaje caracteri-
zado por generosidad, entrega al prójimo y sentido justicia. Se estima 
que Dostoievski busca en su imaginario literario definir a Aliosha, 
creyente, como un mediador ético en vistas a personajes de la novela.

W.Warren Bartley III señala que cuando Wittgenstein es maestro 
de escuela en Trattenbach lee en voz alta Los Hermanos Karamazov a 
Alois Neururer, párroco del pueblo. Muchos años después, nuestro 
filósofo habla con Drury acerca de la importancia de Dostoievski y 
Tolstoi en su vida. G. H. von Wright y N. Malcolm también destacan 
la presencia de ambos autores rusos en Wittgenstein.

La combinación de todos estos aspectos informativos influye de 
tal modo en la vida interior de Wittgenstein que Mc Guinness estima 
que el pensador austriaco ya no busca “qué ser” después de acabada la 
guerra 76. Y esto adquiere una connotación especial, pues si el propio 
Mc Guinness considera que en Wittgenstein existe durante años una 
permanente “infelicidad” por no saber que ocupación elegir (y de qué 
forma), concluida la guerra hay un primer paso de nuestro filósofo que 
busca experimentar a fondo una resolución en su vida. Wittgenstein 
siente que puede poner en práctica la regeneración que se avecina de-
cidiendo dos cosas claras para concretar su destino: abandonar toda 
su herencia paterna, y hacerse maestro de escuela (después de cierta 
indecisión ante la opción sacerdotal). 

76  Mc Guinness, B, o.c., pp. 365-367.



EL FILÓSOFO WITTGENSTEIN. PSICOLOGÍA Y CONTRIBUCIONES... 669

Esas son dos opciones tan evidentes y abruptas para los cerca-
nos al filósofo que en sus parientes hay reacciones similares respecto 
al sentido de este cambio de Wittgenstein: su hogar queda asombra-
do por ese deseo repentino de Ludwig por retirar todo su dinero del 
banco para repartirlo entre sus hermanos (después de los donativos 
entregados al principio de la guerra a los “artistas austríacos”), y su 
hermana Hermine dice que se sorprende de esa repentina vocación 
de maestro: comenta que con el extraordinario talento filosófico de 
Ludwig todo lo que haga como docente escolar será como “emplear 
un instrumento de precisión para abrir un bolso” 77. También Hermi-
ne declara que ahí se manifiesta una transformación en marcha en su 
hermano “cuyas consecuencias no se hicieron evidentes sino después 
de la guerra, y que al cabo habría de culminar en la decisión de no 
poseer ninguna riqueza” 78.

La combinación de estas dos decisiones en la vida del austriaco 
es parte integral de un proceso anónimo y silencioso de cambios que 
viene avanzando de años atrás en él. Pero con Dostoievski y Tolstoi 
frente a su vida parece que Wittgenstein observa cómo plasmar de 
forma tangible cuestiones referidas a la conversión, contemplada pro-
bablemente con interés por él antes, cuando James hace mención de 
ella en Las variedades de la experiencia religiosa.

Hemos dicho que creemos que con esta obra hay en el joven Lud-
wig una interpelación original a su vida y una especie de soporte teó-
rico muy específico respecto a qué es “convertirse”. Pero la respuesta 
práctica a todo esto parece que va perfilándose después, gracias a los 
rusos.

Desde 1912, que es cuando Wittgenstein toma contacto con Las 
variedades de la experiencia religiosa –si recordamos la carta a Russell 
del 22 de junio de 1912– hasta encontrar en la guerra a Tolstoi, existe 
un intenso período de ambigüedad en Wittgenstein intentando ver 
cómo cambiar su existencia. Advertimos que la presencia de Tolstoi 
y Dostoievski esclarece las cosas a Wittgenstein. Los dos escritores se 

77  Wittgenstein, H., «Mi hermano Ludwig», en Vv.Aa., Recuerdos de 
Wittgenstein, p. 32.

78  Ibíd., p. 30.



MARIO BOERO VARGAS670

emplean en su vida como instrumentos de regeneración gracias a los 
referentes espirituales que ofrecen ambos. Pero a la vez no se puede 
ignorar y preguntar en qué sentido los antecede James para que el 
filósofo austriaco busque transformar su persona.

 ––––––––––   11   ––––––––––

En Las variedades de la experiencia religiosa es mencionado de mu-
chas formas y en distintas partes el asunto referido a la conversión hu-
mana. Se habla de “renacimiento” y de “hombre nuevo”, de “regene-
ración”, de los nacidos “dos veces” y, como es obvio, todo se concentra 
de una forma especial en los capítulos 9 y 10 del libro titulados “La 
conversión”. James reitera que no habla de ella en términos teológicos, 
sino en términos de psicología, caracterizando el proceso de conver-
sión en una persona cuando «las ideas religiosas, antes periféricas en 
su conciencia, ocupan ahora un lugar central y que los objetivos reli-
giosos constituyen el centro habitual de su energía” 79.

Con todo, el propio James estima que la psicología no puede ex-
plicar con exactitud lo que sucede en esa transformación humana. 
Atribuye muchos procesos que ignoramos a cuestiones propias del 
subconsciente, que son las que operan de un modo especial en el suje-
to a medida que vive tal dinámica. James dice que si se pide:

a la psicología que explique cómo se desplaza la excitación en el 
sistema central de un hombre y por qué los objetivos periféricos se 
vuelven, en un momento dado, centrales, la psicología habrá de res-
ponder que aunque pueda dar una descripción general de lo que suce-
de, no puede explicar con precisión todas las fuerzas individuales que 
intervienen. Ni un observador externo, ni el sujeto que experimenta 
el proceso pueden explicar totalmente cómo las experiencias particu-
lares pueden cambiar el centro de energía de un hombre de manera 
tan decisiva, o por qué con frecuencia se ha de esperar el momento 
propicio para hacerlo 80.

79  James, W., Las variedades de la experiencia religiosa, p. 174.
80  Ibíd., p. 174.



EL FILÓSOFO WITTGENSTEIN. PSICOLOGÍA Y CONTRIBUCIONES... 671

A continuación, el pensamiento jamesiano ofrece en su libro una 
serie de testimonios de conversiones típicamente religiosas, pero ad-
vierte que es importante observar aquellas más originales y fidedig-
nas para evitar errores y equívocas interpretaciones en cuestiones de 
éxtasis y trances.

No sabemos de qué forma son leídas estas páginas (y otras) del li-
bro por el joven Ludwig, pero algo profundo debe evocar ese conjunto 
de elementos reflexivos religioso-psicológicos en su vida interior. En-
tendemos, por lo que hemos dicho, que Wittgenstein en cierto modo 
tiende a buscar un cambio durante esos años, y tal vez se produce una 
relación entre la información de la lectura y lo que quiere vivir. Quizá 
su propia mente es examinada a la luz de los criterios analíticos que 
ofrece James, intentando contemplar qué elementos de la “verdad” 
de la conversión pueden ajustarse a lo que él puede intuir respecto a 
ella. Lo llamativo para Wittgenstein pueden ser esas transformaciones 
integrales de la persona gracias al espíritu de Dios, narrado en los tes-
timonios de James, buscando explicarse qué clase de conducto existe 
entre el hombre y la trascendencia para que aquél cambie y viva de 
otro modo.

Puede resultar grosero formularlo así, pero en cierto modo Witt-
genstein parece estar advirtiendo también que la conversión (además 
de sus propiedades típicamente fideístas) podría ser psicoterapéutica 
con respecto a deficiencias existentes en su “alma enferma”, como po-
dría ser su inclinación sexual ambigua en relación con sujetos –cre-
yentes o no– naturalmente definidos en su heterosexualidad. Sería 
una aspiración similar al proceso de clínicas neuropsiquiátricas, en 
ciertos casos con influjos teológico-eclesiales, que pretenden resolver 
la homosexualidad con métodos médicos al paciente “enfermo” 81. 

81  Sobre el efecto de la fe religiosa en la salud, no solo física o corporal, Cf. 
Cyrulnik, B., Psicoterapia de Dios. La fe como resiliencia, Gedisa, Barcelona. 2018, 
traducción de Alfonso Díez. Respecto al vasto campo de conocimiento relativo a la 
neuroteología –vocablo impensable para William James–, Cf. Alper, M., Dios está 
en el cerebro. Una interpretación científica de Dios y la espiritualidad humana, Granica, 
Barcelona 2008, traducción de Santiago Ochoa Cadavid; también Cf. Swaab, D., 
y Vermej, P., «La neuroteología como desenmascaramiento de las religiones», en 
Bandue, Revista de la Sociedad Española de Ciencias de las Religiones 9 (2016) 169-186. 
Cf. además Escribano, M., «La neuroteología fundamental. Una propuesta para 



MARIO BOERO VARGAS672

 ––––––––––   *   ––––––––––

Por último, reiteramos que el tema referido a la santidad es algo 
destacado en este asunto de la conversión. Sobre todo porque al pare-
cer eso es lo que busca Wittgenstein en James.

Sabemos ya por esa carta del 22 de junio de 1912 destinada a Rus-
sell que Wittgenstein lee Las variedades de la experiencia religiosa, y aña-
de: “Este libro me hace muchísimo bien. No quiero decir que pronto 
seré un santo, pero no estoy seguro de que no me mejore un poco...”.

Según James, el fruto final de la conversión es efectivamente la 
santidad. Y a partir de aquí dos efectos combinados entre sí que intro-
ducen en términos prácticos a una vida mística: la pobreza y el asce-
tismo. La obra de James estima que para explicarse estos dos valores 
hay que discernir esa típica dualidad existente en el alma del hombre 
entre el “tener” o “ser”, pero insiste en que ambas nociones descansan 
aún en algo todavía más profundo, algo relacionado con aquél miste-
rio fundamental de la experiencia religiosa, la satisfacción hallada en 
“la rendición absoluta al poder superior” 82.

Por lo que hemos dicho, comprendemos que el deseo de Witt-
genstein de hacerse maestro de escuela, renunciando a la herencia 
económica paterna, es claro. Por eso se dice que a partir del fin de la 
guerra “Wittgenstein no quiso volver a saber nada de las riquezas de 
su familia y hasta su muerte vivió de manera muy modesta, en una 
pobreza voluntaria, elegida por él mismo” 83.

Con este gesto parece que nuestro filósofo se hace eco de esas 
palabras de James cuando habla del valor de la santidad en relación 
con la pobreza en las conferencias 14 y 15 de su libro.

•	 El proceso suyo de ascetismo es más complejo y guarda una 
posible relación, no sólo con una forma práctica de sublimar 

repensar lo humano», en Pensamiento, Revista de investigación e información filosófica 
73 (217) 591-598.

82  James, W., p. 243.
83  Baum, W., Ludwig Wittgenstein. vida y obra, (traducción de Jordi Ibáñez), 

Alianza, Madrid. 1988, pp. 108-109.



EL FILÓSOFO WITTGENSTEIN. PSICOLOGÍA Y CONTRIBUCIONES... 673

la homosexualidad –como lo hemos planteado al presentar a 
Weininger–, sino también como un modo de ejercer con él una 
posibilidad real de acceso a una transformación espiritual en su 
vida.

•	 En Las variedades de la experiencia religiosa, y esto tiene que haber 
sido leído con mucha atención por Wittgenstein, se dice que “el 
ascetismo representa nada menos que la esencia de la filosofía 
de un renacimiento” 84.

•	 En relación con formulaciones de naturaleza sexual es proba-
ble que en el texto de W. James no exista nada incómodo (en 
contraste con las señaladas afirmaciones de Freud) para el ca-
rácter ambivalente de la orientación sexual de Wittgenstein. 
Pero existen dos planteamientos informativos en el trabajo de 
James, a propósito del complemento sexualidad y religión, que 
quizás de forma nueva interpelan al joven Ludwig.

A)	 En relación con la serie de consideraciones psicológicas que 
ponderan que –al calor de todo afecto, tendencia o inclinación por 
la fe y la religión estaría de todos modos el dispositivo sexual del 
sujeto implicado (sublimación y libido = Freud)– James establece un 
argumento de características híbridas con respecto a esa postura her-
menéutica indicando, en su caso, la dificultad de amalgamar, pero 
también observa reconciliación en ellos, ambos ámbitos humanos. En 
la Conferencia Religión y Neurología expresa:

La verdad rotunda es que para interpretar la religión, al fin y al 
cabo, se ha de atender el contenido inmediato de la consciencia re-
ligiosa. Todo respecto a ambas cosas [es decir, la estructura nerviosa 
y el sistema espiritual] difiere; los objetos, los modelos, las facultades 
implicadas y los actos promovidos. Una asimilación general es simple-
mente imposible; más bien encontramos frecuentemente hostilidad y 
un contraste completo. Si ahora los defensores de la teoría sexual sos-
tienen que eso es indiferente, que sin las contribuciones químicas que 
los órganos sexuales hacen a la sangre el cerebro no estaría nutrido 
para efectuar actividades religiosas, esta proposición puede ser o no 
cierta, pero en cualquier caso ha sido poco instructiva; no podemos 

84  James, W., p. 273 [cursivas en el original].



MARIO BOERO VARGAS674

deducir de ella consecuencias que nos ayuden a interpretar el signifi-
cado o el valor de la religión. En este sentido, la vida religiosa depende 
tanto del bazo, el páncreas y los riñones como del aparato sexual, y 
toda la teoría ha perdido su significado desvaneciéndose en una vaga 
aserción general de la dependencia, en cierta medida, de la mente del 
cuerpo 85.

B)	 En la Conferencia relativa a la Santidad, James indica con 
especial reiteración que la personalidad convertida sufre una ex-
traordinaria dependencia del Espíritu. Es un Ente involucrado en 
la conciencia de dicho sujeto con el cual tiende a ejercer cambios 
notables en el “yo carnal” en vistas a una definitiva consagración re-
ligiosa. El testimonio de cambio abrupto de mente y praxis por una 
nueva fe se expresa en la eliminación de impurezas concomitantes 
con el pecado del sexo. Se sacrifican las nefastas inclinaciones con-
cupiscentes de la vida a raíz de la influencia de la potencia espiritual 
en dicho creyente 86.

 ––––––––––   *   ––––––––––

Una vez, con todo lo dicho, se me ocurre pensar (en términos 
imaginativos) qué habría sido de la vida de Wittgenstein actualmen-
te, en pleno siglo XXI, con toda la carga de su complejidad sexual. 
Probablemente, hoy sería una persona menos tensa en su compor-
tamiento familiar, social, universitario y –debido a sus recuerdos y 
conversaciones con su hermana Margarete, conocedora de Freud– el 
propio Wittgenstein podría manifestarse como un paciente con conti-
nuadores del psicoanalista. Quizás no tanto para psicoanalizarse sino 
más bien para dirimir con ellos densos antecedentes teóricos plantea-
dos en Viena por el padre de la terapia del psicoanálisis.

Tal vez una mirada pública y política al homosexualismo contem-
poráneo europeo podría llevar a Ludwig Wittgenstein a observar de 
un modo muy personal y privado el comportamiento, pensamiento 

85  Ibíd., p. 20, cit. 1.
86  Ibíd., p. 206.



EL FILÓSOFO WITTGENSTEIN. PSICOLOGÍA Y CONTRIBUCIONES... 675

y praxis de figuras especialmente transgresoras con respecto a sus 
sexualidades en el pasado siglo, tales como la manifestación de los 
intelectuales P. Paolo Pasolini (1922-1975) y Michel Foucault (1926-
1984). Con todo, Wittgenstein habría continuado siendo la persona 
distante y dura con respecto a toda impostura en relaciones humanas, 
evitando del todo o “condenando” simulaciones en el modo de ser de 
sus interlocutores.

También es probable encontrar desplazada su “mística” gracias 
a otros autores que han cultivado estudios sobre James y Weininger, 
y a partir de estas nuevas fuentes quizás él mismo podría estar perfi-
lando hoy renovados contenidos especulativos que ilustran de fondo 
cómo sublimar la homosexualidad. Difícilmente se habría acercado 
a movimientos de resonancia ciudadana, tales como Foros “Queer”, 
LGTBI o de Género, y seguro además que habría puesto en entredi-
cho muchos aspectos de la carga informativa producida por Wilhelm 
Reich (1897-1975) estudioso, pero en conceptos no sólo fisiológicos, de 
asuntos relativos al orgasmo, coito y homosexualidad.

 ––––––––––   *   ––––––––––

Bibliografía

Permanece dentro de nuestro campo de interés, investigación, crí-
tica y consulta, pero excluida de esta bibliografía, todo tipo de fuente 
documental referida a este estudio cuya presentación esté dada a raíz 
de recursos digitales o formatos de características electrónicas.

Aguilar, C., «La conversión como llamada a la santidad», en Teología y 
Catequesis 128 (2014) 59-75.

Alonso, J., «Conversión filosófica y conversión cristiana», en Scripta 
Theologica 41 (2009) 687-710.

Alonso Puelles, A., «Tolstoi y Wittgenstein. Una nueva encrucijada re-
ligiosa», en Eurídice 3 (1993) 9-54.



MARIO BOERO VARGAS676

Ayestarán, I., Wittgenstein, el vienés errante. La filosofía entre la ciencia y el 
nazismo, Ed. Coyoacán, México. 2009.

Bartley, W. W. III, «Sobre Wittgenstein y la homosexualidad», en Ho-
mo-sexualidad, Literatura y Política (Comp. G. Steiner y R. Boyers), 
Editorial Alianza, Madrid. 1985, pp. 149-191.

Braun, K., «“Impotente en la carne pero libre por el espíritu” El cuerpo 
en los diarios de guerra de L. Wittgenstein», en Pellecin. M., y Re-
guera, I. (eds), Wittgenstein-Heidegger, Badajoz. 1990, pp. 37-44.

Brie, R., «Para una psicología de la conversión», en Ciencia y Fe, vol. 15-2 
(1959) 63-70.

Calabuig, N., «Weininger y Wittgenstein: una cuestión de carácter», en 
Daimon 2 (2008) 97-105.

Domínguez, C., «Sublimación o represión», en Alternativas, Revista de 
análisis y reflexión teológica 45 (2013) 85-108.

Domínguez, J., «Identidad y homosexualidad. Un acercamiento al aná-
lisis de la identidad personal de hombres homosexuales», en Revista 
de Psicología Social Aplicada 18 nº 2 (2008) 163-73. 

Drudis Baldrich, R., Wittgenstein (1889-1951), Ediciones del Orto, Ma-
drid. 1998.

	 – Tesis y Disertaciones sobre Ludwig Wittgenstein, 2ª ed., Publicaciones 
de Aporía, Madrid. 2008.

	 – Ludwig Wittgenstein y su obra filosófica. Estudio de la influencia de L. 
Wittgenstein en la filosofía contemporánea, Aporía, Madrid. 2007.

Fernández, J. J., Patología y santidad. Los retos de W. James, Tesis doctoral, 
Facultad de Psicología, UNED, Madrid. 2017.

Ferrater Mora, J., «Wittgenstein, Símbolo de una época angustiada», 
en Theoría 7-8 (1954).

	 – «Wittgenstein o la destrucción», en Realidad 5 (1949) 129-140.

García, M. J., «Culpa. Sublimación. Perdón», en Ilu, Revista de CC. de las 
RR. 1 (1995) 71-76.

Gromolard, A., La segunda conversión: de la depresión religiosa a la libertad 
espiritual, Sal Terrae, Santander. 1999.

Jareño, J., La tumba del filósofo, Devenir el Otro, Madrid. 2013.

	 – «La educación en Wittgenstein», en Daimon (Murcia) 30 (2003) 111-122.



EL FILÓSOFO WITTGENSTEIN. PSICOLOGÍA Y CONTRIBUCIONES... 677

	 – «Wittgenstein. La vida como tarea moral», en Cuadernos Hispanoa-
mericanos 663 (2005) 39-50.

Klein, J., «Las confesiones de Wittgenstein», en El Mercurio (periódico), 
Chile, 24-10-1999.

Laverde, E., «Psicopatología de la homosexualidad», en Revista Colom-
biana de Psicología 14 - nº 3(1969) 43-80.

López, M. D., «La castidad ¿Castigo de Dios?», en Sal Terrae 95-1117 
(2007) 871-82.

Luján, H., «William James y su influencia sobre el misticismo wittgens-
teiniano», en Revista de Filosofía (Venezuela), vol. 30-3 (1998) 87-115.

Molina, C., «Dos filósofos en las trincheras: Teilhard de Chardin y L. 
Wittgenstein», en Revista de Occidente 430 (2017) 61-78.

Montes, M. J., «El dilema del yo en W. James», en Paideia, nº 17-31 
(1996) 21-40.

Rambo, L., Psicosociología de la conversión religiosa. ¿Convencimiento o seduc-
ción? Herder, Barcelona. 1996.

Roque, E., «Homosexualidade. Psicanàlise. Religião. Educação», en In-
terthesis, vol. 14-3 (2107) 88-103.

Sadaba, J., Conocer Wittgenstein y su obra, Dopesa, Barcelona. 1980.

Scharfstein, B.-A., Los filósofos y sus vidas. Para una historia psicológica de 
la filosofía, Cátedra-Teorema, Madrid. 1984.

Schmezer, G., «Wittgenstein, lecteur de la Bible», en Archives de Philoso-
phie: recherches et documentation 76, Cahier 1 (2103).

Spica, A., «Mística versus misticismo. Reflexões sobre o místico de 
Wittgenstein em comparação ao misticismo religioso caracteriza-
do por James», en Principios. Revista de Filosofía 17 (2010) 113-136.

Stepanyan, K., «La santidad seglar en la obra de Dostoievski», en 
Mundo Eslavo. Revista de Cultura y Estudios Eslavos 8 (2009) 117-128.

Teive, H. y otros, «Wittgenstein, medicine and neuropsychiatry», en 
Arquivo de Neuro-Psiquiatria 69 (2011) 714-16.

Vv.Aa., Homosexualidad y cristianismo en el siglo XXI, Javier de la Torre, 
editor, Dykinson, Madrid. 2020.

Vázquez, A., Psicología de la personalidad en C. G. Jung, Sígueme, Sala-
manca. 1981.



MARIO BOERO VARGAS678

 ––––––––––   *   ––––––––––

GRÁFICO

Diagrama representativo de la fi gura de L. Wittgenstein donde es posible 
contemplar los ámbitos estudiados que interpelan su biografía. 

Copyright © Mario Boero –

maRio boeRo vaRgas 87 

87 maRio boeRo vaRgas es autor de una trilogía sobre el pensador vienés: 
La novia de Wittgenstein (2004), El cuerpo, la religión y la política en L. Wittgenstein 
(2009) y Vida, pensamiento y mística de Ludwig Wittgenstein (2015). A lo largo de su 
carrera docente y de investigación en Madrid ha sido becario de la institución 
ecuménica alemana “Diakonisches Werk” (Stuttgart), y actualmente es miembro 
activo de la Sociedad Española de Ciencias de las Religiones (SECR).


