CruD-Ra 234-2 (2021) 555-576

Ibn Gabirol en el milenario de su nacimiento:
el filosofo sefardi que uni6 neoplatonismo y judaismo

RESUMEN

Aprovechando la celebracion este ano del milenario del nacimiento del filo-
sofo judio malaguefio Salomén Ibn Gabirol, hemos dedicado este articulo a
estudiar su pensamiento.

Se presta atencion preferente al analisis de sus obras filosoficas: La correc-
cion de los caracteres, donde busca la conexion entre Fisiologia (los sentidos
externos), Psicologia (los caracteres humanos) y Etica (la accién moral); Se-
leccion de perlas, una compilacion de sentencias destinadas a cultivar una vida
virtuosa; y su principal obra especulativa, La fuente de la vida, Fons vitae, de
influencia neoplatonica y novedosa por no contener referencia alguna a la
religion revelada, algo sorprendente en la tradicion hebrea medieval. Para
explicar la emanacion de la divinidad recurre Gabirol en su metafisica a las
hipostasis neoplatonicas, pero con una modificacion sustancial: la introduc-
cién en dicho proceso de la Voluntad que explica la accion divina y hace
posible la creacion del mundo.

Escribi6 la primera obra importante de filosofia en al-Andalus, La fuente de
la vida que influy6 en la Escolastica latina, e intent6 unir neoplatonismo y
judaismo en una original sintesis. Aunque no fuera sino por estos dos logros,
merece el lugar de privilegio que ocupa en la historia de la filosofia.

PALABRAS CLAVE: Neoplatonismo, Judaismo, Metafisica, Etica, Al-Andalus

ABSTRACT

Taking advantage of this year’s celebration of the millennium of the birth of
Solomon Ibn Gabirol, a medieval Jewish philosopher from Malaga, we have
dedicated this article to studying his thought.

Preferential attention is paid to the analysis of his philosophical works: On
the Improvement of the Moral Qualities, where he seeks the connection between
Physiology (the external senses), Psychology (human characters) and Ethics
(moral action); Choice of Pearls, a collection of maxims aimed at cultivating
a virtous life; and his main speculative work, The Fountain of Life, Fons vitae,




556 ANDRES MARTINEZ LORCA

of neoplatonic influence and novel because it does not contain any reference
to revealed religion, something surprising in the medieval Hebrew tradition.
In order to explain the emanation of the divinity, Gabirol resorts in his me-
taphysics to the Neoplatonic hypostases, but with a substantial modification:
the introduction in this process of the Will that explains the divine action and
makes the creation of the world possible

He wrote the first important work of philosophy in al-Andalus, The Fountain
of Life that influenced Latin Scholasticism, and attempted to unite Neoplato-
nism and Judaism in an original synthesis. Even if it were only for these two
achievements, it deserves the privileged place he occupies in the history of
philosophy.

KEY WORDS: Neoplatonism, Judaism, Metaphysics, Ethics, Al-Andalus

“Mientras viva, cabalgaré en busca de la ciencia”. Asi se describia
en un poema Ibn Gabirol, el filosofo judio malaguefio de corta vida,
mente aguda y fina pluma, del que celebramos ahora los mil afios de
su nacimiento.

Su fama ha estado unida a la filosofia, aunque en la Edad Media su
nombre cay6 en el olvido, latinizado como Avicebrén o Aven-Cebrol
y considerado autor cristiano o musulman. Sin embargo, una fuente
historica de primer orden, la célebre historia de la ciencia tituladaZa-
bagat al umam o Libro de las categorias de las naciones escrita en Toledo
por el juez y astronomo Said al-Andalusi en 1068, diez anos después
de la muerte de Gabirol, destacaba su figura entre los pensadores ju-
dios: “Entre el grupo de israelitas que se dedicaron posteriormente a
cultivar algunas de las ciencias filos6ficas hemos de mencionar a Su-
layman b. Yahya (Selom6 ben Yehuda) conocido por Ibn Yubair (Ibn
Gabirol), residente en la ciudad de Zaragoza. Era un apasionado de

la l6gica, tenia una inteligencia sutil y una magnifica agudeza. Murio
habiendo sobrepasado los 30 afios, cerca del 450/1058” 1.

Olvidado como fil6sofo hasta mediados del siglo XIX, ha gozado
sin embargo del prestigio como poeta en las comunidades judias a
lo largo del tiempo. Autor demediado, escribi6 en arabe sus obras

1 SAID AL-ANDALUSI, Historia de la filosofia y de las ciencias o Libro de las

categorias de las naciones (Kitab Tabagat al-umam), traduccion de Eloisa Llavero,
Madrid 2000, p. 179.



IBN GABIROL EN EL MILENARIO DE SU NACIMIENTO: EL FILOSOFO... 557

en prosa de contenido filoséfico, y en hebreo su poesia, en su mayor
parte de tema religioso dedicado a las celebraciones del calendario
judio. “Poeta y filosofo, Ibn Gabirol nunca fue aceptado sino bajo uno
solo de estos aspectos a la vez. Unicamente poeta para los judios, que
no han querido su filosofia, no fue sino fil6sofo para los Gentiles, que
no conocieron su poesia. Poeta de lengua hebrea, fue un pensador
de expresion arabe” 2. Con su talento caracteristico, Heinrich Heine
defini6 al malaguefio como “poeta entre los filosofos y filosofo entre
los poetas”. Aqui nos centraremos en su contribucién al pensamiento
filosofico.

I.  SU FORMACION EN EL MUNDO CULTURAL SEFARDI DEL
SIGLO XI

{Cual era el ambiente cultural en al-Andalus durante el siglo
XI, en particular de la comunidad judia? Los judios, asentados en
la peninsula Ibérica antes de la llegada de los musulmanes, fueron
perseguidos por la monarquia visigoda. Gozaron, sin embargo, de la
tolerancia del emirato omeya llegando a tener sus propios jueces al
margen de la jurisdiccion general islamica. El periodo decisivo en
la consolidacion de la comunidad judia andalusi es el siglo X, en es-
pecial durante el reinado del califa Abderrahman III quien nombré
ministro al médico judio Hasday ben Saprut que se convirtié en im-
pulsor de la alta cultura arabe entre los miembros de su comunidad,
dando asi vida a un verdadero renacimiento de la literatura hebrea en
su conjunto.

Segtn el poeta sefardi Mosé ben Ezra, “cuando los arabes se adue-
naron de la peninsula de al-Andalus, conquistandola del poder de los
godos (...) los israelitas que en ella se encontraban aprendieron de los
arabes, en el transcurso del tiempo, las distintas ramas de las ciencias.
Hiciéronse perfectos conocedores de sus diversas disciplinas cientifi-
cas, al par que se deleitaban con el encanto de sus poesias”. Para el
hebraista David Gonzalo Maeso “entre los varios y variados ciclos

2 SCHLANGER, J., en IBN GABIROL, S., Livre de la Source de Vie (Fons Vitae),
Introduccioén, Paris 1970, p. 9.



558 ANDRES MARTINEZ LORCA

que se distinguen en la vasta literatura hebrea, destacase con honores
de época aurea el hispanoarabe, que abarca mas de quinientos afios y
ha sido el mas glorioso de toda la literatura hebrea post-biblica”.

Por vez primera en Europa los judios salieron del aislamiento so-
cial: la cultura medieval pronto empezaria a recoger los frutos de esa
liberacion. La comunidad hispanojudia, es decir, sefardi, sobresalio
en esos siglos por su contribucion a la ciencia, a la filosofia y a la lite-
ratura.

La emigraciéon de la familia de Ibn Gabirol a Zaragoza cuando
solo contaba unos afios marcé su formacién intelectual. Sabemos de
su amistad con otros sabios judios alli instalados, como el gramatico
cordobés Marwan ben Yanah, el cientifico Rab Nasim de Qayrawan y
el tedlogo Bar Hayé. Nos consta también que fue protegido del primer
ministro judio Yequtiel ben Ishaq a cuya muerte le dedic6 una elegia.
Millas Vallicrosa subray6 este hecho al sefialar que fue en esa capital
donde el joven malagueno adquirié “su profunda formacién cientifica
y literaria”.

Tras la desaparicion del califato de Coérdoba y el conflictivo pe-
riodo que le sigui6, muchos hombres de ciencia y literatos huyeron al
Norte para refugiarse en el reino de Zaragoza. Sus reyes se dedica-
ron a las ciencias e incorporaron a la corte a destacados judios. Asi,
el ya citado Yequtiel ben Ishaq y Abu Fadl ben Hasday llegaron a
ser primeros ministros de estos monarcas: el tuyibi Al-Mundir II y
los hudies al-Mustain, al-Mugqtadir y al-Mutamin. En este clima de
tolerancia y de afan de saber no es extrano que uno de los filosofos
aragoneses, Avempace, precursor de Averroes y admirado por éste,
fuera el primero en Europa en comentar los tratados aristotélicos que
se distinguian en el plano teérico por el racionalismo y naturalismo.

La penetracion de la ciencia griega en el mundo islamico oriental
fue decisiva no solo en la formacion de la cultura arabe sino tam-
bién en la conservacién del legado cientifico griego guardado bajo
siete llaves por los bizantinos por motivos de ortodoxia y que a través
de al-Andalus fecundaria la cultura cristiana medieval mediante las
traducciones latinas. El principal autor traducido fue Aristoteles, ig-
norado hasta entonces en Occidente y del que los arabes manejaron
todo el Corpussalvo la Politica. Los mas importantes cientificos griegos



IBN GABIROL EN EL MILENARIO DE SU NACIMIENTO: EL FILOSOFO... 559

fueron traducidos al arabe. Asi, Hip6crates y Galeno en medicina;
Apolonio de Perga, Euclides de Tiro y Arquimedes de Siracusa, en
matematicas; e Hiparco y Ptolomeo Claudio, en astronomia. Es sig-
nificativo el caso del mas famoso médico del mundo antiguo, Galeno,
de quien se conservan mas manuscritos arabes que griegos y lo que es
todavia mas sorprendente, de mayor antigiiedad que los textos origi-
nales conservados.

Por lo que se refiere a Al-Andalus, tenemos esta preciosa descrip-
cion del plan de estudios de la élite intelectual que nos ha transmitido
en su Historia critica de las religiones el pensador Ibn Hazm de Cordoba
que vivi6 también en el siglo XI. “Consagran las primicias de su in-
teligencia a las matematicas e inauguran su formacién cientifica por
el estudio profundo de las propiedades de los nimeros. Pasan luego
gradualmente a estudiar la posicién de los astros, la forma aparente
de las esferas celestes, el modo de verificarse del sol, de la luna y de
los cinco planetas, la interseccion de las esferas del sol y de la luna, la
naturaleza de los cuerpos celestes, de las estrellas fijas, sus intervalos,
su distancia de la tierra, sus volimenes y todos los demas fenomenos
y accidentes fisicos y atmosféricos. Anaden a esto la lectura de algu-
nos libros de los griegos en que se determinan las leyes que regulan
el razonamiento discursivo [la Logica], y también mezclan con esto
el estudio de algunas teorias de los fil6sofos acerca de la astrologia
judiciaria” 3. El poligrafo cordobés capté bien el laicismo que inspira
tal plan de estudios, mas propio de una Facultad de Ciencias en una
Universidad moderna que de un Estudio General medieval o de una
madrasa oriental.

II. OBRAS FILOSOFICAS

Ibn Gabirol escribi6 en prosa estas tres obras de contenido filoso6-
fico y sapiencial.

3 Hazwm DE CORDOBA, L., Fisal, tratado 1, cap. 22, en Historia critica de las
religiones, herejias y escuelas, traduccion de Miguel Asin Palacios, Madrid 1984,
tom. I, p. 150.



560 ANDRES MARTINEZ LORCA

2.1. La correccion de los caracteres

Escrita en arabe (Kitab Islah al-ajlaq) el afio 1045. Se ha conserva-
do el texto arabe, caso unico en su produccién. Muy conocida en la
version hebrea que realiz6 “el padre de los traductores” Yehuda ben
Tibbon en 1167.

El tema genérico de los caracteres, de largo devenir en la historia
de la literatura, hunde sus raices en el aristotelismo. En efecto, Aris-
toteles traza magistralmente en la Retdrica un cuadro de los diferen-
tes caracteres que segun él dependen de las pasiones, los habitos, la
edad y la fortuna. Resultan especialmente logrados sus retratos de los
caracteres humanos segin la edad (jovenes, maduros o en plenitud
vital y viejos). Mas tarde, el filosofo peripatético Teofrasto, sucesor de
Aristoteles al frente del Liceo, escribi6 el conocido libro Los caracteres
donde en un tono realista no exento de ironia retrata 30 tipos marca-
dos por algun vicio, por ejemplo, el avaro, el supersticioso, el ladron
y el adulador. No encontramos huella de esos precedentes griegos en
esta obra.

Si pudo haber influido, sin embargo, el tratado de ética titulado
Tahdib al-ajlag o La reforma de los caracteres del filosofo persa Ibn Mis-
kawayh, muerto en 1030, obra en la que propone un modo de vida
moral utilizando para ello innumerables sentencias de muy variado
origen. Resuena en ella el eco de algunas doctrinas de los filosofos
griegos: la teoria aristotélica de la virtud como punto medio, la divi-
sion tripartita del alma defendida por Platon, el ideal del sabio estoico
y la concepcion epicirea del placer corporal.

Que el tema moral de los caracteres estaba en el aire de su época
lo confirma la redaccién por el filosofo Ibn Hazm de Cérdoba, con-
temporaneo de Ibn Gabirol, de su Kitab al ajlag wa-I-siyar o Libro de los
caracteres y la conducta. Estructurado en doce capitulos y en 331 prover-
bios o sentencias, su estilo es marcadamente aforistico y en él brilla
el talento literario de su autor. Miguel Asin Palacios, su traductor a
comienzos del siglo XX, vio en él “un libro de moral gnémica, una
coleccion de maximas de moral inidividual y de prudencia de vida”.
“Fino observador de la psicologia y de la sociedad humanas” calific6
Cruz Hernandez a Ibn Hazm. Y en verdad, como coinciden los estu-



IBN GABIROL EN EL MILENARIO DE SU NACIMIENTO: EL FILOSOFO... 561

diosos, sirve esta obra como reflejo de la vida social de al-Andalus en
la época que le toco vivir a su autor.

En el proemio del 4jlag afirma Ibn Hazm que su intencion al es-
cribirlo era mejorar los caracteres y curar las enfermedades del alma.
Destaca el papel en la vida moral de la perseverancia, la fidelidad y la
sinceridad. Entre los vicios resalta estos: la injusticia, la insensatez, la
ignorancia, la necedad, la astucia, la cobardjia, la avaricia y la mentira.
En una observacion psicologica perspicaz anota la actitud paradoéjica
del ser humano ante la virtud y el vicio: “Una de las cosas que mas
maravillan es el ver que todo el mundo ama las virtudes, pero a todos
se les hacen penosas; en cambio, todos abominan del vicio, pero les
parece cosa leve el practicarlo” (maxima 297).

Centrémonos en la estructura y contenido de La correccion de los
caracteres de Gabirol. Su estructura sigue un fiel esquema procedente
de la medicina hipocratico-galénica, en especial de su teoria de los hu-
mores. Seguln esta teoria dominante en la Edad Media y que asimilo
el mundo islamico en el llamado “galenismo arabizado”, se partia de
cuatro cualidades (caliente, frio, seco y himedo) que en el organis-
mo humano se transformaban en cuatro tipos de humores, a saber, la
sangre (caliente y humeda), la flema (fria y hameda), la bilis amarilla
(caliente y seca) y la bilis negra (fria y seca). Del predominio de unos u
otros humores se derivaban para los hipocraticos estos temperamen-
tos: sanguineo, flematico, bilioso y melancolico. La salud consistia,
por tanto, en el equilibrio humoral.

Ala hora de analizar el conjunto de la accion moral nuestro autor
parte de los cinco sentidos externos (vista, oido, olfato, gusto y tacto)
de los que se derivan sus correspondientes caracteres: vista (orgullo,
humildad, pudor, desvergiienza), oido (amor, odio, compasion, cruel-
dad), olfato (odio, complacencia, envidia, vitalidad), gusto (alegria,
pena, tranquilidad, arrepentimiento), tacto (vanagloria, avaricia, va-
lentia y cobardia). Las cinco partes en que se divide el libro con sus
respectivos cuatro caracteres dan un total de veinte caracteres que
reflejan la totalidad de la conducta humana en su diversidad fisiol6-
gica y moral. {Pueden existir otros caracteres?, se pregunta Gabirol

17, contesta. Por una parte,

en las conclusiones. “Y respondemos que s



562 ANDRES MARTINEZ LORCA

no queria extenderse en el tema y por otra, los caracteres omitidos
entrarian en los que ya habia citado.

Joaquin Lomba, su traductor castellano, subray6 la novedad que
representaba esta obra y la consideraba “la primera sistematizacién
de la ética en el mundo judio”, planteada “desde un punto de vista
racional, independientemente de la fe y de la religion”.

Llama la atencion, por otra parte, la buscada conexion de Ga-
birol entre Fisiologia (los sentidos externos), Psicologia (los caracte-
res humanos) y Etica (la accién moral). Hay en él un racionalismo
de fondo que culmina en su magna obra Fons vitae y que pretende
articularse tanto en la metafisica como en la ética, mas alla de los
limites de la teologia y la religion, es decir, anclando su reflexion en
el terreno estricto de la filosofia. Subyace sin duda también, y de ahi
su originalidad, la perspectiva de un creyente judio que encuentra
la confirmacion de sus propuestas éticas a través de frecuentes citas
biblicas.

Dentro de esta linea de pensamiento humanista debemos resaltar
su mencion en el preambulo de La correccion de los caracteres del hom-
bre como “microcosmos” en el que se reunen todos los elementos del
universo, o sea, compendio del universo, del cosmos o macrocosmos.
Esa fecunda idea se remonta a Democrito entre los presocraticos, se
desarroll6 en la Edad Media entre los musulmanes (sobre todo en Las
Epistolas de los Hermanos de la Pureza) y asimismo entre los judios, y
floreci6 en el humanismo renacentista con Pico de la Mirandola y su
obra De hominis dignitate.

Una huella gabiroliana de especial valor la encontramos en Jo-
seph ben Saddiq, poeta y filosofo cordobés del siglo XII que ejercio de
rabino y dayyan o juez judio en su ciudad. Escribi6 en arabe un libro
de titulo Microcosmos del que se ha conservado una traduccion hebrea
anonima. La conexion entre hombre, microcosmos, y mundo se refle-
ja bien en este pasaje: “Hemos dicho que el camino del conocimiento
del Todo es el conocimiento por el hombre de su alma, porque al
conocer su cuerpo, conoce el mundo corporal, y al conocer su alma,
conoce el mundo espiritual; por este conocimiento el hombre alcanza
el conocimiento de su Creador como se dice en Job XIX, 26: a partir



IBN GABIROL EN EL MILENARIO DE SU NACIMIENTO: EL FILOSOFO... 563

de mi carne, veré a Dios” . En una linea caracteristica de los pensadores
judios medievales, afirma que la existencia de Dios puede ser demos-
trada, pero que no podemos conocer su esencia, pues el conocimiento
es por las causas y Dios no tiene causa. Para €l la filosofia es solo la
primera parte del culto que debemos rendir a Dios; la segunda parte
es la practica de los mandamientos.

Parece evidente en este tratado la influencia estoica, como en su
rechazo frontal de las pasiones que producirian, segun él, “caracteres
despreciables” 5. Un ejemplo de ello nos lo ofrece en el capitulo prime-
ro de la II Parte dedicado al caracter del amor. Considera conveniente
que el hombre se entregue al amor en estos casos: amor de Dios, de la
propia alma, de los parientes, de los hijos, de la propia patria, de los
hermanos, de la esposa y de la sabiduria. Sin embargo, para Gabirol
el camino de la ciencia se aleja de quien esté dominado por la pasion
amorosa. “El hombre sabio debe abstenerse y alejarse de este caracter
para no ejercitarlo, puesto que ello acarrea no pequefios males. (...)
Quien se ocupe de buscar la ciencia y la educacién debe necesaria-
mente apartarse de la pasion [amorosa]” 6.

2.2. Seleccion de perlas

Obra escrita originalmente en arabe (Mukhtar al-yawahir). Perdi-
do el original, se ha manejado desde la Edad Media su traduccion
hebrea, llevada a cabo por Ibn Tibbon con el titulo de Mibhar ha-pe-
ninim. La obra esta formada por un amplio conjunto de maximas o
sentencias, en un nimero total de 652, de muy diverso origen: biblico,
talmudico, griego, latino, arabe, persa, indio y del propio autor. Ello
nos indica a las claras que, en contra de nuestra sesgada vision del
mundo medieval, era frecuente entonces el intercambio entre las dife-
rentes culturas tanto orientales como occidentales.

4 Cit. en SIRAT, C., La philosophie juive médiévale en terre d'islam, Paris 1988,
pp- 104-105.

5 Como escribiera Quevedo en una maxima de tono estoico, "Esta todo
nuestro dafio en conocer la razén y seguir la pasion" (sentencia 154, edicion de
ASTRANA MARIN, L., en Obras completas en prosa, Madrid 1945, 3* ed.).

6 GABIROL, L., La correccion de los caracteres, traduccion de Joaquin Lomba
Fuentes, Zaragoza 1990, p. 93.



564 ANDRES MARTINEZ LORCA

Se considera como precedente la compilaciéon de sentencias de
Hunayn ibn Ishaq, traducida al hebreo y reelaborada después por
otros autores arabes, de donde procede el conocido tratado didac-
tico Bocados de oro o Bonium escrita en castellano a mediados del
siglo XIII y atribuida al rey de Persia, aunque en realidad se trata
de una traduccion del arabe del libro Mukhtar al-hikam del historia-
dor egipcio Ibn Fatik. Goz6 de éxito en Espana hasta el punto de
que tras la aparicion de la imprenta nos constan cuatro ediciones,
la primera de 1495 y las restantes del primer tercio del siglo XV1I.
El singular valor de esta obra se puede deducir por la reciente
adquisicion en 2015 por la Biblioteca Nacional de Espana de un
ejemplar publicado en Toledo el afno 1502 por el maestro aleman
Pedro Hagembach. De la misma tradicion literaria arabe a través
de la Escuela de Traductores de Toledo procede la version latina
titulada Liber philosophorum moralium antiquorum debida a Giovanni
de Procida.

Gabirol muestra aqui una extraordinaria erudicién a la que
anadi6 de su propia cosecha diversos pensamientos coincidentes
en el fondo con el racionalismo ético que hemos visto en su obra
anterior. Adornan el texto anécdotas y dichos atribuidos a los fi-
l6sofos griegos en una recreacion libre y apoécrifa de fuentes he-
lenisticas. Su finalidad es esencialmente educativa y moralizante
dentro de una tradicién literaria muy extendida en Oriente y que
luego se reproduciria en el mundo latino medieval. De ese humus
sapiencial y didactico de sabor oriental aderezado de cuentos y
leyendas surgi6 la naciente prosa castellana. Asi, por ejemplo, la
traduccion de Calila y Dimna que desde su original sanscrito paso
al persa, después al arabe y finalmente al romance. La vida de Ale-
jandro Magno, basada en elementos fabulosos, la recreé6 el Libro
de Alexandre. Reine de forma magistral en 51 exemplos o cuentos
moralizantes El Conde Lucanor de Don Juan Manuel, sobrino de
Alfonso X el Sabio.

La apertura mental y el amor al saber del pensador malaguefio,
lejos de prejuicios y sectarismos, quedan de manifiesto en esta maxi-
ma de Seleccion de perlas: “No repares en aceptar la verdad de quien-
quiera que sea, incluso de los inferiores” (maxima n° 64).



IBN GABIROL EN EL MILENARIO DE SU NACIMIENTO: EL FILOSOFO... 565

2.3. La fuente de la vida

Libro escrito en arabe con el titulo de Yanbu al-haya. Perdido el
original arabe, s6lo se ha conservado la traduccion latina, Fons vitae,
llevada a cabo en Toledo en 1150 por Domingo Gundisalvo y Juan
Hispano. Hubo traduccion parcial al hebreo de Sem Tob ben Falaque-
ra con el titulo de Megor hayyim, que también desapareci6 y de la que
unicamente quedan unos fragmentos.

La obra, redactada en forma de didlogo entre maestro y disci-
pulo, esta estructurada en cinco tratados o capitulos cuyo conteni-
do es el siguiente: la materia y la forma universales en las sustancias
compuestas; la sustancia que sostiene la corporeidad del mundo; la
demostracién de las sustancias simples; el conocimiento de la materia
y la forma en las sustancias simples; la materia universal y la forma
universal en si. Nos centraremos en ella mas adelante.

Desde el punto de vista especulativo Fons vitae se sittia en el mar-
co general del neoplatonismo, algo logico si tenemos en cuenta que el
aristotelismo no resurge hasta fecha tardia en el Medievo, con Ave-
rroes en el siglo XII dentro del mundo islamico y con Alberto Magno
y su discipulo Tomas de Aquino en el siglo XIII dentro del mundo
latino. Conviene, por tanto, trazar un esbozo de esta compleja escuela
filosofica que ejerci6 una influencia determinante durante diez siglos.

III. EL NEOPLATONISMO Y SU EVOLUCION DOCTRINAL

Situemos, en primer lugar, el neoplatonismo en su desarrollo doc-
trinal. En contra de una interpretacion superficial, no es una mera re-
novacion del platonismo sino una compleja y dilatada corriente filos6-
fica en la que se integran a partir del nicleo de la metafisica idealista
de Platon escuelas de pensamiento diversas, desde el neopitagorismo
al mundo religioso oriental pasando por el estoicismo y el judaismo
filosofico. Su pensador mas representativo fue el egipcio Plotino que
vivio en el siglo III de nuestra era y cuyo libro titulado Enéadas inte-
grado por 54 tratados ordenados en seis grupos de nueve (en griego
ennéa) representa una de las mas influyentes obras de filosofia a lo
largo de la historia.



566 ANDRES MARTINEZ LORCA

Sin embargo, antes de él vivi6 su maestro Ammonio Sakkas y
sobre todo Filén de Alejandria, primer judio helenizado al que pue-
de llamarse fil6sofo y que es considerado precedente, si no fundador
del neoplatonismo. Autor de una amplia obra de caracter religioso,
historico y filoséfico, recoge en su pensamiento ecléctico elementos
platonicos (reinterpreta la cosmogonia del Timeo a través del relato de
la creacion del Génesis), elementos orficos (el cuerpo como carcel) y
elementos estoicos (el alma humana como fragmento del Logos divi-
no, la necesidad moral de liberarse de las pasiones). Una aportacion
importante suya en la hermenéutica es su defensa de la alegoria en
contra de la interpretacion literalista de la Ley. “Interpret6 el Penta-
teuco con conceptos ajenos al texto y sentido de la Ley, mezclando ele-
mentos de la sagrada escritura con otros procedentes del helenismo.
Puede decirse que nuestro exegeta, mediante la lectura alegorica de la
Ley revisa la cultura griega subordinandola a la identidad cultural y
religiosa judia”’. Segun Filon, solo conocemos de Dios su existencia,
pero no su esencia. Dios es Uno y causa de la creacion que se realiza
por medio del Logos divino. Mediante un proceso de liberacién inter-
na al que ayuda la filosofia, puede el hombre retornar a Dios.

Plotino por su parte considera el Uno infinito como primer prin-
cipio absoluto, mas alla del ser y del pensamiento. De esta realidad
suprema o hipéstasis procede la Inteligencia o Nous, de modo seme-
jante a la irradiacion de la luz desde una fuente originaria. En ella se
contiene el mundo inteligible, lo que Platén llamaba el mundo de las
Ideas. En una tercera hipostasis surge el Alma universal que da vida
al mundo sensible, compuesto de seres dotados de materia y forma.
Hay para él un camino de retorno a lo absoluto, al Uno divino a través
de las virtudes, del saber y de la contemplacién. Liberado del peso del
cuerpo, el alma humana alcanzara la union mistica con el Uno divino.

Olvidado Aristételes y con €l el racionalismo y naturalismo grie-
gos, no es de extrafiar que el neoplatonismo echara raices en las tres
grandes religiones monoteistas. Ya vimos como en el judaismo Fil6n
adelant6 algunos de los temas de esta escuela. Después de él siguieron

7 LOPEZFEREZ, ]. A., «Filon de Alejandria: obra y pensamiento», en AAVV,,
Pensadores judios. De Filon de Alejandria a Walter Benjamin, Palma de Mallorca 2011,
p- 256.



IBN GABIROL EN EL MILENARIO DE SU NACIMIENTO: EL FILOSOFO... 567

en esta linea de pensamiento Isaac Israeli, nacido en Egipto, el zara-
gozano Ibn Hasday, Ibn Gabirol, y el ya citado autor de Microcosmos,
el cordobés Joseph ben Saddiq, entre otros. Maimoénides fue el primer
filosofo judio que se aparté de esa tradicion e intent6 elaborar una
sintesis entre aristotelismo y judaismo.

Por su parte, el neoplatonismo estd en el punto de partida de la
filosofia islamica. Primero en los pensadores mutazilies y mas tarde
en los fil6sofos del islam oriental hasta Avicena; en al-Andalus, solo a
partir de Avempace comienza la recepcion de Aristoteles que culmina
en Averroes con su abierto rechazo de la sintesis neoplaténica.

Penetr6 pronto en el cristianismo. En la patristica griega con Ori-
genes y el Pseudo-Dionisio y en la patristica latina con san Agustin.
En la escolastica latina el neoplatonismo marcara en profundidad su
desarrollo desde Escoto Eriigena hasta san Buenaventura que busca
dar un sustrato mistico a su teologia.

De modo paradéjico, Aristoteles, o mejor dicho el Pseudo-Aris-
toteles, contribuy6 a la difusion del neoplatonismo en la escolastica.
En efecto, un caso singular en la recepcion latina del legado arabe lo
constituye la poderosa influencia que ejercieron en la metafisica es-
colastica dos tratados pseudoaristotélicos cuya traducciéon fue un ro-
tundo éxito: el Liber de causis que contiene un resumen de los Elemen-
tos de Teologia de Proclo, redactado en arabe durante el siglo IX, y la
llamada Teologia de Aristoteles, un compendio arabe de las Enéadas de
Plotino. Ambas obras fueron manejadas por Gabirol como refleja en
sus eruditas notas el editor francés del Fons vitae Jacques Schlanger.
Averroes fue el primero en el mundo medieval que rechazo esa falsa
atribucion y no quiso comentar tales obras. Tomas de Aquino con
buen criterio no confunde Aristételes con sus apocrifos de inspira-
ci6n neoplatonica, aunque si coment6 el libro Sobre los nombres divinos
del Pseudo-Dionisio 8, ya conocido por €l gracias a la ensefianza en
Colonia de su maestro Alberto Magno, y el Liber de causis, a través

8 Se inicia con €l una literatura cristiana acerca de los nombres divinos de
la que son representativos Els cent noms de Deu del mallorquin Ramon Llull y De
los nombres de Cristo de Fray Luis de Leén. En la literatura arabe es importante la
tradicion de los 99 nombres divinos, arraigada en la religiosidad islamica, y de
la que ofrece un brillante ejemplo Ibn Arabi en su Futuhat al-makkiya o Libro de



568 ANDRES MARTINEZ LORCA

de los cuales influiria en su pensamiento teolégico el neoplatonismo
mediante estos elementos: la metafora de la luz; su concepcion de
Dios como Uno y Bien separado que esta sobre la inteligencia y so-
bre el alma y cuya esencia no es perceptible ni inteligible por la men-
te humana; la designacion de Dios en la kataphasis o lenguaje causal
y positivo que Tomas llama modo “eminente y formal”; la apophasis
o lenguaje negativo que indica la inaccesibilidad de la divinidad; la
sustitucion del motor inmovil aristotélico por el bien que se difunde
por el amor segun la maxima dionisiana “bonum est diffusivuam sui”.

IV. FONS VITAE: UN ANALISIS DE SU CONTENIDO

Dos novedades destacan en ella. Por un lado, es la primera
obra importante de filosofia en al-Andalus. Que sea un judio quien
inaugure esta aportacion a la alta cultura en un Estado islamico
resulta llamativo, y mas aun en los tiempos medios calificados de
manera simplista por la opinién comun como época de intoleran-
cia y fanatismo. Y por otro, no contiene ninguna cita de la Biblia
o del Talmud, ni referencia alguna a la religion revelada, algo sor-
prendente en la tradicion hebrea medieval, lo que explica en bue-
na medida su olvido como pensador en la comunidad judia. Los
estudiosos coinciden en destacar la originalidad de La fuente de la
vida. Como ha escrito Colette Sirat, “el pensamiento de Gabirol es
sin ninguna duda uno de los mas vigorosos y originales que haya

producido la Edad Media judia” 9.

Gabirol comienza su obra con una declaracién de principios:
la ciencia es el fin de la vida humana. A través de una reflexiéon so-
bre el alma, es posible que el hombre llegue a conocer el universo
y la esencia primera. “Puesto que la parte inteligente del hombre
es de todas las suyas la mejor, lo que el hombre debe buscar es la
ciencia. Lo que mas le importa buscar es conocerse a si mismo para
llegar asi a conocer las otras cosas que estan fuera de él, porque

las revelaciones de la Meca difundido entre los estudiosos por Miguel Asin Palacios.
Dentro del judaismo se refleja este tema en los escritos cabalisticos.

9 Sirar, C, o.c., p. 90.



IBN GABIROL EN EL MILENARIO DE SU NACIMIENTO: EL FILOSOFO... 569

su esencia comprende las cosas y las penetra, y todo cae bajo sus
facultades” 10,

La raiz de todo es “la materia universal y la forma universal. (...) La
materia primera universal es la mas simple y el fin altimo de toda mate-
ria, y del mismo modo la forma universal es la mas simple de todas las
formas y la que une a todas las formas” (I, 5). Esta universalidad de la
materia primera que tanto ha sorprendido a algunos comentaristas no
debe confundirse con la corporeidad del compuesto material concreto,
sino que equivale mas bien al concepto de sustrato comun, de potencia-
lidad radical de los seres que para determinarse y diferenciarse nece-
sitan una estructura que llamamos “forma”. La concepcion aristotélica
de la Ayle o materia como primer sustrato del cambio, y de la materia
prima o prote hyle como sustrato de la forma de los primeros elementos
(tierra, aire, agua y fuego) esta ausente en esta exposicion.

Para explicar la emanacién de la divinidad, recurre Gabirol en
su metafisica a las hipostasis neoplaténicas que ya vimos. En Dios
hay una Voluntad divina que crea la materia y la forma universales;
de ella procede la Inteligencia, después el Alma (racional, animal y
vegetativa) y de ésta se deriva la Naturaleza que engendra la sustancia
corporal. Anade, sin embargo, al Uno neoplaténico una modificacién
sustancial que denota su espiritu judio: la introduccién en dicho pro-
ceso de la Voluntad que explica la accion divina y hace posible la
creacién del mundo, dejando de lado una mera emanacion al modo
plotiniano.

De Dios podemos conocer su existencia, pero no su esencia. “Co-
nocer la verdadera naturaleza de la sustancia primera, abstraccion
hecha de las acciones que emanan de ella, es algo imposible; pero es
posible conocer su existencia, designada por las acciones que emanan
de ella: Si el conocimiento de la verdadera naturaleza de la sustancia
[primera| es imposible, ello se debe a que ella esta por encima de todo
y es infinita” (I, 5).

10 Fons vitae, 1, 1. Sigo las referencias a la edicion latina, reproducidas en la
traduccion castellana de Federico de Castro y Fernandez: Shelom6 Ibn Gabirol,
La fuente de la vida, revision de Carlos del Valle, Barcelona 1987, y en la ya citada
traduccion francesa de J. Schlanger. El nimero romano indica el tratado o libro
y el namero arabigo el capitulo.



570 ANDRES MARTINEZ LORCA

Reaparece el tema del microcosmos, al que aludimos antes: “Si
quieres representarte la construccién del universo, es decir, del cuer-
po universal y de las sustancias espirituales que lo contienen, con-
templa la construccion del hombre en el cual encontraras lo analogo.
He aqui como: el cuerpo del hombre corresponde al cuerpo uni-
versal, y las sustancias espirituales que lo mueven corresponden a
las sustancias universales que mueven el cuerpo universal” (III, 44).
También encontramos en esta obra la metafora del sol para explicar
el diverso grado de aprehension por los humanos de las sustancias
simples segun la mayor o menor penetracion de la luz. “La accion de
las sustancias simples es totalmente pura; pero cuando el receptor
de esta accion es pesado y material, obliga en cierto modo a esta
accion a hacerse sensible, visible y perceptible a los sentidos. (...)
La difusion de la forma a partir de la sustancia simple y espiritual y
su accion sobre la sustancia corporal es comparable a la luz del sol
que se expande en el aire y lo penetra, y sin embargo no es visible
a causa de la sutileza del aire hasta que encuentra un cuerpo sélido
como la tierra” (III, 15).

La meta a la que conduce Gabirol en el Fons vitae es el retorno a
la divinidad tras un largo camino de actividad intelectual y ascesis
moral. “¢Qué fruto sacamos de esta labor? La liberacion de la muerte
y la unién a la fuente de la vida. ¢ Con qué ayuda se lograra esta noble
esperanza? Es necesario apartarse primero de lo sensible, penetrar
con la mente los inteligibles, dejarse totalmente en las manos de Aquel
que da el bien: cuando hayas hecho esto, €l extendera su mirada sobre
ti y sera generoso contigo como le conviene” (V, 43).

En su poema religioso Kéter Malkut (La corona real) encontramos
esta magnifica sintesis de su pensamiento filosoéfico:

“Tu eres Dios, el que sustentas los seres con tu divinidad y
sostienes las criaturas con tu unidad.

Tu eres Dios y no hay distinciéon entre tu divinidad y tu
unidad, entre tu existencia y tu eternidad. (...)

T eres sabio, y de tu sabiduria ha derivado una Voluntad
determinada, semejante a un obrero y artista.

A fin de educir la materia de la nada,

a la manera como dimana la luz que del ojo sale. (...)



IBN GABIROL EN EL MILENARIO DE SU NACIMIENTO: EL FILOSOFO... 571

Llamé a la nada y ésta hendiose; al ser, y erigiése; al mundo
y expandiose” 11

V. IBN GABIROL Y NOSOTROS: UNA REFLEXION FINAL

Aristoteles se preguntaba “por qué todos los hombres genia-
les en filosofia, politica, poesia o en las artes son melancélicos”. A
Gabirol no le faltaban razones para ser incluido entre ellos por su
mente filosofica y su talento poético. Ademas, qued6 huérfano de
padre y madre en edad temprana, tenia mala salud y una enferme-
dad de piel que le afeaba el rostro. En unos sentidos versos descri-
bi6 su soledad: “Estoy lleno de dolor, sin madre ni padre, pobre,
solitario y necesitado. Me he visto separado de mi hermano, sin
mas compaiiero que mis pensamientos” (traduccion de M. J. Cano).
Siendo joven comenz6 a escribir poemas que llamaron la atencion
por su calidad. Protegido en la corte de Aragén y de Granada por
altos dignatarios judios, fue rechazado por la comunidad hebrea de
Zaragoza por razones ideologicas agravadas por su temperamen-
to a veces irascible. Parece que la filosofia estaba en el origen del
conflicto: “Al formular yo mis sentencias litigan conmigo como con un
griego. iHabla en lengua popular y podremos entenderte, porque ésa
es la lengua de Asquelén!” 12.

La recepcion del Fons vitae en la comunidad judia fue de rechazo,
y oscil6 entre la acusacion del toledano Abraham ben Daud de “ha-
ber llevado a su pueblo por un camino falso” y el silencio sobre él del
cordobés Maiménides, cumbre del pensamiento judio medieval (que
no lo cita ni una sola vez en su magna obra Guia de perplejos), pasando
por el menosprecio del granadino Mosé ben Ezra que lo elogia como
poeta y lo descalifica como fil6sofo. En tono dramatico, ya en nuestros
dias Jefim Schirman ha descrito asi su vida: “Siempre fue un deshe-
redado”.

11 Kéter Malkut, versos 50-60, traduccion de J. M. Millas Vallicrosa en su
libro Selomd ibn Gabirol como poeta y fildsofo, Madrid-Barcelona 1945.

12 Versos de Gabirol en PEREZ CASTRO, F., Poesia secular hispano-hebrea,
Madrid 1989, p. 194, cursiva mia.



572 ANDRES MARTINEZ LORCA

Celebramos ahora su milenario porque a pesar de su breve y aza-
rosa vida, su obra ha perdurado. Fecundé la filosofia medieval y pe-
netr6 en la escolastica latina como pensador de referencia dentro de
la corriente neoplaténica. Encontramos su huella en los principales
escolasticos como Guillermo de Auvernia, Alejandro de Hales, Al-
berto Magno, Tomas de Aquino y Duns Escoto. La fortuna literaria
y el desencuentro con su propia comunidad de Gabirol tienen un pa-
ralelo moderno en el gran fil6sofo holandés de origen sefardi Baruch
de Spinoza. Alejado de la universidad, dedicado al trabajo de pulir
lentes y sin haber publicado ninguna obra en vida, se convirti6 mas
tarde al conocerse sus escritos, en especial la Etica, en la figura mas
destacada del racionalismo europeo como reconocia Hegel al afirmar
que la alternativa era Spinoza o nada de filosofia.

En Espana se ignoré durante siglos el legado cultural judio e isla-
mico. El primero que le prest6 atencion fue el escritor cordobés Juan
Valera, novelista de éxito, critico literario excepcional e intelectual
cultisimo que aproveché para ello su sélida formacion humanistica,
su dominio de las principales lenguas europeas y la lectura de los
estudios de los eruditos alemanes y franceses sobre el tema. Para él
no habia duda del caracter hispano de aquellos fil6sofos de al-Anda-
lus. “De la filosofia muslimica y rabinica habla poco el sefor Castro
[autor del volumen Obras escogidas de filosofos editado en la Biblioteca
de Autores Espaifioles], y en verdad que fue filosofia tan espafiola o
mas espafnola que la de Séneca. Averroes, Maimoénides, Avicebron,
Jehuda-ben-Levi de Toledo y otros muchos, nacieron en Espafia como
Séneca, y sus doctrinas filosoficas tienen mas de original y castizo
que las del estoico gentil y grecorromano. Como filosofia, han tenido
también las obras de los judios y mahometanos citados mayor influjo
en el mundo que las declaraciones morales del maestro de Ner6n” 13.

El elogio que hace Valera de Ibn Gabirol y su «filosofia del porve-
nir» es digno de conocerse y difundirse. “Salomoén-ben-Jehuda Gabi-
rol, nacido en Malaga, es quiza el mas profundo y original de los fil6-
sofos judios. Hay en su Fuente de la vida mucho de Platon y Aristoteles
combinado y armonizado como en Plotino y en otros eclécticos de

13 VALERA, J., Obras completas, tom. 11, Critica literaria, Madrid 1961, p. 1563.



IBN GABIROL EN EL MILENARIO DE SU NACIMIENTO: EL FILOSOFO... 573

Alejandria; pero sobre estos elementos resalta el pensamiento propio
del autor de una manera originalisima y poética. Cualquiera veria en
su obra la de un digno precursor de Hegel, si no hubiese algo en el
filosofo malagueno que va mas alla de Hegel, que profetiza una filoso-
fia del porvenir, a saber: la tentativa, el conato de reunir y concordar
principios hegelianos con la idea de un Dios personal y todopoderoso,
cuya voluntad es la causa efectiva de los seres” 14. Insiste en otro pasa-
je en su alabanza de Gabirol anadiendo un detalle de afecto andaluz:
“Ben Gabirol es... uno de los mas grandes filésofos y poetas que ha
habido en el mundo. No se extrane que me haya detenido en hablar
de él mas de lo que era propio de este articulo, siendo, ademas, anda-
luz y, por tanto, mi paisano” 1.

En otra ocasion, se burl6 de la afanosa bisqueda de heterodo-
xos por parte de Marcelino Menéndez y Pelayo, pues a juzgar por el
voluminoso y respetable elenco de ellos que el erudito santanderino
catalogé en su conocida obra, “bien se puede afirmar que Espana fue
uno de los paises menos catdlicos de toda la Europa civilizada. (...)
No se advierte esa unanimidad catélica en Espana hasta bien entrado
el siglo XV. Y mucho menos se advierte que el pensamiento espaiiol
sea mas poderoso y fecundo cuando catoélico y ortodoxo, que cuando
heterodoxo. Antes bien, acontece... que el pensamiento espaiol ha
dado mas clara muestra de si y ha importado mas en la historia uni-
versal del pensamiento humano cuando no era catélico que cuando
lo era” 16,

¢{Coémo no recordar su elogio del legado judio en Espaia y su
lamento por el exilio de los sefardies del que él acusaba al fanatismo,
soberbia y engreimiento personificado en la Inquisiciéon? “La cultura
filosofica, cientifica y poética de los judios en la Edad Media, en Es-
pafia, tuvo, sobre todo, un florecimiento tan extraordinario y de tal
valor que merecia que nosotros nos empleasemos en darlo a conocer
a nuestros compatriotas. (...) En Espafa se habla poco de ellas. Se

14 Ibid., p. 1564.
15 Ibid., pp. 1565-1566.
16  Ibid., pp. 557-558.



574 ANDRES MARTINEZ LORCA

dirfa que cuando los expulsamos los quisimos expulsar para siempre
y borrar hasta su memoria de entre nosotros” 17.

Visto a la distancia de su milenario, comprendemos el genio filo-
sofico del pensador sefardi mejor que sus contemporaneos. Antes de
que Averroes defendiera la autonomia de la filosofia desligandola de
la teologia, antes de que Maimoénides uniera aristotelismo y judaismo,
antes de que el aristotelismo sirviera de base conceptual de la teologia
cristiana con Tomas de Aquino, antes de que el nominalismo germi-
nara en la escolastica tardia, antes de que brotara el humanismo en el
Renacimiento italiano, ya Gabirol habia abierto caminos en el pen-
samiento medieval. Escribi6 la primera obra importante de filosofia
en al-Andalus, intent6 unir neoplatonismo y judaismo en una original
sintesis, elabor6 una filosofia auténoma al margen de la religion, hizo
revivir la reflexion ética mezclandola con el naturalismo de la medici-
na griega, adelanto el ideal humanista con su concepcién del hombre
como microcosmos. Y ademas, por si fuera poco, renovo la poesia
hebrea en versos que todavia nos emocionan.

Sobre el ideal humanista apuntaré un dato poco conocido. El
principal humanista espanol, Juan Luis Vives, era hijo de judios va-
lencianos que sufrieron la terrible persecucion de la Inquisicion: tras
un vergonzoso proceso, su padre fue quemado vivo y su madre, Blan-
ca March, desenterrada y sus restos quemados. Para protegerse de ese
odio estatal, marché a estudiar al extranjero y acab¢ instalandose en
Brujas (Flandes, actual Bélgica) donde murio.

En la ciencia y en el pensamiento otros ilustres malaguenos brilla-
ron en la tierra de al-Andalus junto a Ibn Gabirol. Asi, el prestigioso
botanico y farmacélogo de Benalmadena Ibn al-Baytar quien, tras
recorrer el Magreb, herboriz6 comarcas de Oriente Medio, se asent6
en Egipto y Siria como asesor real y escribi6 valiosos volimenes sobre
los medicamentos simples, la mayor parte de ellos de origen vegetal.
También debemos nombrar al mistico sufi Ibn Abbad de Ronda, per-
teneciente a la escuela sadili que como demostr6 Miguel Asin Pala-
cios influy6 en nuestros grandes misticos San Juan de la Cruz y Santa
Teresa de Jesus.

17  Ibid., p. 1563.



IBN GABIROL EN EL MILENARIO DE SU NACIMIENTO: EL FILOSOFO... 575

Ya en nuestra época podemos sefialar en su tierra malaguena al-
gunos lejanos continuadores a su modo del legado filoséfico y poético
de Gabirol, como Emilio Prados, el poeta impregnado de filosofia
de la Generacion del 27, el inico de ellos que solo escribi6 poesia; la
filosofa y escritora Maria Zambrano nacida en Vélez Malaga y largo
tiempo exiliada; y los fil6sofos Javier Muguerza, de Coin, y Adolfo
Sanchez Vazquez, que vivio en la ciudad de Malaga, primero en El
Palo y después en el Compas de la Victoria y Pedregalejo, para acabar
exiliado en México. Los tres intelectuales desde perspectivas distintas
marcadas por el criticismo, el mundo poético y el espiritu ilustrado,
han influido decisivamente en la renovacién del pensamiento filos6-
fico en Espana y Latinoamérica. Recordemos de ellos, en sus obras y
en su vida, el espiritu de concordia, el didlogo de ideas y la recupe-
racion del legado de los llamados “heterodoxos” por don Marcelino.
iCon cuanta satisfaccion, estoy seguro de ello, mi maestro y amigo
Muguerza, recientemente fallecido, habria acogido el homenaje que
le rinde su ciudad natal al fil6sofo sefardi!

Ibn Gabirol cumpli6 su palabra de buscar la ciencia mientras
viviera. Aunque como buen mediterraneo echaba en falta el placer
de disfrutar del huerto en primavera (“Dejemos que a la sombra del
granado, de palmas, de manzanos y naranjos el suefio nos invada”),
dedic6 su vida a la filosofia y a la poesia. Mantuvo hasta el final su
lema de existencia: “He de escrutar mientras me quede vida; indaga-
ré siguiendo la ordenanza de Salomén mi abuelo”8. Su busqueda de
conocimiento en la prosa filosofica y su anhelo de belleza en la poesia
fue el camino por el que transité en una vida llena de penalidades. Va-
lera hablaba de su «filosofia del porvenir». Yo afadiria a ello «su obra
inmortal» que nos sigue atrayendo en el milenario de su nacimiento
mas alla del tiempo y del olvido.

ANDRES MARTINEZ LORCA

18 IBN GABIROL, S., Poesia secular, traduccion de Elena Romero, Madrid
1978, p. 41.






