
IBN GABIROL EN EL MILENARIO DE SU NACIMIENTO: EL FILÓSOFO... 555

Ibn Gabirol en el milenario de su nacimiento:  
el filósofo sefardí que unió neoplatonismo y judaísmo

Resumen

Aprovechando la celebración este año del milenario del nacimiento del filó-
sofo judío malagueño Salomón Ibn Gabirol, hemos dedicado este artículo a 
estudiar su pensamiento. 

Se presta atención preferente al análisis de sus obras filosóficas: La correc-
ción de los caracteres, donde busca la conexión entre Fisiología (los sentidos 
externos), Psicología (los caracteres humanos) y Ética (la acción moral); Se-
lección de perlas, una compilación de sentencias destinadas a cultivar una vida 
virtuosa; y su principal obra especulativa, La fuente de la vida, Fons vitae, de 
influencia neoplatónica y novedosa por no contener referencia alguna a la 
religión revelada, algo sorprendente en la tradición hebrea medieval. Para 
explicar la emanación de la divinidad recurre Gabirol en su metafísica a las 
hipóstasis neoplatónicas, pero con una modificación sustancial: la introduc-
ción en dicho proceso de la Voluntad que explica la acción divina y hace 
posible la creación del mundo. 

Escribió la primera obra importante de filosofía en al-Andalus, La fuente de 
la vida que influyó en la Escolástica latina, e intentó unir neoplatonismo y 
judaísmo en una original síntesis. Aunque no fuera sino por estos dos logros, 
merece el lugar de privilegio que ocupa en la historia de la filosofía.

Palabras clave: Neoplatonismo, Judaísmo, Metafísica, Ética, Al-Andalus

Abstract

Taking advantage of this year’s celebration of the millennium of the birth of 
Solomon Ibn Gabirol, a medieval Jewish philosopher from Málaga, we have 
dedicated this article to studying his thought. 

Preferential attention is paid to the analysis of his philosophical works: On 
the Improvement of the Moral Qualities, where he seeks the connection between 
Physiology (the external senses), Psychology (human characters) and Ethics 
(moral action); Choice of Pearls, a collection of maxims aimed at cultivating 
a virtous life; and his main speculative work, The Fountain of Life, Fons vitae, 

CiuD-Ra 234-2 (2021) 555-576



ANDRÉS MARTÍNEZ LORCA556

of neoplatonic influence and novel because it does not contain any reference 
to revealed religion, something surprising in the medieval Hebrew tradition. 
In order to explain the emanation of the divinity, Gabirol resorts in his me-
taphysics to the Neoplatonic hypostases, but with a substantial modification: 
the introduction in this process of the Will that explains the divine action and 
makes the creation of the world possible

He wrote the first important work of philosophy in al-Andalus, The Fountain 
of Life that influenced Latin Scholasticism, and attempted to unite Neoplato-
nism and Judaism in an original synthesis. Even if it were only for these two 
achievements, it deserves the privileged place he occupies in the history of 
philosophy.

Key words: Neoplatonism, Judaism, Metaphysics, Ethics, Al-Andalus

“Mientras viva, cabalgaré en busca de la ciencia”. Así se describía 
en un poema Ibn Gabirol, el filósofo judío malagueño de corta vida, 
mente aguda y fina pluma, del que celebramos ahora los mil años de 
su nacimiento. 

Su fama ha estado unida a la filosofía, aunque en la Edad Media su 
nombre cayó en el olvido, latinizado como Avicebrón o Aven-Cebrol 
y considerado autor cristiano o musulmán. Sin embargo, una fuente 
histórica de primer orden, la célebre historia de la ciencia tituladaTa-
baqat al umam o Libro de las categorías de las naciones escrita en Toledo 
por el juez y astrónomo Said al-Andalusí en 1068, diez años después 
de la muerte de Gabirol, destacaba su figura entre los pensadores ju-
díos: “Entre el grupo de israelitas que se dedicaron posteriormente a 
cultivar algunas de las ciencias filosóficas hemos de mencionar a Su-
laymán b. Yahya (Selomó ben Yehudá) conocido por Ibn Yubair (Ibn 
Gabirol), residente en la ciudad de Zaragoza. Era un apasionado de 
la lógica, tenía una inteligencia sutil y una magnífica agudeza. Murió 
habiendo sobrepasado los 30 años, cerca del 450/1058” 1. 

Olvidado como filósofo hasta mediados del siglo XIX, ha gozado 
sin embargo del prestigio como poeta en las comunidades judías a 
lo largo del tiempo. Autor demediado, escribió en árabe sus obras 

1  Said al-Andalusí, Historia de la filosofía y de las ciencias o Libro de las 
categorías de las naciones (Kitab Tabaqat al-umam), traducción de Eloísa Llavero, 
Madrid 2000, p. 179.



IBN GABIROL EN EL MILENARIO DE SU NACIMIENTO: EL FILÓSOFO... 557

en prosa de contenido filosófico, y en hebreo su poesía, en su mayor 
parte de tema religioso dedicado a las celebraciones del calendario 
judío. “Poeta y filósofo, Ibn Gabirol nunca fue aceptado sino bajo uno 
solo de estos aspectos a la vez. Únicamente poeta para los judíos, que 
no han querido su filosofía, no fue sino filósofo para los Gentiles, que 
no conocieron su poesía. Poeta de lengua hebrea, fue un pensador 
de expresión árabe” 2. Con su talento característico, Heinrich Heine 
definió al malagueño como “poeta entre los filósofos y filósofo entre 
los poetas”. Aquí nos centraremos en su contribución al pensamiento 
filosófico. 

I.	 Su formación en el mundo cultural sefardí del  
siglo XI 

¿Cuál era el ambiente cultural en al-Andalus durante el siglo 
XI, en particular de la comunidad judía? Los judíos, asentados en 
la península Ibérica antes de la llegada de los musulmanes, fueron 
perseguidos por la monarquía visigoda. Gozaron, sin embargo, de la 
tolerancia del emirato omeya llegando a tener sus propios jueces al 
margen de la jurisdicción general islámica. El período decisivo en 
la consolidación de la comunidad judía andalusí es el siglo X, en es-
pecial durante el reinado del califa Abderrahmán III quien nombró 
ministro al médico judío Hasday ben Saprut que se convirtió en im-
pulsor de la alta cultura árabe entre los miembros de su comunidad, 
dando así vida a un verdadero renacimiento de la literatura hebrea en 
su conjunto. 

Según el poeta sefardí Mosé ben Ezra, “cuando los árabes se adue-
ñaron de la península de al-Andalus, conquistándola del poder de los 
godos (…) los israelitas que en ella se encontraban aprendieron de los 
árabes, en el transcurso del tiempo, las distintas ramas de las ciencias. 
Hiciéronse perfectos conocedores de sus diversas disciplinas científi-
cas, al par que se deleitaban con el encanto de sus poesías”. Para el 
hebraísta David Gonzalo Maeso “entre los varios y variados ciclos 

2  Schlanger, J., en Ibn Gabirol, S., Livre de la Source de Vie (Fons Vitae), 
Introducción, París 1970, p. 9.



ANDRÉS MARTÍNEZ LORCA558

que se distinguen en la vasta literatura hebrea, destácase con honores 
de época áurea el hispanoárabe, que abarca más de quinientos años y 
ha sido el más glorioso de toda la literatura hebrea post-bíblica”.

Por vez primera en Europa los judíos salieron del aislamiento so-
cial: la cultura medieval pronto empezaría a recoger los frutos de esa 
liberación. La comunidad hispanojudía, es decir, sefardí, sobresalió 
en esos siglos por su contribución a la ciencia, a la filosofía y a la lite-
ratura.

La emigración de la familia de Ibn Gabirol a Zaragoza cuando 
solo contaba unos años marcó su formación intelectual. Sabemos de 
su amistad con otros sabios judíos allí instalados, como el gramático 
cordobés Marwán ben Yanah, el científico Rab Nasim de Qayrawán y 
el teólogo Bar Hayé. Nos consta también que fue protegido del primer 
ministro judío Yequtiel ben Ishaq a cuya muerte le dedicó una elegía. 
Millás Vallicrosa subrayó este hecho al señalar que fue en esa capital 
donde el joven malagueño adquirió “su profunda formación científica 
y literaria”. 

Tras la desaparición del califato de Córdoba y el conflictivo pe-
ríodo que le siguió, muchos hombres de ciencia y literatos huyeron al 
Norte para refugiarse en el reino de Zaragoza. Sus reyes se dedica-
ron a las ciencias e incorporaron a la corte a destacados judíos. Así, 
el ya citado Yequtiel ben Ishaq y Abu Fadl ben Hasday llegaron a 
ser primeros ministros de estos monarcas: el tuyibí Al-Mundir II y 
los hudíes al-Mustain, al-Muqtadir y al-Mutamin. En este clima de 
tolerancia y de afán de saber no es extraño que uno de los filósofos 
aragoneses, Avempace, precursor de Averroes y admirado por éste, 
fuera el primero en Europa en comentar los tratados aristotélicos que 
se distinguían en el plano teórico por el racionalismo y naturalismo. 

La penetración de la ciencia griega en el mundo islámico oriental 
fue decisiva no solo en la formación de la cultura árabe sino tam-
bién en la conservación del legado científico griego guardado bajo 
siete llaves por los bizantinos por motivos de ortodoxia y que a través 
de al-Andalus fecundaría la cultura cristiana medieval mediante las 
traducciones latinas. El principal autor traducido fue Aristóteles, ig-
norado hasta entonces en Occidente y del que los árabes manejaron 
todo el Corpus salvo la Política. Los más importantes científicos griegos 



IBN GABIROL EN EL MILENARIO DE SU NACIMIENTO: EL FILÓSOFO... 559

fueron traducidos al árabe. Así, Hipócrates y Galeno en medicina; 
Apolonio de Perga, Euclides de Tiro y Arquímedes de Siracusa, en 
matemáticas; e Hiparco y Ptolomeo Claudio, en astronomía. Es sig-
nificativo el caso del más famoso médico del mundo antiguo, Galeno, 
de quien se conservan más manuscritos árabes que griegos y lo que es 
todavía más sorprendente, de mayor antigüedad que los textos origi-
nales conservados.

Por lo que se refiere a Al-Andalus, tenemos esta preciosa descrip-
ción del plan de estudios de la élite intelectual que nos ha transmitido 
en su Historia crítica de las religiones el pensador Ibn Hazm de Córdoba 
que vivió también en el siglo XI. “Consagran las primicias de su in-
teligencia a las matemáticas e inauguran su formación científica por 
el estudio profundo de las propiedades de los números. Pasan luego 
gradualmente a estudiar la posición de los astros, la forma aparente 
de las esferas celestes, el modo de verificarse del sol, de la luna y de 
los cinco planetas, la intersección de las esferas del sol y de la luna, la 
naturaleza de los cuerpos celestes, de las estrellas fijas, sus intervalos, 
su distancia de la tierra, sus volúmenes y todos los demás fenómenos 
y accidentes físicos y atmosféricos. Añaden a esto la lectura de algu-
nos libros de los griegos en que se determinan las leyes que regulan 
el razonamiento discursivo [la Lógica], y también mezclan con esto 
el estudio de algunas teorías de los filósofos acerca de la astrología 
judiciaria” 3. El polígrafo cordobés captó bien el laicismo que inspira 
tal plan de estudios, más propio de una Facultad de Ciencias en una 
Universidad moderna que de un Estudio General medieval o de una 
madrasa oriental.

II.	O bras filosóficas

Ibn Gabirol escribió en prosa estas tres obras de contenido filosó-
fico y sapiencial.

3  Hazm de Córdoba, I., Fisal, tratado I, cap. 22, en Historia crítica de las 
religiones, herejías y escuelas, traducción de Miguel Asín Palacios, Madrid 1984, 
tom. I, p. 150.



ANDRÉS MARTÍNEZ LORCA560

2.1.	  La corrección de los caracteres

Escrita en árabe (Kitab Islah al-ajlaq) el año 1045. Se ha conserva-
do el texto árabe, caso único en su producción. Muy conocida en la 
versión hebrea que realizó “el padre de los traductores” Yehuda ben 
Tibbon en 1167. 

El tema genérico de los caracteres, de largo devenir en la historia 
de la literatura, hunde sus raíces en el aristotelismo. En efecto, Aris-
tóteles traza magistralmente en la Retórica un cuadro de los diferen-
tes caracteres que según él dependen de las pasiones, los hábitos, la 
edad y la fortuna. Resultan especialmente logrados sus retratos de los 
caracteres humanos según la edad ( jóvenes, maduros o en plenitud 
vital y viejos). Más tarde, el filósofo peripatético Teofrasto, sucesor de 
Aristóteles al frente del Liceo, escribió el conocido libro Los caracteres 
donde en un tono realista no exento de ironía retrata 30 tipos marca-
dos por algún vicio, por ejemplo, el avaro, el supersticioso, el ladrón 
y el adulador. No encontramos huella de esos precedentes griegos en 
esta obra. 

Sí pudo haber influido, sin embargo, el tratado de ética titulado 
Tahdib al-ajlaq o La reforma de los caracteres del filósofo persa Ibn Mis-
kawayh, muerto en 1030, obra en la que propone un modo de vida 
moral utilizando para ello innumerables sentencias de muy variado 
origen. Resuena en ella el eco de algunas doctrinas de los filósofos 
griegos: la teoría aristotélica de la virtud como punto medio, la divi-
sión tripartita del alma defendida por Platón, el ideal del sabio estoico 
y la concepción epicúrea del placer corporal. 

Que el tema moral de los caracteres estaba en el aire de su época 
lo confirma la redacción por el filósofo Ibn Hazm de Córdoba, con-
temporáneo de Ibn Gabirol, de su Kitab al ajlaq wa-l-siyar o Libro de los 
caracteres y la conducta. Estructurado en doce capítulos y en 331 prover-
bios o sentencias, su estilo es marcadamente aforístico y en él brilla 
el talento literario de su autor. Miguel Asín Palacios, su traductor a 
comienzos del siglo XX, vio en él “un libro de moral gnómica, una 
colección de máximas de moral inidividual y de prudencia de vida”. 
“Fino observador de la psicología y de la sociedad humanas” calificó 
Cruz Hernández a Ibn Hazm. Y en verdad, como coinciden los estu-



IBN GABIROL EN EL MILENARIO DE SU NACIMIENTO: EL FILÓSOFO... 561

diosos, sirve esta obra como reflejo de la vida social de al-Andalus en 
la época que le tocó vivir a su autor.

En el proemio del Ajlaq afirma Ibn Hazm que su intención al es-
cribirlo era mejorar los caracteres y curar las enfermedades del alma. 
Destaca el papel en la vida moral de la perseverancia, la fidelidad y la 
sinceridad. Entre los vicios resalta estos: la injusticia, la insensatez, la 
ignorancia, la necedad, la astucia, la cobardía, la avaricia y la mentira. 
En una observación psicológica perspicaz anota la actitud paradójica 
del ser humano ante la virtud y el vicio: “Una de las cosas que más 
maravillan es el ver que todo el mundo ama las virtudes, pero a todos 
se les hacen penosas; en cambio, todos abominan del vicio, pero les 
parece cosa leve el practicarlo” (máxima 297).

Centrémonos en la estructura y contenido de La corrección de los 
caracteres de Gabirol. Su estructura sigue un fiel esquema procedente 
de la medicina hipocrático-galénica, en especial de su teoría de los hu-
mores. Según esta teoría dominante en la Edad Media y que asimiló 
el mundo islámico en el llamado “galenismo arabizado”, se partía de 
cuatro cualidades (caliente, frío, seco y húmedo) que en el organis-
mo humano se transformaban en cuatro tipos de humores, a saber, la 
sangre (caliente y húmeda), la flema (fría y húmeda), la bilis amarilla 
(caliente y seca) y la bilis negra (fría y seca). Del predominio de unos u 
otros humores se derivaban para los hipocráticos estos temperamen-
tos: sanguíneo, flemático, bilioso y melancólico. La salud consistía, 
por tanto, en el equilibrio humoral.

A la hora de analizar el conjunto de la acción moral nuestro autor 
parte de los cinco sentidos externos (vista, oído, olfato, gusto y tacto) 
de los que se derivan sus correspondientes caracteres: vista (orgullo, 
humildad, pudor, desvergüenza), oído (amor, odio, compasión, cruel-
dad), olfato (odio, complacencia, envidia, vitalidad), gusto (alegría, 
pena, tranquilidad, arrepentimiento), tacto (vanagloria, avaricia, va-
lentía y cobardía). Las cinco partes en que se divide el libro con sus 
respectivos cuatro caracteres dan un total de veinte caracteres que 
reflejan la totalidad de la conducta humana en su diversidad fisioló-
gica y moral. ¿Pueden existir otros caracteres?, se pregunta Gabirol 
en las conclusiones. “Y respondemos que sí”, contesta. Por una parte, 



ANDRÉS MARTÍNEZ LORCA562

no quería extenderse en el tema y por otra, los caracteres omitidos 
entrarían en los que ya había citado.	

Joaquín Lomba, su traductor castellano, subrayó la novedad que 
representaba esta obra y la consideraba “la primera sistematización 
de la ética en el mundo judío”, planteada “desde un punto de vista 
racional, independientemente de la fe y de la religión”. 

Llama la atención, por otra parte, la buscada conexión de Ga-
birol entre Fisiología (los sentidos externos), Psicología (los caracte-
res humanos) y Ética (la acción moral). Hay en él un racionalismo 
de fondo que culmina en su magna obra Fons vitae y que pretende 
articularse tanto en la metafísica como en la ética, más allá de los 
límites de la teología y la religión, es decir, anclando su reflexión en 
el terreno estricto de la filosofía. Subyace sin duda también, y de ahí 
su originalidad, la perspectiva de un creyente judío que encuentra 
la confirmación de sus propuestas éticas a través de frecuentes citas 
bíblicas. 

Dentro de esta línea de pensamiento humanista debemos resaltar 
su mención en el preámbulo de La corrección de los caracteres del hom-
bre como “microcosmos” en el que se reunen todos los elementos del 
universo, o sea, compendio del universo, del cosmos o macrocosmos. 
Esa fecunda idea se remonta a Demócrito entre los presocráticos, se 
desarrolló en la Edad Media entre los musulmanes (sobre todo en Las 
Epístolas de los Hermanos de la Pureza) y asimismo entre los judíos, y 
floreció en el humanismo renacentista con Pico de la Mirándola y su 
obra De hominis dignitate. 

Una huella gabiroliana de especial valor la encontramos en Jo-
seph ben Saddiq, poeta y filósofo cordobés del siglo XII que ejerció de 
rabino y dayyan o juez judío en su ciudad. Escribió en árabe un libro 
de título Microcosmos del que se ha conservado una traducción hebrea 
anónima. La conexión entre hombre, microcosmos, y mundo se refle-
ja bien en este pasaje: “Hemos dicho que el camino del conocimiento 
del Todo es el conocimiento por el hombre de su alma, porque al 
conocer su cuerpo, conoce el mundo corporal, y al conocer su alma, 
conoce el mundo espiritual; por este conocimiento el hombre alcanza 
el conocimiento de su Creador como se dice en Job XIX, 26: a partir 



IBN GABIROL EN EL MILENARIO DE SU NACIMIENTO: EL FILÓSOFO... 563

de mi carne, veré a Dios” 4. En una línea característica de los pensadores 
judíos medievales, afirma que la existencia de Dios puede ser demos-
trada, pero que no podemos conocer su esencia, pues el conocimiento 
es por las causas y Dios no tiene causa. Para él la filosofía es solo la 
primera parte del culto que debemos rendir a Dios; la segunda parte 
es la práctica de los mandamientos. 

Parece evidente en este tratado la influencia estoica, como en su 
rechazo frontal de las pasiones que producirían, según él, “caracteres 
despreciables” 5. Un ejemplo de ello nos lo ofrece en el capítulo prime-
ro de la II Parte dedicado al carácter del amor. Considera conveniente 
que el hombre se entregue al amor en estos casos: amor de Dios, de la 
propia alma, de los parientes, de los hijos, de la propia patria, de los 
hermanos, de la esposa y de la sabiduría. Sin embargo, para Gabirol 
el camino de la ciencia se aleja de quien esté dominado por la pasión 
amorosa. “El hombre sabio debe abstenerse y alejarse de este carácter 
para no ejercitarlo, puesto que ello acarrea no pequeños males. (…) 
Quien se ocupe de buscar la ciencia y la educación debe necesaria-
mente apartarse de la pasión [amorosa]” 6.

2.2.	 Selección de perlas

Obra escrita originalmente en árabe (Mukhtar al-yawahir). Perdi-
do el original, se ha manejado desde la Edad Media su traducción 
hebrea, llevada a cabo por Ibn Tibbon con el título de Mibhar ha-pe-
ninim. La obra está formada por un amplio conjunto de máximas o 
sentencias, en un número total de 652, de muy diverso origen: bíblico, 
talmúdico, griego, latino, árabe, persa, indio y del propio autor. Ello 
nos indica a las claras que, en contra de nuestra sesgada visión del 
mundo medieval, era frecuente entonces el intercambio entre las dife-
rentes culturas tanto orientales como occidentales. 

4  Cit. en Sirat, C., La philosophie juive médiévale en terre d'islam, París 1988, 
pp. 104-105.

5  Como escribiera Quevedo en una máxima de tono estoico, "Está todo 
nuestro daño en conocer la razón y seguir la pasión" (sentencia 154, edición de 
Astrana Marín, L., en Obras completas en prosa, Madrid 1945, 3ª ed.).

6  Gabirol, I., La corrección de los caracteres, traducción de Joaquín Lomba 
Fuentes, Zaragoza 1990, p. 93.



ANDRÉS MARTÍNEZ LORCA564

Se considera como precedente la compilación de sentencias de 
Hunayn ibn Ishaq, traducida al hebreo y reelaborada después por 
otros autores árabes, de donde procede el conocido tratado didác-
tico Bocados de oro o Bonium escrita en castellano a mediados del 
siglo XIII y atribuida al rey de Persia, aunque en realidad se trata 
de una traducción del árabe del libro Mukhtar al-hikam del historia-
dor egipcio Ibn Fatik. Gozó de éxito en España hasta el punto de 
que tras la aparición de la imprenta nos constan cuatro ediciones, 
la primera de 1495 y las restantes del primer tercio del siglo XVI. 
El singular valor de esta obra se puede deducir por la reciente 
adquisición en 2015 por la Biblioteca Nacional de España de un 
ejemplar publicado en Toledo el año 1502 por el maestro alemán 
Pedro Hagembach. De la misma tradición literaria árabe a través 
de la Escuela de Traductores de Toledo procede la versión latina 
titulada Liber philosophorum moralium antiquorum debida a Giovanni 
de Procida. 

Gabirol muestra aquí una extraordinaria erudición a la que 
añadió de su propia cosecha diversos pensamientos coincidentes 
en el fondo con el racionalismo ético que hemos visto en su obra 
anterior. Adornan el texto anécdotas y dichos atribuidos a los fi-
lósofos griegos en una recreación libre y apócrifa de fuentes he-
lenísticas. Su finalidad es esencialmente educativa y moralizante 
dentro de una tradición literaria muy extendida en Oriente y que 
luego se reproduciría en el mundo latino medieval. De ese humus 
sapiencial y didáctico de sabor oriental aderezado de cuentos y 
leyendas surgió la naciente prosa castellana. Así, por ejemplo, la 
traducción de Calila y Dimna que desde su original sánscrito pasó 
al persa, después al árabe y finalmente al romance. La vida de Ale-
jandro Magno, basada en elementos fabulosos, la recreó el Libro 
de Alexandre. Reúne de forma magistral en 51 exemplos o cuentos 
moralizantes El Conde Lucanor de Don Juan Manuel, sobrino de 
Alfonso X el Sabio. 

La apertura mental y el amor al saber del pensador malagueño, 
lejos de prejuicios y sectarismos, quedan de manifiesto en esta máxi-
ma de Selección de perlas: “No repares en aceptar la verdad de quien-
quiera que sea, incluso de los inferiores” (máxima nº 64).



IBN GABIROL EN EL MILENARIO DE SU NACIMIENTO: EL FILÓSOFO... 565

2.3.	 La fuente de la vida 

Libro escrito en árabe con el título de Yanbu al-haya. Perdido el 
original árabe, sólo se ha conservado la traducción latina, Fons vitae, 
llevada a cabo en Toledo en 1150 por Domingo Gundisalvo y Juan 
Hispano. Hubo traducción parcial al hebreo de Sem Tob ben Falaque-
ra con el título de Meqor hayyim, que también desapareció y de la que 
únicamente quedan unos fragmentos. 

La obra, redactada en forma de diálogo entre maestro y discí-
pulo, está estructurada en cinco tratados o capítulos cuyo conteni-
do es el siguiente: la materia y la forma universales en las sustancias 
compuestas; la sustancia que sostiene la corporeidad del mundo; la 
demostración de las sustancias simples; el conocimiento de la materia 
y la forma en las sustancias simples; la materia universal y la forma 
universal en sí. Nos centraremos en ella más adelante.

Desde el punto de vista especulativo Fons vitae se sitúa en el mar-
co general del neoplatonismo, algo lógico si tenemos en cuenta que el 
aristotelismo no resurge hasta fecha tardía en el Medievo, con Ave-
rroes en el siglo XII dentro del mundo islámico y con Alberto Magno 
y su discípulo Tomás de Aquino en el siglo XIII dentro del mundo 
latino. Conviene, por tanto, trazar un esbozo de esta compleja escuela 
filosófica que ejerció una influencia determinante durante diez siglos.

III.	 El neoplatonismo y su evolución doctrinal

Situemos, en primer lugar, el neoplatonismo en su desarrollo doc-
trinal. En contra de una interpretación superficial, no es una mera re-
novación del platonismo sino una compleja y dilatada corriente filosó-
fica en la que se integran a partir del núcleo de la metafísica idealista 
de Platón escuelas de pensamiento diversas, desde el neopitagorismo 
al mundo religioso oriental pasando por el estoicismo y el judaísmo 
filosófico. Su pensador más representativo fue el egipcio Plotino que 
vivió en el siglo III de nuestra era y cuyo libro titulado Enéadas inte-
grado por 54 tratados ordenados en seis grupos de nueve (en griego 
ennéa) representa una de las más influyentes obras de filosofía a lo 
largo de la historia. 



ANDRÉS MARTÍNEZ LORCA566

Sin embargo, antes de él vivió su maestro Ammonio Sakkas y 
sobre todo Filón de Alejandría, primer judío helenizado al que pue-
de llamarse filósofo y que es considerado precedente, si no fundador 
del neoplatonismo. Autor de una amplia obra de carácter religioso, 
histórico y filosófico, recoge en su pensamiento ecléctico elementos 
platónicos (reinterpreta la cosmogonía del Timeo a través del relato de 
la creación del Génesis), elementos órficos (el cuerpo como cárcel) y 
elementos estoicos (el alma humana como fragmento del Logos divi-
no, la necesidad moral de liberarse de las pasiones). Una aportación 
importante suya en la hermenéutica es su defensa de la alegoría en 
contra de la interpretación literalista de la Ley. “Interpretó el Penta-
teuco con conceptos ajenos al texto y sentido de la Ley, mezclando ele-
mentos de la sagrada escritura con otros procedentes del helenismo. 
Puede decirse que nuestro exegeta, mediante la lectura alegórica de la 
Ley revisa la cultura griega subordinándola a la identidad cultural y 
religiosa judía”7. Según Filón, solo conocemos de Dios su existencia, 
pero no su esencia. Dios es Uno y causa de la creación que se realiza 
por medio del Logos divino. Mediante un proceso de liberación inter-
na al que ayuda la filosofía, puede el hombre retornar a Dios.

Plotino por su parte considera el Uno infinito como primer prin-
cipio absoluto, más allá del ser y del pensamiento. De esta realidad 
suprema o hipóstasis procede la Inteligencia o Nous, de modo seme-
jante a la irradiación de la luz desde una fuente originaria. En ella se 
contiene el mundo inteligible, lo que Platón llamaba el mundo de las 
Ideas. En una tercera hipóstasis surge el Alma universal que da vida 
al mundo sensible, compuesto de seres dotados de materia y forma. 
Hay para él un camino de retorno a lo absoluto, al Uno divino a través 
de las virtudes, del saber y de la contemplación. Liberado del peso del 
cuerpo, el alma humana alcanzará la unión mística con el Uno divino.

Olvidado Aristóteles y con él el racionalismo y naturalismo grie-
gos, no es de extrañar que el neoplatonismo echara raíces en las tres 
grandes religiones monoteístas. Ya vimos cómo en el judaísmo Filón 
adelantó algunos de los temas de esta escuela. Después de él siguieron 

7  López Férez, J. A., «Filón de Alejandría: obra y pensamiento», en AA.VV., 
Pensadores judíos. De Filón de Alejandría a Walter Benjamin, Palma de Mallorca 2011, 
p. 256.



IBN GABIROL EN EL MILENARIO DE SU NACIMIENTO: EL FILÓSOFO... 567

en esta línea de pensamiento Isaac Israelí, nacido en Egipto, el zara-
gozano Ibn Hasday, Ibn Gabirol, y el ya citado autor de Microcosmos, 
el cordobés Joseph ben Saddiq, entre otros. Maimónides fue el primer 
filósofo judío que se apartó de esa tradición e intentó elaborar una 
síntesis entre aristotelismo y judaísmo. 

Por su parte, el neoplatonismo está en el punto de partida de la 
filosofía islámica. Primero en los pensadores mutazilíes y más tarde 
en los filósofos del islam oriental hasta Avicena; en al-Andalus, solo a 
partir de Avempace comienza la recepción de Aristóteles que culmina 
en Averroes con su abierto rechazo de la síntesis neoplatónica. 

Penetró pronto en el cristianismo. En la patrística griega con Orí-
genes y el Pseudo-Dionisio y en la patrística latina con san Agustín. 
En la escolástica latina el neoplatonismo marcará en profundidad su 
desarrollo desde Escoto Eriúgena hasta san Buenaventura que busca 
dar un sustrato místico a su teología. 

De modo paradójico, Aristóteles, o mejor dicho el Pseudo-Aris-
tóteles, contribuyó a la difusión del neoplatonismo en la escolástica. 
En efecto, un caso singular en la recepción latina del legado árabe lo 
constituye la poderosa influencia que ejercieron en la metafísica es-
colástica dos tratados pseudoaristotélicos cuya traducción fue un ro-
tundo éxito: el Liber de causis que contiene un resumen de los Elemen-
tos de Teología de Proclo, redactado en árabe durante el siglo IX, y la 
llamada Teología de Aristóteles, un compendio árabe de las Enéadas de 
Plotino. Ambas obras fueron manejadas por Gabirol como refleja en 
sus eruditas notas el editor francés del Fons vitae Jacques Schlanger. 
Averroes fue el primero en el mundo medieval que rechazó esa falsa 
atribución y no quiso comentar tales obras. Tomás de Aquino con 
buen criterio no confunde Aristóteles con sus apócrifos de inspira-
ción neoplatónica, aunque sí comentó el libro Sobre los nombres divinos 
del Pseudo-Dionisio 8, ya conocido por él gracias a la enseñanza en 
Colonia de su maestro Alberto Magno, y el Liber de causis, a través 

8  Se inicia con él una literatura cristiana acerca de los nombres divinos de 
la que son representativos Els cent noms de Deu del mallorquín Ramon Llull y De 
los nombres de Cristo de Fray Luis de León. En la literatura árabe es importante la 
tradición de los 99 nombres divinos, arraigada en la religiosidad islámica, y de 
la que ofrece un brillante ejemplo Ibn Arabí en su Futuhat al-makkiya o Libro de 



ANDRÉS MARTÍNEZ LORCA568

de los cuales influiría en su pensamiento teológico el neoplatonismo 
mediante estos elementos: la metáfora de la luz; su concepción de 
Dios como Uno y Bien separado que está sobre la inteligencia y so-
bre el alma y cuya esencia no es perceptible ni inteligible por la men-
te humana; la designación de Dios en la katáphasis o lenguaje causal 
y positivo que Tomás llama modo “eminente y formal”; la apóphasis 
o lenguaje negativo que indica la inaccesibilidad de la divinidad; la 
sustitución del motor inmóvil aristotélico por el bien que se difunde 
por el amor según la máxima dionisiana “bonum est diffusivum sui”. 

IV.	 Fons vitae: un análisis de su contenido

Dos novedades destacan en ella. Por un lado, es la primera 
obra importante de filosofía en al-Andalus. Que sea un judío quien 
inaugure esta aportación a la alta cultura en un Estado islámico 
resulta llamativo, y más aun en los tiempos medios calificados de 
manera simplista por la opinión común como época de intoleran-
cia y fanatismo. Y por otro, no contiene ninguna cita de la Biblia 
o del Talmud, ni referencia alguna a la religión revelada, algo sor-
prendente en la tradición hebrea medieval, lo que explica en bue-
na medida su olvido como pensador en la comunidad judía. Los 
estudiosos coinciden en destacar la originalidad de La fuente de la 
vida. Como ha escrito Colette Sirat, “el pensamiento de Gabirol es 
sin ninguna duda uno de los más vigorosos y originales que haya 
producido la Edad Media judía” 9. 

Gabirol comienza su obra con una declaración de principios: 
la ciencia es el fin de la vida humana. A través de una reflexión so-
bre el alma, es posible que el hombre llegue a conocer el universo 
y la esencia primera. “Puesto que la parte inteligente del hombre 
es de todas las suyas la mejor, lo que el hombre debe buscar es la 
ciencia. Lo que más le importa buscar es conocerse a sí mismo para 
llegar así a conocer las otras cosas que están fuera de él, porque 

las revelaciones de la Meca difundido entre los estudiosos por Miguel Asín Palacios. 
Dentro del judaísmo se refleja este tema en los escritos cabalísticos.

9  Sirat, C, o.c., p. 90.



IBN GABIROL EN EL MILENARIO DE SU NACIMIENTO: EL FILÓSOFO... 569

su esencia comprende las cosas y las penetra, y todo cae bajo sus 
facultades” 10. 

La raíz de todo es “la materia universal y la forma universal. (…) La 
materia primera universal es la más simple y el fin último de toda mate-
ria, y del mismo modo la forma universal es la más simple de todas las 
formas y la que une a todas las formas” (I, 5). Esta universalidad de la 
materia primera que tanto ha sorprendido a algunos comentaristas no 
debe confundirse con la corporeidad del compuesto material concreto, 
sino que equivale más bien al concepto de sustrato común, de potencia-
lidad radical de los seres que para determinarse y diferenciarse nece-
sitan una estructura que llamamos “forma”. La concepción aristotélica 
de la hyle o materia como primer sustrato del cambio, y de la materia 
prima o prote hyle como sustrato de la forma de los primeros elementos 
(tierra, aire, agua y fuego) está ausente en esta exposición. 

Para explicar la emanación de la divinidad, recurre Gabirol en 
su metafísica a las hipóstasis neoplatónicas que ya vimos. En Dios 
hay una Voluntad divina que crea la materia y la forma universales; 
de ella procede la Inteligencia, después el Alma (racional, animal y 
vegetativa) y de ésta se deriva la Naturaleza que engendra la sustancia 
corporal. Añade, sin embargo, al Uno neoplatónico una modificación 
sustancial que denota su espíritu judío: la introducción en dicho pro-
ceso de la Voluntad que explica la acción divina y hace posible la 
creación del mundo, dejando de lado una mera emanación al modo 
plotiniano.

De Dios podemos conocer su existencia, pero no su esencia. “Co-
nocer la verdadera naturaleza de la sustancia primera, abstracción 
hecha de las acciones que emanan de ella, es algo imposible; pero es 
posible conocer su existencia, designada por las acciones que emanan 
de ella: Si el conocimiento de la verdadera naturaleza de la sustancia 
[primera] es imposible, ello se debe a que ella está por encima de todo 
y es infinita” (I, 5).

10  Fons vitae, I, 1. Sigo las referencias a la edición latina, reproducidas en la 
traducción castellana de Federico de Castro y Fernández: Shelomó Ibn Gabirol, 
La fuente de la vida, revisión de Carlos del Valle, Barcelona 1987, y en la ya citada 
traducción francesa de J. Schlanger. El número romano indica el tratado o libro 
y el número arábigo el capítulo.



ANDRÉS MARTÍNEZ LORCA570

Reaparece el tema del microcosmos, al que aludimos antes: “Si 
quieres representarte la construcción del universo, es decir, del cuer-
po universal y de las sustancias espirituales que lo contienen, con-
templa la construcción del hombre en el cual encontrarás lo análogo. 
He aquí cómo: el cuerpo del hombre corresponde al cuerpo uni-
versal, y las sustancias espirituales que lo mueven corresponden a 
las sustancias universales que mueven el cuerpo universal” (III, 44). 
También encontramos en esta obra la metáfora del sol para explicar 
el diverso grado de aprehensión por los humanos de las sustancias 
simples según la mayor o menor penetración de la luz. “La acción de 
las sustancias simples es totalmente pura; pero cuando el receptor 
de esta acción es pesado y material, obliga en cierto modo a esta 
acción a hacerse sensible, visible y perceptible a los sentidos. (…) 
La difusión de la forma a partir de la sustancia simple y espiritual y 
su acción sobre la sustancia corporal es comparable a la luz del sol 
que se expande en el aire y lo penetra, y sin embargo no es visible 
a causa de la sutileza del aire hasta que encuentra un cuerpo sólido 
como la tierra” (III, 15).

La meta a la que conduce Gabirol en el Fons vitae es el retorno a 
la divinidad tras un largo camino de actividad intelectual y ascesis 
moral. “¿Qué fruto sacamos de esta labor? La liberación de la muerte 
y la unión a la fuente de la vida. ¿Con qué ayuda se logrará esta noble 
esperanza? Es necesario apartarse primero de lo sensible, penetrar 
con la mente los inteligibles, dejarse totalmente en las manos de Aquel 
que da el bien: cuando hayas hecho esto, él extenderá su mirada sobre 
ti y será generoso contigo como le conviene” (V, 43).

En su poema religioso Kéter Malkut (La corona real) encontramos 
esta magnífica síntesis de su pensamiento filosófico:

“Tú eres Dios, el que sustentas los seres con tu divinidad y
sostienes las criaturas con tu unidad.
Tú eres Dios y no hay distinción entre tu divinidad y tu
unidad, entre tu existencia y tu eternidad. (…)
Tú eres sabio, y de tu sabiduría ha derivado una Voluntad
determinada, semejante a un obrero y artista.
A fin de educir la materia de la nada,
a la manera como dimana la luz que del ojo sale. (…)



IBN GABIROL EN EL MILENARIO DE SU NACIMIENTO: EL FILÓSOFO... 571

Llamó a la nada y ésta hendíose; al ser, y erigióse; al mundo
y expandióse” 11

V.	  Ibn Gabirol y nosotros: una reflexión final

Aristóteles se preguntaba “por qué todos los hombres genia-
les en filosofía, política, poesía o en las artes son melancólicos”. A 
Gabirol no le faltaban razones para ser incluido entre ellos por su 
mente filosófica y su talento poético. Además, quedó huérfano de 
padre y madre en edad temprana, tenía mala salud y una enferme-
dad de piel que le afeaba el rostro. En unos sentidos versos descri-
bió su soledad: “Estoy lleno de dolor, sin madre ni padre, pobre, 
solitario y necesitado. Me he visto separado de mi hermano, sin 
más compañero que mis pensamientos” (traducción de M. J. Cano). 
Siendo joven comenzó a escribir poemas que llamaron la atención 
por su calidad. Protegido en la corte de Aragón y de Granada por 
altos dignatarios judíos, fue rechazado por la comunidad hebrea de 
Zaragoza por razones ideológicas agravadas por su temperamen-
to a veces irascible. Parece que la filosofía estaba en el origen del 
conflicto: “Al formular yo mis sentencias litigan conmigo como con un 
griego. ¡Habla en lengua popular y podremos entenderte, porque ésa 
es la lengua de Asquelón!” 12.

La recepción del Fons vitae en la comunidad judía fue de rechazo, 
y osciló entre la acusación del toledano Abraham ben Daud de “ha-
ber llevado a su pueblo por un camino falso” y el silencio sobre él del 
cordobés Maimónides, cumbre del pensamiento judío medieval (que 
no lo cita ni una sola vez en su magna obra Guía de perplejos), pasando 
por el menosprecio del granadino Mosé ben Ezra que lo elogia como 
poeta y lo descalifica como filósofo. En tono dramático, ya en nuestros 
días Jefim Schirman ha descrito así su vida: “Siempre fue un deshe-
redado”.

11  Kéter Malkut, versos 50-60, traducción de J. M. Millás Vallicrosa en su 
libro Selomó ibn Gabirol como poeta y filósofo, Madrid-Barcelona 1945.

12  Versos de Gabirol en Pérez Castro, F., Poesía secular hispano-hebrea, 
Madrid 1989, p. 194, cursiva mía.



ANDRÉS MARTÍNEZ LORCA572

Celebramos ahora su milenario porque a pesar de su breve y aza-
rosa vida, su obra ha perdurado. Fecundó la filosofía medieval y pe-
netró en la escolástica latina como pensador de referencia dentro de 
la corriente neoplatónica. Encontramos su huella en los principales 
escolásticos como Guillermo de Auvernia, Alejandro de Hales, Al-
berto Magno, Tomás de Aquino y Duns Escoto. La fortuna literaria 
y el desencuentro con su propia comunidad de Gabirol tienen un pa-
ralelo moderno en el gran filósofo holandés de origen sefardí Baruch 
de Spinoza. Alejado de la universidad, dedicado al trabajo de pulir 
lentes y sin haber publicado ninguna obra en vida, se convirtió más 
tarde al conocerse sus escritos, en especial la Ética, en la figura más 
destacada del racionalismo europeo como reconocía Hegel al afirmar 
que la alternativa era Spinoza o nada de filosofía. 

En España se ignoró durante siglos el legado cultural judío e islá-
mico. El primero que le prestó atención fue el escritor cordobés Juan 
Valera, novelista de éxito, crítico literario excepcional e intelectual 
cultísimo que aprovechó para ello su sólida formación humanística, 
su dominio de las principales lenguas europeas y la lectura de los 
estudios de los eruditos alemanes y franceses sobre el tema. Para él 
no había duda del carácter hispano de aquellos filósofos de al-Anda-
lus. “De la filosofía muslímica y rabínica habla poco el señor Castro 
[autor del volumen Obras escogidas de filósofos editado en la Biblioteca 
de Autores Españoles], y en verdad que fue filosofía tan española o 
más española que la de Séneca. Averroes, Maimónides, Avicebrón, 
Jehuda-ben-Leví de Toledo y otros muchos, nacieron en España como 
Séneca, y sus doctrinas filosóficas tienen más de original y castizo 
que las del estoico gentil y grecorromano. Como filosofía, han tenido 
también las obras de los judíos y mahometanos citados mayor influjo 
en el mundo que las declaraciones morales del maestro de Nerón” 13.

El elogio que hace Valera de Ibn Gabirol y su «filosofía del porve-
nir» es digno de conocerse y difundirse. “Salomón-ben-Jehuda Gabi-
rol, nacido en Málaga, es quizá el más profundo y original de los filó-
sofos judíos. Hay en su Fuente de la vida mucho de Platón y Aristóteles 
combinado y armonizado como en Plotino y en otros eclécticos de 

13  Valera, J., Obras completas, tom. ii, Crítica literaria, Madrid 1961, p. 1563.



IBN GABIROL EN EL MILENARIO DE SU NACIMIENTO: EL FILÓSOFO... 573

Alejandría; pero sobre estos elementos resalta el pensamiento propio 
del autor de una manera originalísima y poética. Cualquiera vería en 
su obra la de un digno precursor de Hegel, si no hubiese algo en el 
filósofo malagueño que va más allá de Hegel, que profetiza una filoso-
fía del porvenir, a saber: la tentativa, el conato de reunir y concordar 
principios hegelianos con la idea de un Dios personal y todopoderoso, 
cuya voluntad es la causa efectiva de los seres” 14. Insiste en otro pasa-
je en su alabanza de Gabirol añadiendo un detalle de afecto andaluz: 
“Ben Gabirol es… uno de los más grandes filósofos y poetas que ha 
habido en el mundo. No se extrañe que me haya detenido en hablar 
de él más de lo que era propio de este artículo, siendo, además, anda-
luz y, por tanto, mi paisano” 15. 

En otra ocasión, se burló de la afanosa búsqueda de heterodo-
xos por parte de Marcelino Menéndez y Pelayo, pues a juzgar por el 
voluminoso y respetable elenco de ellos que el erudito santanderino 
catalogó en su conocida obra, “bien se puede afirmar que España fue 
uno de los países menos católicos de toda la Europa civilizada. (…) 
No se advierte esa unanimidad católica en España hasta bien entrado 
el siglo XV. Y mucho menos se advierte que el pensamiento español 
sea más poderoso y fecundo cuando católico y ortodoxo, que cuando 
heterodoxo. Antes bien, acontece… que el pensamiento español ha 
dado más clara muestra de sí y ha importado más en la historia uni-
versal del pensamiento humano cuando no era católico que cuando 
lo era” 16.

¿Cómo no recordar su elogio del legado judío en España y su 
lamento por el exilio de los sefardíes del que él acusaba al fanatismo, 
soberbia y engreimiento personificado en la Inquisición? “La cultura 
filosófica, científica y poética de los judíos en la Edad Media, en Es-
paña, tuvo, sobre todo, un florecimiento tan extraordinario y de tal 
valor que merecía que nosotros nos empleásemos en darlo a conocer 
a nuestros compatriotas. (…) En España se habla poco de ellas. Se 

14  Ibíd., p. 1564.
15  Ibíd., pp. 1565-1566.
16  Ibíd., pp. 557-558.



ANDRÉS MARTÍNEZ LORCA574

diría que cuando los expulsamos los quisimos expulsar para siempre 
y borrar hasta su memoria de entre nosotros” 17.

Visto a la distancia de su milenario, comprendemos el genio filo-
sófico del pensador sefardí mejor que sus contemporáneos. Antes de 
que Averroes defendiera la autonomía de la filosofía desligándola de 
la teología, antes de que Maimónides uniera aristotelismo y judaísmo, 
antes de que el aristotelismo sirviera de base conceptual de la teología 
cristiana con Tomás de Aquino, antes de que el nominalismo germi-
nara en la escolástica tardía, antes de que brotara el humanismo en el 
Renacimiento italiano, ya Gabirol había abierto caminos en el pen-
samiento medieval. Escribió la primera obra importante de filosofía 
en al-Andalus, intentó unir neoplatonismo y judaísmo en una original 
síntesis, elaboró una filosofía autónoma al margen de la religión, hizo 
revivir la reflexión ética mezclándola con el naturalismo de la medici-
na griega, adelantó el ideal humanista con su concepción del hombre 
como microcosmos. Y además, por si fuera poco, renovó la poesía 
hebrea en versos que todavía nos emocionan. 

Sobre el ideal humanista apuntaré un dato poco conocido. El 
principal humanista español, Juan Luis Vives, era hijo de judíos va-
lencianos que sufrieron la terrible persecución de la Inquisición: tras 
un vergonzoso proceso, su padre fue quemado vivo y su madre, Blan-
ca March, desenterrada y sus restos quemados. Para protegerse de ese 
odio estatal, marchó a estudiar al extranjero y acabó instalándose en 
Brujas (Flandes, actual Bélgica) donde murió. 

En la ciencia y en el pensamiento otros ilustres malagueños brilla-
ron en la tierra de al-Andalus junto a Ibn Gabirol. Así, el prestigioso 
botánico y farmacólogo de Benalmádena Ibn al-Baytar quien, tras 
recorrer el Magreb, herborizó comarcas de Oriente Medio, se asentó 
en Egipto y Siria como asesor real y escribió valiosos volúmenes sobre 
los medicamentos simples, la mayor parte de ellos de origen vegetal. 
También debemos nombrar al místico sufí Ibn Abbad de Ronda, per-
teneciente a la escuela sadilí que como demostró Miguel Asín Pala-
cios influyó en nuestros grandes místicos San Juan de la Cruz y Santa 
Teresa de Jesús. 

17  Ibíd., p. 1563.



IBN GABIROL EN EL MILENARIO DE SU NACIMIENTO: EL FILÓSOFO... 575

Ya en nuestra época podemos señalar en su tierra malagueña al-
gunos lejanos continuadores a su modo del legado filosófico y poético 
de Gabirol, como Emilio Prados, el poeta impregnado de filosofía 
de la Generación del 27, el único de ellos que solo escribió poesía; la 
filósofa y escritora María Zambrano nacida en Vélez Málaga y largo 
tiempo exiliada; y los filósofos Javier Muguerza, de Coín, y Adolfo 
Sánchez Vázquez, que vivió en la ciudad de Málaga, primero en El 
Palo y después en el Compás de la Victoria y Pedregalejo, para acabar 
exiliado en México. Los tres intelectuales desde perspectivas distintas 
marcadas por el criticismo, el mundo poético y el espíritu ilustrado, 
han influido decisivamente en la renovación del pensamiento filosó-
fico en España y Latinoamérica. Recordemos de ellos, en sus obras y 
en su vida, el espíritu de concordia, el diálogo de ideas y la recupe-
ración del legado de los llamados “heterodoxos” por don Marcelino. 
¡Con cuánta satisfacción, estoy seguro de ello, mi maestro y amigo 
Muguerza, recientemente fallecido, habría acogido el homenaje que 
le rinde su ciudad natal al filósofo sefardí!

Ibn Gabirol cumplió su palabra de buscar la ciencia mientras 
viviera. Aunque como buen mediterráneo echaba en falta el placer 
de disfrutar del huerto en primavera (“Dejemos que a la sombra del 
granado, de palmas, de manzanos y naranjos el sueño nos invada”), 
dedicó su vida a la filosofía y a la poesía. Mantuvo hasta el final su 
lema de existencia: “He de escrutar mientras me quede vida; indaga-
ré siguiendo la ordenanza de Salomón mi abuelo”18. Su búsqueda de 
conocimiento en la prosa filosófica y su anhelo de belleza en la poesía 
fue el camino por el que transitó en una vida llena de penalidades. Va-
lera hablaba de su «filosofía del porvenir». Yo añadiría a ello «su obra 
inmortal» que nos sigue atrayendo en el milenario de su nacimiento 
más allá del tiempo y del olvido.

Andrés Martínez Lorca

18  Ibn Gabirol, S., Poesía secular, traducción de Elena Romero, Madrid 
1978, p. 41.




