
LA DIMENSIÓN MONÁSTICA EN EL PENSAMIENTO DE BENEDICTO XVI 519

La dimensión monástica 
en el pensamiento de Benedicto xvi

Resumen

La impronta monástica del pensamiento de Benedicto XVI se ha hecho más 
evidente desde su retiro tras su renuncia al pontificado. Acudiendo a gran-
des padres del monacato, como Benito y Bernardo, el papa alemán muestra 
la necesidad de la dimensión contemplativa para la teología y la vida de la 
Iglesia. Junto al amor y dedicación a la Escritura y la liturgia, durante su 
pontificado profundizó también en la importancia de la oración y de la figura 
central de Jesucristo en la Iglesia. Habló también de la importancia de la teo-
logía monástica, complementaria de la escolástica, así como de las sucesivas 
reformas promovidas por las órdenes monásticas a lo largo de la Historia de 
la Iglesia. En estas páginas se propone una relectura de lo predicado sobre 
estos grandes autores, a los que se suma una paisana suya: Hildegarda de 
Bingen.

Palabras Clave: Benito de Nursia, Bernardo de Claraval, teología monásti-
ca, reforma, Hildegarda de Bingen.

Abstract

The monastic imprint of Benedict XVI’s thought has become more evident 
since his retirement after his resignation from the pontificate. By turning to 
great fathers of monasticism, such as Benedict and Bernard, the German 
pope shows the need for the contemplative dimension for theology and the 
life of the Church. Along with love and dedication to Scripture and the li-
turgy, during his pontificate he also deepened the importance of prayer and 
of the central figure of Jesus Christ in the Church. He also spoke of the im-
portance of monastic theology, complementary to scholasticism, as well as 
the successive reforms promoted by monastic orders throughout the history 
of the Church. In these pages a rereading of what has been said about these 
great authors is proposed, among to his compatriot, Hildegard of Bingen.

Key words: Benedict of Nursia, Bernard of Clairvaux, monastic theology, 
reform, Hildegard of Bingen.

CiuD-Ra 234-2 (2021) 519-554



PABLO BLANCO SARTO520

El día de su elección como sucesor de Pedro, sibi nomen imposuit 
Benedictum. Salieron entonces a relucir todo tipo de interpretaciones 
sobre el nombre escogido y sobre la misión que el nuevo papa debía 
desempeñar. Algunos podían contar recuerdos especialmente próxi-
mos, casi premonitorios. 

«En un paseo unos días antes del cónclave –recordaba un periodista 
del Frankfurter Allgemeine–, el cardenal Ratzinger hizo referencia a su 
nombre papal favorito. Le gustaría “Benedicto”, dijo. Suena bien, inclu-
so en alemán. Y tanto más en italiano: Benedetto. ¡Y cuántas hermosas 
melodías se han compuesto para el Benedictus de la misa!, añadió. Por 
no hablar de san Benito, el padre del monacato occidental, quien vivió 
hace mil quinientos años. Además, el nombre tendría una bonita inter-
pretación teológica. 

«Cualquiera que sea el elegido por los cardenales, después de in-
vocar al Espíritu Santo, tendrá que pedir inmediatamente “ser ben-
decido”, pues –de lo contrario– será mejor que renuncie al cargo, re-
flexionó el cardenal. Un papa así sería el decimosexto con ese nombre, 
después de Benedicto XV, elegido a comienzos de la primera guerra 
mundial y muerto en enero de 1922. Incluso –y con todo respeto– su-
pondría una variación después de un Juan, un Pablo, dos Juan Pablos 
y muchos Píos de los siglos XIX y XX. Un Benedicto XVI le gustaría, 
dijo. Pero el cardenal no estaba hablando de sí mismo» 1. 

1.	B enedictus

En efecto, Benedicto XVI (2005-2013) estaba pensando sobre 
todo en san Benito (480-547), el primer patrono de Europa nombrado 
por Pablo VI (1963-1978) en 1964. Más adelante surgieron las inter-
pretaciones y las exégesis de este nombre pontificio. Como había ex-
plicado a la prensa el cardenal George de Chicago (1937-2015), Bene-
dicto XVI dijo algo así en algún encuentro tras su elección: 

«Benito vivió cuando el Imperio Romano se estaba derrumbando, 
e intuyó el papel de la Iglesia para preservar toda una cultura a lo largo 

1  Fischer, H.-J., Benedicto XVI, Herder, Barcelona 2005, 110.



LA DIMENSIÓN MONÁSTICA EN EL PENSAMIENTO DE BENEDICTO XVI 521

de los siglos. Todo el mundo se estaba desplomando y Benito contribu-
yó a que sobreviviera toda una civilización. […] La relación del nuevo 
papa [Benedicto XVI] con Benito –glosaba– no era algo incidental. 
De joven seminarista había pensado en la posibilidad de entrar en una 
abadía benedictina. 

«Durante muchos años, el entonces cardenal Ratzinger hacía su 
retiro espiritual anual en la abadía benedictina de Scheyern, situada 
entre Múnich y Ratisbona. El recuerdo y el ejemplo de san Benito, y el 
rastro que Benito ha dejado en su época, ha tenido un gran influjo en 
la imaginación y en la espiritualidad del nuevo papa» 2. 

1.1.	 Benito el evangelizador

San Benito de Nursia, al fundar la orden benedictina en Italia, 
creó también un mundo de belleza, orden y amor que dejará su huella 
en toda Europa: de allí surgió un movimiento de evangelización hacia 
todo el continente. Según el santo fundador, uno de los grandes difu-
sores de la vida monástica en occidente, todo nacía de la conversión 
interior y, en el caso de los monjes, de la separación del mundo: la so-
ledad y el silencio harían el resto. El culto se encontraba íntimamente 
unido a la cultura. Entre los pueblos germanos, que entonces domina-
ban en la vieja Europa, despertaban al mismo tiempo extrañeza y ad-
miración; pero creaban también un nuevo estilo de vida. El ritmo del 
día se dividía entre la oración, el trabajo y el descanso. El ora et labora 
era el lema que resumía su mensaje: la liturgia entendida como opus 
Dei –como tarea divina– y el trabajo visto como perfeccionamien-
to del mundo: detrás había también un nuevo proyecto de hombre. 
Como consecuencia, según el santo fundador, toda persona y todo 
trabajo serán igualmente dignos. Los benedictinos conservaron –en 
medio de una presencia germana– la cultura clásica pagana en clave 
cristiana, copiando libros y construyendo bibliotecas, e inventando 
productos tan prosaicos como las granjas, la cerveza, el whisky o el 
champagne, en una curiosa mezcla de ascetismo y optimismo vital. 
También el arte y la música tenían un gran protagonismo en aquella 
evangelización, pues había que construir una cultura cristiana. En un 

2  Allen, J.L., The rise of Benedict XVI, Doubleday, New York 2005, 169.



PABLO BLANCO SARTO522

panorama político bastante disperso, san Benito creó para Europa 
una unidad superior, más allá de las fronteras visibles 3. Sin embargo, 
existirá siempre una clara prioridad:

«Nos viene a la memoria la frase con que san Benito resumió la 
quintaesencia de su Regla: operi Dei nihil praeponatur: no ha de antepo-
nerse nada al servicio de Dios, recordaba Ratzinger en una homilía de 
1993. Ha de ser siempre lo principal. […] En el espíritu de san Benito 
esta idea tiene también un carácter totalmente práctico en los casos en 
que puedan surgir dudas.

«Podríamos plantearnos la duda: ¿no habrá algo más prioritario? 
Su respuesta será siempre: no. Jamás podrá existir una cosa que sea 
más urgente que dedicar tiempo a Dios y dedicarse a servirle. Lo de-
más tomará su propio ritmo. Tener tiempo para Dios será siempre el 
criterio prioritario frente a todo lo demás» 4.

Benito vivió en una época de profunda decadencia humana 
y religiosa: la crisis moral, que incluía el aborto y el infanticidio, 
había provocado un rápido descenso de la natalidad; la juventud 
pensaba tan solo en disfrutar de sí misma; el clero estaba corrom-
pido y el cisma y la herejía al cabo de la calle. Muchos cristianos 
de aquella época se confesaban arrianos… El santo de Nursia sabía 
conjugar el ora et labora con el sucissa virescit, el trabajar y rezar 
con «lo podado reverdece»: aquello que ha sido purificado crece 
después con más fuerza, siempre y cuando vaya acompañado de 
nuestra oración y nuestro trabajo. Gracias a Benito de Nursia y a su 
prole espiritual, lo podado y caído por la invasión bárbara volvió a 
reverdecer en una nueva y más noble cultura: el nacimiento de una 

3  Cfr. Leclercq, J., El amor a las letras y el deseo de Dios. Introducción a los 
autores monásticos de la Edad Media, Salamanca, Sígueme 2009, 25-41; L. Suárez 
Fernández, Los creadores de Europa. Benito, Gregorio, Isidoro y Bonifacio, Eunsa, Pamplona 
2005, 15, 59-60, 66-67, 69, 85-87, 97-98, 100-101, 102-106; id., Raíces cristianas de 
Europa, Palabra, Madrid 1986, 32-34. Sobre este tema, puede verse M. Heim, 
«Monastische Theologie und Kontemplation», en id., Auf Fels gebaut. Freude an 
Kirche und Glaube, Be & Be, Heiligenkreuz 2014, 50-63.

4  De la mano de Cristo. Homilías sobre la Virgen y los santos (1997), Eunsa, 
Pamplona 1998, 72. Sobre este tema puede verse Leclercq, J., El amor a las letras 
y el deseo de Dios, 57-74.



LA DIMENSIÓN MONÁSTICA EN EL PENSAMIENTO DE BENEDICTO XVI 523

Europa cristiana 5. Todo esto era profundamente inspirador para 
Benedicto XVI. Nihil a Christo praeponatur era otra de sus máximas: 
que no haya nada por delante del amor a Cristo. Si tuviéramos que 
señalar una enseñanza central en la doctrina de san Benito, esta 
sería –sin lugar a dudas– el cristocentrismo: la oración, la liturgia 
y el trabajo debían llevar siempre a Cristo 6. 

«Durante catorce siglos –escribió el novelista Louis de Wohl–, [los 
benedictinos] han continuado la tarea comenzada por su padre espi-
ritual, llenando la tierra de ciudadelas de Dios, proyectando hacia el 
cielo el límpido surtidor de su oración, salvaguardando la antigua cul-
tura grecorromana, base de la civilización occidental, y convirtiendo 
a los pueblos bárbaros a la fe de Jesucristo» 7. 

«Ciudadelas de Dios»: un buen nombre para designar los mo-
nasterios benedictinos. Pequeñas ciudades donde vive especialmente 
Dios y se hace presente en un mundo en ocasiones alejado de los de-
signios divinos. Un oasis en medio del desierto. El filósofo americano 
Alistair McIntyre (n. 1929), en su famoso libro After virtue, había es-
crito que más que «esperar a Godot» –como recuerda la famosa obra 
de teatro de Samuel Beckett (1906-1989)–, Occidente espera ahora un 
nuevo san Benito que le ayude a recordar sus raíces cristianas 8. Pocos 
días antes, en 2005, en la benedictina Subiaco –la cueva en la que 

5  Cfr. Weigel, G., La elección de Dios. Benedicto XVI y el futuro de la Iglesia, 
Criteria, Madrid 2006, 244.

6  Cfr. D. Ramos-Lisson, Compendio de historia de la Iglesia antigua, Eunsa, 
Pamplona 2009, 405. «La vida de san Benito estaba inmersa en oración –añadía 
Benedicto XVI en 2008–, fundamento de su existencia. Sin oración no hay experiencia 
de Dios. Pero la espiritualidad de san Benito no era una interioridad alejada de la 
realidad. En la inquietud y el caos de su tiempo, vivía bajo la mirada de Dios y 
precisamente así nunca perdió de vista los deberes de la vida cotidiana ni al hombre 
con sus necesidades concretas» (Audiencia general, Roma, 9 de abril de 2008).

7  Wohl, L. de, Ciudadelas de Dios. Novela sobre san Benito de Nursia y su tiempo, 
Palabra, Madrid 1987, 405-406; puede verse también J. E. P[erruca], «Introducción», 
ibid., 7-10; pero sobre todo la biografía de san Gregorio Magno, San Benito de 
Nursia, Lumen, Buenos Aires 1989. Puede consultarse también G. M. Columbás, 
El monacato primitivo, BAC, Madrid 2004; T. Špidlík – M. Tenace –R. Čemus, El 
monacato en el oriente cristiano, Monte Carmelo, Burgos 2004.

8  Cfr. McIntyre, A., After virtue. A study of moral theology, University of 
Notre Dame Press, Notre Dame 1981, 245.



PABLO BLANCO SARTO524

vivió san Benito–, el cardenal Ratzinger había dicho un día antes de 
que muriera Juan Pablo II, casi de un modo profético: 

«Lo que más necesitamos en este momento de la historia son hom-
bres que, a través de una fe luminosa y vivida, hagan a Dios creíble 
en el mundo. [...] Necesitamos personas cuyo intelecto sea iluminado 
por la luz de Dios y a quienes Dios abra el corazón, de manera que su 
intelecto pueda hablar al intelecto de los demás y su corazón pueda 
abrir el corazón de los demás. 

«Solo a través de hombres que hayan sido tocados por Dios, Dios 
puede volver entre los hombres. Necesitamos hombres como Benito 
de Nursia, quien –en un tiempo de disipación y decadencia– penetró 
en la soledad más profunda, y logró –tras distintas purificaciones que 
tuvo que sufrir– alzarse hasta la luz y regresar» 9.

Sucissa virescit: lo podado vuelve a reverdecer, era el lema bene-
dictino; hacía falta volver a las raíces espirituales, eliminando todo 
aquello que sea accesorio e innecesario 10. Es lo que se llama reforma 
desde la raíz, en la cabeza y en los miembros, entendida como poda 
o purificación. El periodista muniqués Alexander Kissler (n. 1969) 
destacaba igualmente la dimensión espiritual del mensaje del santo de 
Nursia: búsqueda de interioridad, necesidad de la oración, espiritua-
lidad litúrgica. «Abrirse, sacrificarse, meditar, leer, rezar, celebrar la 
eucaristía, estar atento a la llamada del que está cerca, de la llamada 
de Dios. Así rezan los principios de la espiritualidad de Benito, de una 
santidad total y benedictina, tanto del fundador de la orden nacido en 
Nursia como del papa que lleva su nombre, el decimosexto con este 
nombre» 11. Benito, Benedicto por europeo, bávaro y alemán (a Ba-

9  El cristiano en la crisis de Europa, Cristiandad, Madrid 2005, 58-59. Sobre 
este tema, puede verse G. Minnucci, «Benedetto XVI, l’Europa, le dimisioni e la 
política», en F. Boezi (ed.), Ratzinger. La rivoluzione interrotta, 91-92.

10  Seewald, P., Benedicto XVI. Una mirada cercana, Palabra, Madrid 20062, 
313; sobre la dimensión presuntamente monástica de su pontificado ha escrito N. 
Diat, L’homme qui ne voulait pas être pape, 97-100.

11  Kissler, A., Der deutsche Papst. Benedikt XVI. und seine schwierige Heimat, 
Herder, Friburgo 2005, 133. Sobre la espiritualidad benedictina, puede verse P. 
Delatte, La vida monástica benedictina, San Salvador de Leyre 2006; A. Pascual, El 
compromiso cristiano del monje, Monte Casino, San Salvador de Leyre 1993.



LA DIMENSIÓN MONÁSTICA EN EL PENSAMIENTO DE BENEDICTO XVI 525

viera se le llama terra benedicta, quia benedictina: Baviera es una tierra 
bendecida por la cantidad de abadías benedictinas que alberga: Wel-
tenburg, Scheyern, Ettal, Andechs…); pero sobre todo por cristiano, 
espiritual y profundamente cristocéntrico: nihil a Cristo praeponatur. 
Los benedictinos tienen además una especial sensibilidad para el arte 
y la belleza, para la contemplación de la Palabra, para vivir de la 
liturgia y la oración. Estas podrían ser algunas de las razones. En par-
te, el mismo Benedicto XVI confirmó más adelante este pronóstico, 
aunque irá sobre todo a las raíces y a los motivos más profundos 12.

«San Benito es también muy venerado en Alemania –recordaba 
ya como papa– y, particularmente, en Baviera, mi tierra natal [...]. De 
este padre del monacato occidental conocemos la recomendación que 
hizo a los monjes en su Regla: “no antepongáis absolutamente nada a 
Cristo”.

«Al inicio de mi servicio como sucesor de Pedro -concluía-pido a 
san Benito que nos ayude a mantener firmemente a Cristo en el centro 
de nuestra existencia. Que Él ocupe el centro de nuestros pensamien-
tos y de nuestras acciones» 13. 

1.2.	Un modelo para la misión

De igual manera, en una de sus catequesis sobre santos y autores 
cristianos hablaba del «fundador del monacato occidental y también 
patrono de mi pontificado» 14. Aludía allí a los testimonios de aquellos 
tiempos: san Gregorio Magno (540-604) «quiso ilustrar mediante el 
ejemplo de un hombre concreto –precisamente san Benito– la ascen-
sión a las cumbres de la contemplación, que puede realizar quien se 

12  Cfr. AA.VV., Mein Herz schlägt bayrisch. Der Wegblegeiter zu den bayerrischen 
Lebenstationen von Papst Benedikt XVI., Sankt Michaelsbund, Múnich 20062, 264ss.

13  Audiencia, Roma 25 de abril de 2005. Estas audiencias aparecen recogidas 
en Benedicto XVI, Una historia de la Iglesia. Grandes figuras del cristianismo (P. Blanco 
Sarto - E. Torres Moreno, eds.), I y II, Cristiandad, Madrid 2020, aquí 393-398.

14  Audiencia general, Roma 9 de abril de 2008. Citaba igualmente allí una 
frase de san Gregorio Magno refiriéndose a san Benito: «Este hombre de Dios, 
que brilló sobre esta tierra con tantos milagros, no resplandeció menos por la 
elocuencia con la que supo exponer su doctrina» (Dial. II, 36).



PABLO BLANCO SARTO526

abandona en manos de Dios. Por tanto, nos presenta un modelo de 
vida humana como ascensión hacia la cumbre de la perfección» 15. 
De hecho, la obra del santo fundador –y en especial su Regla–, fueron 
una auténtica «levadura espiritual», que cambió –con el paso de los 
siglos– el rostro del viejo continente. Creó «una nueva unidad espiri-
tual y cultural», a partir de la de la fe, que hoy llamamos «Europa», de 
ahí el nombramiento de patrono que en 1964 le concedió Pablo VI. 
Creó una cultura material y espiritual que mejoró la vida de sus con-
temporáneos, en una Europa caótica tras la invasión de los pueblos 
germánicos. En el año 529, san Benito dejó Subiaco para asentarse en 
Montecassino, seguía recordando Benedicto XVI. Algunos han ex-
plicado que este cambio fue una manera de huir de las intrigas de un 
eclesiástico local envidioso, un sacerdote llamado Florencio. Pero esta 
explicación resulta poco convincente, pues la muerte repentina de su 
opositor no impulsó a san Benito a regresar. Ofrece así una lectura 
espiritual de los acontecimientos: «En realidad, tomó esta decisión 
porque había entrado en una nueva fase de su maduración interior y 
de su experiencia monástica» 16.

En todo el segundo libro de los Diálogos, san Gregorio nos mues-
tra cómo la vida de san Benito estaba inmersa en un clima de oración, 
fundamento de su existencia contemplativa. «Sin oración no hay ex-
periencia de Dios. Pero –añade– la espiritualidad de san Benito no era 
una interioridad alejada de la realidad». La oración nos adentra toda-
vía más en la realidad. En la inquietud y en el caos de su época, Benito 
«vivía bajo la mirada de Dios y precisamente así nunca perdió de vista 

15  Ibid.; cfr. Leclercq, J., El amor a las letras y el deseo de Dios, 45-56. «En 
el libro de los Diálogos –continuaba diciendo allí el actual papa emérito-, san 
Gregorio Magno narra también muchos milagros realizados por el santo. […] 
Esta perspectiva del “biógrafo” se explica también a la luz del contexto general 
de su tiempo: entre los siglos V y VI, el mundo sufría una tremenda crisis de 
valores y de instituciones, provocada por el derrumbamiento del Imperio Romano, 
por la invasión de los nuevos pueblos y por la decadencia de las costumbres. Al 
presentar a san Benito como “astro luminoso”, san Gregorio quería indicar en 
esta tremenda situación, precisamente aquí, en esta ciudad de Roma, el camino 
de salida de la “noche oscura de la historia”» (cfr. Juan Pablo II, Discurso en la 
abadía de Montecassino, 18 de mayo de 1979, n. 2: L’Osservatore Romano, edición en 
lengua española, 27 de mayo de 1979, p. 11).

16  Cfr. Dial. II, 8.



LA DIMENSIÓN MONÁSTICA EN EL PENSAMIENTO DE BENEDICTO XVI 527

los deberes de la vida cotidiana ni al hombre con sus necesidades con-
cretas». Un místico capaz de estar en lo concreto, cuyo secreto era que 
toda su vida quedaba transformada en oración. Al contemplar a Dios, 
Benito comprendió la realidad del cristiano y de su misión. En su 
Regla –seguía evocando el papa bávaro– se refiere a la vida monástica 
como «escuela del servicio del Señor» (Prol. 45) y pide a sus monjes 
que «nada se anteponga a la obra de Dios» (43, 3), es decir, al rezo del 
oficio divino o liturgia de las horas. La vida litúrgica supone el centro 
de la propia existencia cristiana: el corazón que alimenta el resto del 
cuerpo: cabeza, manos, pies… A su vez, subraya que la oración es, en 
primer lugar, un acto de escucha (9-11), que después debe traducirse 
en la acción concreta: «El Señor espera que respondamos diariamente 
con obras a sus santos consejos». «Así –concluía–, la vida del monje 
se convierte en una simbiosis fecunda entre acción y contemplación 
“para que en todo sea glorificado Dios” (57, 9)» 17.

Con todo este bagaje espiritual y contemplativo, podía proceder-
se entonces a una intensa obra de evangelización, como la historia 
muestra abundantemente. En las primeras horas del pontificado, el 
nuevo papa dio ya a entender que la Iglesia no debía volver a las cata-
cumbas, sino moverse con soltura en la sociedad y en la vida pública, 
pero siempre partiendo de la oración y la contemplación. Apoyó en 
aquel entonces de modo decidido los esfuerzos de los obispos italianos 
en contra de la experimentación con embriones humanos. El éxito no 
se debió a un supuesto clericalismo italiano (poco creíble para quien 
conozca la ironía de los sucesores de los antiguos romanos), sino «a la 
persuasión y a los argumentos» con que los pastores itálicos aborda-

17  «En contraste con una autorrealización fácil y egocéntrica, que hoy con 
frecuencia se exalta –matizaba el papa benedictino–, el compromiso primero e 
irrenunciable del discípulo de san Benito es la sincera búsqueda de Dios (58, 7) 
en el camino trazado por Cristo, humilde y obediente (5, 13), a cuyo amor no 
debe anteponer nada (4, 21; 72, 11), y precisamente así, sirviendo a los demás, se 
convierte en hombre de servicio y de paz. En el ejercicio de la obediencia vivida 
con una fe animada por el amor (5, 2), el monje conquista la humildad (5, 1), a la 
que dedica todo un capítulo de su Regla (7). De este modo, el hombre se configura 
cada vez más con Cristo y alcanza la auténtica autorrealización como criatura a 
imagen y semejanza de Dios». A continuación vienen unas conmovedoras palabras 
de san Benito dedicadas a la figura del ministerio que el abad desempeña en la 
comunidad.



PABLO BLANCO SARTO528

ron el problema 18. Lo había dicho antes en la conferencia pronuncia-
da el 1 de abril de 2005 –un día antes del fallecimiento de Juan Pablo 
II– en Subiaco, al reclamar como prioridades la razón y la defensa de 
la vida. Era un modo de ver el resultado material y visible de una ac-
tividad en su origen puramente espiritual. Tal vez este encuentro con 
la espiritualidad del ora et labora, podría surtir un efecto parecido al 
del reality show de la BBC 2 inglesa, titulado The monastery. Al convivir 
en una abadía benedictina, dos de los concursantes recuperaron la fe 
de niños, un ex-terrorista se acercó más a Dios, un productor de pe-
lículas con alto voltaje sexual cambió su orientación profesional y un 
estudiante de budismo en Cambridge decidió hacerse sacerdote. Algo 
casi increíble, pero es que la vida monástica sigue teniendo hoy una 
intensa eficacia misionera en pleno siglo XXI 19. Esta era la verdadera 
Benedict Option de Benedicto XVI.

2.	 Ciudadelas de Dios

El papa profesor impartía en una de sus audiencias una lección 
magistral sobre la teología monástica y la teología escolástica 20, las 
cuales dieron lugar «al florecimiento de la teología latina en el siglo 
XII, gracias a una serie providencial de coincidencias». «A diferencia 
de los escolásticos –afirma Leclercq–, cuyo interés se dirige a la quaes-
tio, a la disputatio, y a la lectio», «a los monjes les gustan los escritos en 
los que se trate de hechos y experiencias más que de ideas». En los 
países de Europa occidental reinaba por aquel entonces una paz rela-
tiva, que aseguraba a la sociedad el desarrollo económico y la conso-
lidación de las estructuras políticas, y favorecía una intensa actividad 
cultural, entre otras causas gracias a los contactos con el pensamiento 
oriental. La luz de oriente fecundó en aquel entonces la teología de 
occidente. En la Iglesia se advertían los beneficios de la reforma gre-
goriana, promovida vigorosamente en el siglo anterior por un papa 

18  Cfr. G. Weigel, La elección de Dios, 252.
19  Cfr. J. Catalán, De Joseph Ratzinger a Benedicto XVI. Los enigmas del nuevo 

papa, Espejo de Tinta, Madrid 2005, 465-467.
20  Audiencia general, Roma 28 de octubre de 2009.



LA DIMENSIÓN MONÁSTICA EN EL PENSAMIENTO DE BENEDICTO XVI 529

benedictino, que había aportado una mayor pureza evangélica a la 
vida de la Iglesia, sobre todo en el clero, y que «había restituido a la 
Iglesia y al papado una auténtica libertad de acción». Además, se iba 
difundiendo «una amplia renovación espiritual»: nacían y se expan-
dían nuevas órdenes religiosas, mientras que las ya existentes vivían 
una prometedora recuperación.

«La teología también volvió a florecer –concluía Benedicto XVI– 
y adquirió una mayor conciencia de su naturaleza: afinó el método, 
afrontó problemas nuevos, avanzó en la contemplación de los miste-
rios de Dios, produjo obras fundamentales, inspiró iniciativas impor-
tantes en la cultura, desde el arte hasta la literatura» 21.

2.1.	 La teología monástica

«Todo el programa de la teología monástica» –escribió Leclercq– 
consiste en el «quaerere Deum», en «una búsqueda que no acabará sino 
con la eternidad, pero que recibe ya su real satisfacción en una po-
sesión oscura, y esta hace crecer el deseo, que es aquí abajo la for-

21  Leclercq, J., El amor a las letras y el deseo de Dios, 198; cfr. Benedicto XVI, 
Una historia de la Iglesia, II, 67-70. A san Gregorio magno dedicó la Audiencia general 
del 28 de mayo de 2008, en la que afirmaba lo siguiente, tal vez con un cierto 
tinte autobiográfico: «San Gregorio llevó a cabo esta intensa actividad a pesar de 
sus problemas de salud, que lo obligaban con frecuencia a guardar cama durante 
largos días. Los ayunos que había practicado en los años de la vida monástica le 
habían ocasionado serios trastornos digestivos. Además, su voz era muy débil, de 
forma que a menudo tenía que encomendar al diácono la lectura de sus homilías, 
para que los fieles presentes en las basílicas romanas pudieran oírlo. En los días 
de fiesta hacía lo posible por celebrar Missarum sollemnia, esto es, la misa solemne, 
y entonces se encontraba personalmente con el pueblo de Dios, que lo apreciaba 
mucho porque veía en él la referencia autorizada en la que hallaba seguridad: no 
por casualidad se le atribuyó pronto el título de consul Dei».

«A pesar de las dificilísimas condiciones en las que tuvo que actuar, gracias 
a su santidad de vida y a su rica humanidad consiguió conquistar la confianza 
de los fieles, logrando para su tiempo y para el futuro resultados verdaderamente 
grandiosos. Era un hombre inmerso en Dios: el deseo de Dios estaba siempre 
vivo en el fondo de su alma y, precisamente por esto, estaba siempre muy atento 
al prójimo, a las necesidades de la gente de su época. En un tiempo desastroso, 
más aún, desesperado, supo crear paz y dar esperanza. Este hombre de Dios nos 
muestra dónde están las verdaderas fuentes de la paz y de dónde viene la verdadera 
esperanza; así se convierte en guía también para nosotros hoy» (Benedicto XVI, 
Una historia de la Iglesia I, 410).



PABLO BLANCO SARTO530

ma misma que reviste el amor» 22. Dicho Stimmung preparó las obras 
maestras del siglo posterior en Tomás de Aquino y Buenaventura de 
Bagnoregio, autores bien conocidos por el papa-profesor. Los ambien-
tes en los que tuvo lugar esta intensa actividad teológica fueron dos: 
los monasterios y las escuelas de la ciudad, las llamadas scholae o es-
cuelas catedralicias, «algunas de las cuales muy pronto darían vida a 
las universidades, que constituyen uno de los típicos “inventos” de la 
Edad Media cristiana». A partir de estos dos ambientes –los monaste-
rios y las scholae– se puede hablar de dos modelos diferentes de teolo-
gía: la «teología monástica» y la «teología escolástica». La primera se 
nutría de la lectio divina, que iba dirigida a la contemplación, mientras 
la segunda preparaba para la «vida activa» y la acción pastoral 23.

«Los representantes de la teología monástica –continuaba el papa 
del logos– eran monjes, por lo general abades, dotados de sabiduría 
y de fervor evangélico, que se dedicaban esencialmente a suscitar y 
a alimentar el deseo amoroso de Dios». Por otra parte, los represen-
tantes de la teología escolástica eran magistri «deseosos de mostrar la 
racionabilidad y la autenticidad de los misterios de Dios». La distinta 
finalidad explica la diferencia de su método y de su manera de hacer 
teología. En los monasterios del siglo XII el método teológico estaba 
vinculado principalmente a la lectio divina, a la explicación de la Escri-
tura o pagina sacra, como decían los autores de ese tiempo; por lo que 
se practicaba así sobre todo la teología bíblica. Para los monjes «la sim-
ple lectura del texto sagrado no era suficiente para percibir su sentido 
profundo, su unidad interior y su mensaje trascendente» 24.

22  Leclercq, J., El amor a las letras y el deseo de Dios, 119; sobre la teología 
monástica puede verse ibid., 243-294. Esta expresión (quaerere Deum) será repetida 
en el discurso en el Collège des Bernardins, en París, el 12 de septiembre de 2008: 
AAS 100 (2008) 721-730, donde se cita explícitamente la obra de Leclercq.

23  Cfr. Leclercq, J., El amor a las letras y el deseo de Dios, 248-249.
24  Audiencia general, Roma 28 de octubre de 2009. Realizaba aquí una 

referencia contemporánea: «El Sínodo de los obispos del año pasado sobre la 
“Palabra de Dios en la vida y en la misión de la Iglesia” recordó la importancia 
del enfoque espiritual de las sagradas Escrituras. En este sentido, es útil tomar en 
consideración la herencia de la teología monástica, una ininterrumpida exégesis 
bíblica, como también las obras realizadas por sus representantes, valiosos comentarios 
ascéticos a los libros de la Biblia. A la preparación literaria la teología monástica 
unía la espiritual; es decir, era consciente de que no bastaba con una lectura 



LA DIMENSIÓN MONÁSTICA EN EL PENSAMIENTO DE BENEDICTO XVI 531

Era necesario practicar una «lectura espiritual» y no solo alegóri-
ca, sino llevada a cabo en docilidad al Espíritu. Las letras –comenta 
Leclercq– «no son más que un medio necesario, presupuesto, siempre 
subordinado a la búsqueda de Dios». Es este el verdadero inspirador 
del intérprete. «En la escuela de los Padres, la Biblia se interpreta-
ba alegóricamente, para descubrir en cada página, tanto del antiguo 
como del nuevo testamento, lo que dice de Cristo y de su obra de 
salvación». Pero había algo más: «Hay otra actitud en la que insisten 
quienes practican la teología monástica, continuaba: una íntima acti-
tud orante, que debe preceder, acompañar y completar el estudio de 
la sagrada Escritura». La lectura de la Biblia sin oración ni contempla-
ción es flatus vocis, palabra llevada por el viento. La Palabra de Dios 
se convierte en mera palabra humana, en puro discurso retórico. Así, 
«la teología monástica es escucha de la Palabra de Dios», por lo que 
requiere «purificar el corazón para acogerla y, sobre todo, no se puede 
dejar de encenderlo de fervor para encontrar al Señor». La teología 
se convierte entonces en «meditación, oración y canto de alabanza, e 
incita a una sincera conversión». Algunos representantes de la teolo-
gía monástica alcanzaron, por este camino, «las más altas metas de la 
experiencia mística» 25. 

puramente teórica y profana: para entrar en el corazón de la sagrada Escritura 
hay que leerla identificándose con el espíritu con el que fue escrita y creada. 
La preparación literaria era necesaria para conocer el significado exacto de las 
palabras y facilitar la comprensión del texto, afinando la sensibilidad gramatical 
y filológica. El estudioso benedictino del siglo pasado Jean Leclercq tituló así el 
ensayo con el que presenta las características de la teología monástica: L’amour 
des lettres et le désir de Dieu [Cerf, París 2008]. Efectivamente, el deseo de conocer 
y de amar a Dios, que nos sale al encuentro a través de su Palabra que debemos 
acoger, meditar y practicar, lleva a intentar profundizar los textos bíblicos en 
todas sus dimensiones» (ibid.).

25  Leclercq, J., El amor a las letras y el deseo de Dios, 40. Y seguía con esta 
contraposición complementaria: «La teología escolástica, en cambio –como decía–, 
se practicaba en las scholae, que surgieron junto a las grandes catedrales de la 
época, para la preparación del clero, o alrededor de un maestro de teología y de 
sus discípulos, para formar profesionales de la cultura, en una época en la que el 
saber era cada vez más apreciado. En el método de los escolásticos era central 
la quaestio, es decir, el problema que se plantea al lector a la hora de afrontar 
las palabras de la Escritura y de la tradición. Ante el problema que estos textos 
autorizados plantean, surgen preguntas y nace el debate entre el maestro y los 
alumnos. En ese debate aparecen, por una parte, los temas de la autoridad, y, por 



PABLO BLANCO SARTO532

Esto no supone ni de lejos un salto hacia lo irracional, pues la 
teología es siempre fe pensada. Por eso, el papa bávaro animaba a 
«dar razón de nuestra esperanza» (cfr. 1 P 3, 15), a explicar nuestro 
amor, y recordaba que «entre fe y razón existe una amistad natu-
ral, fundada en el orden mismo de la creación». El Logos divino se 
refleja en el logos humano y en los logoi de las cosas creadas: «En el 
principio era el Verbo... por Él fueron hechas todas las cosas… y el 
Verbo se hizo carne» ( Jn 1, 1.3.14). Ya san Juan Pablo II había es-
crito al comienzo de la encíclica Fides et ratio: «La fe y la razón son 
como las dos alas con las cuales el espíritu humano se eleva hacia 
la contemplación de la verdad». Ambas nos permiten volar alto. La 
fe está abierta al esfuerzo de comprensión por parte de la razón; la 
razón, a su vez, reconoce que la fe no la suprime, sino que la dirige 
hacia horizontes más amplios y elevados. Son dos alas que les per-
miten –conjuntamente– altos vuelos. 

«Aquí se introduce la perenne lección de la teología monástica, 
concluía. Fe y razón, en diálogo recíproco, vibran de alegría cuando 
ambas están animadas por la búsqueda de la unión íntima con Dios.

«Cuando el amor vivifica la dimensión orante de la teología, el 
conocimiento que adquiere la razón se ensancha. La verdad se busca 

otra, los de la razón; y el debate se orienta a encontrar, al final, una síntesis entre 
autoridad y razón para alcanzar una comprensión más profunda de la Palabra 
de Dios. San Buenaventura dice al respecto que la teología es “per additionem” 
(cfr. Commentaria in quatuor libros sententiarum, I, proem., q. 1, concl.), es decir, 
la teología añade la dimensión de la razón a la Palabra de Dios y de este modo 
crea una fe más profunda, más personal y, por tanto, también más concreta en 
la vida del hombre».

«En este sentido, se encontraban distintas soluciones y se formaban conclusiones 
que comenzaban a construir un sistema de teología. La organización de las quaestiones 
llevaba a la elaboración de síntesis cada vez más extensas, pues se componían las 
diversas quaestiones con las respuestas encontradas, creando así una síntesis, las 
denominadas summae, que eran en realidad amplios tratados teológico-dogmáticos 
nacidos de la confrontación entre la razón humana y la Palabra de Dios. La teología 
escolástica tenía como objetivo presentar la unidad y la armonía de la Revelación 
cristiana con un método, llamado precisamente “escolástico”, de la escuela, que 
confía en la razón humana: la gramática y la filología están al servicio del saber 
teológico, pero con mayor motivo lo está la lógica, es decir, la disciplina que 
estudia el “funcionamiento” del razonamiento humano, de manera que resulte 
evidente la verdad de una proposición» (ibid.). 



LA DIMENSIÓN MONÁSTICA EN EL PENSAMIENTO DE BENEDICTO XVI 533

con humildad, se acoge con estupor y gratitud: en una palabra, el co-
nocimiento solo crece si ama la verdad. 

«El amor se convierte en inteligencia y la teología en auténtica sa-
biduría del corazón, que orienta y sostiene la fe y la vida de los cre-
yentes. Oremos, pues, para que el camino del conocimiento y de la 
profundización de los misterios de Dios siempre esté iluminado por el 
amor divino».

2.2.	Reformas medievales

A comienzos del siglo XII, el movimiento cluniacense iniciado 
dos siglos antes contaba con cerca de mil doscientos monasterios, 
«¡una cifra verdaderamente impresionante para la época!», exclama 
Benedicto XVI. El monaquismo occidental, que había florecido al-
gunos siglos antes con san Agustín y san Benito, sufría una fuerte 
decadencia por diversas causas: las continuas invasiones y devasta-
ciones de diferentes pueblos, la pobreza generalizada y, sobre todo, 
la dependencia de las abadías respecto a los señores feudales. Eran 
tiempos de crisis, como los actuales. «En ese contexto, Cluny repre-
sentó el alma de una profunda renovación de la vida monástica, a fin 
de reconducirla a su inspiración originaria». En Cluny se restableció 
la observancia de la Regla de san Benito con algunas adaptaciones ya 
introducidas por otros reformadores. Sobre todo se quiso garantizar 
el papel central que debe ocupar la liturgia en la vida cristiana. Los 
monjes cluniacenses se dedicaban –con amor y esmero– a la celebra-
ción de las horas litúrgicas, al canto de los salmos, a procesiones tan 
devotas como solemnes y, sobre todo, a la celebración eucarística. La 
liturgia ocupaba así la centralidad que le corresponde en la Iglesia, y 
tal como propone el concilio al hablar de la eucaristía como «fuente 
y cumbre de toda la vida cristiana» (LG 11). En la Edad Media esta 
centralidad era ya una realidad en estos ambientes monásticos 26.

«Los monjes de Cluny otorgaban tanta importancia a la liturgia 
porque estaban convencidos de que era participación en la liturgia del 

26  Audiencia general, Roma, 11 de noviembre de 2009, en Benedicto XVI, 
Una historia de la Iglesia II, 70-74.



PABLO BLANCO SARTO534

cielo», evocando así las palabras –mencionadas por Ratzinger– de los 
enviados del príncipe Vladimiro de Kiev en el siglo X al participar 
de la divina liturgia en la basílica de Santa Sofía, en Constantinopla: 
«aquello era el cielo en la tierra», exclamaron los legados. Así, los 
monjes cluniacenses «se sentían responsables de interceder ante el al-
tar de Dios por los vivos y los difuntos», tal como muchísimos fieles 
nos piden con insistencia que les recordemos en la oración. Esto exige 
darle el verdadero sentido cristocéntrico, donde Jesucristo se presenta 
como el único Mediador y el objeto y destino de todas nuestras ora-
ciones 27.

«Para salvaguardar y alimentar este clima de oración, la regla 
cluniacense subrayó la importancia del silencio, a cuya disciplina los 
monjes se sometían de buena gana», añade el papa que se ha impuesto 
también ese silencio tras la renuncia del pontificado. El silencio trae 
una mayor pureza de las virtudes, a la que aspiraban aquellos mon-
jes, y que «requería un recogimiento íntimo y constante». Pero este 
silencio levantó un clamor: no sorprende que muy pronto la fama de 
santidad envolviera al monasterio de Cluny, y que muchas otras co-
munidades monásticas decidieran seguir esas mismas costumbres. El 
silencio era fecundo, pues este discreto ejemplo sirvió de modelo para 
otras muchas comunidades. «Muchos príncipes y papas –continuaba 
diciendo– pidieron a los abades de Cluny que difundieran su reforma, 
de manera que en poco tiempo se extendió una tupida red de mo-
nasterios vinculados a Cluny», bien por medio de vínculos jurídicos 
o por una especie de afiliación carismática. Eran monasterios espiri-
tualmente cluniacenses. De este modo se iba delineando una Europa 

27  De Waal, E., The way to simplicity. The cistercian tradition, Darton, Longman 
and Todd, 70; Audiencia general, Roma, 11 de noviembre de 2009; cfr. Convocados 
en el camino de la fe, Cristiandad, Madrid 2004, 96. A lo que ofrece un apunte 
histórico: «Por otro lado, esta era precisamente la finalidad con la que Guillermo 
el Piadoso había querido que naciera la abadía de Cluny. En el antiguo documento 
que atestigua su fundación, se lee: “Establezco con este don que en Cluny se 
construya un monasterio de regulares en honor de los apóstoles san Pedro y san 
Pablo; que en él se congreguen monjes que vivan según la Regla de san Benito [...]; 
que allí sea frecuentado un venerable refugio de oración con votos y súplicas; que 
allí se busque y se aspire con todo deseo e íntimo ardor la vida celestial; y que 
asiduamente se dirijan allí al Señor oraciones, invocaciones y súplicas”» (Audiencia 
general, Roma, 11 de noviembre de 2009).



LA DIMENSIÓN MONÁSTICA EN EL PENSAMIENTO DE BENEDICTO XVI 535

del espíritu cluniacense en las diferentes regiones de Francia, Italia, 
España, Alemania y Hungría 28. Benedicto XVI se ocupó igualmente 
del abad Odón de Cluny (878-942), a quien debemos el título mariano 
de «madre de misericordia» y quien fue «un apasionado por la refor-
ma» de la orden benedictina 29.

Así, la reforma cluniacense tuvo efectos positivos no solo en la pu-
rificación y en un nuevo esplendor de la vida monástica, sino también 
en la vida de toda la Iglesia. En efecto, la aspiración a la perfección 
evangélica representó un estímulo para luchar contra «males graves 
que afectaban a la Iglesia de ese tiempo»: la simonía y la inmoralidad 
del clero secular. Los abades de Cluny, con su autoridad espiritual, 
y los monjes cluniacenses que llegaron a obispos e incluso a papas 
fueron protagonistas de esa necesaria renovación espiritual. Esta idea 
nos recuerda que la verdadera reforma de la vida de la Iglesia la cons-
tituye la purificación: Ecclesia semper purificanda (cfr. LG 8). Como dijo 
también Benedicto XVI, «los santos son los verdaderos reformadores 
de la Iglesia» 30. Y no faltaron los frutos de esta reforma acometida por 
Cluny: «El celibato de los sacerdotes volvió a ser estimado y vivido, y 
en la asunción de los cargos eclesiásticos se introdujeron procedimien-
tos más transparentes», donde los favoritismos y nepotismos –tan fre-
cuentes en la época– no resultaban tan sencillos.

Por otra parte, fueron significativos los beneficios que los monas-
terios inspirados en la reforma cluniacense aportaron a la sociedad. El 

28  Ibid. Respecto al régimen, añadía la siguiente consideración: «El éxito 
de Cluny se debió ante todo a la elevada espiritualidad que allí se cultivaba, pero 
asimismo a otras condiciones que favorecieron su desarrollo. A diferencia de lo 
que había sucedido hasta entonces, al monasterio de Cluny y a las comunidades 
que dependían de él se los eximió de la jurisdicción de los obispos locales y se 
los sometió directamente a la del romano pontífice. Esto conllevaba un vínculo 
especial con la sede de Pedro y, justamente gracias a la protección y el aliento 
de los pontífices, los ideales de pureza y de fidelidad, que la reforma cluniacense 
quería buscar, pudieron difundirse rápidamente. Además, los abades eran elegidos 
sin ninguna injerencia de las autoridades civiles, a diferencia de lo que sucedía en 
otros lugares». La libertad en el régimen jurisdiccional ejerció así efectos benéficos 
en el desarrollo de la vida espiritual de los monasterios (ibid.).

29  Audiencia general, Roma, 2 de septiembre de 2009, en Benedicto XVI, 
Una historia de la Iglesia II, 51.

30  Audiencia general, Roma, 14 de enero de 2010.



PABLO BLANCO SARTO536

espíritu está unido a la materia en el ser humano. En una época en la 
que solo las instituciones eclesiásticas prestaban ayuda a los indigen-
tes, la caridad se practicó con empeño. En cierto modo, por utilizar 
una expresión del papa Francisco, se «globalizó la caridad» 31. «En 
todas las casas –seguía relatando su predecesor– el limosnero tenía la 
obligación de hospedar a los viandantes y los peregrinos necesitados, 
a los sacerdotes y los religiosos que estaban de viaje y, sobre todo, a 
los pobres que acudían para pedir comida y un techo durante algunos 
días». Es una vocación que dura siglos. No menos importantes fueron 
otras dos instituciones, típicas de la civilización medieval, promovidas 
desde Cluny: las «treguas» y la «paz de Dios». En una época de fre-
cuentes guerras y refriegas, violencia y venganzas, las treguas ofrecie-
ron un espacio de paz. También las persecuciones –a veces acerbas y 
crueles− encontraron refugio con «la paz de Dios», con la que se pedía 
que se respetara a las personas inermes y los lugares sagrados.

Si vis pacem, para pacem. La paz trajo estabilidad y prosperidad, 
también social, política y económica. La vida en los monasterios tiene 
importantes efectos en el exterior, de lo cual no siempre somos cons-
cientes los que vivimos extra muros. En los monasterios se ponen las 
bases de la civilización. De este modo, en la conciencia de los pueblos 
de Europa, se incrementaba el proceso de larga gestación que lleva-
ría a reconocer –cada vez con más claridad– dos elementos funda-
mentales para la construcción de la sociedad: «el valor de la persona 
humana y el bien primero de la paz». Paz y personas para edificar 
una nueva civilización, donde el respeto y el amor debían ocupar su 
lugar central. Además, como los monasterios cluniacenses disponían 
de grandes propiedades de las que sacaban buen rendimiento por el 
fruto de su trabajo, contribuyeron así al desarrollo de la economía. 
Junto al trabajo manual, los monjes cluniacenses llevaron a cabo tam-
bién algunas actividades culturales típicas del monaquismo medieval 
«como las escuelas para los niños, las bibliotecas y los scriptoria para 
la transcripción de libros». Una tremenda labor de difusión de papel 
y sabiduría. En definitiva, concluía el papa Benedicto, recapitulando 
como un buen profesor, la reforma cluniacense

31  Cfr. Carta encíclica Evangelii gaudium, n. 75.



LA DIMENSIÓN MONÁSTICA EN EL PENSAMIENTO DE BENEDICTO XVI 537

a)	 «recordó la primacía de los bienes del espíritu» frente a un 
materialismo comparable con el nuestro; 

b)	 «mantuvo viva la tensión hacia las cosas de Dios», siendo 
como ciudadelas que recuerdan permanentemente la existencia y la 
presencia de Dios; 

c)	 «inspiró y favoreció iniciativas e instituciones para la promo-
ción de los valores humanos», desde la cultura a todos los niveles –como 
hemos visto– al desarrollo de la propia vida cristiana; 

d)	 «educó en un espíritu de paz», que se propagó en un mundo 
entonces algo revuelto.

La orden cisterciense es una nueva reforma benedictina, cuyo ori-
gen se remonta a la fundación de la abadía de Císter por Roberto de 
Molesmes en 1098. «El ideal cisterciense –afirma De Waal– pone el 
énfasis en la sencillez y lo ordinario». Era esta una constante: la sen-
cillez de la belleza. Así también «impulsaron la música sagrada, con-
tinuaba el actual papa emérito; quisieron que la arquitectura y el arte 
contribuyeran a la belleza y solemnidad de los ritos; enriquecieron el 
calendario litúrgico con celebraciones especiales como, por ejemplo, 
a principios de noviembre, la conmemoración de los fieles difuntos», 
y que tanta raigambre ha adquirido entre los fieles cristianos. El arte y 
la solidaridad entre los cristianos, también difuntos, ayudaba de esta 
forma a la piedad de los fieles. Pero además aumentaron la devoción 
a María, combinando lo litúrgico con lo devocional, entendidos como 
ámbitos complementarios. Benedicto XVI se ocupó sobre todo de san 
Bernardo de Claraval (1090-1153), el principal representante de la re-
forma cisterciense y llamado el «último de los padres de la Iglesia», 
por su deseo de volver a las fuentes: la Biblia y los Padres 32. En 1115, 

32  Audiencia general, Roma, 21 de octubre de 2009, en Benedicto XVI, Una 
historia de la Iglesia II, 55-59. Sobre el espíritu cisterciense, puede verse De Waal, 
E., The way to simplicity, London 1998; Leclercq, J., El amor a las letras y el deseo 
de Dios, 183-187; Matilde de Magdeburgo, La luz divina que ilumina los corazones, 
Monte Carmelo, Burgos 2004; Dumond, C., En el camino de la paz. La sabiduría 
cisterciense según san Bernardo, Monte Carmelo, Burgos 2002; id., La sabiduría ardiente. 
En la escuela cisterciense del amor, Monte Carmelo, Burgos 2005; De Hackeborn 
Matilde, Libro de la gracia especial. La morada del corazón, Monte Carmelo, Burgos 
2007; Oliveira, Bernardo, Introducción a los padres y madres cistercienses de los siglos 
XII y XIII, Monte Carmelo, Burgos 2020.



PABLO BLANCO SARTO538

san Bernardo fue enviado por san Esteban Harding, tercer abad del 
Císter, a fundar el monasterio de Claraval. Tenía solo 25 años, pero 
pudo concebir su propia idea de la vida monástica, esforzándose por 
traducirla en la práctica. 

«Mirando la disciplina de otros monasterios, san Bernardo recla-
mó con decisión la necesidad de una vida sobria y moderada, tanto 
en la mesa como en la indumentaria y en los edificios monásticos, 
recomendando la sustentación y la solicitud por los pobres. Entre-
tanto la comunidad de Claraval crecía en número y multiplicaba sus 
fundaciones».

También en el terreno doctrinal fue un gran reformador, que 
abarcó desde la lucha contra las doctrinas cátaras hasta la defensa del 
pueblo judio. Por este último aspecto de su acción apostólica, algunas 
decenas de años más tarde, Ephraim, rabino de Bonn, rindió a san 
Bernardo un vibrante homenaje. A través de un alumno suyo, Ber-
nardo Pignatelli, después elegido papa con el nombre de Eugenio III, 
influyó en el modo de ejercicio del primado petrino, en el opúsculo De 
consideratione, que termina con las siguientes palabras: «Quizá se pue-
de buscar mejor y encontrar más fácilmente con la oración que con 
la discusión» 33. Pero la fama del Doctor Melifluus se debe sobre todo 
a sus escritos sobre Jesucristo y María. «Solo Jesús −insiste san Ber-
nardo ante los complejos razonamientos dialécticos de su tiempo−, 
solo Jesús es “miel en la boca, cántico en el oído, júbilo en el corazón” 
(mel in ore, in aure melos, in corde iubilum)». En las intensas batallas en-
tre nominalistas y realistas −dos corrientes filosóficas de la época− el 
abad de Claraval no se cansa de repetir que solo importa el nombre 
de Jesús. «Para san Bernardo, de hecho, el verdadero conocimiento 
de Dios consiste en la experiencia personal, profunda, de Jesucristo 
y de su amor». Respecto a María, san Bernardo propone el ad Iesum 
per Mariam, si bien recuerda la subordinación de María a Jesús, según 
propone la mariología tradicional. Pero también recuerda «el lugar 
privilegiado de la Virgen en la economía de la salvación, dada su 
particularísima participación como Madre (compassio) en el sacrificio 

33  De consideratione XIV, 32: PL 182, 808.



LA DIMENSIÓN MONÁSTICA EN EL PENSAMIENTO DE BENEDICTO XVI 539

del Hijo». Son importantes también, sin embargo, sus consideraciones 
sobre el método teológico:

«A veces se pretende resolver las cuestiones fundamentales sobre 
Dios, sobre el hombre y sobre el mundo únicamente con las fuerzas de 
la razón. San Bernardo, en cambio, sólidamente fundado en la Biblia y 
en los Padres de la Iglesia, nos recuerda que sin una profunda fe en Dios, 
alimentada por la oración y por la contemplación, por una relación ínti-
ma con el Señor, nuestras reflexiones sobre los misterios divinos corren 
el riesgo de ser un vano ejercicio intelectual, y pierden su credibilidad. 

«La teología remite a la “ciencia de los santos”, a su intuición de los 
misterios del Dios vivo, a su sabiduría, don del Espíritu Santo, que son 
punto de referencia del pensamiento teológico. Junto con san Bernar-
do de Claraval, también nosotros debemos reconocer que el hombre 
busca mejor y encuentra más fácilmente a Dios “con la oración que 
con la discusión”. Al final, la figura más verdadera del teólogo y de 
todo evangelizador sigue siendo la del apóstol san Juan, que reclinó su 
cabeza sobre el corazón del Maestro» 34.

34  De hecho, en otra audiencia, Benedicto XVI contrapuso los modelos 
de Abelardo y Bernardo, la «teología de la razón» frente a la «teología del 
corazón». «Abelardo, que es un escolástico, insiste en la segunda parte, es decir, 
en el intellectus, en la comprensión por medio de la razón. Para san Bernardo 
la fe misma está dotada de una íntima certeza, fundada en el testimonio de 
la Escritura y en la enseñanza de los Padres de la Iglesia. La fe, además, se 
refuerza con el testimonio de los santos y con la inspiración del Espíritu Santo 
en el alma de cada creyente». A lo que añade el siguiente balance: «Para san 
Bernardo la teología solo tiene un fin: favorecer la experiencia viva e íntima 
de Dios. La teología es, por tanto, una ayuda para amar cada vez más y mejor 
al Señor, como reza el título del tratado sobre el Deber de amar a Dios (De 
diligendo Deo). En este camino hay diversos grados, que san Bernardo describe 
detalladamente, hasta el culmen, cuando el alma del creyente se embriaga en las 
cumbres del amor. El alma humana puede alcanzar ya en la tierra esta unión 
mística con el Verbo divino, unión que el Doctor Mellifluus describe como 
“bodas espirituales”. El Verbo divino la visita, elimina las últimas resistencias, 
la ilumina, la inflama y la transforma. En esa unión mística, el alma goza de 
una gran serenidad y dulzura, y canta a su Esposo un himno de alegría. Como 
recordé en la catequesis dedicada a la vida y a la doctrina de san Bernardo, 
para él la teología no puede menos de alimentarse de la oración contemplativa, 
en otras palabras, de la unión afectiva del corazón y de la mente con Dios» 
(Audiencia general, Castelgandolfo, 4 de noviembre de 2009, en Benedicto 
XVI, Una historia de la Iglesia II, 67-70)).



PABLO BLANCO SARTO540

3.	H ildegarda de Bingen

«En aquellos siglos de la historia que habitualmente llamamos Edad 
Media –comenzaba diciendo en una de las dos audiencias sobre la santa 
alemana–, muchas figuras femeninas destacaron por su santidad de vida 
y por la riqueza de su enseñanza. Hoy quiero comenzar a presentaros a 
una de ellas». Aquella mujer que nació en 1098 en Renania, en Bermers-
heim, y murió en Bingen en 1179 a la edad de 81 años, «pese a la continua 
fragilidad de su salud», añadía el actual papa emérito tal vez con ciertas 
resonancias autobiográficas. Aquí repasaremos la biografía de esta futura 
doctora de la Iglesia, pues no resulta tan conocida para nosotros como la 
de otros santos. En efecto, Hildegarda pertenecía a una familia noble y 
numerosa. Desde su nacimiento sus padres la dedicaron al servicio de 
Dios. A los ocho años, para recibir formación humana y cristiana, fue 
encomendada a los cuidados de una maestra benedictina. La vocación 
fue cundiendo y “contagiándose”, por así decir. Así, de esta forma tan 
natural, «se fue formando un pequeño monasterio femenino de clausura, 
que seguía la regla de san Benito». Después ella misma reprodujo esta 
fórmula exitosa en Bingen, una localidad renana donde habían vivido 
celtas y romanos, y después también judíos y cristianos 35.

35  Audiencia general, Castelgandolfo, 1 de septiembre de 2010, en Benedicto 
XVI, Una historia de la Iglesia II, 98-104. Añade allí también algo de información 
histórica y psicológica respecto a esos momentos de la fundación de una nueva 
comunidad: «Hildegarda recibió el velo de manos del obispo Otón de Bamberg 
y, en 1136, cuando murió la madre Judith, que era la superiora de la comunidad, 
las hermanas la llamaron a sucederla. Desempeñó esta tarea sacando fruto de sus 
dotes de mujer culta, espiritualmente elevada y capaz de afrontar con competencia 
los aspectos organizativos de la vida claustral. Algunos años más tarde, también a 
causa del número creciente de las jóvenes que llamaban a las puertas del monasterio, 
Hildegarda fundó otra comunidad en Bingen, dedicada a san Ruperto, donde pasó 
el resto de su vida. Su manera de ejercer el ministerio de la autoridad es ejemplar 
para toda comunidad religiosa: suscitaba una santa emulación en la práctica del 
bien, tanto que, como muestran algunos testimonios de la época, la madre y las 
hijas competían en amarse y en servirse mutuamente» (Carta apostólica Ad perpetuam 
rei memoriam, 7 de octubre de 2010). Sobre la vida de la religiosa alemana, puede 
verse: Pernoud, R., Hildegarda de Bingen. Una conciencia inspirada del siglo XII, 
Paidós, Barcelona 1998; Muncharaz, A., Hildegarda de Bingen. Mística y visionaria 
alemana del siglo XII. Doctora de la Iglesia, Palabra, Madrid 2013; Cf. Leclercq, J., 
El amor a las letras y el deseo de Dios, 243-294. También me han sido de utilidad 
los comentarios de Mario Vivas, Pablo Henao, Hernando Bello e Ignacio Felpeto 
en el seminario que tuvimos sobre esta autora en la primavera de 2020.



LA DIMENSIÓN MONÁSTICA EN EL PENSAMIENTO DE BENEDICTO XVI 541

3.1.	 Una santa benedictina

Benedicto XVI siempre mostró una especial predilección por su 
compatriota, a la que dedicó dos audiencias generales y la nombró 
doctora de la Iglesia 36. Fue una santa benedictina profundamente ins-
pirada: tuvo originales revelaciones. Hildegarda comenzó a dictar las 
visiones místicas a su consejero espiritual y a su secretaria, una her-
mana a la que le unía un gran afecto. 

«Como sucede siempre en la vida de los verdaderos místicos –co-
mentaba al respecto el papa profesor–, también Hildegarda quiso so-
meterse a la autoridad de personas sabias para discernir el origen de 
sus visiones, temiendo que fueran fruto de imaginaciones y que no 
vinieran de Dios». 

La comunión en la Iglesia constituye así un bien prioritario y pre-
cioso, garantía de verdadera amistad con Dios y de rectitud en las 
enseñanzas y visiones místicas. De hecho, ella misma –algo intran-
quila– se dirigió nada menos que a san Bernardo de Claraval, quien 
«tranquilizó y alentó a Hildegarda». También recibió la aprobación 
del papa Eugenio III, cuando leyó en un sínodo celebrado en Tréveris 
un texto dictado por Hildegarda. Le autorizó igualmente a escribir 
sus visiones y a hablar en público y, desde aquel momento, «el pres-
tigio espiritual de Hildegarda creció cada vez más», tanto es así que 

36  Revela además allí un interesante episodio histórico y autobiográfico, 
relacionado con la nueva doctora de la Iglesia: «En virtud de la fama de santidad y 
de su eminente doctrina, el 6 de marzo de 1979 el señor cardenal Joseph Höffner, 
arzobispo de Colonia y presidente de la Conferencia episcopal alemana, junto a los 
cardenales, arzobispos y obispos de esta Conferencia, entre quienes nos contábamos 
también nosotros como cardenal arzobispo de Munich, sometió al beato Juan Pablo 
II la súplica, a fin de que Hildegarda de Bingen fuera declarada Doctora de la 
Iglesia universal. En la súplica el eminentísimo purpurado ponía en evidencia la 
ortodoxia de la doctrina de Hildegarda, reconocida en el siglo XII por el papa 
Eugenio III, su santidad constantemente advertida y celebrada por el pueblo, la 
autoridad de sus tratados. A tal súplica de la Conferencia episcopal alemana, se 
añadieron otras con los años, comenzando con la de todas la de las monjas del 
monasterio de Eibingen, a ella dedicado. Al deseo común del pueblo de Dios para 
que Hildegarda fuera oficialmente proclamada santa, por lo tanto, se añadió la 
petición de que fuera también declarada “Doctora de la Iglesia universal”» (Carta 
apostólica Ad perpetuam rei memoriam, 7 de octubre de 2010, n. 7).



PABLO BLANCO SARTO542

sus contemporáneos le atribuyeron el título de «profetisa teutónica». 
San Bernardo se había convertido así en su mentor, quien dio un mar-
chamo de autenticidad a aquellas revelaciones personales 37. El papa 
Benedicto sacaba lección del caso: 

«Este, queridos amigos, es el sello de una experiencia auténtica del 
Espírtu Santo, fuente de todo carisma: la persona depositaria de dones 
sobrenaturales nunca presume de ellos, no los ostenta y, sobre todo, 
muestra una obediencia total a la autoridad eclesial». 

La unidad con los pastores para la edificación de la Iglesia resul-
ta así esencial, nos recuerda. Esta comunión con los pastores le da 
grandeza. Esas enseñanzas quedaron avaladas. En efecto, al miér-
coles siguiente dedicaba otra catequesis a la «profetisa teutónica», 
abordando sobre todo sus enseñanzas: en primer lugar, su «valien-
te capacidad de discernir los signos de los tiempos», junto con su 
amor por la creación –expresado en sus escritos de medicina, poesía 
y música−; pero sobre todo destacó por «su amor a Cristo y a su 
Iglesia», la cual sufría también en aquel tiempo por los pecados de 
sacerdotes, religiosos y laicos 38. Allí el papa alemán volvía a men-
cionar las experiencias místicas de la santa tudesca: «Las visiones 
místicas de Hildegarda se parecen a las de los profetas del antiguo 
testamento», en las que interpretaba la Escritura aplicándola a las 
distintas circunstancias de la vida. La Biblia se convertía de esta for-
ma en palabra viva: «Así –añadía−, todos los que la escuchaban se 
sentían exhortados a practicar un estilo de vida cristiana coherente 
y comprometido». Constituían de esta forma un verdadero ejemplo 
de conducta para los demás. En una carta a san Bernardo, la mística 
renana confiesa: 

«La visión impregna todo mi ser: no veo con los ojos del cuerpo, 
sino que se me aparece en el espíritu de los misterios… Conozco el sig-
nificado profundo de lo que está expuesto en el salterio, en los Evan-
gelios y en otros libros, que se me muestran en la visión. Esta arde 

37  Audiencia general, Palacio Apostólico de Castelgandolfo, 1 de septiembre 
de 2010.

38  Cfr. ibid.



LA DIMENSIÓN MONÁSTICA EN EL PENSAMIENTO DE BENEDICTO XVI 543

como una llama en mi pecho y en mi alma, y me enseña a comprender 
profundamente el texto» 39.

Las visiones místicas de Hildegarda son ricas en contenidos teo-
lógicos, analizaba después el papa profesor. Hacen referencia a los 
principales acontecimientos de la historia de la salvación, y usan un 
lenguaje principalmente poético y simbólico. Por ejemplo, en su obra 
más famosa, titulada Scivias (es decir, «conoce los caminos»), resume 
en treinta y cinco visiones los acontecimientos de la historia de la 
salvación, desde la creación del mundo hasta el fin de los tiempos. 
Con los rasgos característicos de la sensibilidad femenina, Hildegarda 
desarrolla el tema del matrimonio místico entre Dios y la humanidad 
que se ha consumado en la Encarnación. La Trinidad se enamora del 
hombre y envía al Hijo para hacerse uno de nosotros. Este amor es 
tan grande que llega al sacrificio. 

«En el árbol de la cruz se llevan a cabo las nupcias del Hijo de Dios 
con la Iglesia, su esposa, colmada de gracias y capaz de dar a Dios 
nuevos hijos, en el amor del Espíritu Santo» 40.

3.2.	Un legado actual

La mística renana era también autora de otros escritos, dos de 
los cuales son particularmente importantes pues refieren sus visiones 
místicas. El primero es el Liber vitae meritorum, donde se describe una 

39  Audiencia general, Roma, 8 de septiembre de 2010; la cita es de Epistolarium 
pars prima I-XC: CCCM 91.

40  Cfr. Visio tertia: PL 197, 453c. Cfr. Scivias: Conoce los caminos, Madrid, 
Trotta, 1999; id., Sinfonía de la armonía de las revelaciones celestiales, Madrid, Trotta, 
2003. Destacaba así Benedicto XVI la aportación de las mujeres en el trabajo 
teólogico: «Ya por estas breves alusiones vemos cómo también la teología puede 
recibir una contribución peculiar de las mujeres, porque son capaces de hablar 
de Dios y de los misterios de la fe con su peculiar inteligencia y sensibilidad. Por 
eso, aliento a todas aquellas que desempeñan este servicio a llevarlo a cabo con 
un profundo espíritu eclesial, alimentando su reflexión con la oración y mirando 
a la gran riqueza, todavía en parte inexplorada, de la tradición mística medieval, 
sobre todo a la representada por modelos luminosos, como Hildegarda de Bingen» 
(Audiencia general, Roma, 8 de septiembre de 2010).



PABLO BLANCO SARTO544

visión de Dios que da vida al cosmos con su luz y su fuerza. Él es la 
fuente vivificadora. Hildegarda subraya además la profunda relación 
entre Dios y cada persona, y nos recuerda que toda la creación –en 
cuyo vértice se encuentra el hombre– recibe vida de la Trinidad, y 
es vivificado por ella. La inhabitación se constituye así en el núcleo 
íntimo y vital de la existencia del cristiano. Con esto vemos la unidad 
entre las dimensiones cósmica, antropológica y trinitaria, a lo que 
se une el necesario trasunto espiritual. La invitación que Hildegarda 
hace consiste pues en «alejarse del mal para glorificar a Dios y para 
entrar, después de una existencia virtuosa, en una vida “toda llena 
de alegría”». Dios es la fuente de la alegría y nos la comunica al vivir 
con y en Él. En segundo lugar, en el Liber divinorum operum, también 
denominado De operatione Dei –que muchos consideran su obra maes-
tra–, describe la creación en su relación con Dios y la centralidad del 
ser humano, expresada en «un fuerte cristocentrismo de sabor bíbli-
co-patrístico». Cristo, la creación y la humanidad se encuentran así en 
íntima correlación 41. 

En otros escritos, Hildegarda manifiesta la variedad de sus in-
tereses –era una mujer intelectualmente muy inquieta, así como «la 
vivacidad cultural de los monasterios femeninos de la Edad Media», 
que contrasta con los prejuicios que pesan sobre las mujeres en aquella 
época. La interdisciplinariedad gobernó su vida y su obra: se ocupó 
de medicina y ciencias naturales, así como de música, por estar do-
tada de talento artístico, como buena alemana que era. Compuso así 
himnos, antífonas y cantos, recogidos bajo el título Symphonia harmo-
niae caelestium revelationum, «que se ejecutaban con gran alegría en 
sus monasterios, difundiendo un clima de serenidad». Esas melodías 
constituían una verdadera música celestial. Para ella, toda la creación 
es una sinfonía del Espíritu, que en sí mismo es alegría y júbilo. La 
dimensión pneumatológica, presente así en su pensamiento y en su 
espiritualidad, nos sirve también de modelo en nuestra época, y evoca 

41  Ibid. La santa, que presenta cinco visiones inspiradas en el prólogo del 
Evangelio de san Juan, refiere las palabras que el Hijo dirige al Padre: «Toda la obra 
que tú has querido y que me has confiado, yo la he llevado a buen fin; yo estoy 
en ti, y tú en mí, y somos uno» (Pars III, Visio X: PL 197, 1025a).



LA DIMENSIÓN MONÁSTICA EN EL PENSAMIENTO DE BENEDICTO XVI 545

así la familiaridad con la tercera persona de la Trinidad, propia tam-
bién de la teología y la espiritualidad orientales.

Esto no la convertía en un ser aislado en una torre de marfil mo-
nástica. «La popularidad que rodeaba a Hildegarda impulsaba a mu-
chas personas a interpelarla», seguía diciendo Benedicto XVI. Tenía 
el don de consejo. Disponemos así de numerosas cartas suyas, que 
componen un extenso epistolario. A Hildegarda le escribían obispos 
y abades, comunidades monásticas masculinas y femeninas, y respon-
día a todas esas misivas minuciosamente. Muchas respuestas siguen 
siendo válidas también para nosotros, como aquella respuesta a una 
comunidad religiosa femenina: 

«La vida espiritual debe cuidarse con gran esmero. Al inicio impli-
ca duro esfuerzo, pues exige la renuncia a los caprichos, al placer de 
la carne y a otras cosas semejantes. Pero si se deja fascinar por la san-
tidad, un alma santa encontrará dulce y amoroso incluso el desprecio 
del mundo. Solo es preciso prestar inteligentemente atención a que el 
alma no se marchite» 42. 

El atractivo y la belleza de la santidad resultan igualmente argu-
mentos con capacidad de convicción. Con esa autoridad espiritual, 
Hildegarda viajó también, pese a su avanzada edad y a las duras con-
diciones de los desplazamientos en aquellos tiempos, para hablar de 
Dios a la gente. «Todos la escuchaban de buen grado, incluso cuando 
usaba un tono severo: la consideraban una mensajera enviada por 
Dios», apostilla el papa Ratzinger. El tono profético de sus enseñanzas 
era apreciado por el pueblo de Dios. A su talento artístico e intelec-

42  En Gronau, E., Hildegard. Vita di una donna profetica alle origini dell’età 
moderna, Milano 1996, 402. Véase también Fraboschi, A., Hildegarda de Bingen. 
La extraordinaria vida de una mujer extraordinaria, Universidad Católica Argentina, 
Buenos Aires 2004. A lo que añade el siguiente testimonio histórico: «Y cuando 
el emperador Federico Barbarroja causó un cisma eclesial oponiendo nada menos 
que tres antipapas al papa legítimo Alejandro III, Hildegarda, inspirada en sus 
visiones, no dudó en recordarle que también él, el emperador, estaba sujeto al 
juicio de Dios. Con la audacia que caracteriza a todo profeta, ella escribió al 
emperador estas palabras de parte de Dios: “¡Ay de esta malvada conducta de 
los impíos que me desprecian! ¡Escucha, oh rey, si quieres vivir! De lo contrario, 
mi espada te traspasará”» (Gronau, E., Hildegard, 412).



PABLO BLANCO SARTO546

tual, se le unía el don de gentes y el deseo evangelizador. Exhortaba 
sobre todo a las comunidades monásticas y al clero a una vida confor-
me a su vocación. En concreto, Hildegarda afrontó el movimiento de 
los cátaros alemanes, quienes propugnaban una reforma radical de la 
Iglesia, sobre todo para combatir los abusos del clero. 

Sin embargo, «ella les reprochó duramente que quisieran subvertir 
la naturaleza misma de la Iglesia, recordándoles que una verdadera 
renovación de la comunidad eclesial no se obtiene con el cambio de 
las estructuras, sino con un sincero espíritu de penitencia y un camino 
activo de conversión». 

Este mensaje tendríamos que recordarlo de un modo especial en 
la reforma de la Iglesia en que estamos embarcados en estos momen-
tos todos los cristianos. La figura de aquella benedictina medieval, 
compatriota suya, fascinó al papa alemán. El 7 de octubre de 2010, 
Hildegarda de Bingen era nombrada doctora de la Iglesia 43. En la 
carta apostólica de nombramiento, Benedicto XVI recordaba el título 
otorgado por san Juan Pablo II de ser «luz de su pueblo y de su tiem-
po», a la que él añadía ahora la «santidad de vida y originalidad de 
doctrina» (n. 1), si bien su autoridad supera los confines de una época 
y de una sociedad, y su pensamiento manifiesta su perenne actuali-
dad. Y hablaba a continuación de los méritos éticos por parte de la 
nueva doctora: 

«En santa Hildegarda de Bingen se advierte una extraordinaria ar-
monía entre la doctrina y la vida cotidiana. En ella la búsqueda de la 
voluntad de Dios en la imitación de Cristo se expresa como una cons-
tante práctica de las virtudes, que ella ejercita con suma generosidad y 
que alimenta en las raíces bíblicas, litúrgicas y patrísticas a la luz de la 
Regla de san Benito: resplandece en ella de modo particular la práctica 
perseverante de la obediencia, de la sencillez, de la caridad y de la 
hospitalidad» (ibid.) 44.

43  Carta apostólica Ad perpetuam rei memoriam, 7 de octubre de 2010.
44  A lo que añadía a continuación otro tipo de méritos, estos más pastorales 

y misioneros, vistos siempre desde su condición de mujer: «Dentro de los muros 
claustrales atendió el bien espiritual y material de sus hermanas, favoreciendo de 
manera particular la vida comunitaria, la cultura y la liturgia. Fuera se empeñó 



LA DIMENSIÓN MONÁSTICA EN EL PENSAMIENTO DE BENEDICTO XVI 547

A esto se añadían toda una serie de méritos espirituales que hemos 
enumerado con anterioridad. En efecto, en sus escritos Hildegarda se 
dedicó a exponer la revelación y «hacer conocer a Dios en la claridad 
de su amor». Y Benedicto XVI concluye afirmando que la doctrina 
hildegardiana se considera eminente tanto por «la profundidad y la 
corrección» de sus interpretaciones como por «la originalidad» de sus 
visiones. Además, los textos escritos por ella se encuentran animados 
por una auténtica «caridad intelectual» y evidencian «densidad y fres-
cura» en la contemplación del misterio de la Trinidad, de la Encar-
nación, de la Iglesia, de la condición humana y de la naturaleza vista 
como criatura de Dios que debe ser apreciada y respetada (cfr. n. 3). 
«Estas obras nacen de una experiencia mística íntima y proponen una 
incisiva reflexión sobre el misterio de Dios» (ibid.).

La reflexión teológica permite a Hildegarda tematizar y compren-
der, al menos en parte, el contenido de sus visiones y por eso merecía 
el título de doctora: «El corpus de sus escritos –concluye el decreto–, por 
cantidad, calidad y variedad de intereses, no tiene comparación con 
ninguna otra autora del medioevo». Junto a las cartas, hay que añadir 
58 sermones, dirigidos exclusivamente a sus hermanas: las Expositiones 
evangeliorum contienen un comentario literal y moral de pasajes evangé-
licos vinculados a las principales celebraciones del año litúrgico. Ade-
más de los mencionados trabajos de carácter artístico y científico, se 
conservan también escritos de carácter lingüístico –como Lingua ignota 
y las Litterae ignotae–, en las que aparecen palabras en una lengua des-
conocida de su invención, si bien con fonemas presentes en la lengua 
alemana.

activamente en vigorizar la fe cristiana y reforzar la práctica religiosa, contrarrestando 
las tendencias heréticas de los cátaros, promoviendo la reforma de la Iglesia con los 
escritos y la predicación, contribuyendo a mejorar la disciplina y la vida del clero. 
Por invitación primero de Adriano IV y después de Alejandro III, Hildegarda ejerció 
un fecundo apostolado −entonces no muy frecuente para una mujer− realizando 
algunos viajes no carentes de malestares y dificultades, a fin de predicar hasta en 
las plazas públicas y en varias iglesias catedrales, como ocurrió, entre otros lugares, 
en Colonia, Tréveris, Lieja, Maguncia, Metz, Bamberg y Würzburg. La profunda 
espiritualidad presente en sus escritos ejercita una relevante influencia tanto en 
los fieles como en las grandes personalidades de su tiempo, involucrando en una 
incisiva renovación la teología, la liturgia, las ciencias naturales y la música» (n. 2).



PABLO BLANCO SARTO548

«El lenguaje de Hildegarda, caracterizado por un estilo original 
y eficaz, recurre gustosamente a expresiones poéticas de fuerte carga 
simbólica, con fulgurantes intuiciones, incisivas analogías y sugestivas 
metáforas», termina diciendo (ibid.).

Una poetisa dotada con un inquieto espíritu científico, a lo que se 
unen los talentos de mística y de mujer con don de gentes, capaz de re-
lacionarse con unos y otros. Una especie de Goethe avant la lettre y en 
femenino. Benedicto XVI se ocupaba después del contenido teológico 
de sus escritos descubierto en sus visiones: «Con aguda sensibilidad 
sapiencial y profética, Hildegarda fija la mirada en el acontecimiento 
de la revelación» (n. 4). Su investigación se desarrolla a partir de la Bi-
blia, a la que permanece sólidamente anclada, alcanzando esa visión 
superior. La mirada de la mística de Bingen no se limita a afrontar 
cuestiones individuales, sino que quiere ofrecer «una síntesis de toda 
la fe cristiana». En sus visiones y en la sucesiva reflexión, compendia 
la historia de la salvación, desde el comienzo del universo hasta la 
consumación escatológica. La decisión de Dios de llevar a cabo la 
obra de la creación es la primera etapa de este largo itinerario que 
se desenvuelve desde la constitución de la jerarquía celeste hasta la 
caída de los ángeles rebeldes y el pecado de los primeros padres. «A 
este marco inicial le sigue la Encarnación redentora del Hijo de Dios, 
la acción de la Iglesia que continúa en el tiempo el misterio de la En-
carnación y la lucha contra satanás» (ibid.). La venida definitiva del 
Reino de Dios y el juicio universal serán la coronación de esta obra, 
con lo que llegamos a la dimensión escatológica 45.

45  «La creación es un acto de amor gracias al cual el mundo puede emerger 
de la nada: por lo tanto la caridad divina atraviesa toda la escala de las criaturas, 
como la corriente de un río. Entre todas las criaturas, Dios ama de modo particular 
al hombre y le confiere una extraordinaria dignidad, donándole esa gloria que los 
ángeles rebeldes perdieron. [… En efecto,] el hombre es capaz de conocer a Dios 
en Él mismo, es decir, su naturaleza individua en la trinidad de las personas». 
Hildegarda se acerca así al misterio de la Trinidad en la línea ya propuesta por 
san Agustín: por analogía con la propia estructura de ser racional, el hombre es 
capaz de tener al menos una imagen de la íntima realidad de Dios. Pero es solo 
con la Encarnación del Hijo de Dios que este misterio se hace accesible a la fe y 
a la conciencia del hombre. «La Trinidad se ha revelado de modo particular en 
la cruz del Hijo» (ibid., n. 4), concluye.



LA DIMENSIÓN MONÁSTICA EN EL PENSAMIENTO DE BENEDICTO XVI 549

Tras el misterio de la creación, un segundo «lugar» en sus escritos 
lo ocupa la revelación, en la que Dios se hace cognoscible en la Palabra 
revelada contenida en los libros del Antiguo y del Nuevo Testamento. 
Precisamente porque Dios «habla», el hombre está llamado a la escu-
cha, a entablar un diálogo con Él. «Este concepto ofrece a Hildegarda 
la ocasión de exponer su doctrina sobre el canto, de manera especial 
el litúrgico. El sonido de la Palabra de Dios crea vida y se manifiesta 
en las criaturas». Palabra, diálogo, música y liturgia se entretegen en 
su propuesta espiritual. Afirma así que también los seres irracionales, 
gracias a la Palabra creadora, son involucrados en el dinamismo pro-
pio de las criaturas. Pero, naturalmente, es el ser humano «la criatura 
cuya voz puede responder a la voz del Creador». Y puede hacerlo de 
dos modos principales: en primer lugar, in voce oris (es decir, en la ce-
lebración de la liturgia), e in voce cordis, esto es, con una vida virtuosa 
y santa. Toda la vida humana, por lo tanto, puede interpretarse como 
una armonía y una sinfonía» (n. 4). Canto y corazón quedan íntima-
mente identificados en la obra hildegardiana.

La antropología teológica de Hildegarda parte de igual manera 
de la página bíblica de la creación de la persona humana (Gn 1, 26), 
hecho a imagen y semejanza de Dios. Según la cosmología hildegar-
diana fundada en la Biblia, ella encierra todos los elementos del mun-
do pues está formado de la materia misma de la creación. Por ello el 
hombre y la mujer pueden entrar en relación directa con Dios. Esto 
sucede no por una visión directa, sino –siguiendo la célebre expresión 
paulina– «como en un espejo» (1 Co 13, 12). La imago Dei en cada 
ser humano consiste en su racionalidad, estructurada en intelecto y 
voluntad: «Gracias al intelecto el hombre es capaz de distinguir el 
bien y el mal; gracias a la voluntad está impulsado a la acción» (n. 5). 
El amor y el conocimiento humanos son un «chispazo» del amor y 
la inteligencia divinos. A su vez, el hombre es visto como unidad de 
cuerpo y alma, y se percibe en la mística alemana «un aprecio posi-
tivo de la corporeidad y también en los aspectos de fragilidad que el 
cuerpo manifiesta». No hay dualismos ni espiritualismos. Hildegarda 
es capaz de captar que el cuerpo no es una cárcel o un peso del que 
liberarse. Incluso al ser débil y frágil, «educa» al hombre en el sentido 



PABLO BLANCO SARTO550

de ser criatura y en la humildad, protegiéndole de la soberbia y de la 
arrogancia 46.

De igual manera, la soteriología ocupa también un lugar impor-
tante en las páginas del Hildegarda, como no podría ser de otra ma-
nera. En su condición de pecador, el hombre continúa siendo desti-
natario del amor de Dios, un amor incondicional que «tras la caída 
asume el rostro de la misericordia». Incluso el castigo que Dios inflige 
al hombre y a la mujer hace surgir el amor misericordioso del Crea-
dor, llega a decir. En este sentido la descripción más precisa de la 
criatura humana es la de homo viator, «un ser en camino», en camino 
del pecado hacia el amor que anticipa la gloria final. En esta pere-
grinación hacia la patria definitiva, cada persona está llamada a una 
lucha para poder elegir el bien y evitar el mal. La elección constante 
del bien produce una existencia virtuosa, pero pone a Jesucristo como 
centro de la moralidad: «El Hijo de Dios hecho hombre es el sujeto 
de todas las virtudes; por ello la imitación de Cristo consiste justa-
mente en una existencia virtuosa en la comunión con Cristo». Cristo 
es la clave. Y junto al indispensable cristocentrismo, la mencionada 
dimensión pneumatológica, pues «la fuerza de las virtudes deriva del 
Espíritu, infundido en los corazones de los creyentes», quien hace po-
sible un comportamiento constantemente virtuoso: tal es el objetivo 
de la existencia humana. «El hombre, de este modo, experimenta su 
perfección cristiforme» (n. 5).

46  Ibid. La condición creatural anticipa la futura situación gloriosa, tal como 
lo explica la mística renana en una de sus revelaciones: «En una visión Hildegarda 
contempla las almas de los santos del paraíso que están a la espera de reunirse con 
sus cuerpos. En efecto, como para el cuerpo de Cristo, también nuestros cuerpos 
están orientados hacia la resurrección gloriosa para una profunda transformación 
para la vida eterna. La misma visión de Dios, en la que consiste la vida eterna, 
no se puede conseguir definitivamente sin el cuerpo». Junto a esto, vemos cómo 
alude a la diferenciación sexual, así como la igualdad entre ambos sexos: «El 
hombre existe en la forma masculina y femenina. Hildegarda reconoce que en esta 
estructura ontológica de la condición humana reside una relación de reciprocidad 
y una sustancial igualdad entre hombre y mujer. En la humanidad, sin embargo, 
habita también el misterio del pecado y este se manifiesta por primera vez en la 
historia precisamente en esta relación entre Adán y Eva. A diferencia de otros 
autores medievales, que veían la causa de la caída en la debilidad de Eva, Hildegarda 
la percibe sobre todo en la inmoderada pasión de Adán hacia aquélla» (ibid.).



LA DIMENSIÓN MONÁSTICA EN EL PENSAMIENTO DE BENEDICTO XVI 551

Para poder alcanzar este objetivo salvífico, «el Señor ha dado los 
sacramentos a su Iglesia» (n. 6). Junto a la dimensión eclesiológica, 
viene la sacramental en sentido operativo: «La salvación y la perfec-
ción del hombre, de hecho, no se realizan solo mediante un esfuerzo 
de la voluntad, sino a través de los dones de la gracia que Dios con-
cede en la Iglesia», continuaba. La Iglesia misma es el primer «sacra-
mento universal de salvación» (cfr. LG 48; AG 1), que Dios sitúa en el 
mundo para que comunique a los hombres la salvación. El pueblo de 
Dios es la «construcción de las almas vivientes», y puede ser también 
considerado como esposa, virgen y madre, asimilada a la figura histó-
rica y mística de la Madre de Dios. Cuerpo y esposa de Cristo, la Igle-
sia comunica la salvación comunicando los dos grandes misterios de 
la Trinidad y de la Encarnación, que son como los dos «sacramentos 
primarios», dice Hildegarda, tras los que vienen como continuación la 
administración de los siete sacramentos. «El vértice de la sacramenta-
lidad de la Iglesia es la Eucaristía», comentaba Benedicto XVI desde 
la eclesiología eucarística de comunión. Y de la Eucaristía se llega a 
la misma Trinidad: «la Iglesia vive porque Dios en ella manifiesta su 
amor intratrinitario, que se ha revelado en Cristo. El Señor Jesús es 
el mediador por excelencia». Del seno trinitario va al encuentro del 
hombre y del seno de María va al encuentro con Dios: «como Hijo de 
Dios es el amor encarnado; como Hijo de María es el representante 
de la humanidad ante el trono de Dios» 47.

47  Ibid., n. 7. Aludiendo también a la experiencia religiosa integral propia 
de la unitotalidad de la persona, seguía diciendo Benedicto XVI, y que tiene su 
culminación en la participación sacramental: «El hombre puede llegar incluso a 
experimentar a Dios. La relación con Él, de hecho, no se consuma en la única 
esfera de la racionalidad, sino que involucra de modo total a la persona. Todos 
los sentidos externos e internos del hombre se implican en la experiencia de Dios: 
Homo autem ad imaginem et similitudinem Dei factus est, ut quinque sensibus corporis sui 
operetur; per quos etiam divisus non est, sed per eos est sapiens et sciens et intellegens opera 
sua adimplere. [...] Sed et per hoc, quod homo sapiens, sciens et intellegens est, creaturas 
conosci; itaque per creaturas et per magna opera sua, quae etiam quinque sensibus suis vix 
comprehendit, Deum cognoscit, quem nisi in fide videre non valet [«El hombre de hecho 
ha sido creado a imagen y semejanza de Dios, para que actúe mediante los cinco 
sentidos de su cuerpo; gracias a estos no está separado y es capaz de conocer, 
entender y realizar lo que debe hacer (…) y precisamente por esto, por el hecho 
de que el hombre es inteligente, conoce las criaturas, y así a través de las criaturas 
y de las grandes obras, que a tientas logra comprender con sus cinco sentidos, 
conoce a Dios, aquel Dios que no puede ser visto más que con los ojos de la fe»] 



PABLO BLANCO SARTO552

A esto se une la praxis, la dimensión práctica del mensaje cristia-
no: «Hildegarda –comentaba Benedicto XVI– ve también las contra-
dicciones presentes en la vida de los fieles y denuncia las situaciones 
más deplorables» (ibid.). De forma particular subraya cómo el indi-
vidualismo en la doctrina y en la práctica, tanto por parte de los lai-
cos como de los ministros ordenados, es «una expresión de soberbia 
y constituye el principal obstáculo a la misión evangelizadora de la 
Iglesia respecto a los no cristianos». La «dictadura del relativismo» 
comporta una lamentada esterilidad, al no ofrecer referencias claras. 
Además, la verdad nos hace también libres (cfr. Jn 8, 31). Una de las 
cumbres del magisterio de Hildegarda es la urgente exhortación a una 
vida virtuosa que ella dirige a la vida consagrada. Su comprensión 
de la vida consagrada supone una verdadera «metafísica teológica», 
porque está firmemente enraizada en la virtud teologal de la obedien-
cia –consecuencia de la fe–, de la pobreza y la castidad. «En la reali-
zación de los consejos evangélicos, la persona consagrada comparte 
la experiencia de Cristo pobre, casto y obediente y sigue sus huellas 
en la existencia cotidiana. Esto es lo esencial de la vida consagrada», 
concluye (ibid.).

Los consejos evangélicos supondrían sobre todo un modo par-
ticular de seguir e imitar a Jesucristo. La que no es teóloga, aporta 
importantes luces a los teólogos; es lo que tiene la santidad, que llega 
a las más altas cumbres de la verdad antes incluso que los sabios: «La 
eminente doctrina de Hildegarda recuerda la enseñanza de los após-
toles, la literatura patrística y los autores contemporáneos, mientras 
encuentra en la Regla de san Benito de Nursia un constante punto 
de referencia» (n. 7). La liturgia monástica y la interiorización de la 
Escritura constituyen las directrices de su pensamiento, centrado en 
el misterio de la Encarnación. Esta theologia gloriae de la santa monja 
benedictina se plantea como guía para el homo viator. «Su mensaje 
se presenta extraordinariamente actual en el mundo contemporá-
neo –valoraba el papa-teólogo, ya recapitulando–, particularmente 
sensible al conjunto de valores propuestos y vividos» por Hildegarda 
(ibid.). Por ejemplo, 

(Explanatio Symboli Sancti Athanasii: PL 197, 1073). «Esta vía experiencial, una vez 
más, halla su plenitud en la participación en los sacramentos» (ibid.).



LA DIMENSIÓN MONÁSTICA EN EL PENSAMIENTO DE BENEDICTO XVI 553

a)	 su «capacidad carismática y especulativa», vivo estímulo para 
la investigación teológica; 

b)	 su reflexión sobre el misterio de Cristo, considerado en toda su 
belleza; 

c)	 «el diálogo de la Iglesia y de la teología con la cultura, la cien-
cia y el arte contemporáneos»; 

d)	 el ideal de vida consagrada como realización humana, cristia-
na y eclesial; 

e)	 el valor de la liturgia «como celebración de la vida»; 

f)	 la idea de reforma de la Iglesia «no como estéril modificación 
de las estructuras, sino como conversión del corazón»; y

g) su sensibilidad por la naturaleza, cuyas leyes hay que tutelar y 
respetar (ibid.).

Con lo que el papa alemán concluía con las siguientes palabras:

«Por todo ello –concluía magisterialmente el papa benedictino− la 
atribución del título de Doctor de la Iglesia universal a Hildegarda de 
Bingen tiene un gran significado para el mundo de hoy y una extraor-
dinaria importancia para las mujeres.

«En Hildegarda se expresan los más nobles valores de la femini-
dad: por ello también la presencia de la mujer en la Iglesia y en la 
sociedad se ilumina con su figura, tanto en la perspectiva de la inves-
tigación científica como en la de la acción pastoral. Su capacidad de 
hablar a quienes están lejos de la fe y de la Iglesia hacen de Hildegarda 
un testigo creíble de la nueva evangelización» (ibid.).

Tras referir los pasos que se han seguido desde ese 1979 en que 
fue solicitada tal petición, en la que el mismo Joseph Ratzinger estaba 
directamente implicado como arzobispo de Múnich y Frisinga, con-
cluye con el ansiado nombramiento:

«Nosotros, acogiendo el deseo de muchos hermanos en el episco-
pado y de muchos fieles del mundo entero, tras haber tenido el parecer 
de la Congregación para las causas de los santos, tras haber reflexiona-
do largamente y habiendo llegado a un pleno y seguro convencimien-



PABLO BLANCO SARTO554

to, con la plenitud de la autoridad apostólica declaramos a san Juan 
de Ávila, sacerdote diocesano, y santa Hildegarda de Bingen, monja 
profesa de la orden de san Benito, doctores de la Iglesia universal, en 
el nombre del Padre, del Hijo y del Espírtu Santo» (ibid.).

Pablo Blanco Sarto


