CruD-Ra 234-2 (2021) 519-554

La dimensién monastica
en el pensamiento de Benedicto XVI

RESUMEN

La impronta monastica del pensamiento de Benedicto XVI se ha hecho mas
evidente desde su retiro tras su renuncia al pontificado. Acudiendo a gran-
des padres del monacato, como Benito y Bernardo, el papa aleman muestra
la necesidad de la dimensién contemplativa para la teologia y la vida de la
Iglesia. Junto al amor y dedicacion a la Escritura y la liturgia, durante su
pontificado profundizé también en la importancia de la oracion y de la figura
central de Jesucristo en la Iglesia. Habl6 también de la importancia de la teo-
logia monastica, complementaria de la escolastica, asi como de las sucesivas
reformas promovidas por las 6rdenes monasticas a lo largo de la Historia de
la Iglesia. En estas paginas se propone una relectura de lo predicado sobre
estos grandes autores, a los que se suma una paisana suya: Hildegarda de
Bingen.

PALABRAS CLAVE: Benito de Nursia, Bernardo de Claraval, teologia monasti-
ca, reforma, Hildegarda de Bingen.

ABSTRACT

The monastic imprint of Benedict XVI’s thought has become more evident
since his retirement after his resignation from the pontificate. By turning to
great fathers of monasticism, such as Benedict and Bernard, the German
pope shows the need for the contemplative dimension for theology and the
life of the Church. Along with love and dedication to Scripture and the li-
turgy, during his pontificate he also deepened the importance of prayer and
of the central figure of Jesus Christ in the Church. He also spoke of the im-
portance of monastic theology, complementary to scholasticism, as well as
the successive reforms promoted by monastic orders throughout the history
of the Church. In these pages a rereading of what has been said about these
great authors is proposed, among to his compatriot, Hildegard of Bingen.

KEY WORDS: Benedict of Nursia, Bernard of Clairvaux, monastic theology,
reform, Hildegard of Bingen.




520 PABLO BLANCO SARTO

El dia de su eleccion como sucesor de Pedro, sibi nomen imposuit
Benedictum. Salieron entonces a relucir todo tipo de interpretaciones
sobre el nombre escogido y sobre la misién que el nuevo papa debia
desempenar. Algunos podian contar recuerdos especialmente proxi-
mos, casi premonitorios.

«En un paseo unos dias antes del conclave —recordaba un periodista
del Frankfurter Allgemeine—, el cardenal Ratzinger hizo referencia a su
nombre papal favorito. Le gustaria “Benedicto”, dijo. Suena bien, inclu-
so en aleman. Y tanto mas en italiano: Benedetto. iY cuantas hermosas
melodias se han compuesto para el Benedictus de la misa!, afadi6. Por
no hablar de san Benito, el padre del monacato occidental, quien vivié
hace mil quinientos anos. Ademas, el nombre tendria una bonita inter-
pretacion teologica.

«Cualquiera que sea el elegido por los cardenales, después de in-
vocar al Espiritu Santo, tendra que pedir inmediatamente “ser ben-
decido”, pues —de lo contrario— sera mejor que renuncie al cargo, re-
flexiono el cardenal. Un papa asi seria el decimosexto con ese nombre,
después de Benedicto XV, elegido a comienzos de la primera guerra
mundial y muerto en enero de 1922. Incluso —y con todo respeto— su-
pondria una variaciéon después de un Juan, un Pablo, dos Juan Pablos
y muchos Pios de los siglos XIX y XX. Un Benedicto XVI le gustaria,
dijo. Pero el cardenal no estaba hablando de si mismo» 1.

1. BENEDICTUS

En efecto, Benedicto XVI (2005-2013) estaba pensando sobre
todo en san Benito (480-547), el primer patrono de Europa nombrado
por Pablo VI (1963-1978) en 1964. Mas adelante surgieron las inter-
pretaciones y las exégesis de este nombre pontificio. Como habia ex-
plicado a la prensa el cardenal George de Chicago (1937-2015), Bene-
dicto X VI dijo algo asi en algtin encuentro tras su eleccion:

«Benito vivié cuando el Imperio Romano se estaba derrumbando,
e intuy6 el papel de la Iglesia para preservar toda una cultura a lo largo

1 FISCHER, H.-]., Benedicto XVI, Herder, Barcelona 2005, 110.



LA DIMENSION MONASTICA EN EL PENSAMIENTO DE BENEDICTO XVI 521

de los siglos. Todo el mundo se estaba desplomando y Benito contribu-
y0 a que sobreviviera toda una civilizacion. [...] La relacion del nuevo
papa [Benedicto XVI] con Benito —glosaba— no era algo incidental.
De joven seminarista habia pensado en la posibilidad de entrar en una
abadia benedictina.

«Durante muchos afios, el entonces cardenal Ratzinger hacia su
retiro espiritual anual en la abadia benedictina de Scheyern, situada
entre Munich y Ratisbona. El recuerdo y el ejemplo de san Benito, y el
rastro que Benito ha dejado en su época, ha tenido un gran influjo en
la imaginacién y en la espiritualidad del nuevo papa» 2.

1.1. Benito el evangelizador

San Benito de Nursia, al fundar la orden benedictina en Italia,
cre6 también un mundo de belleza, orden y amor que dejara su huella
en toda Europa: de alli surgi6 un movimiento de evangelizacion hacia
todo el continente. Segun el santo fundador, uno de los grandes difu-
sores de la vida monastica en occidente, todo nacia de la conversion
interior y, en el caso de los monjes, de la separacién del mundo: la so-
ledad y el silencio harian el resto. El culto se encontraba intimamente
unido a la cultura. Entre los pueblos germanos, que entonces domina-
ban en la vieja Europa, despertaban al mismo tiempo extrafeza y ad-
miracion; pero creaban también un nuevo estilo de vida. El ritmo del
dia se dividia entre la oracion, el trabajo y el descanso. El ora et labora
era el lema que resumia su mensaje: la liturgia entendida como opus
Dei —como tarea divina- y el trabajo visto como perfeccionamien-
to del mundo: detras habia también un nuevo proyecto de hombre.
Como consecuencia, segtin el santo fundador, toda persona y todo
trabajo seran igualmente dignos. Los benedictinos conservaron —en
medio de una presencia germana- la cultura clasica pagana en clave
cristiana, copiando libros y construyendo bibliotecas, e inventando
productos tan prosaicos como las granjas, la cerveza, el whisky o el
champagne, en una curiosa mezcla de ascetismo y optimismo vital.
También el arte y la musica tenian un gran protagonismo en aquella
evangelizacion, pues habia que construir una cultura cristiana. En un

2 ALLEN, J.L., The rise of Benedict XVI, Doubleday, New York 2005, 169.



522 PABLO BLANCO SARTO

panorama politico bastante disperso, san Benito cre6 para Europa
una unidad superior, mas alla de las fronteras visibles 3. Sin embargo,
existira siempre una clara prioridad:

«Nos viene a la memoria la frase con que san Benito resumi6 la
quintaesencia de su Regla: operi Dei nihil praeponatur: no ha de antepo-
nerse nada al servicio de Dios, recordaba Ratzinger en una homilia de
1993. Ha de ser siempre lo principal. [...] En el espiritu de san Benito
esta idea tiene también un caracter totalmente practico en los casos en
que puedan surgir dudas.

«Podriamos plantearnos la duda: ino habra algo mas prioritario?
Su respuesta sera siempre: no. Jamas podra existir una cosa que sea
mas urgente que dedicar tiempo a Dios y dedicarse a servirle. Lo de-
mas tomara su propio ritmo. Tener tiempo para Dios sera siempre el

criterio prioritario frente a todo lo demas» *.

Benito vivi6 en una época de profunda decadencia humana
y religiosa: la crisis moral, que incluia el aborto y el infanticidio,
habia provocado un rapido descenso de la natalidad; la juventud
pensaba tan solo en disfrutar de si misma; el clero estaba corrom-
pido y el cisma y la herejia al cabo de la calle. Muchos cristianos
de aquella época se confesaban arrianos... El santo de Nursia sabia
conjugar el ora et labora con el sucissa virescit, el trabajar y rezar
con «lo podado reverdece»: aquello que ha sido purificado crece
después con mas fuerza, siempre y cuando vaya acompanado de
nuestra oracioén y nuestro trabajo. Gracias a Benito de Nursiay a su
prole espiritual, lo podado y caido por la invasion barbara volvié a
reverdecer en una nueva y mas noble cultura: el nacimiento de una

3 Cfr. LECLERCQ, J., El amor a las letras y el deseo de Dios. Introduccion a los
autores mondsticos de la Edad Media, Salamanca, Sigueme 2009, 25-41; L. Suarez
Fernandez, Los creadores de Europa. Benito, Gregorio, Isidoro y Bonifacio, Eunsa, Pamplona
2005, 15, 59-60, 66-67, 69, 85-87, 97-98, 100-101, 102-106; id., Raices cristianas de
Europa, Palabra, Madrid 1986, 32-34. Sobre este tema, puede verse M. Heim,
«Monastische Theologie und Kontemplation», en id., Auf Fels gebaut. Freude an
Kirche und Glaube, Be & Be, Heiligenkreuz 2014, 50-63.

4 De la mano de Cristo. Homilias sobre la Virgen y los santos (1997), Eunsa,
Pamplona 1998, 72. Sobre este tema puede verse LECLERCQ, ]., El amor a las letras
9y el deseo de Dios, 57-74.



LA DIMENSION MONASTICA EN EL PENSAMIENTO DE BENEDICTO XVI 523

Europa cristiana . Todo esto era profundamente inspirador para
Benedicto XVI. Nihil a Christo praeponatur era otra de sus maximas:
que no haya nada por delante del amor a Cristo. Si tuviéramos que
senalar una ensenanza central en la doctrina de san Benito, esta
seria —sin lugar a dudas— el cristocentrismo: la oracion, la liturgia
y el trabajo debian llevar siempre a Cristo 6.

«Durante catorce siglos —escribio el novelista Louis de Wohl-, [los
benedictinos] han continuado la tarea comenzada por su padre espi-
ritual, llenando la tierra de ciudadelas de Dios, proyectando hacia el
cielo el limpido surtidor de su oracién, salvaguardando la antigua cul-
tura grecorromana, base de la civilizacion occidental, y convirtiendo
a los pueblos barbaros a la fe de Jesucristo» ”.

«Ciudadelas de Dios»: un buen nombre para designar los mo-
nasterios benedictinos. Pequenas ciudades donde vive especialmente
Dios y se hace presente en un mundo en ocasiones alejado de los de-
signios divinos. Un oasis en medio del desierto. El filosofo americano
Alistair McIntyre (n. 1929), en su famoso libro After virtue, habia es-
crito que mas que «esperar a Godot» —como recuerda la famosa obra
de teatro de Samuel Beckett (1906-1989)—, Occidente espera ahora un
nuevo san Benito que le ayude a recordar sus raices cristianas 8. Pocos
dias antes, en 2005, en la benedictina Subiaco -la cueva en la que

5 Cfr. WEIGEL, G., La eleccion de Dios. Benedicto XVI y el futuro de la Iglesia,
Criteria, Madrid 2006, 244.

6 Cfr. D. Ramos-Lisson, Compendio de historia de la Iglesia antigua, Eunsa,
Pamplona 2009, 405. «La vida de san Benito estaba inmersa en oracion —afadia
Benedicto XVIen 2008—,fundamento de su existencia. Sin oraciénno hay experiencia
de Dios. Pero la espiritualidad de san Benito no era una interioridad alejada de la
realidad. En la inquietud y el caos de su tiempo, vivia bajo la mirada de Dios y
precisamente asi nunca perdi6 de vista los deberes de la vida cotidiana ni al hombre
con sus necesidades concretas» (Audiencia general, Roma, 9 de abril de 2008).

7 WOHL, L. de, Ciudadelas de Dios. Novela sobre san Benito de Nursia y su tiempo,
Palabra, Madrid 1987, 405-406; puede verse también J. E. P[erruca], «Introduccién»,
ibid., 7-10; pero sobre todo la biografia de san Gregorio Magno, San Benito de
Nursia, Lumen, Buenos Aires 1989. Puede consultarse también G. M. Columbas,
El monacato primitivo, BAC, Madrid 2004; T. Spidlik — M. Tenace -R. Cemus, E!
monacato en el oriente cristiano, Monte Carmelo, Burgos 2004.

8 Cfr. MCINTYRE, A., After virtue. A study of moral theology, University of
Notre Dame Press, Notre Dame 1981, 245.



524 PABLO BLANCO SARTO

vivié san Benito—, el cardenal Ratzinger habia dicho un dia antes de
que muriera Juan Pablo II, casi de un modo profético:

«Lo que mas necesitamos en este momento de la historia son hom-
bres que, a través de una fe luminosa y vivida, hagan a Dios creible
en el mundo. [...]| Necesitamos personas cuyo intelecto sea iluminado
por la luz de Dios y a quienes Dios abra el corazén, de manera que su
intelecto pueda hablar al intelecto de los demas y su corazéon pueda
abrir el corazon de los demas.

«Solo a través de hombres que hayan sido tocados por Dios, Dios
puede volver entre los hombres. Necesitamos hombres como Benito
de Nursia, quien —en un tiempo de disipacién y decadencia— penetro
en la soledad mas profunda, y logré —tras distintas purificaciones que
tuvo que sufrir— alzarse hasta la luz y regresar» 9.

Sucissa virescit: lo podado vuelve a reverdecer, era el lema bene-
dictino; hacia falta volver a las raices espirituales, eliminando todo
aquello que sea accesorio e innecesario 10. Es lo que se llama reforma
desde la raiz, en la cabeza y en los miembros, entendida como poda
o purificacion. El periodista muniqués Alexander Kissler (n. 1969)
destacaba igualmente la dimensién espiritual del mensaje del santo de
Nursia: busqueda de interioridad, necesidad de la oracién, espiritua-
lidad litargica. «Abrirse, sacrificarse, meditar, leer, rezar, celebrar la
eucaristia, estar atento a la llamada del que esta cerca, de la llamada
de Dios. Asirezan los principios de la espiritualidad de Benito, de una
santidad total y benedictina, tanto del fundador de la orden nacido en
Nursia como del papa que lleva su nombre, el decimosexto con este
nombre» !1. Benito, Benedicto por europeo, bavaro y aleman (a Ba-

9  El cristiano en la crisis de Europa, Cristiandad, Madrid 2005, 58-59. Sobre
este tema, puede verse G. Minnucci, «Benedetto XVI, I’Europa, le dimisioni e la
politica», en F. Boezi (ed.), Ratzinger. La rivoluzione interrotta, 91-92.

10 SEEWALD, P., Benedicto XVI. Una mirada cercana, Palabra, Madrid 20062,
313; sobre la dimension presuntamente monastica de su pontificado ha escrito N.
Diat, L'homme qui ne voulait pas étre pape, 97-100.

11 KISSLER, A., Der deutsche Papst. Benedikt XVI. und seine schwierige Heimat,
Herder, Friburgo 2005, 133. Sobre la espiritualidad benedictina, puede verse P.
Delatte, La vida mondstica benedictina, San Salvador de Leyre 2006; A. Pascual, E/
compromiso cristiano del monje, Monte Casino, San Salvador de Leyre 1993.



LA DIMENSION MONASTICA EN EL PENSAMIENTO DE BENEDICTO XVI 525

viera se le llama terra benedicta, quia benedictina: Baviera es una tierra
bendecida por la cantidad de abadias benedictinas que alberga: Wel-
tenburg, Scheyern, Ettal, Andechs...); pero sobre todo por cristiano,
espiritual y profundamente cristocéntrico: nihil a Cristo praeponatur.
Los benedictinos tienen ademas una especial sensibilidad para el arte
y la belleza, para la contemplacién de la Palabra, para vivir de la
liturgia y la oracion. Estas podrian ser algunas de las razones. En par-
te, el mismo Benedicto XVI confirmé mas adelante este pronéstico,
aunque ira sobre todo a las raices y a los motivos mas profundos 12.

«San Benito es también muy venerado en Alemania -recordaba
ya como papa- y, particularmente, en Baviera, mi tierra natal [...]. De
este padre del monacato occidental conocemos la recomendacion que
hizo a los monjes en su Regla: “no antepongais absolutamente nada a
Cristo”.

«Al inicio de mi servicio como sucesor de Pedro -concluia-pido a
san Benito que nos ayude a mantener firmemente a Cristo en el centro
de nuestra existencia. Que El ocupe el centro de nuestros pensamien-
tos y de nuestras acciones» 13.

1.2. Un modelo para la misién

De igual manera, en una de sus catequesis sobre santos y autores
cristianos hablaba del «fundador del monacato occidental y también
patrono de mi pontificado» 4. Aludia alli a los testimonios de aquellos
tiempos: san Gregorio Magno (540-604) «quiso ilustrar mediante el
ejemplo de un hombre concreto —precisamente san Benito- la ascen-
si6n a las cumbres de la contemplacion, que puede realizar quien se

12 Cfr. AAVV., Mein Herz schligt bayrisch. Der Wegblegeiter zu den bayerrischen
Lebenstationen von Papst Benedikt XVI., Sankt Michaelsbund, Munich 20062, 264ss.

13 Audiencia, Roma 25 de abril de 2005. Estas audiencias aparecen recogidas
en Benedicto X VI, Una historia de la Iglesia. Grandes figuras del cristianismo (P. Blanco
Sarto - E. Torres Moreno, eds.), I y II, Cristiandad, Madrid 2020, aqui 393-398.

14 Audiencia general, Roma 9 de abril de 2008. Citaba igualmente alli una
frase de san Gregorio Magno refiriéndose a san Benito: «Este hombre de Dios,
que brill6 sobre esta tierra con tantos milagros, no resplandeci6 menos por la
elocuencia con la que supo exponer su doctrina» (Dial. II, 36).



526 PABLO BLANCO SARTO

abandona en manos de Dios. Por tanto, nos presenta un modelo de
vida humana como ascensiéon hacia la cumbre de la perfeccion» 15.
De hecho, la obra del santo fundador —y en especial su Regla—, fueron
una auténtica «levadura espiritual», que cambi6 —con el paso de los
siglos— el rostro del viejo continente. Cre6 «una nueva unidad espiri-
tual y cultural», a partir de la de la fe, que hoy llamamos «Europa», de
ahi el nombramiento de patrono que en 1964 le concedié Pablo VI.
Cre6 una cultura material y espiritual que mejoré la vida de sus con-
temporaneos, en una Europa caética tras la invasién de los pueblos
germanicos. En el afio 529, san Benito dejo Subiaco para asentarse en
Montecassino, seguia recordando Benedicto XVI. Algunos han ex-
plicado que este cambio fue una manera de huir de las intrigas de un
eclesiastico local envidioso, un sacerdote llamado Florencio. Pero esta
explicacion resulta poco convincente, pues la muerte repentina de su
opositor no impulsé a san Benito a regresar. Ofrece asi una lectura
espiritual de los acontecimientos: «En realidad, tom6 esta decision
porque habia entrado en una nueva fase de su maduracion interior y
de su experiencia monastica» 16.

En todo el segundo libro de los Didlogos, san Gregorio nos mues-
tra como la vida de san Benito estaba inmersa en un clima de oracion,
fundamento de su existencia contemplativa. «Sin oracién no hay ex-
periencia de Dios. Pero —anade- la espiritualidad de san Benito no era
una interioridad alejada de la realidad». La oracion nos adentra toda-
via mas en larealidad. En la inquietud y en el caos de su época, Benito
«vivia bajo la mirada de Dios y precisamente asi nunca perdi6 de vista

15 Ibid.; cfr. LECLERCQ, ., El amor a las letras y el deseo de Dios, 45-56. «<En
el libro de los Didlogos —continuaba diciendo alli el actual papa emérito-, san
Gregorio Magno narra también muchos milagros realizados por el santo. [...]
Esta perspectiva del “biografo” se explica también a la luz del contexto general
de su tiempo: entre los siglos V y VI, el mundo sufria una tremenda crisis de
valores y de instituciones, provocada por el derrumbamiento del Imperio Romano,
por la invasién de los nuevos pueblos y por la decadencia de las costumbres. Al
presentar a san Benito como “astro luminoso”, san Gregorio queria indicar en
esta tremenda situacion, precisamente aqui, en esta ciudad de Roma, el camino
de salida de la “noche oscura de la historia” (cfr. JUAN PABLO II, Discurso en la
abadia de Montecassino, 18 de mayo de 1979, n. 2: L’Osservatore Romano, edicién en
lengua espafiola, 27 de mayo de 1979, p. 11).

16 Cfr. Dial. II, 8.



LA DIMENSION MONASTICA EN EL PENSAMIENTO DE BENEDICTO XVI 527

los deberes de la vida cotidiana ni al hombre con sus necesidades con-
cretas». Un mistico capaz de estar en lo concreto, cuyo secreto era que
toda su vida quedaba transformada en oracion. Al contemplar a Dios,
Benito comprendi6 la realidad del cristiano y de su mision. En su
Regla —seguia evocando el papa bavaro- se refiere a la vida monastica
como «escuela del servicio del Sefior» (Prol. 45) y pide a sus monjes
que «nada se anteponga a la obra de Dios» (43, 3), es decir, al rezo del
oficio divino o liturgia de las horas. La vida litargica supone el centro
de la propia existencia cristiana: el corazéon que alimenta el resto del
cuerpo: cabeza, manos, pies... A su vez, subraya que la oracién es, en
primer lugar, un acto de escucha (9-11), que después debe traducirse
en la accién concreta: «El Sefior espera que respondamos diariamente
con obras a sus santos consejos». «Asi —concluia—, la vida del monje
se convierte en una simbiosis fecunda entre accién y contemplacion
“para que en todo sea glorificado Dios” (57, 9)» 17.

Con todo este bagaje espiritual y contemplativo, podia proceder-
se entonces a una intensa obra de evangelizacién, como la historia
muestra abundantemente. En las primeras horas del pontificado, el
nuevo papa dio ya a entender que la Iglesia no debia volver a las cata-
cumbas, sino moverse con soltura en la sociedad y en la vida publica,
pero siempre partiendo de la oracién y la contemplaciéon. Apoy6 en
aquel entonces de modo decidido los esfuerzos de los obispos italianos
en contra de la experimentacién con embriones humanos. El éxito no
se debi6 a un supuesto clericalismo italiano (poco creible para quien
conozca la ironia de los sucesores de los antiguos romanos), sino «a la
persuasion y a los argumentos» con que los pastores italicos aborda-

17 «En contraste con una autorrealizacion facil y egocéntrica, que hoy con
frecuencia se exalta —matizaba el papa benedictino—, el compromiso primero e
irrenunciable del discipulo de san Benito es la sincera busqueda de Dios (58, 7)
en el camino trazado por Cristo, humilde y obediente (5, 13), a cuyo amor no
debe anteponer nada (4, 21; 72, 11), y precisamente asi, sirviendo a los demas, se
convierte en hombre de servicio y de paz. En el ejercicio de la obediencia vivida
con una fe animada por el amor (5, 2), el monje conquista la humildad (5, 1), a la
que dedica todo un capitulo de su Regla (7). De este modo, el hombre se configura
cada vez mas con Cristo y alcanza la auténtica autorrealizacién como criatura a
imagen y semejanza de Dios». A continuacién vienen unas conmovedoras palabras
de san Benito dedicadas a la figura del ministerio que el abad desempena en la
comunidad.



528 PABLO BLANCO SARTO

ron el problema 18. Lo habia dicho antes en la conferencia pronuncia-
da el 1 de abril de 2005 —un dia antes del fallecimiento de Juan Pablo
II- en Subiaco, al reclamar como prioridades la razén y la defensa de
la vida. Era un modo de ver el resultado material y visible de una ac-
tividad en su origen puramente espiritual. Tal vez este encuentro con
la espiritualidad del ora et labora, podria surtir un efecto parecido al
del reality show de la BBC 2 inglesa, titulado The monastery. Al convivir
en una abadia benedictina, dos de los concursantes recuperaron la fe
de nifios, un ex-terrorista se acerc6 mas a Dios, un productor de pe-
liculas con alto voltaje sexual cambi6 su orientacién profesional y un
estudiante de budismo en Cambridge decidi6 hacerse sacerdote. Algo
casi increible, pero es que la vida monastica sigue teniendo hoy una
intensa eficacia misionera en pleno siglo XXI19. Esta era la verdadera
Benedict Option de Benedicto XVI.

2. CIUDADELAS DE Di10Ss

El papa profesor impartia en una de sus audiencias una leccion
magistral sobre la teologia monastica y la teologia escolastica 20, las
cuales dieron lugar «al florecimiento de la teologia latina en el siglo
XTI, gracias a una serie providencial de coincidencias». «A diferencia
de los escolasticos —afirma Leclercq-, cuyo interés se dirige a la quaes-
tio, a la disputatio, y a la lectio», «a los monjes les gustan los escritos en
los que se trate de hechos y experiencias mas que de ideas». En los
paises de Europa occidental reinaba por aquel entonces una paz rela-
tiva, que aseguraba a la sociedad el desarrollo econémico y la conso-
lidacion de las estructuras politicas, y favorecia una intensa actividad
cultural, entre otras causas gracias a los contactos con el pensamiento
oriental. La luz de oriente fecundé en aquel entonces la teologia de
occidente. En la Iglesia se advertian los beneficios de la reforma gre-
goriana, promovida vigorosamente en el siglo anterior por un papa

18 Cfr. G. Weigel, La eleccion de Dios, 252.

19 Cfr. ]J. Catalan, De Joseph Ratzinger a Benedicto XVI. Los enigmas del nuevo
papa, Espejo de Tinta, Madrid 2005, 465-467.

20  Audiencia general, Roma 28 de octubre de 2009.



LA DIMENSION MONASTICA EN EL PENSAMIENTO DE BENEDICTO XVI 529

benedictino, que habia aportado una mayor pureza evangélica a la
vida de la Iglesia, sobre todo en el clero, y que «habia restituido a la
Iglesia y al papado una auténtica libertad de accién». Ademas, se iba
difundiendo «una amplia renovacion espiritual»: nacian y se expan-
dian nuevas 6rdenes religiosas, mientras que las ya existentes vivian
una prometedora recuperacion.

«La teologia también volvié a florecer —concluia Benedicto XVI-
y adquiri6 una mayor conciencia de su naturaleza: afiné el método,
afront6 problemas nuevos, avanzé en la contemplacion de los miste-
rios de Dios, produjo obras fundamentales, inspir6 iniciativas impor-
tantes en la cultura, desde el arte hasta la literatura» 2!.

2.1. La teologia mondstica

«Todo el programa de la teologia monastica» —escribi6é Leclercq—
consiste en el «quaerere Deum», en «una busqueda que no acabara sino
con la eternidad, pero que recibe ya su real satisfacciéon en una po-
sesién oscura, y esta hace crecer el deseo, que es aqui abajo la for-

21 LECLERCQ, ., El amor a las letras y el deseo de Dios, 198; cfr. BENEDICTO X V1,
Una historia de la Iglesia, 11, 67-70. A san Gregorio magno dedicé la Audiencia general
del 28 de mayo de 2008, en la que afirmaba lo siguiente, tal vez con un cierto
tinte autobiografico: «San Gregorio llevé a cabo esta intensa actividad a pesar de
sus problemas de salud, que lo obligaban con frecuencia a guardar cama durante
largos dias. Los ayunos que habia practicado en los anos de la vida monastica le
habian ocasionado serios trastornos digestivos. Ademas, su voz era muy débil, de
forma que a menudo tenia que encomendar al diacono la lectura de sus homilias,
para que los fieles presentes en las basilicas romanas pudieran oirlo. En los dias
de fiesta hacia lo posible por celebrar Missarum sollemnia, esto es, la misa solemne,
y entonces se encontraba personalmente con el pueblo de Dios, que lo apreciaba
mucho porque veia en €l la referencia autorizada en la que hallaba seguridad: no
por casualidad se le atribuy6 pronto el titulo de consul Dei».

«A pesar de las dificilisimas condiciones en las que tuvo que actuar, gracias
a su santidad de vida y a su rica humanidad consiguié conquistar la confianza
de los fieles, logrando para su tiempo y para el futuro resultados verdaderamente
grandiosos. Era un hombre inmerso en Dios: el deseo de Dios estaba siempre
vivo en el fondo de su alma y, precisamente por esto, estaba siempre muy atento
al préjimo, a las necesidades de la gente de su época. En un tiempo desastroso,
mas aun, desesperado, supo crear paz y dar esperanza. Este hombre de Dios nos
muestra donde estan las verdaderas fuentes de la paz y de donde viene la verdadera
esperanza; asi se convierte en guia también para nosotros hoy» (BENEDICTO X VI,
Una historia de la Iglesia 1, 410).



530 PABLO BLANCO SARTO

ma misma que reviste el amor» 22. Dicho Stimmung prepar6 las obras
maestras del siglo posterior en Tomas de Aquino y Buenaventura de
Bagnoregio, autores bien conocidos por el papa-profesor. Los ambien-
tes en los que tuvo lugar esta intensa actividad teolégica fueron dos:
los monasterios y las escuelas de la ciudad, las llamadas scholae o es-
cuelas catedralicias, «algunas de las cuales muy pronto darian vida a
las universidades, que constituyen uno de los tipicos “inventos” de la
Edad Media cristiana». A partir de estos dos ambientes —los monaste-
rios y las scholae— se puede hablar de dos modelos diferentes de teolo-
gia: la «teologia monastica» y la «teologia escolastica». La primera se
nutria de la lectio divina, que iba dirigida a la contemplacion, mientras
la segunda preparaba para la «vida activa» y la accioén pastoral 23.

«Los representantes de la teologia monastica —continuaba el papa
del logos— eran monjes, por lo general abades, dotados de sabiduria
y de fervor evangélico, que se dedicaban esencialmente a suscitar y
a alimentar el deseo amoroso de Dios». Por otra parte, los represen-
tantes de la teologia escolastica eran magistri «deseosos de mostrar la
racionabilidad y la autenticidad de los misterios de Dios». La distinta
finalidad explica la diferencia de su método y de su manera de hacer
teologia. En los monasterios del siglo XII el método teolégico estaba
vinculado principalmente a la lectio divina, a la explicacion de la Escri-
tura o pagina sacra, como decian los autores de ese tiempo; por lo que
se practicaba asi sobre todo la teologia biblica. Para los monjes «la sim-
ple lectura del texto sagrado no era suficiente para percibir su sentido

profundo, su unidad interior y su mensaje trascendente» *'.

22 LECLERCQ, J., El amor a las letras y el deseo de Dios, 119; sobre la teologia
monastica puede verse ibid., 243-294. Esta expresion (quaerere Deum) sera repetida
en el discurso en el College des Bernardins, en Paris, el 12 de septiembre de 2008:
AAS 100 (2008) 721-730, donde se cita explicitamente la obra de Leclercq.

23 Cfr. LECLERCQ, ., El amor a las letras y el deseo de Dios, 248-249.

24 Audiencia general, Roma 28 de octubre de 2009. Realizaba aqui una
referencia contemporanea: «El Sinodo de los obispos del ano pasado sobre la
“Palabra de Dios en la vida y en la misién de la Iglesia” recordé6 la importancia
del enfoque espiritual de las sagradas Escrituras. En este sentido, es 1til tomar en
consideracion la herencia de la teologia monastica, una ininterrumpida exégesis
biblica,comotambiénlasobrasrealizadasporsusrepresentantes, valiososcomentarios
ascéticos a los libros de la Biblia. A la preparacion literaria la teologia monastica
unia la espiritual; es decir, era consciente de que no bastaba con una lectura



LA DIMENSION MONASTICA EN EL PENSAMIENTO DE BENEDICTO XVI 531

Era necesario practicar una «lectura espiritual» y no solo alegori-
ca, sino llevada a cabo en docilidad al Espiritu. Las letras —comenta
Leclercq- «no son mas que un medio necesario, presupuesto, siempre
subordinado a la bisqueda de Dios». Es este el verdadero inspirador
del intérprete. «En la escuela de los Padres, la Biblia se interpreta-
ba alegéricamente, para descubrir en cada pagina, tanto del antiguo
como del nuevo testamento, lo que dice de Cristo y de su obra de
salvacion». Pero habia algo mas: «Hay otra actitud en la que insisten
quienes practican la teologia monastica, continuaba: una intima acti-
tud orante, que debe preceder, acompanar y completar el estudio de
la sagrada Escritura». La lectura de la Biblia sin oracién ni contempla-
cion es flatus vocis, palabra llevada por el viento. La Palabra de Dios
se convierte en mera palabra humana, en puro discurso retérico. Asi,
«la teologia monastica es escucha de la Palabra de Dios», por lo que
requiere «purificar el corazon para acogerla y, sobre todo, no se puede
dejar de encenderlo de fervor para encontrar al Sefnor». La teologia
se convierte entonces en «meditacion, oracién y canto de alabanza, e
incita a una sincera conversiéon». Algunos representantes de la teolo-
gia monastica alcanzaron, por este camino, «las mas altas metas de la
experiencia mistica» 25.

puramente teérica y profana: para entrar en el corazén de la sagrada Escritura
hay que leerla identificandose con el espiritu con el que fue escrita y creada.
La preparacion literaria era necesaria para conocer el significado exacto de las
palabras y facilitar la comprensién del texto, afinando la sensibilidad gramatical
y filologica. El estudioso benedictino del siglo pasado Jean Leclercq titul6 asi el
ensayo con el que presenta las caracteristicas de la teologia monastica: Lamour
des lettres et le désir de Dieu [Cerf, Paris 2008]. Efectivamente, el deseo de conocer
y de amar a Dios, que nos sale al encuentro a través de su Palabra que debemos
acoger, meditar y practicar, lleva a intentar profundizar los textos biblicos en
todas sus dimensiones» (ibid.).

25 LECLERCQ, J., El amor a las letras y el deseo de Dios, 40. Y seguia con esta
contraposicion complementaria: «La teologia escolastica, en cambio —como decia-,
se practicaba en las scholae, que surgieron junto a las grandes catedrales de la
época, para la preparacion del clero, o alrededor de un maestro de teologia y de
sus discipulos, para formar profesionales de la cultura, en una época en la que el
saber era cada vez mas apreciado. En el método de los escolasticos era central
la quaestio, es decir, el problema que se plantea al lector a la hora de afrontar
las palabras de la Escritura y de la tradiciéon. Ante el problema que estos textos
autorizados plantean, surgen preguntas y nace el debate entre el maestro y los
alumnos. En ese debate aparecen, por una parte, los temas de la autoridad, y, por



532 PABLO BLANCO SARTO

Esto no supone ni de lejos un salto hacia lo irracional, pues la
teologia es siempre fe pensada. Por eso, el papa bavaro animaba a
«dar razon de nuestra esperanza» (cfr. 1 P 3, 15), a explicar nuestro
amor, y recordaba que «entre fe y razon existe una amistad natu-
ral, fundada en el orden mismo de la creaciéon». El Logos divino se
refleja en el logos humano y en los logoi de las cosas creadas: «En el
principio era el Verbo... por El fueron hechas todas las cosas... y el
Verbo se hizo carne» (Jn 1, 1.3.14). Ya san Juan Pablo II habia es-
crito al comienzo de la enciclica Fides et ratio: «<La fe y la razon son
como las dos alas con las cuales el espiritu humano se eleva hacia
la contemplacion de la verdad». Ambas nos permiten volar alto. La
fe esta abierta al esfuerzo de comprension por parte de la razon; la
razon, a su vez, reconoce que la fe no la suprime, sino que la dirige
hacia horizontes mas amplios y elevados. Son dos alas que les per-
miten —conjuntamente— altos vuelos.

«Aqui se introduce la perenne leccion de la teologia monastica,
concluia. Fe y razon, en dialogo reciproco, vibran de alegria cuando
ambas estan animadas por la busqueda de la unién intima con Dios.

«Cuando el amor vivifica la dimension orante de la teologia, el
conocimiento que adquiere la razon se ensancha. La verdad se busca

otra, los de la razon; y el debate se orienta a encontrar, al final, una sintesis entre
autoridad y razén para alcanzar una comprensién mas profunda de la Palabra
de Dios. San Buenaventura dice al respecto que la teologia es “per additionem”
(cfr. Commentaria in quatuor libros sententiarum, I, proem., q. 1, concl), es decir,
la teologia anade la dimension de la razén a la Palabra de Dios y de este modo
crea una fe mas profunda, mas personal y, por tanto, también mas concreta en
la vida del hombre».

«En este sentido, se encontraban distintas soluciones y se formaban conclusiones
que comenzaban a construir un sistema de teologia. La organizacion de las quaestiones
llevaba a la elaboracion de sintesis cada vez mas extensas, pues se componian las
diversas quaestiones con las respuestas encontradas, creando asi una sintesis, las
denominadas summae, que eran en realidad amplios tratados teologico-dogmaticos
nacidos de la confrontacion entre la razén humana y la Palabra de Dios. La teologia
escolastica tenia como objetivo presentar la unidad y la armonia de la Revelacion
cristiana con un método, llamado precisamente “escolastico”, de la escuela, que
confia en la razén humana: la gramatica y la filologia estan al servicio del saber
teologico, pero con mayor motivo lo esta la logica, es decir, la disciplina que
estudia el “funcionamiento” del razonamiento humano, de manera que resulte
evidente la verdad de una proposicion» (ibid.).



LA DIMENSION MONASTICA EN EL PENSAMIENTO DE BENEDICTO XVI 533

con humildad, se acoge con estupor y gratitud: en una palabra, el co-
nocimiento solo crece si ama la verdad.

«El amor se convierte en inteligencia y la teologia en auténtica sa-
biduria del corazon, que orienta y sostiene la fe y la vida de los cre-
yentes. Oremos, pues, para que el camino del conocimiento y de la
profundizacion de los misterios de Dios siempre esté iluminado por el
amor divino».

2.2. Reformas medievales

A comienzos del siglo XII, el movimiento cluniacense iniciado
dos siglos antes contaba con cerca de mil doscientos monasterios,
«iuna cifra verdaderamente impresionante para la época!», exclama
Benedicto XVI. El monaquismo occidental, que habia florecido al-
gunos siglos antes con san Agustin y san Benito, sufria una fuerte
decadencia por diversas causas: las continuas invasiones y devasta-
ciones de diferentes pueblos, la pobreza generalizada y, sobre todo,
la dependencia de las abadias respecto a los sefores feudales. Eran
tiempos de crisis, como los actuales. «En ese contexto, Cluny repre-
sent6 el alma de una profunda renovacion de la vida monastica, a fin
de reconducirla a su inspiracién originaria». En Cluny se restableci6
la observancia de la Regla de san Benito con algunas adaptaciones ya
introducidas por otros reformadores. Sobre todo se quiso garantizar
el papel central que debe ocupar la liturgia en la vida cristiana. Los
monjes cluniacenses se dedicaban —con amor y esmero— a la celebra-
cion de las horas litargicas, al canto de los salmos, a procesiones tan
devotas como solemnes y, sobre todo, a la celebraciéon eucaristica. La
liturgia ocupaba asi la centralidad que le corresponde en la Iglesia, y
tal como propone el concilio al hablar de la eucaristia como «fuente
y cumbre de toda la vida cristiana» (LG 11). En la Edad Media esta
centralidad era ya una realidad en estos ambientes monasticos 26.

«Los monjes de Cluny otorgaban tanta importancia a la liturgia
porque estaban convencidos de que era participacion en la liturgia del

26 Audiencia general, Roma, 11 de noviembre de 2009, en Benedicto XVI,
Una historia de la Iglesia 11, 70-74.



534 PABLO BLANCO SARTO

cielo», evocando asi las palabras —-mencionadas por Ratzinger— de los
enviados del principe Vladimiro de Kiev en el siglo X al participar
de la divina liturgia en la basilica de Santa Sofia, en Constantinopla:
«aquello era el cielo en la tierra», exclamaron los legados. Asi, los
monjes cluniacenses «se sentian responsables de interceder ante el al-
tar de Dios por los vivos y los difuntos», tal como muchisimos fieles
nos piden con insistencia que les recordemos en la oracién. Esto exige
darle el verdadero sentido cristocéntrico, donde Jesucristo se presenta
como el inico Mediador y el objeto y destino de todas nuestras ora-
ciones 27.

«Para salvaguardar y alimentar este clima de oracién, la regla
cluniacense subray6 la importancia del silencio, a cuya disciplina los
monjes se sometian de buena gana», afiade el papa que se ha impuesto
también ese silencio tras la renuncia del pontificado. El silencio trae
una mayor pureza de las virtudes, a la que aspiraban aquellos mon-
jes, y que «requeria un recogimiento intimo y constante». Pero este
silencio levanté un clamor: no sorprende que muy pronto la fama de
santidad envolviera al monasterio de Cluny, y que muchas otras co-
munidades monasticas decidieran seguir esas mismas costumbres. El
silencio era fecundo, pues este discreto ejemplo sirvi6 de modelo para
otras muchas comunidades. «Muchos principes y papas —continuaba
diciendo- pidieron a los abades de Cluny que difundieran su reforma,
de manera que en poco tiempo se extendié una tupida red de mo-
nasterios vinculados a Cluny», bien por medio de vinculos juridicos
o por una especie de afiliacion carismatica. Eran monasterios espiri-
tualmente cluniacenses. De este modo se iba delineando una Europa

27 DEWAAL, E., The way to simplicity. The cistercian tradition, Darton, Longman
and Todd, 70; Audiencia general, Roma, 11 de noviembre de 2009; cfr. Convocados
en el camino de la fe, Cristiandad, Madrid 2004, 96. A lo que ofrece un apunte
historico: «Por otro lado, esta era precisamente la finalidad con la que Guillermo
el Piadoso habia querido que naciera la abadia de Cluny. En el antiguo documento
que atestigua su fundacion, se lee: “Establezco con este don que en Cluny se
construya un monasterio de regulares en honor de los apéstoles san Pedro y san
Pablo; que en él se congreguen monjes que vivan segin la Regla de san Benito [...];
que alli sea frecuentado un venerable refugio de oracién con votos y suplicas; que
alli se busque y se aspire con todo deseo e intimo ardor la vida celestial; y que
asiduamente se dirijan alli al Sefior oraciones, invocaciones y saplicas” (Audiencia
general, Roma, 11 de noviembre de 2009).



LA DIMENSION MONASTICA EN EL PENSAMIENTO DE BENEDICTO XVI 535

del espiritu cluniacense en las diferentes regiones de Francia, Italia,
Espana, Alemania y Hungria 28. Benedicto X VI se ocup6 igualmente
del abad Odoén de Cluny (878-942), a quien debemos el titulo mariano
de «madre de misericordia» y quien fue «un apasionado por la refor-
ma» de la orden benedictina 29.

Asi, la reforma cluniacense tuvo efectos positivos no solo en la pu-
rificacion y en un nuevo esplendor de la vida monastica, sino también
en la vida de toda la Iglesia. En efecto, la aspiraciéon a la perfeccién
evangélica represent6 un estimulo para luchar contra «males graves
que afectaban a la Iglesia de ese tiempo»: la simonia y la inmoralidad
del clero secular. Los abades de Cluny, con su autoridad espiritual,
y los monjes cluniacenses que llegaron a obispos e incluso a papas
fueron protagonistas de esa necesaria renovacion espiritual. Esta idea
nos recuerda que la verdadera reforma de la vida de la Iglesia la cons-
tituye la purificacion: Ecclesia semper purificanda (cfr. LG 8). Como dijo
también Benedicto X VI, «los santos son los verdaderos reformadores
de la Iglesia» 30. 'Y no faltaron los frutos de esta reforma acometida por
Cluny: «El celibato de los sacerdotes volvi6 a ser estimado y vivido, y
en la asuncion de los cargos eclesiasticos se introdujeron procedimien-
tos mas transparentes», donde los favoritismos y nepotismos —tan fre-
cuentes en la época— no resultaban tan sencillos.

Por otra parte, fueron significativos los beneficios que los monas-
terios inspirados en la reforma cluniacense aportaron a la sociedad. El

28 Ibid. Respecto al régimen, afiadia la siguiente consideracion: «El éxito
de Cluny se debi6 ante todo a la elevada espiritualidad que alli se cultivaba, pero
asimismo a otras condiciones que favorecieron su desarrollo. A diferencia de lo
que habia sucedido hasta entonces, al monasterio de Cluny y a las comunidades
que dependian de €l se los eximié de la jurisdiccion de los obispos locales y se
los someti6 directamente a la del romano pontifice. Esto conllevaba un vinculo
especial con la sede de Pedro y, justamente gracias a la proteccion y el aliento
de los pontifices, los ideales de pureza y de fidelidad, que la reforma cluniacense
queria buscar, pudieron difundirse rapidamente. Ademas, los abades eran elegidos
sin ninguna injerencia de las autoridades civiles, a diferencia de lo que sucedia en
otros lugares». La libertad en el régimen jurisdiccional ejerci6 asi efectos benéficos
en el desarrollo de la vida espiritual de los monasterios (ibid.).

29 Audiencia general, Roma, 2 de septiembre de 2009, en Benedicto XVI,
Una historia de la Iglesia 11, 51.

30 Audiencia general, Roma, 14 de enero de 2010.



536 PABLO BLANCO SARTO

espiritu estd unido a la materia en el ser humano. En una época en la
que solo las instituciones eclesiasticas prestaban ayuda a los indigen-
tes, la caridad se practic6 con empeifio. En cierto modo, por utilizar
una expresion del papa Francisco, se «globaliz6 la caridad»31. «<En
todas las casas —seguia relatando su predecesor— el limosnero tenia la
obligacion de hospedar a los viandantes y los peregrinos necesitados,
a los sacerdotes y los religiosos que estaban de viaje y, sobre todo, a
los pobres que acudian para pedir comida y un techo durante algunos
dias». Es una vocacién que dura siglos. No menos importantes fueron
otras dos instituciones, tipicas de la civilizaciéon medieval, promovidas
desde Cluny: las «treguas» y la «paz de Dios». En una época de fre-
cuentes guerras y refriegas, violencia y venganzas, las treguas ofrecie-
ron un espacio de paz. También las persecuciones —a veces acerbas y
crueles— encontraron refugio con «la paz de Dios», con la que se pedia
que se respetara a las personas inermes y los lugares sagrados.

Si vis pacem, para pacem. La paz trajo estabilidad y prosperidad,
también social, politica y econémica. La vida en los monasterios tiene
importantes efectos en el exterior, de lo cual no siempre somos cons-
cientes los que vivimos extra muros. En los monasterios se ponen las
bases de la civilizacién. De este modo, en la conciencia de los pueblos
de Europa, se incrementaba el proceso de larga gestacion que lleva-
ria a reconocer —cada vez con mas claridad- dos elementos funda-
mentales para la construccion de la sociedad: «el valor de la persona
humana y el bien primero de la paz». Paz y personas para edificar
una nueva civilizacién, donde el respeto y el amor debian ocupar su
lugar central. Ademas, como los monasterios cluniacenses disponian
de grandes propiedades de las que sacaban buen rendimiento por el
fruto de su trabajo, contribuyeron asi al desarrollo de la economia.
Junto al trabajo manual, los monjes cluniacenses llevaron a cabo tam-
bién algunas actividades culturales tipicas del monaquismo medieval
«como las escuelas para los ninos, las bibliotecas y los scriptoria para
la transcripcién de libros». Una tremenda labor de difusién de papel
y sabiduria. En definitiva, concluia el papa Benedicto, recapitulando
como un buen profesor, la reforma cluniacense

31 Cifr. Carta enciclica Evangelii gaudium, n. 75.



LA DIMENSION MONASTICA EN EL PENSAMIENTO DE BENEDICTO XVI 537

a) «record6 la primacia de los bienes del espiritu» frente a un
materialismo comparable con el nuestro;

b) «mantuvo viva la tension hacia las cosas de Dios», siendo
como ciudadelas que recuerdan permanentemente la existencia y la
presencia de Dios;

c) «inspir6 y favoreci6 iniciativas e instituciones para la promo-
cion de los valores humanos», desde la cultura a todos los niveles —como
hemos visto— al desarrollo de la propia vida cristiana;

d) «educo en un espiritu de paz», que se propagé en un mundo
entonces algo revuelto.

La orden cisterciense es una nueva reforma benedictina, cuyo ori-
gen se remonta a la fundacion de la abadia de Cister por Roberto de
Molesmes en 1098. «El ideal cisterciense —afirma De Waal- pone el
énfasis en la sencillez y lo ordinario». Era esta una constante: la sen-
cillez de la belleza. Asi también «impulsaron la musica sagrada, con-
tinuaba el actual papa emérito; quisieron que la arquitectura y el arte
contribuyeran a la belleza y solemnidad de los ritos; enriquecieron el
calendario litirgico con celebraciones especiales como, por ejemplo,
a principios de noviembre, la conmemoracion de los fieles difuntos»,
y que tanta raigambre ha adquirido entre los fieles cristianos. El arte y
la solidaridad entre los cristianos, también difuntos, ayudaba de esta
forma a la piedad de los fieles. Pero ademas aumentaron la devocion
a Maria, combinando lo litirgico con lo devocional, entendidos como
ambitos complementarios. Benedicto X VI se ocup6 sobre todo de san
Bernardo de Claraval (1090-1153), el principal representante de la re-
forma cisterciense y llamado el «iltimo de los padres de la Iglesia»,
por su deseo de volver a las fuentes: la Biblia y los Padres 32. En 1115,

32 Audiencia general, Roma, 21 de octubre de 2009, en Benedicto XVI, Una
historia de la Iglesia 11, 55-59. Sobre el espiritu cisterciense, puede verse DE WAAL,
E., The way to simplicity, London 1998; LECLERCQ, J., El amor a las letras y el deseo
de Dios, 183-187; Matilde de Magdeburgo, La luz divina que ilumina los corazones,
Monte Carmelo, Burgos 2004; DUMOND, C., En el camino de la paz. La sabiduria
cisterciense segun san Bernardo, Monte Carmelo, Burgos 2002; id., La sabiduria ardiente.
En la escuela cisterciense del amor, Monte Carmelo, Burgos 2005; DE HACKEBORN
Matilde, Libro de la gracia especial. La morada del corazon, Monte Carmelo, Burgos
2007; OLIVEIRA, Bernardo, Introduccion a los padres y madres cistercienses de los siglos
XII y XIII, Monte Carmelo, Burgos 2020.



538 PABLO BLANCO SARTO

san Bernardo fue enviado por san Esteban Harding, tercer abad del
Cister, a fundar el monasterio de Claraval. Tenia solo 25 anos, pero
pudo concebir su propia idea de la vida monastica, esforzandose por
traducirla en la practica.

«Mirando la disciplina de otros monasterios, san Bernardo recla-
mo con decision la necesidad de una vida sobria y moderada, tanto
en la mesa como en la indumentaria y en los edificios monasticos,
recomendando la sustentacién y la solicitud por los pobres. Entre-
tanto la comunidad de Claraval crecia en nimero y multiplicaba sus
fundaciones».

También en el terreno doctrinal fue un gran reformador, que
abarco desde la lucha contra las doctrinas cataras hasta la defensa del
pueblo judio. Por este ultimo aspecto de su accion apostoélica, algunas
decenas de anos mas tarde, Ephraim, rabino de Bonn, rindi6 a san
Bernardo un vibrante homenaje. A través de un alumno suyo, Ber-
nardo Pignatelli, después elegido papa con el nombre de Eugenio III,
influy6 en el modo de ejercicio del primado petrino, en el optsculo De
consideratione, que termina con las siguientes palabras: «Quiza se pue-
de buscar mejor y encontrar mas facilmente con la oracion que con
la discusion» 33. Pero la fama del Doctor Melifluus se debe sobre todo
a sus escritos sobre Jesucristo y Maria. «Solo Jesus —insiste san Ber-
nardo ante los complejos razonamientos dialécticos de su tiempo—,
solo Jests es “miel en la boca, cantico en el oido, jibilo en el corazén”
(mel in ore, in aure melos, in corde tubilum)». En las intensas batallas en-
tre nominalistas y realistas —dos corrientes filosoficas de la época— el
abad de Claraval no se cansa de repetir que solo importa el nombre
de Jesus. «Para san Bernardo, de hecho, el verdadero conocimiento
de Dios consiste en la experiencia personal, profunda, de Jesucristo
y de su amor». Respecto a Maria, san Bernardo propone el ad lesum
per Mariam, si bien recuerda la subordinacién de Maria a Jests, segin
propone la mariologia tradicional. Pero también recuerda «el lugar
privilegiado de la Virgen en la economia de la salvacion, dada su
particularisima participaciéon como Madre (compassio) en el sacrificio

33 De consideratione XIV, 32: PL 182, 808.



LA DIMENSION MONASTICA EN EL PENSAMIENTO DE BENEDICTO XVI 539

del Hijo». Son importantes también, sin embargo, sus consideraciones
sobre el método teologico:

«A veces se pretende resolver las cuestiones fundamentales sobre
Dios, sobre el hombre y sobre el mundo Gnicamente con las fuerzas de
la raz6n. San Bernardo, en cambio, s6lidamente fundado en la Biblia y
en los Padres de la Iglesia, nos recuerda que sin una profunda fe en Dios,
alimentada por la oracién y por la contemplacién, por una relacion inti-
ma con el Sefior, nuestras reflexiones sobre los misterios divinos corren
el riesgo de ser un vano ejercicio intelectual, y pierden su credibilidad.

«La teologia remite a la “ciencia de los santos”, a su intuicion de los
misterios del Dios vivo, a su sabiduria, don del Espiritu Santo, que son
punto de referencia del pensamiento teol6gico. Junto con san Bernar-
do de Claraval, también nosotros debemos reconocer que el hombre
busca mejor y encuentra mas facilmente a Dios “con la oraciéon que
con la discusion”. Al final, la figura mas verdadera del teélogo y de
todo evangelizador sigue siendo la del apdstol san Juan, que recliné su
cabeza sobre el corazon del Maestro» 34,

34 De hecho, en otra audiencia, Benedicto XVI contrapuso los modelos
de Abelardo y Bernardo, la «teologia de la razén» frente a la «teologia del
corazén». «Abelardo, que es un escolastico, insiste en la segunda parte, es decir,
en el intellectus, en la comprension por medio de la razén. Para san Bernardo
la fe misma esta dotada de una intima certeza, fundada en el testimonio de
la Escritura y en la ensefianza de los Padres de la Iglesia. La fe, ademas, se
refuerza con el testimonio de los santos y con la inspiracion del Espiritu Santo
en el alma de cada creyente». A lo que anade el siguiente balance: «Para san
Bernardo la teologia solo tiene un fin: favorecer la experiencia viva e intima
de Dios. La teologia es, por tanto, una ayuda para amar cada vez mas y mejor
al Sefor, como reza el titulo del tratado sobre el Deber de amar a Dios (De
diligendo Deo). En este camino hay diversos grados, que san Bernardo describe
detalladamente, hasta el culmen, cuando el alma del creyente se embriaga en las
cumbres del amor. El alma humana puede alcanzar ya en la tierra esta union
mistica con el Verbo divino, unién que el Doctor Mellifluus describe como
“bodas espirituales”. El Verbo divino la visita, elimina las dltimas resistencias,
la ilumina, la inflama y la transforma. En esa uniéon mistica, el alma goza de
una gran serenidad y dulzura, y canta a su Esposo un himno de alegria. Como
recordé en la catequesis dedicada a la vida y a la doctrina de san Bernardo,
para €l la teologia no puede menos de alimentarse de la oracién contemplativa,
en otras palabras, de la union afectiva del corazén y de la mente con Dios»
(Audiencia general, Castelgandolfo, 4 de noviembre de 2009, en BENEDICTO
XVI, Una historia de la Iglesia 11, 67-70)).



540 PABLO BLANCO SARTO

3. HILDEGARDA DE BINGEN

«En aquellos siglos de la historia que habitualmente llamamos Edad
Media —comenzaba diciendo en una de las dos audiencias sobre la santa
alemana-, muchas figuras femeninas destacaron por su santidad de vida
y por la riqueza de su ensefianza. Hoy quiero comenzar a presentaros a
una de ellas». Aquella mujer que naci6 en 1098 en Renania, en Bermers-
heim, y muri6 en Bingen en 1179 ala edad de 81 anos, «pese a la continua
fragilidad de su salud», anadia el actual papa emérito tal vez con ciertas
resonancias autobiograficas. Aqui repasaremos la biografia de esta futura
doctora de la Iglesia, pues no resulta tan conocida para nosotros como la
de otros santos. En efecto, Hildegarda pertenecia a una familia noble y
numerosa. Desde su nacimiento sus padres la dedicaron al servicio de
Dios. A los ocho afios, para recibir formacién humana y cristiana, fue
encomendada a los cuidados de una maestra benedictina. La vocacion
fue cundiendo y “contagiandose”, por asi decir. Asi, de esta forma tan
natural, «se fue formando un pequefio monasterio femenino de clausura,
que seguia la regla de san Benito». Después ella misma reprodujo esta
formula exitosa en Bingen, una localidad renana donde habian vivido
celtas y romanos, y después también judios y cristianos 3.

35 Audiencia general, Castelgandolfo, 1 de septiembre de 2010, en BENEDICTO
XVI, Una historia de la Iglesia 11, 98-104. Anade alli también algo de informacion
histérica y psicologica respecto a esos momentos de la fundacién de una nueva
comunidad: «Hildegarda recibi6 el velo de manos del obispo Otén de Bamberg
y, en 1136, cuando muri6 la madre Judith, que era la superiora de la comunidad,
las hermanas la llamaron a sucederla. Desempeii6 esta tarea sacando fruto de sus
dotes de mujer culta, espiritualmente elevada y capaz de afrontar con competencia
los aspectos organizativos de la vida claustral. Algunos anos mas tarde, también a
causa del nimero creciente de las jovenes que llamaban a las puertas del monasterio,
Hildegarda fund6 otra comunidad en Bingen, dedicada a san Ruperto, donde paso
el resto de su vida. Su manera de ejercer el ministerio de la autoridad es ejemplar
para toda comunidad religiosa: suscitaba una santa emulacién en la practica del
bien, tanto que, como muestran algunos testimonios de la época, la madre y las
hijas competian en amarse y en servirse mutuamente» (Carta apostolica Ad perpetuam
rei memoriam, 7 de octubre de 2010). Sobre la vida de la religiosa alemana, puede
verse: PERNOUD, R., Hildegarda de Bingen. Una conciencia inspirada del siglo XII,
Paidoés, Barcelona 1998; MUNCHARAZ, A., Hildegarda de Bingen. Mistica y visionaria
alemana del siglo XII. Doctora de la Iglesia, Palabra, Madrid 2013; Cf. LECLERCQ, ].,
El amor a las letras y el deseo de Dios, 243-294. También me han sido de utilidad
los comentarios de Mario Vivas, Pablo Henao, Hernando Bello e Ignacio Felpeto
en el seminario que tuvimos sobre esta autora en la primavera de 2020.



LA DIMENSION MONASTICA EN EL PENSAMIENTO DE BENEDICTO XVI 541

3.1. Una santa benedictina

Benedicto XVI siempre mostré una especial predileccion por su
compatriota, a la que dedicé dos audiencias generales y la nombré
doctora de la Iglesia 36. Fue una santa benedictina profundamente ins-
pirada: tuvo originales revelaciones. Hildegarda comenz6 a dictar las
visiones misticas a su consejero espiritual y a su secretaria, una her-
mana a la que le unia un gran afecto.

«Como sucede siempre en la vida de los verdaderos misticos —co-
mentaba al respecto el papa profesor—, también Hildegarda quiso so-
meterse a la autoridad de personas sabias para discernir el origen de
sus visiones, temiendo que fueran fruto de imaginaciones y que no
vinieran de Dios».

La comunién en la Iglesia constituye asi un bien prioritario y pre-
cioso, garantia de verdadera amistad con Dios y de rectitud en las
ensenanzas y visiones misticas. De hecho, ella misma —algo intran-
quila— se dirigi6 nada menos que a san Bernardo de Claraval, quien
«tranquilizo y alent6 a Hildegarda». También recibi6 la aprobacion
del papa Eugenio III, cuando ley6 en un sinodo celebrado en Tréveris
un texto dictado por Hildegarda. Le autoriz6 igualmente a escribir
sus visiones y a hablar en publico y, desde aquel momento, «el pres-
tigio espiritual de Hildegarda creci6 cada vez mas», tanto es asi que

36 Revela ademas alli un interesante episodio histérico y autobiografico,
relacionado con la nueva doctora de la Iglesia: «En virtud de la fama de santidad y
de su eminente doctrina, el 6 de marzo de 1979 el senor cardenal Joseph Hoffner,
arzobispo de Colonia y presidente de la Conferencia episcopal alemana, junto a los
cardenales, arzobispos y obispos de esta Conferencia, entre quienes nos contabamos
también nosotros como cardenal arzobispo de Munich, someti6 al beato Juan Pablo
IT la suplica, a fin de que Hildegarda de Bingen fuera declarada Doctora de la
Iglesia universal. En la stplica el eminentisimo purpurado ponia en evidencia la
ortodoxia de la doctrina de Hildegarda, reconocida en el siglo XII por el papa
Eugenio III, su santidad constantemente advertida y celebrada por el pueblo, la
autoridad de sus tratados. A tal siplica de la Conferencia episcopal alemana, se
anadieron otras con los anos, comenzando con la de todas la de las monjas del
monasterio de Eibingen, a ella dedicado. Al deseo comin del pueblo de Dios para
que Hildegarda fuera oficialmente proclamada santa, por lo tanto, se anadi6 la
peticion de que fuera también declarada “Doctora de la Iglesia universal”» (Carta
apostolica Ad perpetuam rei memoriam, 7 de octubre de 2010, n. 7).



542 PABLO BLANCO SARTO

sus contemporaneos le atribuyeron el titulo de «profetisa teuténica».
San Bernardo se habia convertido asi en su mentor, quien dio un mar-
chamo de autenticidad a aquellas revelaciones personales37. El papa
Benedicto sacaba leccion del caso:

«Este, queridos amigos, es el sello de una experiencia auténtica del
Espirtu Santo, fuente de todo carisma: la persona depositaria de dones
sobrenaturales nunca presume de ellos, no los ostenta y, sobre todo,
muestra una obediencia total a la autoridad eclesial».

La unidad con los pastores para la edificacion de la Iglesia resul-
ta asi esencial, nos recuerda. Esta comunién con los pastores le da
grandeza. Esas ensenianzas quedaron avaladas. En efecto, al miér-
coles siguiente dedicaba otra catequesis a la «profetisa teutonica»,
abordando sobre todo sus ensefianzas: en primer lugar, su «valien-
te capacidad de discernir los signos de los tiempos», junto con su
amor por la creacién —expresado en sus escritos de medicina, poesia
y musica—; pero sobre todo destacé por «su amor a Cristo y a su
Iglesia», la cual sufria también en aquel tiempo por los pecados de
sacerdotes, religiosos y laicos 38. Alli el papa aleman volvia a men-
cionar las experiencias misticas de la santa tudesca: «Las visiones
misticas de Hildegarda se parecen a las de los profetas del antiguo
testamento», en las que interpretaba la Escritura aplicandola a las
distintas circunstancias de la vida. La Biblia se convertia de esta for-
ma en palabra viva: «Asi —anadia—, todos los que la escuchaban se
sentian exhortados a practicar un estilo de vida cristiana coherente
y comprometido». Constituian de esta forma un verdadero ejemplo
de conducta para los demas. En una carta a san Bernardo, la mistica
renana confiesa:

«La vision impregna todo mi ser: no veo con los ojos del cuerpo,
sino que se me aparece en el espiritu de los misterios... Conozco el sig-
nificado profundo de lo que esta expuesto en el salterio, en los Evan-
gelios y en otros libros, que se me muestran en la vision. Esta arde

37 Audiencia general, Palacio Apostélico de Castelgandolfo, 1 de septiembre
de 2010.

38 Cfr. ibid.



LA DIMENSION MONASTICA EN EL PENSAMIENTO DE BENEDICTO XVI 543

como una llama en mi pecho y en mi alma, y me ensefia a comprender
profundamente el texto» 3.

Las visiones misticas de Hildegarda son ricas en contenidos teo-
logicos, analizaba después el papa profesor. Hacen referencia a los
principales acontecimientos de la historia de la salvacion, y usan un
lenguaje principalmente poético y simbolico. Por ejemplo, en su obra
mas famosa, titulada Scivias (es decir, «conoce los caminos»), resume
en treinta y cinco visiones los acontecimientos de la historia de la
salvacion, desde la creacion del mundo hasta el fin de los tiempos.
Con los rasgos caracteristicos de la sensibilidad femenina, Hildegarda
desarrolla el tema del matrimonio mistico entre Dios y la humanidad
que se ha consumado en la Encarnacion. La Trinidad se enamora del
hombre y envia al Hijo para hacerse uno de nosotros. Este amor es
tan grande que llega al sacrificio.

«En el arbol de la cruz se llevan a cabo las nupcias del Hijo de Dios
con la Iglesia, su esposa, colmada de gracias y capaz de dar a Dios
nuevos hijos, en el amor del Espiritu Santo» 40.

3.2. Un legado actual

La mistica renana era también autora de otros escritos, dos de
los cuales son particularmente importantes pues refieren sus visiones
misticas. El primero es el Liber vitae meritorum, donde se describe una

39 Audiencia general, Roma, 8 de septiembre de 2010; la cita es de Epistolarium
pars prima I- XC: CCCM 91.

40 Cfr. Visio tertia: PL 197, 453c. Cfr. Scivias: Conoce los caminos, Madrid,
Trotta, 1999; id., Sinfonia de la armonia de las revelaciones celestiales, Madrid, Trotta,
2003. Destacaba asi Benedicto XVI la aportacion de las mujeres en el trabajo
teologico: «Ya por estas breves alusiones vemos cémo también la teologia puede
recibir una contribucién peculiar de las mujeres, porque son capaces de hablar
de Dios y de los misterios de la fe con su peculiar inteligencia y sensibilidad. Por
eso, aliento a todas aquellas que desempefian este servicio a llevarlo a cabo con
un profundo espiritu eclesial, alimentando su reflexién con la oracién y mirando
a la gran riqueza, todavia en parte inexplorada, de la tradicién mistica medieval,
sobre todo a la representada por modelos luminosos, como Hildegarda de Bingen»
(Audiencia general, Roma, 8 de septiembre de 2010).



544 PABLO BLANCO SARTO

visién de Dios que da vida al cosmos con su luz y su fuerza. El es la
fuente vivificadora. Hildegarda subraya ademas la profunda relacién
entre Dios y cada persona, y nos recuerda que toda la creaciéon —en
cuyo vértice se encuentra el hombre- recibe vida de la Trinidad, y
es vivificado por ella. La inhabitacion se constituye asi en el nicleo
intimo y vital de la existencia del cristiano. Con esto vemos la unidad
entre las dimensiones c6smica, antropolégica y trinitaria, a lo que
se une el necesario trasunto espiritual. La invitacién que Hildegarda
hace consiste pues en «alejarse del mal para glorificar a Dios y para
entrar, después de una existencia virtuosa, en una vida “toda llena
de alegria”. Dios es la fuente de la alegria y nos la comunica al vivir
con y en El. En segundo lugar, en el Liber divinorum operum, también
denominado De operatione Dei —que muchos consideran su obra maes-
tra—, describe la creacion en su relacion con Dios y la centralidad del
ser humano, expresada en «un fuerte cristocentrismo de sabor bibli-
co-patristico». Cristo, la creacion y la humanidad se encuentran asi en
intima correlacion 41,

En otros escritos, Hildegarda manifiesta la variedad de sus in-
tereses —era una mujer intelectualmente muy inquieta, asi como «la
vivacidad cultural de los monasterios femeninos de la Edad Media»,
que contrasta con los prejuicios que pesan sobre las mujeres en aquella
época. La interdisciplinariedad gobern6 su vida y su obra: se ocup6
de medicina y ciencias naturales, asi como de musica, por estar do-
tada de talento artistico, como buena alemana que era. Compuso asi
himnos, antifonas y cantos, recogidos bajo el titulo Symphonia harmo-
niae caelestium revelationum, «que se ejecutaban con gran alegria en
sus monasterios, difundiendo un clima de serenidad». Esas melodias
constituian una verdadera musica celestial. Para ella, toda la creacion
es una sinfonia del Espiritu, que en si mismo es alegria y jibilo. La
dimensién pneumatolégica, presente asi en su pensamiento y en su
espiritualidad, nos sirve también de modelo en nuestra época, y evoca

41 Ibid. La santa, que presenta cinco visiones inspiradas en el prélogo del
Evangelio de san Juan, refiere las palabras que el Hijo dirige al Padre: «Toda la obra
que t has querido y que me has confiado, yo la he llevado a buen fin; yo estoy
en ti, y td en mi, y somos uno» (Pars III, Visio X: PL 197, 1025a).



LA DIMENSION MONASTICA EN EL PENSAMIENTO DE BENEDICTO XVI 545

asi la familiaridad con la tercera persona de la Trinidad, propia tam-
bién de la teologia y la espiritualidad orientales.

Esto no la convertia en un ser aislado en una torre de marfil mo-
nastica. «La popularidad que rodeaba a Hildegarda impulsaba a mu-
chas personas a interpelarla», seguia diciendo Benedicto XVI. Tenia
el don de consejo. Disponemos asi de numerosas cartas suyas, que
componen un extenso epistolario. A Hildegarda le escribian obispos
y abades, comunidades monasticas masculinas y femeninas, y respon-
dia a todas esas misivas minuciosamente. Muchas respuestas siguen
siendo validas también para nosotros, como aquella respuesta a una
comunidad religiosa femenina:

«La vida espiritual debe cuidarse con gran esmero. Al inicio impli-
ca duro esfuerzo, pues exige la renuncia a los caprichos, al placer de
la carne y a otras cosas semejantes. Pero si se deja fascinar por la san-
tidad, un alma santa encontrara dulce y amoroso incluso el desprecio
del mundo. Solo es preciso prestar inteligentemente atencién a que el
alma no se marchite» 2.

El atractivo y la belleza de la santidad resultan igualmente argu-
mentos con capacidad de conviccion. Con esa autoridad espiritual,
Hildegarda viajo también, pese a su avanzada edad y a las duras con-
diciones de los desplazamientos en aquellos tiempos, para hablar de
Dios a la gente. «Todos la escuchaban de buen grado, incluso cuando
usaba un tono severo: la consideraban una mensajera enviada por
Dios», apostilla el papa Ratzinger. El tono profético de sus ensenanzas
era apreciado por el pueblo de Dios. A su talento artistico e intelec-

42  En GRONAU, E., Hildegard. Vita di una donna profetica alle origini dell’eta
moderna, Milano 1996, 402. Véase también FRABOSCHI, A., Hildegarda de Bingen.
La extraordinaria vida de una mujer extraordinaria, Universidad Catélica Argentina,
Buenos Aires 2004. A lo que anade el siguiente testimonio histérico: «Y cuando
el emperador Federico Barbarroja causé un cisma eclesial oponiendo nada menos
que tres antipapas al papa legitimo Alejandro III, Hildegarda, inspirada en sus
visiones, no dudé en recordarle que también €él, el emperador, estaba sujeto al
juicio de Dios. Con la audacia que caracteriza a todo profeta, ella escribio al
emperador estas palabras de parte de Dios: “iAy de esta malvada conducta de
los impios que me desprecian! iEscucha, oh rey, si quieres vivir! De lo contrario,
mi espada te traspasard” (GRONAU, E., Hildegard, 412).



546 PABLO BLANCO SARTO

tual, se le unia el don de gentes y el deseo evangelizador. Exhortaba
sobre todo a las comunidades monasticas y al clero a una vida confor-
me a su vocacion. En concreto, Hildegarda afront6 el movimiento de
los cataros alemanes, quienes propugnaban una reforma radical de la
Iglesia, sobre todo para combatir los abusos del clero.

Sin embargo, «ella les reproch6é duramente que quisieran subvertir
la naturaleza misma de la Iglesia, recordandoles que una verdadera
renovacion de la comunidad eclesial no se obtiene con el cambio de
las estructuras, sino con un sincero espiritu de penitencia y un camino
activo de conversion».

Este mensaje tendriamos que recordarlo de un modo especial en
la reforma de la Iglesia en que estamos embarcados en estos momen-
tos todos los cristianos. La figura de aquella benedictina medieval,
compatriota suya, fasciné al papa aleman. El 7 de octubre de 2010,
Hildegarda de Bingen era nombrada doctora de la Iglesia43. En la
carta apostolica de nombramiento, Benedicto X VI recordaba el titulo
otorgado por san Juan Pablo II de ser «luz de su pueblo y de su tiem-
po», a la que €l anadia ahora la «santidad de vida y originalidad de
doctrina» (n. 1), si bien su autoridad supera los confines de una época
y de una sociedad, y su pensamiento manifiesta su perenne actuali-
dad. Y hablaba a continuacion de los méritos éticos por parte de la
nueva doctora:

«En santa Hildegarda de Bingen se advierte una extraordinaria ar-
monia entre la doctrina y la vida cotidiana. En ella la busqueda de la
voluntad de Dios en la imitacion de Cristo se expresa como una cons-
tante practica de las virtudes, que ella ejercita con suma generosidad y
que alimenta en las raices biblicas, liturgicas y patristicas a la luz de la
Regla de san Benito: resplandece en ella de modo particular la practica
perseverante de la obediencia, de la sencillez, de la caridad y de la

hospitalidad» (ibid.) 44.

43 Carta apostolica Ad perpetuam rei memoriam, 7 de octubre de 2010.

44 Ao que afiadia a continuacion otro tipo de méritos, estos mas pastorales
y misioneros, vistos siempre desde su condicién de mujer: «Dentro de los muros
claustrales atendio el bien espiritual y material de sus hermanas, favoreciendo de
manera particular la vida comunitaria, la cultura y la liturgia. Fuera se empen6



LA DIMENSION MONASTICA EN EL PENSAMIENTO DE BENEDICTO XVI 547

A esto se anadian toda una serie de méritos espirituales que hemos
enumerado con anterioridad. En efecto, en sus escritos Hildegarda se
dedico a exponer la revelacion y «hacer conocer a Dios en la claridad
de su amor». Y Benedicto XVI concluye afirmando que la doctrina
hildegardiana se considera eminente tanto por «la profundidad y la
correcci6n» de sus interpretaciones como por «la originalidad» de sus
visiones. Ademas, los textos escritos por ella se encuentran animados
por una auténtica «caridad intelectual» y evidencian «densidad y fres-
cura» en la contemplacion del misterio de la Trinidad, de la Encar-
nacién, de la Iglesia, de la condicién humana y de la naturaleza vista
como criatura de Dios que debe ser apreciada y respetada (cfr. n. 3).
«Estas obras nacen de una experiencia mistica intima y proponen una
incisiva reflexion sobre el misterio de Dios» (ibid.).

La reflexién teol6gica permite a Hildegarda tematizar y compren-
der, al menos en parte, el contenido de sus visiones y por eso merecia
el titulo de doctora: «El corpus de sus escritos —concluye el decreto—, por
cantidad, calidad y variedad de intereses, no tiene comparacién con
ninguna otra autora del medioevo». Junto a las cartas, hay que anadir
58 sermones, dirigidos exclusivamente a sus hermanas: las Expositiones
evangeliorum contienen un comentario literal y moral de pasajes evangé-
licos vinculados a las principales celebraciones del afio litargico. Ade-
mas de los mencionados trabajos de caracter artistico y cientifico, se
conservan también escritos de caracter lingiiistico —~como Lingua ignota
y las Litterae ignotae-, en las que aparecen palabras en una lengua des-
conocida de su invencién, si bien con fonemas presentes en la lengua
alemana.

activamente en vigorizarlafe cristiana y reforzarla practicareligiosa, contrarrestando
las tendencias heréticas de los cataros, promoviendo la reforma de la Iglesia con los
escritos y la predicacion, contribuyendo a mejorar la disciplina y la vida del clero.
Por invitacion primero de Adriano IV y después de Alejandro I1I, Hildegarda ejercio
un fecundo apostolado —entonces no muy frecuente para una mujer— realizando
algunos viajes no carentes de malestares y dificultades, a fin de predicar hasta en
las plazas publicas y en varias iglesias catedrales, como ocurrid, entre otros lugares,
en Colonia, Tréveris, Lieja, Maguncia, Metz, Bamberg y Wiirzburg. La profunda
espiritualidad presente en sus escritos ejercita una relevante influencia tanto en
los fieles como en las grandes personalidades de su tiempo, involucrando en una
incisiva renovacion la teologia, la liturgia, las ciencias naturales y la musica» (n. 2).



548 PABLO BLANCO SARTO

«El lenguaje de Hildegarda, caracterizado por un estilo original
y eficaz, recurre gustosamente a expresiones poéticas de fuerte carga
simbolica, con fulgurantes intuiciones, incisivas analogias y sugestivas
metaforas», termina diciendo (ibid.).

Una poetisa dotada con un inquieto espiritu cientifico, a lo que se
unen los talentos de mistica y de mujer con don de gentes, capaz de re-
lacionarse con unos y otros. Una especie de Goethe avant la lettrey en
femenino. Benedicto XVI se ocupaba después del contenido teolégico
de sus escritos descubierto en sus visiones: «Con aguda sensibilidad
sapiencial y profética, Hildegarda fija la mirada en el acontecimiento
de larevelacion» (n. 4). Su investigacion se desarrolla a partir de la Bi-
blia, a la que permanece s6lidamente anclada, alcanzando esa vision
superior. La mirada de la mistica de Bingen no se limita a afrontar
cuestiones individuales, sino que quiere ofrecer «una sintesis de toda
la fe cristiana». En sus visiones y en la sucesiva reflexién, compendia
la historia de la salvacion, desde el comienzo del universo hasta la
consumacion escatologica. La decision de Dios de llevar a cabo la
obra de la creacion es la primera etapa de este largo itinerario que
se desenvuelve desde la constitucion de la jerarquia celeste hasta la
caida de los angeles rebeldes y el pecado de los primeros padres. «A
este marco inicial le sigue la Encarnacion redentora del Hijo de Dios,
la accion de la Iglesia que continda en el tiempo el misterio de la En-
carnacion y la lucha contra satanas» (ibid.). La venida definitiva del
Reino de Dios y el juicio universal seran la coronaciéon de esta obra,
con lo que llegamos a la dimension escatolégica 45.

45 «La creacion es un acto de amor gracias al cual el mundo puede emerger
de la nada: por lo tanto la caridad divina atraviesa toda la escala de las criaturas,
como la corriente de un rio. Entre todas las criaturas, Dios ama de modo particular
al hombre y le confiere una extraordinaria dignidad, donandole esa gloria que los
angeles rebeldes perdieron. [... En efecto,] el hombre es capaz de conocer a Dios
en El mismo, es decir, su naturaleza individua en la trinidad de las personas».
Hildegarda se acerca asi al misterio de la Trinidad en la linea ya propuesta por
san Agustin: por analogia con la propia estructura de ser racional, el hombre es
capaz de tener al menos una imagen de la intima realidad de Dios. Pero es solo
con la Encarnacion del Hijo de Dios que este misterio se hace accesible a la fe y
a la conciencia del hombre. «La Trinidad se ha revelado de modo particular en
la cruz del Hijo» (ibid., n. 4), concluye.



LA DIMENSION MONASTICA EN EL PENSAMIENTO DE BENEDICTO XVI 549

Tras el misterio de la creacion, un segundo «lugar» en sus escritos
lo ocupalarevelacion, en la que Dios se hace cognoscible en la Palabra
revelada contenida en los libros del Antiguo y del Nuevo Testamento.
Precisamente porque Dios «habla», el hombre esta llamado a la escu-
cha, a entablar un dialogo con El. «Este concepto ofrece a Hildegarda
la ocasion de exponer su doctrina sobre el canto, de manera especial
el liturgico. El sonido de la Palabra de Dios crea vida y se manifiesta
en las criaturas». Palabra, dialogo, musica y liturgia se entretegen en
su propuesta espiritual. Afirma asi que también los seres irracionales,
gracias a la Palabra creadora, son involucrados en el dinamismo pro-
pio de las criaturas. Pero, naturalmente, es el ser humano «la criatura
cuya voz puede responder a la voz del Creador». Y puede hacerlo de
dos modos principales: en primer lugar, in voce oris (es decir, en la ce-
lebracion de la liturgia), e in voce cordis, esto es, con una vida virtuosa
y santa. Toda la vida humana, por lo tanto, puede interpretarse como
una armonia y una sinfonia» (n. 4). Canto y corazon quedan intima-
mente identificados en la obra hildegardiana.

La antropologia teolégica de Hildegarda parte de igual manera
de la pagina biblica de la creacion de la persona humana (Gn 1, 26),
hecho a imagen y semejanza de Dios. Segun la cosmologia hildegar-
diana fundada en la Biblia, ella encierra todos los elementos del mun-
do pues esta formado de la materia misma de la creacion. Por ello el
hombre y la mujer pueden entrar en relacion directa con Dios. Esto
sucede no por una visiéon directa, sino —siguiendo la célebre expresion
paulina— «como en un espejo» (1 Co 13, 12). La imago Dei en cada
ser humano consiste en su racionalidad, estructurada en intelecto y
voluntad: «Gracias al intelecto el hombre es capaz de distinguir el
bien y el mal; gracias a la voluntad esta impulsado a la accién» (n. 5).
El amor y el conocimiento humanos son un «chispazo» del amor y
la inteligencia divinos. A su vez, el hombre es visto como unidad de
cuerpo y alma, y se percibe en la mistica alemana «un aprecio posi-
tivo de la corporeidad y también en los aspectos de fragilidad que el
cuerpo manifiesta». No hay dualismos ni espiritualismos. Hildegarda
es capaz de captar que el cuerpo no es una carcel o un peso del que
liberarse. Incluso al ser débil y fragil, «<educa» al hombre en el sentido



550 PABLO BLANCO SARTO

de ser criatura y en la humildad, protegiéndole de la soberbia y de la
arrogancia 46,

De igual manera, la soteriologia ocupa también un lugar impor-
tante en las paginas del Hildegarda, como no podria ser de otra ma-
nera. En su condicion de pecador, el hombre continda siendo desti-
natario del amor de Dios, un amor incondicional que «tras la caida
asume el rostro de la misericordia». Incluso el castigo que Dios inflige
al hombre y a la mujer hace surgir el amor misericordioso del Crea-
dor, llega a decir. En este sentido la descripcion mas precisa de la
criatura humana es la de homo viator, «<un ser en camino», en camino
del pecado hacia el amor que anticipa la gloria final. En esta pere-
grinacion hacia la patria definitiva, cada persona esta llamada a una
lucha para poder elegir el bien y evitar el mal. La eleccion constante
del bien produce una existencia virtuosa, pero pone a Jesucristo como
centro de la moralidad: «El Hijo de Dios hecho hombre es el sujeto
de todas las virtudes; por ello la imitacién de Cristo consiste justa-
mente en una existencia virtuosa en la comunion con Cristo». Cristo
es la clave. Y junto al indispensable cristocentrismo, la mencionada
dimension pneumatologica, pues «la fuerza de las virtudes deriva del
Espiritu, infundido en los corazones de los creyentes», quien hace po-
sible un comportamiento constantemente virtuoso: tal es el objetivo
de la existencia humana. «El hombre, de este modo, experimenta su
perfeccion cristiforme» (n. 5).

46 Ibid. La condicion creatural anticipa la futura situacion gloriosa, tal como
lo explica la mistica renana en una de sus revelaciones: «<En una visién Hildegarda
contempla las almas de los santos del paraiso que estan a la espera de reunirse con
sus cuerpos. En efecto, como para el cuerpo de Cristo, también nuestros cuerpos
estan orientados hacia la resurreccion gloriosa para una profunda transformacion
para la vida eterna. La misma vision de Dios, en la que consiste la vida eterna,
no se puede conseguir definitivamente sin el cuerpo». Junto a esto, vemos co6mo
alude a la diferenciacion sexual, asi como la igualdad entre ambos sexos: «El
hombre existe en la forma masculina y femenina. Hildegarda reconoce que en esta
estructura ontolégica de la condicién humana reside una relaciéon de reciprocidad
y una sustancial igualdad entre hombre y mujer. En la humanidad, sin embargo,
habita también el misterio del pecado y este se manifiesta por primera vez en la
historia precisamente en esta relacion entre Adan y Eva. A diferencia de otros
autores medievales, que veian la causa de la caida en la debilidad de Eva, Hildegarda
la percibe sobre todo en la inmoderada pasién de Adan hacia aquélla» (ibid.).



LA DIMENSION MONASTICA EN EL PENSAMIENTO DE BENEDICTO XVI 551

Para poder alcanzar este objetivo salvifico, «el Sefior ha dado los
sacramentos a su Iglesia» (n. 6). Junto a la dimension eclesiologica,
viene la sacramental en sentido operativo: «La salvacion y la perfec-
cion del hombre, de hecho, no se realizan solo mediante un esfuerzo
de la voluntad, sino a través de los dones de la gracia que Dios con-
cede en la Iglesia», continuaba. La Iglesia misma es el primer «sacra-
mento universal de salvacion» (cfr. LG 48; AG 1), que Dios situa en el
mundo para que comunique a los hombres la salvacion. El pueblo de
Dios es la «construccién de las almas vivientes», y puede ser también
considerado como esposa, virgen y madre, asimilada a la figura histo-
rica y mistica de la Madre de Dios. Cuerpo y esposa de Cristo, la Igle-
sia comunica la salvacién comunicando los dos grandes misterios de
la Trinidad y de la Encarnacién, que son como los dos «sacramentos
primarios», dice Hildegarda, tras los que vienen como continuacién la
administracion de los siete sacramentos. «El vértice de la sacramenta-
lidad de la Iglesia es la Eucaristia», comentaba Benedicto X VI desde
la eclesiologia eucaristica de comunion. Y de la Eucaristia se llega a
la misma Trinidad: «la Iglesia vive porque Dios en ella manifiesta su
amor intratrinitario, que se ha revelado en Cristo. El Senor Jesus es
el mediador por excelencia». Del seno trinitario va al encuentro del
hombre y del seno de Maria va al encuentro con Dios: «como Hijo de
Dios es el amor encarnado; como Hijo de Maria es el representante
de la humanidad ante el trono de Dios» 47.

47 Ibid., n. 7. Aludiendo también a la experiencia religiosa integral propia
de la unitotalidad de la persona, seguia diciendo Benedicto XVI, y que tiene su
culminacién en la participacién sacramental: «El hombre puede llegar incluso a
experimentar a Dios. La relacién con El, de hecho, no se consuma en la anica
esfera de la racionalidad, sino que involucra de modo total a la persona. Todos
los sentidos externos e internos del hombre se implican en la experiencia de Dios:
Homo autem ad imaginem et similitudinem Dei factus est, ut quinque sensibus corporis sui
operetur; per quos etiam divisus non est, sed per eos est sapiens et sciens et intellegens opera
sua adimplere. [...] Sed et per hoc, quod homo sapiens, sciens et intellegens est, creaturas
conosci; itaque per creaturas et per magna opera sua, quae etiam quinque sensibus suis vix
comprehendit, Deum cognoscit, quem nisi in fide videre non valet [«El hombre de hecho
ha sido creado a imagen y semejanza de Dios, para que actie mediante los cinco
sentidos de su cuerpo; gracias a estos no estd separado y es capaz de conocer,
entender y realizar lo que debe hacer (...) y precisamente por esto, por el hecho
de que el hombre es inteligente, conoce las criaturas, y asi a través de las criaturas
y de las grandes obras, que a tientas logra comprender con sus cinco sentidos,
conoce a Dios, aquel Dios que no puede ser visto mas que con los ojos de la fe»]



552 PABLO BLANCO SARTO

A esto se une la praxis, la dimensioén practica del mensaje cristia-
no: «Hildegarda —comentaba Benedicto XVI- ve también las contra-
dicciones presentes en la vida de los fieles y denuncia las situaciones
mas deplorables» (ibid.). De forma particular subraya cémo el indi-
vidualismo en la doctrina y en la practica, tanto por parte de los lai-
cos como de los ministros ordenados, es «una expresion de soberbia
y constituye el principal obstaculo a la mision evangelizadora de la
Iglesia respecto a los no cristianos». La «dictadura del relativismo»
comporta una lamentada esterilidad, al no ofrecer referencias claras.
Ademas, la verdad nos hace también libres (cfr. Jn 8, 31). Una de las
cumbres del magisterio de Hildegarda es la urgente exhortacion a una
vida virtuosa que ella dirige a la vida consagrada. Su comprension
de la vida consagrada supone una verdadera «metafisica teologica»,
porque esta firmemente enraizada en la virtud teologal de la obedien-
cia —consecuencia de la fe—, de la pobreza y la castidad. «En la reali-
zacion de los consejos evangélicos, la persona consagrada comparte
la experiencia de Cristo pobre, casto y obediente y sigue sus huellas
en la existencia cotidiana. Esto es lo esencial de la vida consagrada»,

concluye (zbid.).

Los consejos evangélicos supondrian sobre todo un modo par-
ticular de seguir e imitar a Jesucristo. La que no es teéloga, aporta
importantes luces a los te6logos; es lo que tiene la santidad, que llega
a las mas altas cumbres de la verdad antes incluso que los sabios: «La
eminente doctrina de Hildegarda recuerda la ensenanza de los ap6s-
toles, la literatura patristica y los autores contemporaneos, mientras
encuentra en la Regla de san Benito de Nursia un constante punto
de referencia» (n. 7). La liturgia monastica y la interiorizacion de la
Escritura constituyen las directrices de su pensamiento, centrado en
el misterio de la Encarnacion. Esta theologia gloriae de la santa monja
benedictina se plantea como guia para el homo viator. «Su mensaje
se presenta extraordinariamente actual en el mundo contempora-
neo —valoraba el papa-tedlogo, ya recapitulando-, particularmente
sensible al conjunto de valores propuestos y vividos» por Hildegarda
(ibid.). Por ejemplo,

(Explanatio Symboli Sancti Athanasii: PL 197, 1073). «Esta via experiencial, una vez
mas, halla su plenitud en la participaciéon en los sacramentos» (ibid.).



LA DIMENSION MONASTICA EN EL PENSAMIENTO DE BENEDICTO XVI 553

a) su «capacidad carismatica y especulativa», vivo estimulo para
la investigacion teologica;

b) sureflexion sobre el misterio de Cristo, considerado en toda su
belleza;

c) «el dialogo de la Iglesia y de la teologia con la cultura, la cien-
cia y el arte contemporaneos»;

d) el ideal de vida consagrada como realizacion humana, cristia-
nay eclesial;

e) el valor de la liturgia «como celebracion de la vida»;

f) laidea de reforma de la Iglesia «no como estéril modificacion
de las estructuras, sino como conversién del corazén»; y

g) su sensibilidad por la naturaleza, cuyas leyes hay que tutelar y

respetar (ibid.).

Con lo que el papa aleman concluia con las siguientes palabras:

«Por todo ello —concluia magisterialmente el papa benedictino— la
atribucion del titulo de Doctor de la Iglesia universal a Hildegarda de
Bingen tiene un gran significado para el mundo de hoy y una extraor-
dinaria importancia para las mujeres.

«En Hildegarda se expresan los mas nobles valores de la femini-
dad: por ello también la presencia de la mujer en la Iglesia y en la
sociedad se ilumina con su figura, tanto en la perspectiva de la inves-
tigacion cientifica como en la de la accion pastoral. Su capacidad de
hablar a quienes estan lejos de la fe y de la Iglesia hacen de Hildegarda
un testigo creible de la nueva evangelizacion» (ibid.).

Tras referir los pasos que se han seguido desde ese 1979 en que
fue solicitada tal peticion, en la que el mismo Joseph Ratzinger estaba
directamente implicado como arzobispo de Munich y Frisinga, con-
cluye con el ansiado nombramiento:

«Nosotros, acogiendo el deseo de muchos hermanos en el episco-
pado y de muchos fieles del mundo entero, tras haber tenido el parecer
de la Congregacion para las causas de los santos, tras haber reflexiona-
do largamente y habiendo llegado a un pleno y seguro convencimien-



554

PABLO BLANCO SARTO

to, con la plenitud de la autoridad apostélica declaramos a san Juan
de Avila, sacerdote diocesano, y santa Hildegarda de Bingen, monja
profesa de la orden de san Benito, doctores de la Iglesia universal, en
el nombre del Padre, del Hijo y del Espirtu Santo» (ibid.).

PABLO BLANCO SARTO



