
SAN AGUSTÍN Y SAN JOSÉ 499

San Agustín y San José

 

Resumen

Teniendo como referencia la convocatoria, por parte del papa, del año de 
San José, he querido asomarme a san Agustín para espigar en sus obras las 
reflexiones que hace sobre el santo Patriarca y presentar una síntesis de su 
doctrina. En este trabajo, antes de abordar el centro de la reflexión, que no es 
otro que la verdad de la relación de José con María, matrimonio y de la rela-
ción con Jesús, paternidad, me he detenido en cómo intenta resolver Agustín 
el problema que se deriva de la doble genealogía de Mateo y de Lucas y la 
doble filiación de José, para clarificar el origen davídico de Jesús, y terminar 
con dos palabras sobre José, el justo. No podemos olvidar que muchas de las 
afirmaciones están en contraposición de lo que decían los adversarios, por 
tanto, en un contexto de polémica.

Palabras Clave: Origen davídico, genealogía, María, José, matrimonio, pa-
ternidad, José el justo, maniqueos, pelagianos.

Abstract

Having as reference the summons , from th papa, of the the year of St. Jo-
seph, I wanted to lean out on St. Augustin to gather in his works (books) the 
reflections that he makes on the holy Patriarch and to present a synthesis of 
his doctrine. In this work, before addressing the center of the reflection, that 
is no other that the truth of the relation of Joseph with Mary, the marriage 
and the relation with Jesus, the paternity, I have stopped on how Augustin in-
tends to solve the problem that derives from the doublé genealogy of Mathew 
and Luke, and the doublé affiliation of Joseph in order to clarify the davidic 
origen of Jesus, and ending up with two words on Joseph, the just one. We 
can not forget that many of the statements contradict what the oppoents said, 
therefore in a polemical contest. 

Key words: Davidic origin, Genealogy, Mary, Joseph, Marriage, Paren-
thood, Joseph the just one, Manicheans, Pelagians 

CiuD-Ra 234-2 (2021) 499-518



SANTIAGO SIERRA, OSA500

Agustín, cuando trata el tema de san José, como sucede con toda 
su doctrina, algunas veces insiste más en su aspecto exegético, otras 
veces la orientación es bien teológica, bien espiritual, bien polémi-
ca, aunque la doctrina es siempre la misma, teniendo en cuenta que 
con frecuencia andan mezclados el estilo doctrinal-expositivo con el 
polémico. De entrada, es forzoso reconocer que el centro doctrinal 
es la unión matrimonial de José con María y la paternidad sobre Je-
sús 1. Ciertamente Agustín reflexiona sobre otros temas problemáti-
cos, como es el de el origen de José y la doble filiación, o el oficio de 
José… Pero José no aparece nunca solo, sino en compañía de María 
y, con ella, de Jesús. Habla de él en los comentarios a los evangelios, 
sobre todo de Mateo y de Lucas en los episodios de la infancia. Si San 
José es considerado en relación a Jesús y a María, es evidente que su 
teología tendrá como punto focal la determinación del papel, más o 
menos importante y profundo, que haya podido tener en la economía 
de la salvación. Las otras cuestiones que aparecen más bien como 
históricas, marginales o personales, nacen todas en función y como 
consecuencia de su misión única con respecto a Jesús y a María. 

1.	O rigen davídico de san José: doble filiación 2

La genealogía de Cristo y el papel de José en ella está en función 
del origen davídico de Cristo. A través de José, Jesús aparece descen-
diente de David según la carne, porque por medio de él se demuestra 
paralelamente la ascendencia davídica de su esposa María, de cuyas 
entrañas tomó carne el Hijo de Dios. La ascendencia davídica carnal 
de Cristo se debe a María, pero la ascendencia legal se debe a José, 
conforme a la costumbre de los judíos de trazar las genealogías por los 
hombres y no por las mujeres. A parte de esto, se ve claro el designio 
de Dios de querer presentar a José como el padre de Cristo ante los 
hombres, dándole toda la autoridad real de padre con respecto a Jesús 

1  Cf. Capanaga, V., Síntesis de la teología josefina, según san Agustín, en Augus
tinus 23 (1978) 147-152.

2  Me ha servido de guía en este punto el artículo de Enrique del Sagrado 
Corazón y Pedro de La Inmaculada, Doctrina de San Agustín sobre San José, en 
Estudios Josefinos 4 (1950), 150-187.



SAN AGUSTÍN Y SAN JOSÉ 501

y todos los derechos y obligaciones sociales con respecto al mismo. 
Para explicar la aparente contradicción de la doble genealogía de José 
hijo de Jacob, según Mateo; hijo de Helí, según Lucas, José habría 
sido hijo carnal de Jacob y legal de Helí, ya difunto, en virtud de la 
famosa ley del levirato. Pero, para llegar a esta conclusión, hay todo 
un recorrido de reflexión, que es lo que vamos a desarrollar.

Toda la tradición eclesiástica está de acuerdo en este punto sobre 
el origen de san José, afirmando que es hijo de David y lo mismo es 
afirmado de la Virgen, como de la familia de David, así lo encontra-
mos afirmado en Agustín: “Por lo que, cuando se recuerdan los ascen-
dientes de Cristo por orden de sucesión, la serie de las generaciones 
debía ser conducida, más bien, hasta José, como así fue, para que en 
este matrimonio no sufriese menoscabo el sexo masculino, sin duda 
alguna superior, y sin que la verdad fuese quebrantada, ya que tanto 
José como María eran de la estirpe de David, de la que se predijo que 
nacería el Cristo” (El matrimonio y la concupiscencia 1, 11, 12). Y lo 
afirma con más contundencia después de analizar los textos de la Es-
critura: “Nosotros creemos también que María perteneció al linaje de 
David porque creemos a las Escrituras que afirman lo uno y lo otro: 
que Cristo nació según la carne del linaje de David y que María es su 
madre, no por haber tenido trato carnal con su esposo, sino siendo 
virgen. En consecuencia, quien afirma que María no fue pariente de 
David, claramente combate la autoridad tan destacada de esas Escri-
turas; ha de convencernos de que no perteneció al linaje de David, y 
ha de mostrarlo no con cualesquiera escritos, sino con los eclesiásti-
cos, canónicos, católicos” (Contra Fausto, 23, 9) 3. 

En la doble genealogía de Jesús, la de Mateo y Lucas, encontra-
mos la primera dificultad para hablar del origen de José, por la que se 
ha preguntado ¿por qué línea José descendía de David? Antes que los 
adversarios le planteasen la dificultad, el mismo Agustín sale al paso 

3  Y lo mismo es afirmado con las siguientes palabras: "Por eso, aunque 
alguien pudiese demostrar que María no tenía ningún parentesco con David, era 
suficiente aceptar que Cristo era hijo de David por ese motivo; motivo por el que 
también a José se le considera con razón su padre. El apóstol Pablo afirma con 
toda claridad que Cristo procede de la estirpe de David según la carne. ¡Cuánto 
menos debemos dudar de que María misma tuvo algún parentesco con la estirpe 
de David!" (Concordancia de los evangelistas 2, 2, 4).



SANTIAGO SIERRA, OSA502

y dice: “¿Qué tiene de grande lo que habéis visto, es decir, que José 
tenga un padre según Mateo y otro según Lucas, y un abuelo según 
éste y otro según aquél y así, subiendo hasta David a través de tantas 
generaciones, uno numere unos progenitores y otro otros? ¿No ha-
brían advertido divergencia tan clara y manifiesta varones tan agudos 
y tan doctos, comentadores de las sagradas Escrituras? Si bien en len-
gua latina son poquísimos, ¿quién puede contar los que hay en lengua 
griega? Ciertamente la percibieron. ¿Hay cosa más fácil? ¿O quién 
hay que por poco que mire no la vea?” (Contra Fausto 3, 2). Agustín 
piensa que es importante aclarar todas las dificultades y que es nece-
sario investigar y así plantea el tema: “No es absurdo cuestionarnos 
cómo José pudo tener dos padres. Mateo dice que fue engendrado por 
un hombre llamado Jacob, mientras que Lucas le hace hijo de otro 
llamado Helí. Y en este tema no nos vale el argumento de la duplici-
dad o composición de nombres, usual no sólo entre los gentiles, sino 
también entre los judíos. Quien así piensa hallará una fácil refutación 
en la restante serie de generaciones… Por eso nos preguntamos cómo 
pudo José tener dos padres. En este momento se me ocurren tres ra-
zones, alguna de las cuales pudo orientar el proceder del evangelista. 
Primera: el padre natural de José era una persona y el padre adoptivo, 
otra. Segunda: siguiendo la costumbre de los judíos, cuando uno de 
éstos moría sin dejar sucesión, un pariente cercano tomaba la mujer 
del finado y asignaba el hijo al pariente difunto. De modo que, al ser 
engendrado por uno y asignado a otro, se afirma con toda propiedad 
que José tuvo dos padres. Tercera: un evangelista nombró el padre de 
quien le engendró y el otro puso el abuelo materno o algún otro de sus 
ascendientes mayores. Por razones de vínculos de consanguinidad, no 
resultaba absurdo poner a José en lugar del hijo... De las tres razones 
que hemos expuesto, la segunda es un tanto débil porque, entre los 
judíos, cuando, al morir un hermano o pariente cercano, alguien sus-
citaba prole de la viuda de éste, el hijo engendrado de esta unión solía 
tomar el nombre del difunto. Luego este problema halla solución si se 
recurre o a la adopción, o al origen de algún otro antepasado, o a cual-
quier otra explicación que por el momento se nos oculta” (Cuestiones 
sobre los evangelios 2, 5).

Como vemos en el texto Agustín se inclina por la filiación natu-
ral y adoptiva de san José, aunque en las Retractaciones admite, más 



SAN AGUSTÍN Y SAN JOSÉ 503

bien, la filiación legal. Esta segunda opinión estaría más contrastada y 
será la que defiende al final: “En el segundo, al intentar exponer cómo 
pudo tener dos padres José, cuya esposa se llama la Virgen María, 
«aquello que digo que el hermano tomó por esposa a la mujer del her-
mano difunto para darle descendencia según la ley, dije por eso que 
es débil, porque la ley mandaba que el que naciese tome el nombre 
del difunto». Y no es verdad; en efecto, la ley manda que el nombre 
del difunto así evocado tenga valor para que sea declarado hijo suyo, 
no para que sea llamado como él” (Retractaciones 2, 12). Aunque 
tenemos que reconocer que ya antes de las retractaciones Agustín ha 
madurado esta segunda opción: “Por eso, a mí me parece más conve-
niente resolver, por la costumbre de la adopción, el problema que se 
plantea en el Evangelio acerca de los dos padres de José: uno, que es 
el que engendró a José, mencionado por Mateo, y otro, que es aquel 
de quien José era hijo, mencionado por Lucas, porque José no recibió 
el nombre de ninguno de los dos. A no ser que las palabras: Llevará el 
nombre del difunto signifiquen, no que reciba el nombre de aquél, sino 
que se constituya en heredero a partir del nombre de aquél, es decir, 
que sea como hijo, no de aquel de cuya semilla ha sido engendrado, 
sino de aquel difunto, en favor de quien se ha suscitado la descenden-
cia” (Cuestiones sobre el Heptateuco 5, 46). Tratemos de presentar las 
dos opiniones.

Así presenta la cuestión de la filiación natural y adoptiva el mis-
mo Agustín: “Toda la dificultad se resume en saber cómo pudo tener 
dos padres José… Algunos consideran estas cosas y advierten que a 
un hombre no lo pueden engendrar dos varones por concúbito carnal 
y, a partir de ahí, piensan que la dificultad no tiene solución. Y no se 
fijan que es cosa muy frecuente y fácil que se llame padre de uno no 
sólo a aquel que lo engendró, sino también a quien le adoptó” (Contra 
Fausto 3, 3). Es más claro el planteamiento cuando aborda el tema 
tratando de resolver la aparente contradicción de los evangelistas: “A 
algunos les causa dificultad el que Mateo, en su línea descendente de 
David hasta José, enumere unos progenitores, mientras Lucas men-
ciona otros en la suya, ascendente, desde José hasta David. A los tales 
les es fácil advertir que José pudo tener dos padres, uno que lo engen-
dró y otro que lo adoptó” (Concordancia de los evangelistas 2, 3, 5). 
Agustín se inclina por la adoptiva: “Así pues, en el libro tercero, al 



SANTIAGO SIERRA, OSA504

resolver la cuestión de cómo José pudo tener dos padres, dije en reali-
dad «que nació de uno y que fue adoptado por otro»; pero debí decir 
también el modo de adopción, porque lo que he dicho suena así como 
que estando vivo el primero lo hubiese adoptado un segundo padre” 
(Retractaciones 2, 7, 2). 

Lo cierto es que no debe de estar del todo convencido con la solu-
ción dada, cuando hasta nueve veces vuelve sobre el tema, buscando 
causas y razones. Para él la filiación adoptiva tiene cierta garantía de 
certeza, en este primer momento: “También en el pueblo de Dios exis-
te la antigua costumbre de adoptar y, de esa manera, adquirir como 
hijos a los que no se ha engendrado” (Concordancia de los evangelis-
tas 2, 3, 5). Si entre los judíos existe esta costumbre de adoptar, nada 
impide que se de en este caso concreto. Tratando de explicarse hace 
referencia a nuestra filiación con relación a Dios, porque nos ha adop-
tado por amor, que sería otra forma de adopción: “Pues no es ningún 
absurdo afirmar que una persona ha engendrado, no mediante la car-
ne, sino mediante el amor, al que ha adoptado como hijo; a no ser que 
también Dios nos haya engendrado a nosotros, a quienes otorgó poder 
ser hijos suyos, de su naturaleza y sustancia, como a su Hijo único. 
Pero la verdad es que nos adoptó por el amor” (Concordancia de los 
evangelistas 2, 3, 6). Agustín está convencido que ha demostrado con 
sus argumentos que Helí solo tiene una paternidad adoptiva respecto 
a José: “Con suficiencia mostró que no dijo que José fuera hijo de Helí 
porque éste le hubiese engendrado, sino porque le había adoptado” 
(Concordancia de los evangelistas 2, 4, 11). 

En un principio Agustín no dio importancia a la filiación legal, 
no le parecía que podría explicar la doble filiación de José: “A no ser 
que las palabras: Llevará el nombre del difunto signifiquen, no que reciba 
el nombre de aquél, sino que se constituya en heredero a partir del 
nombre de aquél, es decir, que sea como hijo, no de aquel de cuya 
semilla ha sido engendrado, sino de aquel difunto, en favor de quien 
se ha suscitado la descendencia. Las palabras que se añaden después: 
Y no se borrará su nombre de Israel, pueden entenderse de este modo, no 
porque el hijo reciba después el nombre de él, sino porque él parecerá 
que no ha muerto sin posteridad, y por eso permanece su nombre, 
su recuerdo” (Cuestiones sobre el Heptateuco 5, 46). Profundizando 
en la Escritura Agustín se da cuenta que también la filiación legal ha 



SAN AGUSTÍN Y SAN JOSÉ 505

sido presentada alguna vez y que también en este caso podría tener su 
lugar, aunque en un principio, para Agustín, no pasa de ser una mera 
hipótesis, lo que es afirmado ya rotundamente en las Retractaciones 
2, 12. En otro momento Agustín admite, para el caso de la doble filia-
ción de san José, la adopción legal: “En el segundo, «al tratar de los 
dos padres de José, he dicho que por el primero fue engendrado, por 
el segundo adoptado». Pero tenía que haber dicho: adoptado para el 
primero; a saber, para el difunto, que es lo más creíble que fuera adop-
tado según la ley, porque el que lo engendró había tomado por esposa 
a su madre, cónyuge del hermano difunto” (Retractaciones 2, 16).

¿Qué motivos han tenido los evangelistas a presentar las genealo-
gías de san José? Es claro que los judíos no solían presentar las genea-
logías de las mujeres. Por tanto, aunque el origen davídico le viniese a 
Jesús por la madre, era necesario consignar los ascendentes genealó-
gicos del padre natural o legal, en este caso de san José. Pero, además, 
Agustín nos dice que san José es el verdadero esposo de María, son un 
verdadero matrimonio y san José tiene todos los derechos del cabeza 
de familia: “Es decir, que se llamase a José marido de María, a la que 
tenía por esposa con la que vivía en continencia; esposa, no por la 
unión carnal, sino por el afecto; no por la fusión de los cuerpos, sino 
–cosa de más valor– por la unión de las almas, por lo que no debía 
separarse al esposo de la madre de Cristo de la serie de progenitores 
de Cristo” (Contra Fausto 23, 8). Por consiguiente, parece que cae por 
su propio peso, san José no debe ser excluido en este caso: “¿Qué le 
queda sino creer también que no debió excluirse a José, en atención a 
su condición de varón, de la serie de aquellas genealogías, para que, 
por ese mismo hecho, no se le considerase separado de aquella mujer, 
a la que lo mantenía unido el afecto del alma, y para que los hombres, 
fieles de Cristo, no pensasen que la unión carnal entre los cónyuges es 
tan importante en el matrimonio, que creyesen, en caso de faltar ella, 
que no eran cónyuges?” (Contra Fausto 23, 8).

2.	E l matrimonio de José y María

La verdadera cumbre de la teología josefina es la verdad del ma-
trimonio de José con María, de esto, brotará la paternidad real y todos 



SANTIAGO SIERRA, OSA506

los otros asuntos en torno a san José. Agustín llama a José marido 
de María: “No ha de creerse que no fue marido por el hecho de que 
no se unió carnalmente, pues el mismo Mateo que narra que ella no 
concibió de la unión con José, sino del Espíritu Santo” (Contra Fausto 
23, 8). Es evidente que María es la esposa de José y José el marido de 
María, porque ambos están unidos por el vínculo matrimonial. Esto 
es indudable para Agustín: “Invoqué el testimonio del Evangelio para 
afirmar que María era esposa de José. Disputas largo y tendido para 
combatir mi sentencia y te esfuerzas en hacer ver que “donde no hay 
entre esposos comercio carnal no existe matrimonio”… “José –dices–, 
en opinión de todos, era el esposo de María”. Parece quieres dar a 
entender que es una opinión, no la verdad, cuando llama la Escritura 
a la virgen María esposa de José... Dice del Señor el evangelista San 
Lucas: Era, según se creía, hijo de José; y es porque los hombres creían 
era hijo de José según la carne, y el evangelista quiso destruir esta fal-
sa opinión, sin negar, contra el testimonio del ángel, que María fuera 
su esposa” (Contra Juliano 5, 12, 46-47). Se afirma que entre María y 
José existió un auténtico, real y verdadero matrimonio. Sin embargo, 
el matrimonio de María y José gozó de características verdaderamen-
te singulares debido a las condiciones únicas en que se realizaron sus 
notas constitutivas. 

Es tan excelente este matrimonio, que en él se concentran otras 
muchas cosas, que será necesario ir desgranando poco a poco. Por 
ejemplo, Agustín hace referencia a los bienes del matrimonio: la pro-
le, la fe y el sacramento: “Por eso, en aquella unión que llamé, según 
el Evangelio, matrimonio, dije se encontraban los tres bienes nupcia-
les: “la fidelidad de los esposos, porque no hubo adulterio; los hijos, 
Cristo Jesús; el sacramento, porque no hubo divorcio”. Dije, sí, que 
esta trilogía de bienes se planificó en los padres de Cristo; pero no por 
eso me hagas decir, como falsamente me acusas, que, si no existen 
estos tres bienes, sea un mal el matrimonio. Al contrario, digo que 
el matrimonio siempre es un bien, aunque los hijos sean fruto de un 
ayuntamiento carnal” (Contra Juliano 5, 12, 46). El matrimonio de 
María y José tiene lo que tienen los demás matrimonios: “Por tanto, 
todo el bien del matrimonio se encuentra colmado en los padres de 
Cristo: la prole, la fidelidad, el sacramento. La prole, conocemos al 
mismo Señor Jesús; la fidelidad, porque no existió ningún adulterio; 



SAN AGUSTÍN Y SAN JOSÉ 507

el sacramento, porque no lo rompió ningún divorcio” (El matrimonio 
y la concupiscencia 1, 11, 13).

Algunos contemporáneos de Agustín negaban que existiese ver-
dadero matrimonio entre José y María, ya que no había sido consu-
mado. Ciertamente José era tenido por marido de María, pero no lo 
era en realidad, dicen estos. Agustín rechaza esta opinión y admite 
que existe un matrimonio íntegro, aunque no exista consumación: 
“Cuando habla cara a cara con José, le habló, acaso, según una opi-
nión común y no según la verdad al decirle: No temas recibir a María 
como esposa. Además ¿por qué hacer descender la genealogía de Cris-
to hasta José  sino para expresar que su matrimonio era verdadero, 
en el que es cabeza el varón? Esto fue lo que dije en el libro que tú 
refutas; pero no te has atrevido a tocar este pasaje. Dice del Señor el 
evangelista San Lucas: Era, según se creía, hijo de José; y es porque los 
hombres creían era hijo de José según la carne, y el evangelista quiso 
destruir esta falsa opinión, sin negar, contra el testimonio del ángel, 
que María fuera su esposa” (Contra Juliano 5, 12, 47). Es verdad que 
Agustín afirma que María había hecho voto de virginidad: “Santa 
María dijo: ¿Cómo sucederá eso, pues no conozco varón? Reconoced aquí 
el propósito de la virgen. Si tuviese pensado yacer con varón, hubiese 
dicho: ¿Cómo sucederá eso? No hubiese dicho: ¿Cómo sucederá eso?, en 
el caso de nacer su hijo como suelen nacer los demás niños. Pero ella 
se acordaba de su propósito y era consciente de su voto. Porque sabía 
lo que había prometido y porque sabía que los niños les nacen a las 
mujeres casadas que yacen con sus maridos, cosa que estaba fuera de 
su intención, su pregunta: ¿Cómo sucederá eso?, se refería al modo, sin 
que incluyese duda alguna sobre la omnipotencia de Dios” (Sermón 
291, 5). Esta realidad está bien clara en el relato evangélico y así lo ve 
Agustín. Como esto no entraba dentro de los planes de los judíos, Dios 
la entregó como esposa a un hombre justo, a José: “Una circunstancia 
hace más grata y apreciable esta misma virginidad de María: una vez 
concebido, Cristo podía sustraer a su madre al varón que pudiera ajar 
su virginidad que él quería que conservara; pero, ya antes de su con-
cepción, prefirió nacer de esa virginidad que ella había consagrado 
a Dios. Es lo que indican las palabras con que María replicó al ángel 
que le anunciaba que estaba encinta: ¿Cómo –dice– acontecerá eso, si 
no conozco varón? Palabras que ciertamente no hubiera pronunciado 



SANTIAGO SIERRA, OSA508

si no hubiese consagrado con anterioridad su virginidad a Dios. Pero 
como los usos judíos aún rechazaban esa práctica, fue desposada con 
un varón justo, quien, más que arrebatársela por la fuerza, había de 
proteger contra los violentos la virginidad que ella ya había prometido 
con voto” (La santa virginidad 4, 4).

Agustín supone que María no tenía intención de consumar su 
unión matrimonial, de hecho, lo afirma con frecuencia: “Se llama es-
posa, antes del compromiso del desposorio, a la que no había conocido 
ni habría de conocer por unión carnal. No se destruyó ni se mantuvo 
de forma engañosa el título de esposa donde ni había existido ni exis-
tiría ninguna unión carnal” (El matrimonio y la concupiscencia 1, 11, 
12). No nos debería sorprender que ante esto Agustín llame a este ma-
trimonio santo y virginal: “Él, en atención a cierto matrimonio santo 
y virginal con la madre de Jesús, mereció que se le llamase también 
padre de Cristo, de modo que por su dignidad de varón se hilvanaron 
las generaciones a partir de él o hasta él” (Contra Fausto 3, 2). Tal ma-
trimonio tuvo toda la perfección que se presupone al matrimonio, con 
relación a los tres bienes esenciales: “Allí solamente faltó el acto con-
yugal, porque no podía realizarse en la carne del pecado sin la concu-
piscencia de la carne... Por tanto, ¿por qué no van a continuar siendo 
esposos los que por mutuo consenso han dejado de tener relaciones 
conyugales, si fueron esposos José y María, los que ni siquiera comen-
zaron a tener tales relaciones?” (El matrimonio y la concupiscencia 1, 
12, 13). Siendo esto así, Agustín nos presenta este matrimonio como 
verdadero modelo para otros matrimonios: “Mediante este ejemplo 
se insinúa magníficamente a los fieles casados que, aun guardando 
la continencia de común acuerdo, puede permanecer y hablarse de 
matrimonio si se mantiene el afecto del corazón, aunque no se dé la 
unión sexual” (Concordancia de los evangelistas 2, 1, 3).

Agustín, llama a José y María hijos de la promesa, unidos a la 
cadena de los patriarcas que transmitían la promesa de Dios al género 
humano: “Cierto que todos los miembros de este pueblo de Israel que 
creyeron en Cristo, a quienes se hizo la presentación de Cristo, y en 
cierto modo la dádiva saludable y fructuosa de la promesa…; éstos 
son de entre ellos, los hijos de la promesa, y son contados como descenden-
cia, y pertenecen a la herencia de Dios. De este pueblo es José, el hom-
bre justo y la Virgen María, que dio a luz a Cristo, de aquí proviene 



SAN AGUSTÍN Y SAN JOSÉ 509

Juan Bautista, el amigo del esposo, y sus padres, Zacarías e Isabel. De 
él son el anciano Simeón y la viuda Ana, que oyeron a Cristo, aunque 
no hablaba todavía corporalmente, como infante que era, pero lo re-
conocieron guiados por el Espíritu” (Comentario al salmo 78, 2).

3.	 Paternidad sobre Jesús 4

Relacionada con la verdad del matrimonio de José y María, está 
la verdad de la paternidad real de José. Excluida una paternidad de 
tipo carnal, y superada la fórmula de una paternidad meramente pu-
tativa y aparente y aun de una paternidad de tipo adoptivo, se afirma 
en San José una paternidad verdadera, real y objetiva con respecto a 
Jesús, aunque singularísima por las características propias que llevó 
consigo. Tampoco en este aspecto Agustín ha sistematizado su doctri-
na, sino que hay que espigar aquí y allá para descubrir sus reflexiones 
y enseñanzas. Lo cierto es que se esfuerza por demostrar que José es 
padre de Jesús e intenta solucionar las dificultades que se encuentra. 
Dice Agustín: “También se creía que Cristo era hijo de José en otro 
sentido, es decir, como si hubiese sido engendrado de su carne. Pensa-
ban así aquellos que ignoraban la virginidad de María. Dice Lucas: Y 
el mismo Jesús comenzaba a tener como unos treinta años y era, según se pen-
saba, hijo de José. Lucas, sin embargo, no dudó en absoluto en llamar 
parientes de Jesús a los dos y no sólo a María allí donde dice. El niño 
crecía y se fortalecía lleno de sabiduría, y la gracia de Dios moraba en él. Sus 
parientes iban todos los años a Jerusalén en el día solemne de la Pascua. Mas, 
para que nadie piense que aquí hay que entender por parientes a los 
consanguíneos de María junto con su misma madre, ¿qué responderá 
a lo que el mismo Lucas dijo antes: Su padre y su madre se maravillaban 
de lo que se decía de él. Como él narra que Cristo no nació del comercio 
carnal con José, sino de la virgen María, ¿por qué le llama padre, sino 
porque entendemos con razón que él era el marido de María por el 
simple vínculo matrimonial, sin trato carnal, y que por esta razón es 
más íntimamente padre de Cristo, que nació de su esposa, que, si lo 

4  En algunos aspectos de este apartado me ha ayudado el artículo de Solá, 
Francisco de, La paternidad de San José en San Agustín, en Estudios Josefinos 39, 
1985, 25-46.



SANTIAGO SIERRA, OSA510

hubiese adoptado, teniendo otro origen? De aquí resulta claro que las 
palabras: Era, según se pensaba, hijo de José, las dijo aludiendo a aquellos 
que creían que él había nacido, como nacen los demás hombres, de 
José” (Las concordancias de los evangelistas 2, 1, 3). 

Por lo visto, parece que la paternidad se deriva del matrimonio, 
así lo da a entender cuando dice: “Por esto, por la fidelidad del matri-
monio, merecieron ambos ser llamados padres de Cristo: no sólo ella 
es madre, sino que también él es padre, como esposo de la madre; una 
y otra cosa según el espíritu, no según la carne. Aunque el padre lo era 
sólo según el espíritu, y la madre según la carne y el espíritu, ambos 
eran padres de su humildad, no de su grandeza; de su enfermedad 
no de su divinidad” (El matrimonio y la concupiscencia 1, 11, 12). 
Con más claridad es afirmado en la predicación, cuando dice: “Con 
ello se le afianza como padre, no por obra de la carne, sino del amor. 
Por tanto, él es padre de esa manera. Con suma cautela y prudencia, 
pues, cuentan los evangelistas las generaciones por la línea de José, 
tanto Mateo, descendiendo desde Abrahán hasta Cristo, como Lucas, 
ascendiendo desde Cristo hasta Dios, pasando por Abrahán. Uno las 
cuenta en línea descendente, otro en línea ascendente, pero ambos a 
través de José. ¿Por qué? Porque él es el padre. ¿Cómo es el padre? 
Porque su paternidad era tanto más sólida cuanto más casta. Cierta-
mente era tenido por padre de nuestro Señor Jesucristo, pero de otra 
manera, es decir, como los demás padres que engendran en la carne y 
reciben hijos por cauce distinto al solo afecto espiritual. Pues también 
dijo Lucas: Se le tenía por padre de Jesús. ¿Por qué se le tenía por tal? 
Porque la opinión y juicio de los hombres se deja llevar de lo que suele 
suceder entre los hombres. Pero el Señor no nació del semen de José, 
aunque así se pensase; sin embargo, a la piedad y caridad de José le 
nació de la Virgen María un hijo, Hijo a la vez de Dios” (Sermón 51, 
30).

Esta paternidad fue anunciada por el ángel en su mensaje a José, 
reconociéndole explícitamente el derecho de una autoridad paterna 
sobre el Niño qué había de nacer de María. Pero, la realidad de dicha 
paternidad brota de la realidad misma de su matrimonio con María. 
La paternidad de José puede llamarse virginal, por el origen, porque 
gracias precisamente a la virginidad de José pudo concebir María vir-
ginalmente a Cristo. El matrimonio de José y María, aunque virginal 



SAN AGUSTÍN Y SAN JOSÉ 511

y castísimo, gozó de la más rica fecundidad en el Hijo divino que 
el Altísimo les dio por hijo. San José es presentado y propuesto fre-
cuentemente como ejemplar de virtudes en general, y como modelo 
eminente para los esposos y padres cristianos. Celebran ante todo su 
«justicia», que se entiende como el cumplimiento global de todas las 
prescripciones de la ley y de los deberes de estado, junto con la recti-
tud de su vida interior 5. Esta realidad tiene mucha importancia para 
Agustín, de tal manera que podemos afirmar que la paternidad de 
José sobre Jesús es una cualidad intrínseca, es decir, que está radicado 
en José y, por tanto, es más fuerte que si sólo lo hubiese adoptado: 
“Mas no había que dejar de llamar a José padre de Cristo porque no le 
engendró mediante el comercio carnal, puesto que en verdad hubiera 
sido justamente padre de alguien, de origen distinto, al que hubiese 
adoptado sin haberlo engendrado de su mujer” (La concordancia de 
los evangelistas 2, 1, 2).

Está claro que José no fue padre físico de Jesús y Agustín insiste 
siempre que puede en esto, porque estaba en juego la virginidad de 
María: “También se creía que Cristo era hijo de José en otro sentido, 
es decir, como si hubiese sido engendrado de su carne. Pensaban así 
aquellos que ignoraban la virginidad de María” (Concordancia de los 
evangelistas 2, 1, 3). Y resaltando el doble nacimiento, del Padre y 
de la madre, dice: “Por cierto, se llamaba galileo al Señor porque sus 
padres eran de la población de Nazaret. He dicho «padres» en cuanto 
a María, no en cuanto a la ascendencia masculina, pues en la tierra no 
buscó sino madre quien arriba tenía ya Padre. Por cierto, uno y otro 
nacimiento fue asombroso: el divino sin madre, el humano sin padre” 
(Comentario a Juan 33, 2).

Sin embargo, podemos decir que José fue verdadero padre de Je-
sús. Esta verdad Agustín la defiende frente a los maniqueos y a los 
pelagianos, que la negaban por distintas razones. Fausto afirma: “Du-
rante mucho tiempo he intentado persuadirme del nacimiento, sea 
como sea, de Dios, pero al tropezar sobre todo en las divergencias en-
tre los dos evangelistas que narran su genealogía, Mateo y Lucas, que-

5  Cf. Simeón de la Sagrada Familia, San José en los Padres de la Iglesia, en 
Ephemerides Carmeliticae, 23, 1972/2, pp. 436-448, pp. 446-47.



SANTIAGO SIERRA, OSA512

dé dudoso e incierto sobre a quién seguir. Pensaba en la posibilidad 
de que dijese la verdad el que yo, carente de presciencia, considerase 
que mentía, y que quizá mintiese quien yo juzgase que decía la ver-
dad. Así, pues, dejado de lado ese litigio permanente e interminable 
para mí, me dirigí a Juan y a Marcos. Dejé a dos para ir igualmente 
a otros dos de igual categoría: a dos evangelistas para ir a otros que 
profesan el mismo nombre. De entrada, sus comienzos me agradaron 
y no sin razón, puesto que no hacen intervenir ni a David ni a María 
ni a José: antes bien, Juan afirma que en el principio existía la Palabra, 
que la Palabra estaba junto a Dios y que la palabra, con referencia a 
Cristo, era Dios. Marcos, por su parte, como desaprobando a Mateo 
que había puesto que era hijo de David, dice: Evangelio de Jesucristo, 
hijo de Dios. A no ser que el primero anuncie un Cristo y el segundo 
otro. Esta es la razón porque no acepto que Cristo haya nacido. Tú, si 
eres capaz de quitarme esa piedra de tropiezo, logra el acuerdo entre 
ellos, y, sea como sea, me rendiré, aunque ni así será cosa digna creer 
que Dios, y el Dios de los cristianos, haya nacido de un seno” (Contra 
Fausto 3, 1). Y Agustín se pone manos a la obra tratando de responder 
al reto que le puso Fausto.

Agustín ya había abordado anteriormente esta cuestión, pero 
ahora contesta a Fausto exhortándole a la humildad: “¡Si hubieses 
leído con piadoso afán el evangelio y hubieses preferido buscar con es-
mero antes que acusar con temeridad lo que en los evangelistas te hu-
biese dejado inquieto por las apariencias de contradicción! Al menos 
ante esa contradicción tan manifiesta que salta de entrada a la vista, 
hubieras pensado que, de no ocultarse allí algo grande, difícilmente 
habría podido suceder que se le otorgase tanta autoridad en el orbe 
de la tierra, por la que subyugó a sí los ingenios de tantos hombres 
doctísimos… Mas los que piensan con piedad en lo mucho que des-
cuella tan gran autoridad, creyeron que allí se les ocultaba algo que se 
otorgaría a los que piden y se negaría a los que ladran; que hallarían 
los que buscan, y se sustraería a los que reprochan; se abriría a los que 
llaman y se cerraría a los que atacan: pidieron, buscaron, llamaron, 
recibieron, encontraron, entraron” (Contra Fausto 3, 2).

Para Agustín está claro que la paternidad no-carnal, que se llama 
adoptiva o de otra manera, es verdadera paternidad. Esta reflexión 
que presenta en su predicación, podemos encontrarla argumentada 



SAN AGUSTÍN Y SAN JOSÉ 513

a lo largo de un sermón, que intentaremos presentar paso a paso. 
Agustín comienza diciendo a sus fieles: “De lo dicho veis que puede 
darse no solo que un hombre tenga dos hijos, sino hasta que tenga 
incluso dos padres” (Sermón 51, 27). Y presenta muchos pasajes de la 
Escritura hablando de la adopción y parece afirmar que la paternidad 
que nace de la adopción es incluso más excelente que la natural: “Por 
tanto, quien dice: «No debió llamársele padre, porque en ese supuesto 
no había engendrado así al hijo», en la procreación de los hijos busca 
satisfacer la sensualidad, no el afecto nacido del amor. Mejor realiza-
ba él en su corazón lo que otro deseaba llevar a cabo en la carne. Pues 
también quienes adoptan hijos engendran castamente en su corazón 
a los que no pueden engendrar en la carne. Considerad, hermanos, 
considerad los derechos de la adopción; ved cómo un hombre se hace 
hijo de otro de cuya sangre no ha nacido, de modo que prevalece la 
voluntad del adoptante sobre la naturaleza de quien le engendró. En 
consecuencia, José no solo debe ser considerado padre, sino incluso 
padre en grado sumo” (Sermón 51, 26).

Todo esto nos lleva a afirmar que, para Agustín, lo importante 
en el matrimonio es el amor, no el placer carnal, será, por tanto, la 
fidelidad al amor conyugal, como se da entre José y María, lo que 
cuenta, de tal manera que lo presenta casi como un ideal a desear: 
“Los grandes hombres que tienen esposas con la finalidad de procrear 
hijos, como leemos que fueron los patriarcas y hallamos en muchos 
testimonios, proclamándolo sin la menor duda las páginas sagradas... 
Por tanto, si algunos hombres tenían a sus mujeres solamente con la 
finalidad de procrear hijos, si se les hubiese concedido la posibilidad 
de tener hijos sin la unión carnal, ¿no acogerían con gozo inefable 
tan gran favor?” (Sermón 51, 23). Todo ello para decirnos que puede 
haber una verdadera paternidad sin la procreación natural, también 
porque el matrimonio del que se trata es excepcional: “Esta era la ma-
nera como los santos antiguos, hombres de Dios, buscaban los hijos y 
querían recibirlos. Con esta única finalidad se unían con sus mujeres; 
con este objetivo copulaban con ellas: para procrear hijos. Por esta 
razón se les permitió tener varias. Pues si fuera la concupiscencia in-
moderada lo que agrada a Dios, en aquella época habría permitido 
también que una mujer tuviese varios maridos, del mismo modo que 
un varón varias mujeres… Por tanto, hermanos, si nuestros padres no 



SANTIAGO SIERRA, OSA514

se unían y copulaban con sus mujeres por otro motivo distinto del de 
la procreación de los hijos, hubiera sido para ellos una gran satisfac-
ción el haber podido tener hijos sin necesidad del acto carnal, al cual 
asentían por el deber de engendrarlos, no porque la concupiscencia 
los arrastrase” (Sermón 51, 25).

A pesar de esta reflexión, Agustín se pregunta ¿Por qué se llama a 
José padre de Jesús? Responde a bote pronto diciendo que porque era 
esposo de María: “Preste Vuestra Santidad un poco de atención. —«No 
debieron contarse, dicen, por la línea de José». —«¿Por qué no? ¿Acaso 
no era José el esposo de María?». —«No», responden. —«¿Quién lo 
dice? La Escritura, apoyándose en la palabra del ángel, afirma que sí 
lo era. No temas –le dice– recibir a María como tu esposa. Lo que en ella 
ha nacido es del Espíritu Santo. A él se le ordena también que imponga 
nombre al niño, aunque no había nacido de su carne: Dará a luz un 
hijo y le pondrás por nombre Jesús. Que Jesús no nació de la carne de José 
es lo que pretende mostrar la Escritura cuando, con premura, añade 
cuál era el origen del embarazo diciendo: Es del Espíritu Santo. Y, con 
todo, no se le quita la autoridad paterna, pues se le manda que ponga 
nombre al niño. Por último, también la Virgen María, que bien sabía 
que no había concebido a Cristo del abrazo o relación sexual con él, le 
llama, sin embargo, padre de Cristo” (Sermón 51, 16). Le responden 
apelando a lo que dice la Escritura a propósito de Jesús en el templo, 
entre los doctores, a lo que argumenta Agustín: “Cuando le dijo Ma-
ría: Tu padre y yo, angustiados, te estábamos buscando, él contestó: ¿No 
sabíais que conviene que yo me ocupe de las cosas de mi Padre? Aun-
que era hijo de ellos, no quería serlo en forma que excluyese el ser Hijo 
de Dios. Hijo de Dios, en efecto; Hijo de Dios desde siempre, el que 
los creó a ellos mismos. En cambio, en cuanto hijo del hombre nacido 
fuera del tiempo de una virgen, sin semen marital, los tenía a ambos 
como padres. ¿Cómo lo probamos? Ya lo dijo María: Tu padre y yo, an-
gustiados, te estábamos buscando” (Sermón 51, 17). Y repite la misma ar-
gumentación un poco más adelante, como para confirmarla: “La res-
puesta del Señor Jesucristo: Convenía que yo me ocupara de las cosas de mi 
Padre no indica que la paternidad de Dios excluya la de José. ¿Cómo 
lo probamos? Por el testimonio de la Escritura, que dice así: Y les res-
pondió: ¿No sabíais que conviene que yo me ocupe de las cosas de mi Padre? 
Ellos, sin embargo, no comprendieron de qué les estaba hablando. Y, bajando 



SAN AGUSTÍN Y SAN JOSÉ 515

con ellos, vino a Nazaret y les estaba sometido. No dijo: «Estaba sometido a 
su madre», o: «Le estaba sometido a ella», sino: Les estaba sometido. ¿A 
quiénes estaba sometido? ¿No era a los padres? Uno y otro eran los 
padres a los cuales él estaba sometido por la misma condescendencia 
por la que era Hijo del hombre. Hasta aquí los preceptos los recibían 
las mujeres; recíbanlos ahora los niños, en modo que obedezcan a sus 
padres y les estén sometidos. ¡Cristo, a quien el mundo está sometido, 
se somete a sus padres!” (Sermón 51, 19) 6. 

El mismo Jesús se sometía a los dos, no solo a María y obedecía a 
los dos: “Igual que ella fue madre sin concupiscencia carnal, así tam-
bién él fue padre sin unión carnal... No lo separemos porque careció 
de concupiscencia carnal. Su mayor pureza reafirme su paternidad, 
no sea que la misma santa María nos lo reproche… Contemos, pues, 
por la línea de José, porque, como es marido casto, es igualmente cas-
to padre… Pero el que el hijo naciese también para el marido lo obró 
en el sexo que convenía que lo diera a luz. Y así el ángel ordena a los 
dos que impongan el nombre al niño, con lo que se manifiesta que 
ambos tienen autoridad paterna... Se dice también a María: He aquí 
que vas a concebir un hijo y le pondrás por nombre Jesús. Y a José: José, hijo 
de David, no temas recibir a María como tu esposa. Lo que en ella ha nacido 
es del Espíritu Santo. Dará a luz un hijo, y le pondrás por nombre Jesús: él 
salvará a su pueblo de sus pecados. Se afirma también: Y le dio a luz un hijo. 

6  Esta misma argumentación la encontramos en el libro El matrimo-
nio y la concupiscencia, donde dice: “Por esto, por la fidelidad del matrimonio, 
merecieron ambos ser llamados padres de Cristo: no sólo ella es madre, sino 
que también él es padre, como esposo de la madre; una y otra cosa según el 
espíritu, no según la carne. Aunque el padre lo era sólo según el espíritu, y la 
madre según la carne y el espíritu, ambos eran padres de su humildad, no de 
su grandeza; de su enfermedad no de su divinidad. Pues el Evangelio no miente 
cuando dice: Su padre y su madre estaban admirados por las cosas que se decían de él. 
Y en otro lugar: Todos los años iban sus padres a Jerusalén; y poco después: Y le dijo 
su madre: “Hijo, ¿por qué nos has hecho esto? Mira, tu padre y yo, preocupados, te hemos 
buscado”. Y él, para mostrar que tenía otro padre además de ellos, que lo había 
engendrado sin madre, les respondió:  “¿Por qué me buscabais? ¿No sabéis que debo 
preocuparme de las cosas de mi Padre?” Y de nuevo, para que con estas palabras no 
pareciese que renegaba de sus padres, el evangelista añade a continuación:  Pero 
ellos no comprendieron lo que quería decir. Él bajó con ellos y fue a Nazaret, y les estaba 
sometido. ¿Sometido a quiénes sino a los padres? Y ¿quién era el sometido sino 
Jesucristo?” (1, 11, 12).



SANTIAGO SIERRA, OSA516

Con ello se le afianza como padre, no por obra de la carne, sino del 
amor. Por tanto, él es padre de esa manera. Con suma cautela y pru-
dencia, pues, cuentan los evangelistas las generaciones por la línea de 
José, tanto Mateo, descendiendo desde Abrahán hasta Cristo, como 
Lucas, ascendiendo desde Cristo hasta Dios, pasando por Abrahán. 
Uno las cuenta en línea descendente, otro en línea ascendente, pero 
ambos a través de José. ¿Por qué? Porque él es el padre. ¿Cómo es el 
padre? Porque su paternidad era tanto más sólida cuanto más casta. 
Ciertamente era tenido por padre de nuestro Señor Jesucristo... Pero 
el Señor no nació del semen de José, aunque así se pensase; sin embar-
go, a la piedad y caridad de José le nació de la Virgen María un hijo, 
Hijo a la vez de Dios” (Sermón 51, 30).

Agustín afirma que José es padre de Cristo y esposo de María: 
“Fe católica y al mismo tiempo apostólica es que nuestro Señor y Sal-
vador Jesucristo es Hijo de Dios según la divinidad e hijo de David 
según la carne. Lo probamos con los textos del evangelio y de los 
apóstoles, de manera que no puede oponerse a nuestras pruebas más 
que quien se opone a dichos escritos… ¿Qué necesidad hay de buscar 
y reunir todos los testimonios dispersos en las Escrituras con que pro-
bar contra él que en los libros de autoridad suprema y divina se afirma 
que es el Hijo de Dios unigénito, siempre Dios junto a Dios, el mismo 
a quien se llama también hijo de David, en atención a la condición 
servil que tomó de la virgen María, que tenía por cónyuge a José?” 
(Contra Fausto 23, 5).

4.	 José el hombre justo

Agustín nunca habla de José como modelo de una sola virtud, 
sino de todas las virtudes y de la perfección: “Advierte cómo un varón 
justo, José, sospechando en su mujer tan gran pecado de lujuria, lleno 
de benignidad, la perdonó, antes de saber de quién había concebido, 
pues había advertido su gravidez y sabía que personalmente no se 
había acercado a ella. Quedaba en pie cierta sospecha de adulterio y, 
sin embargo, dado que sólo él lo había advertido, que sólo él lo sabía, 
¿qué dice de él el Evangelio?  José, sin embargo, siendo varón justo y no 
queriendo delatarla. Su dolor de marido no buscó venganza; quiso ser 



SAN AGUSTÍN Y SAN JOSÉ 517

de provecho para la pecadora, no castigarla en cuanto tal. No queriendo 
–dijo– delatarla, quiso repudiarla en secreto. Cuando estaba pensando es-
tas cosas, se le apareció en sueños el ángel del Señor y le indicó de qué 
se trataba” (Sermón 82, 10). Justos son los dos, unidos en matrimonio. 
En ellos reina la justicia del Espíritu Santo, que se la ha otorgado: “Lo 
que obró el Espíritu santo, lo obró para los dos.  Justo era el varón, 
justa la mujer. El Espíritu Santo, que reposaba en la justicia de ambos, 
dio el hijo a ambos” (Sermón 51, 30). En una carta escrita a Macedo-
nio, pone como ejemplo al justo José y le dice: “Por eso José, con quien 
se había desposado la Virgen María, madre del Señor, al descubrir 
que estaba encinta, no quiso que fuese castigada, aunque conocía que 
no se había unido a ella y que, por lo tanto, no podía creer sino que 
ser adúltera. Y no por ello aprobaba el delito. Su postura fue imputada 
como justicia, y así se escribió de él: Siendo hombre justo, no queriendo 
difamarla, se determinó a abandonarla ocultamente. Y pensando eso, se le 
apareció el ángel y le dio a conocer que era obra divina lo que él creía 
obra pecaminosa” (Carta 153, 4, 9). En cuanto al oficio de José, parece 
afirmar el de carpintero: “También Marcos menciona aquí casi en su 
totalidad las mismas cosas que Mateo, si exceptuamos que sus conciu-
dadanos hablan del Señor como carpintero e hijo de María, mientras 
que, según Mateo, como hijo del carpintero. Y no debe causar extra-
ñeza, pues ambas cosas pudieron decirse. Le creían carpintero por 
ser hijo de un carpintero. Lucas, en cambio, dedica más espacio al 
hecho, mencionando muchos detalles al respecto” (Concordancia de 
los evangelistas 2, 42, 90).

Santiago Sierra, OSA




