
SAN AGUSTÍN. HISTORIA Y HUMANISMO JURÍDICO 467

San Agustín. Historia y humanismo jurídico

Resumen 
San Agustín es un hombre que escribe sobre el hombre y para el hombre, 
presente y futuro. Lo hace desde la vinculación del hombre con Dios en 
íntima comunión y trascendencia, pero también habla desde el corazón del 
hombre al hombre de la ciudad terrena, sobre su libertad y su dignidad per-
sonal, sobre sus derechos y sus deberes. Las enseñanzas de San Agustín son, 
ciertamente, una lección de teología, de filosofía y de humanismo cristiano, 
pero son también un legado de humanismo jurídico.

Palabras Clave: San Agustín, humanismo, hombre, derecho, deberes, li-
bertad, dignidad.

Abstract 
Saint Augustine writes about man and for man, present and future. He writes 
about man’s connection with God, but he also writes about the citizen, about 
his freedom and personal dignity, about his rights and his duties. The tea-
chings of Saint Augustine are lessons in theology, philosophy and humanism, 
but also in legal humanism.

Key words: Saint Augustine, humanism, man, rights, duties, freedom, dig-
nity.

CiuD-Ra 234-2 (2021) 467-498



JUAN RAMÓN RODRÍGUEZ LLAMOSÍ468

I. Presentación

Pocos autores de la teología y la filosofía permiten un bosquejo 
histórico-jurídico de su vida y su obra como sucede con San Agustín, 
al que me une, además de mi formación humanística, la vocación 
religiosa de mis queridos maestros agustinos junto a la memoria que 
ellos me han trasmitido de él toda mi vida. Desde niño, durante mi 
temprana edad en mi formación escolar, de la mano de los agustinos, 
aprendí de hábitos y de la pasión por el estudio, por el ánimo abierto 
y dialogante y por el amor a la verdad, que son características agusti-
nianas. Luego, durante mi formación jurídica, San Agustín ha estado 
siempre presente en mi vida, bien por amistad y cercanía hacia aque-
llos maestros agustinos convertidos ya en amigos, bien por la lectura 
y relectura de sus escritos como base de la formación de mi interiori-
dad, que es uno de los quehaceres que más feliz hace al hombre.

Fruto de estas semillas surgieron una serie de inquietudes que 
dieron paso a estudios publicados en esta misma revista agustiniana 
sobre diferentes temas agustinos relativos a la preocupación por el 
tiempo 1, a perspectivas judiciales evangélicas como la que ofrece el 
Evangelio de Juan 2, al estudio del silencio en el personaje femeni-
no evangélico más relevante como es María 3, y a la importancia de 
San Agustín en el pensamiento jurídico contemporáneo 4, a los que se 
quiere sumar ahora, recién nacido, el presente trabajo. 

En el estudio que ahora presento abordo un tema escasamente 
tratado por los autores como es el de los perfiles del humanismo cris-
tiano, literario y jurídico de San Agustín, pues pensamos que él es, con 
mérito, precursor del Humanismo jurídico que surgió posteriormente 

1  Rodríguez Llamosí, J. R., «El hombre moderno y el tiempo», en Ciudad 
de Dios: Revista agustiniana, vol. 225, nº. 2 (2012) 389-442.

2  Rodríguez Llamosí, J. R., «El Evangelio del juicio: una clave de lectura 
del cuarto evangelio», en Ciudad de Dios: Revista agustiniana, vol. 221, nº. 2 (2008) 
291-332.

3  Rodríguez Llamosí, J. R., “Y María dijo. El silencio creador de la palabra, 
en Ciudad de Dios: Revista agustiniana, vol. 223, nº. 1 (2010) 45-58.

4  Rodríguez Llamosí, J. R., “San Agustín en el pensamiento jurídico con-
temporáneo”, en Ciudad de Dios: Revista agustiniana, vol. 230, nº. 1 (2017), 35-71.



SAN AGUSTÍN. HISTORIA Y HUMANISMO JURÍDICO 469

a partir de la Edad Media. No en vano, desde hace diecisiete siglos, 
la inquietud interior del alma y el corazón ardiente de San Agustín se 
han enraizado en el humanismo cristiano. Nadie como él nos invita, 
día tras día, a no salir afuera, a entrar dentro de nosotros mismos, don-
de habita sensible y luminosa la verdad, y a trascendernos a nosotros 
mismos, con profundo respeto a la libertad y a la dignidad humana, 
a los derechos y deberes humanos, que son, precisamente, los pilares 
fundamentales del humanismo jurídico. Con ello quiero expresar, en 
definitiva, las convicciones generales que motivan mi investigación 
sobre San Agustín como precursor del humanismo jurídico. 

La primera es la capacidad que tiene el hombre por medio del 
recto ejercicio de su inteligencia de conocer la verdad. La verdad es 
un bien arduo, pero es también un bien eminentemente próximo, está 
al alcance de todos, su trono es el juicio, el entendimiento, y, por lo 
tanto, lo único que se requiere es entrar en nosotros mismos para bus-
carla y encontrarla. La verdad habita en la interioridad como en su 
lugar propio, como enseña San Agustín. 

En segundo lugar, el encuentro con la verdad permite al hombre 
tocar el Absoluto. Conocer la verdad, por más parcial y contextual 
que sea, lo pone en relación con la Verdad Primera. La verdad en sí 
misma aparece, una vez descubierta, como si fuera eterna, inmutable, 
necesaria. Conocer la verdad, tener conciencia de su consistencia y 
solidez, implica reconocer la mutabilidad de la propia inteligencia y 
buscar su fundamento más allá de la conciencia, más allá del ser finito.

Permaneciendo al lado de San Agustín, como el niño se agarra a 
las piernas de su madre, sin salir de nuestro interior, es como llegamos 
a ser auténticos y, antes que nada, hombres dotados de una libertad y 
una dignidad personal, plenos de derechos y deberes. El hombre, la 
historia y el derecho se enlazan de este modo en una sola trenza que 
configura la vida humana.

Un gran maestro agustino y muy querido por mí, el P. Gabriel del 
Estal, lo dijo admirablemente en un libro suyo y estas palabras son las 
que han inspirado este trabajo:

“Historia, Humanismo y Derecho son el triángulo rector de la vida: la 
HISTORIA, como magisterio; el HOMBRE, como razón, y el DERECHO, 



JUAN RAMÓN RODRÍGUEZ LLAMOSÍ470

como norma. El magisterio nos hace sabios; la razón, libres; la norma, respon-
sables” 5.

Dos son las grandes obras agustinianas que nos van a ayudar a 
configurar el humanismo jurídico de San Agustín: las Confesiones y 
la Ciudad de Dios, cuya letra vamos a recorrer para descifrar aquellos 
mensajes e ideas más sólidos para la cultura occidental actual y que han 
servido de base para la formación del humanismo jurídico 6. Vamos a 
comenzar por la historia del hombre hecho santo, y luego veremos de 
qué modo esa historia exhala en su vida y su obra humanismo jurídico.

II. San Agustín. Historia del alma humana de un santo

San Agustín es hombre cosmopolita. Física y espiritualmente. Es 
africano de cuna, romano por ciudadanía e hijo predilecto de Car-
tago, pero es, sobre todo y ante todo, un ciudadano de la historia, 
un huésped del corazón y del alma humana de quien, mediante la 
lectura atenta de sus obras, se acerca a él. Su vida es la historia del 
alma humana en su itinerario de conversión hacia Dios. No es un ca-
mino corto, sino una larga carrera llena de obstáculos. No es una luz 
cegadora repentina, sino un proceso plagado de hedonismo, placeres 
de la carne, insatisfacciones, dudas y un espíritu inquieto, pero un ca-
mino, a la postre, que produce sus efectos en el alma y que configura 
los principios en los que se basará su humanismo cristiano, literario 
y jurídico. Se impone, pues, un repaso breve a esta historia del alma 
humana de un santo 7.

5  Estal, G. del, Los tres vuelos del Águila de Hipona, EDES, San Lorenzo del 
Escorial, p. 15.

6  Los textos utilizados de las dos obras, en edición bilingüe latino-española, 
son: San Agustín, Obras completas, BAC Normal: v. II, Las Confesiones, trad. A. 
Custodio Vega, Madrid, enero 1999, 9ª ed.; v. XVI, La Ciudad de Dios, trad. S. 
Santamarta del Rio-M. Fuertes Lanero, marzo 2000, 5ª ed.; v. XVII, La Ciudad 
de Dios, trad. ídem, diciembre 1980, 4ª ed.

7  Para mayor amplitud puede verse: Brown, P., Agustín de Hipona, Acento 
editorial, Madrid 2001; Chadwick, H., Agustín, Ediciones Cristiandad, Madrid 
2001; Cremona, C., Agustín de Hipona: la razón y la fe, Ediciones Rialp, Madrid 
1991; Lazcano, R., Bibliografía de San Agustín en lengua española (1502-2006), 



SAN AGUSTÍN. HISTORIA Y HUMANISMO JURÍDICO 471

San Agustín nació el 13 de noviembre de 354 en Tagaste y murió 
el 430 en Hipona, de donde fue obispo. Su padre, Patricio, de la baja 
burguesía y pagano de religión, regentaba un cargo administrativo 
de corta asignación remunerativa en la curia municipal. Su madre, 
Mónica, era cristiana. 

De los siete a los once años (361-365) estudió las primeras letras en 
Tagaste. En la vecina ciudad de Madaura cursó Gramática y Huma-
nidades. Al cumplir los quince años permaneció sin escuela, durante 
un año de inactividad ociosa, que condenará más tarde llamándolo 
“zarzal de lascivias” (“vepres libidinum”), en su casa de Tagaste 8, hasta 
que gracias a la ayuda generosa de un acaudalado tagasteño, el pode-
roso Romaniano, cursa en Cartago durante cuatro años (370-374) los 
Estudios Superiores de Retórica y Artes Liberales 9. Su corazón arde 
ya: “aún yo no amaba y ya amaba el amar” (“nondum amabam et amare 
amabam”) 10, lo que concluye añadiendo: “Amar y ser amado era la cosa 
más dulce para mí” (“Amare et amari dulce mihi erat, magis si et amantis 
corpore fruerer”) 11. 

Durante el segundo curso se enamora de una joven de su misma 
edad, también de clase humilde y africana como él y de condición 
libre, con la que mantiene una unión estable de lecho no matrimonial, 
sino concubinaria, durante catorce años (371-385), con la que guarda 
“fidelidad de tálamo” (“tori fidern”) 12, y de la que nacerá al año siguiente 
de la relación (372-373) su hijo Adeodato, (A-DEO-datus, el-dado-por 
Dios). 

Editorial Agustiniana, Madrid 2007; Przywara, E., San Agustín, perfil humano y 
religioso, Ediciones Cristiandad, Madrid 1984; Aa.Vv, El pensamiento de San Agustín 
para el Hombre de Hoy (en tres tomos. Tomo I: La Filosofía Agustiniana. Tomo 
II: Teología Dogmática. Tomo III: Temas Particulares de Filosofía y Teología), 
Edicep, Valencia 1998-2010; Wohl, L. de, Corazón inquieto: la vida de San Agustín. 
Ediciones Palabra, Madrid 2001.

8  San Agustín, Confesiones 2, 3, 6.
9  Ibídem 8, 6, 13; 9, 3, 5.
10  Ibídem 3, 1, 1.
11  Ibídem 3, 1, 1.
12  Ibídem 4, 2, 2. 



JUAN RAMÓN RODRÍGUEZ LLAMOSÍ472

Cumple los diecinueve años el 13 de noviembre de 373. La lectura 
del Hortensio, de Cicerón, cima literaria de la filosofía de los académi-
cos, le inflama e impulsa “a abrazar la sabiduría misma, estuviese donde 
estuviese” 13, pero se siente vacío y para rellenar ese hueco recurre a los 
libros sagrados del Nuevo Testamento. En ellos aparece el nombre de 
Jesús, pero desdeña esos libros “por incomparables con la dignidad cice-
roniana” (“visa est mihi indigna, quam tullianae dignitati compararern”) 14. 
Por esta razón, se apunta como “oyente” a la secta de los maniqueos 
cuya teología cosmológica y antropológica del bien y del mal le pare-
ce que explican suficientemente las dos voluntades contrapuestas: la 
antítesis categórica entre el espíritu y la carne, y cree que el pecado, 
quizás no sea de este modo tan pecado, y por eso escribe: 

“Me parecía a mí que no éramos nosotros los que pecábamos, sino que era no 
sé qué otra naturaleza extraña la que pecaba en nosotros, por lo que se deleitaba 
mi soberbia en considerarme exento de culpa” 15.

Paralelamente a la afiliación al maniqueísmo, durante el último 
curso escolar del año 374 se inscribió también en los cánones me-
nos filosóficos de los matemáticos y los astrólogos, conocidos éstos 
también con el nombre de “genetlíacos”, que no estaban versados en 
astrofísica, sino que eran adivinos. Sus conocimientos sapienciales no 
eran alta astronomía, sino astrología. Mientras que la astronomía es 
una ciencia que estudia las coordenadas del universo físico-cósmico, 
la astrología queda en cabalística simple, con ordenación a leer y des-
cifrar las coordenadas de los destinos humanos 16.

Profesor primerizo de Gramática en Tagaste, reanuda la amistad 
con un viejo amigo de la infancia, del que escribe unas páginas ma-
ravillosas y del que dirá que este amigo es “la mitad de mi alma”. Pero 
muere al terminar el curso y huye con Adeodato y su madre a Carta-

13  Ibídem 3, 4, 7-8.
14  Ibídem 3, 5, 9. 
15  Ibídem 5, 10, 18.
16  Ibídem 4, 2, 3; 4, 3, 4-5; 7, 6, 8.



SAN AGUSTÍN. HISTORIA Y HUMANISMO JURÍDICO 473

go 17, donde ejercerá durante ocho años (375-383) como profesor de 
Retórica y Artes Liberales 18.

Del 15 de octubre del 383 a los primeros días de mayo del 384, 
abandona Cartago para ir a Roma como profesor de Retórica y Ar-
tes Liberales en la especialidad de Elocuencia, no por ganar más ni 
por recibir mayor gloria, sino porque le resultaba irresistible aguantar 
a un grupo de estudiantes autollamados “eversores”, que eran vetera-
nos conocidos con el nombre de “destrucción subversiva”, que entraban 
violentamente en las aulas devastándolo todo y perturbando la vida 
académica, así como por el ruidoso centro urbano donde daba las 
clases 19, mientras que en Roma los alumnos eran menos turbulentos, 
aunque más informales a la hora de pagar. 

Tras la deserción general de alumnos en Roma en el año 384, ob-
tiene por oposición la Cátedra Imperial de Retórica 20, vacante en Milán 
en el Estudio Superior y Escuela Pública del Estado, una de las más cé-
lebres junto a las de Roma, Atenas, Antioquia, Nicomedia y Alejandría 
y cuyos profesores, investidos de titularidad de cátedra en las escuelas 
públicas estatales, gozan de privilegios e inmunidades, tienen fuero ju-
dicial propio y protección penal frente a las vejaciones e injurias que 
pudieran recibir, perciben buenos salarios, y constituyen la elite culta 
del cuerpo de funcionarios integrada entre las dignidades del Imperio.

Por aquel entonces, Agustín todavía no es cristiano, sino mani-
queo, secta en la que permanecerá desde 374, en que finalizó su ca-
rrera, hasta el 384, en que abandonó la secta, tachando su teología de 
“ficciones y solo palabras” 21; “de espléndidos fantasmas” 22; “necios engaña-
dores” 23; “creencias ridiculizantes” 24; e “intemperancias lujuriosas” 25. 

17  Ibídem 4, 4, 7-4, 7, 12.
18  Ibídem 3, 4, 7-8, y 4, 7, 12.
19  Ibídem 3, 3, 6 y 5, 8, 14.
20  Ibídem 5, 13, 23.
21  Ibídem 3, 4, 7; 3, 5, 9.
22  Ibídem 9, 6, 10.
23  Ibídem 9, 7, 12.
24  Ibídem 3, 10, 18.
25  Ibídem 1, 11, 17; 4, 1, 1; 5, 14, 25.



JUAN RAMÓN RODRÍGUEZ LLAMOSÍ474

Simpatizante del maniqueísmo era el prefecto de Roma Quinto 
Aurelio Simaco 26, quien le recomienda ante el Tribunal de Optimates 
para enfrentarle desde la cátedra milanesa con su primo y antagonista 
el obispo Ambrosio, conocido entre los mejores (“in optimis notum orbi 
térrea”) 27 y paladín del Cristianismo en el Imperio de Occidente, pero 
ocurre todo lo contrario y, desde el principio, sin apenas palabras, el 
obispo cristiano entra en el corazón de Agustín 28, quien oye a Am-
brosio en la iglesia, aunque con gozo solamente estético, cautivado 
por la belleza de su buen decir, pero al mismo tiempo empapando 
su espíritu de “las verdades de la fe”, sugestivamente expuestas bajo el 
ritmo “elocuente de sus palabras” 29.

Sin embargo, desde que Agustín gana la Cátedra Imperial de Re-
tórica pertenece a la elite culta de dignidades con puesto oficial en la 
escala de funcionarios del Imperio bien retribuidos a cargo del Aera-
rium o Tesoro. De ahora en adelante es un personaje de la alta sociedad 
milanesa, pero desde éste logro profesional sufre una vivencia muy 
honda que le provoca un desgarro interior, un vuelco vital y espiritual 
en todo su ser, que lo empuja a un vacío nunca experimentado para el 
que busca refugio en la búsqueda de la verdad y que le llevará hacia 
una luz y una felicidad nuevas: la caricia amorosa de Dios 30.

El nuevo status civil superior en grado y dignidad al de su con-
cubina, que ha sido dulce compañera durante catorce años, le impide 
convertirla en esposa por subsiguiente matrimonio ya que lo prohíbe 
(“prohibentur”, se dice) la ley elitista y sexista promulgada por el em-
perador Augusto cuatro siglos antes y vigente aún en el siglo IV, que 
no ve bien (non licet, se dice) la unión de los varones de orden superior 
con mujeres de órdenes inferiores, lo que desemboca en la separación 
definitiva de su amada concubina en septiembre de 385 y que descri-
birá con estas conmovedoras palabras:

26  Ibídem 5, 13, 23.
27  Ibídem 5, 4, 23.
28  Estal, G., del, Los tres vuelos del águila de Hipona, EDES, San Lorenzo 

del Escorial, pp. 69-70.
29  San Agustín, Confesiones 5, 14, 24.
30  Estal, G. del, San Agustín y su concubina de juventud, Ediciones Escurialenses, 

San Lorenzo de El Escorial, 1996, pp. 69 y.ss.



SAN AGUSTÍN. HISTORIA Y HUMANISMO JURÍDICO 475

“Y, habiendo sido arrancada de mi costado, como por impedimento conjugii 
(impedimento para casarme) con la que yo compartía habitualmente el lecho, 
mi corazón, amputado de esta parte a la que estaba unido, me había quedado 
hecho una llaga y chorreaba sangre. Ella, en cambio, una vez vuelta a África, te 
hizo voto, Señor, de no conocer a otro hombre, dejando conmigo el hijo natural 
tenido por mí con ella” 31.

Tanto la familia como su entorno académico le instan con insis-
tencia a que tome esposa (“Instabatur impigre ut ducerem uxorem”) 32. Su 
madre es la que anda al cuidado de todo ello (“maxime matre dante ope-
ram) 33, y encuentra una joven de la cúpula social milanesa, que agrada 
a su círculo elitista y conforme con las exigencias de las leyes de Au-
gusto. Se formalizan las conversaciones entre las dos familias con los 
encuentros y visitas de rigor, lo que culmina en la petición de mano de 
la joven (“Instabatur tamen, et puella petebatur”) 34, pero hay una dificultad 
para realizar la boda: hay que esperar dos años para su celebración por-
que la joven solo tiene diez años, y la edad núbil para la mujer romana, 
con status de ciudadanía y libertad, está marcada en los doce.

El drama de amor se ha consumado en el corazón de Agustín. 
Desde que se inician los trámites para la petición de mano de la joven 
que va a ser su prometida comienza a recorrer un camino sangrante, 
con doble desgarro del ser. Por un lado, debe separarse de la mujer 
que ama, la concubina y madre de su hijo Adeodato, porque la des-
igualdad de clase, según el veto de las leyes de Augusto no le permiten 
elevarla a la dignidad de esposa. Y, por otra parte, otra ley, en esta 
ocasión del emperador Constantino, le impide tener a su prometida, 
de clase y nivel cívico semejante al suyo, como concubina y, sin ser 
cristiano, muy lejos de inquietudes o ideas monásticas ni eclesiales, se 
entrega a aspiraciones puramente materiales:

“Tengo abundancia de amigos poderosos, por medio de los cuales, en caso de 
apuro, puedo conseguir, al menos, una presidencia. Podré entonces casarme con 

31  San Agustín, Confesiones 6, 15, 25.
32  Ibídem 6, 13, 23.
33  Ibídem 6, 13, 23.
34  Ibídem 6, 13, 23. 



JUAN RAMÓN RODRÍGUEZ LLAMOSÍ476

una mujer que tenga dineros, para que no sea tan gravoso el gasto para mí, con 
lo que pondría fin a mis ambiciones. Muchos grandes hombres, y muy dignos de 
ser imitados, se dieron al estudio de la sabiduría, no obstante estar casados” 35.

Según su propia confesión, ante esta situación, se hace esclavo 
de la lujuria (“libidinis servís” ) 36. No puede estar “sin los abrazos de una 
mujer” (“Putabam enim me miserum fore nimis, si feminae privarer ample-
xibus”) 37. Ha perdido a la mujer amada, que le ha sido arrancada del 
costado (“avulsa a latere meo”) 38, pero necesita otra mujer para desaho-
go de sus inflamados apetitos que le azotan (“non jam inflamantibus cu-
piditatibus ut solebant..., sed adhuc tenaciter alligabar ex femina”) 39 y teme 
“romper esa cadena que me mantiene prisionero de la mortífera suavidad de 
la enfermedad de la carne” (“Deligatus morbo carnis mortifera suavitate tra-
hebam catenam meam solvi timens”) 40 y dirá:

“Pero yo, desgraciado, incapaz de imitar a esta mujer, y no pudiendo sufrir 
la dilación de los dos años que habían de pasar hasta recibir por esposa a la que 
había pedido –porque no era yo amante del matrimonio, sino esclavo de la lu-
juria–, me procure otra mujer, no ciertamente en calidad de esposa, sino puesta 
al servicio de mi endurecida costumbre, para sustentar y conducir al estado del 
matrimonio, íntegra o aumentada, la enfermedad de mi alma. Pero no por eso 
sanaba aquella herida mía, que se me había hecho al arrancárseme la primera 
mujer, sino que, después de un ardor y dolor agudísimos, comenzaba a corrom-
perse, doliéndome tanto más desesperadamente cuanto más iba enfriándose” 41.

No pudiendo resistir el fuego de la concupiscencia, comparte el 
lecho con la última mujer de su vida, una mujer objeto a la que no ama 
porque su corazón sigue estando con la concubina, con la que estuvo 
catorce años, y no puede olvidar. Recuerda incluso, cuán fuertemente 
“me dejé atar alegre con ligaduras dolorosas, para ser luego azotado con las 

35  Ibídem 6, 1, 19.
36  Ibídem 6, 15, 25.
37  Ibídem 6, 11, 20.
38  Ibídem 6, 15, 25.
39  Ibídem 8, 1, 2.
40  Ibídem 6, 12, 21.
41  Ibídem 6, 15, 25.



SAN AGUSTÍN. HISTORIA Y HUMANISMO JURÍDICO 477

ardientes varas férreas de los celos, las sospechas, los temores, los enojos y las 
riñas” 42. Y todo ello culmina en el hastío, quedándose a solas en abril 
de 386 con un desgarro interior en cuerpo y alma que tratará de cal-
mar con su madre, que vive angustiosamente su drama 43, y con su 
hijo, al que tiernamente adora 44.

Por el verano del año 386, a primeros de junio, le visita en su man-
sión del huerto un día Ponticiano, compatriota de África, dignatario 
de Corte y alto palatino, (“praeclare in palatio militans”), que forma 
parte de la categoría especial de cortesanos conocidos como amigos 
del César (“amici Caesaris”). Es recto y culto, cristiano practicante y 
buen amigo. Se sientan para hablar, con Alipio también allí. Casual-
mente se fija éste en un códice colocado sobre la mesa. Lo toma en sus 
manos. Lo abre. Piensa que será uno de los libros de cátedra utilizados 
por Agustín en su magisterio, pero son las Epístolas de San Pablo. 
Sonriéndose, mira a Agustín, agradablemente complacido. Es una fe-
licitación silenciosa. Agustín le explica que la lectura de San Pablo 
ocupa últimamente su atención. Ponticiano toma entonces la palabra. 
Le pone al tanto de personas ilustres que vienen renunciando a los 
honores del mundo y a los halagos de la carne por seguir a Cristo, 
unos por conversión del paganismo y otros ya bautizados, que dejan 
los negocios o altos puestos sociales y políticos para vivir enclaustra-
dos en monasterios y cuenta el caso de Antonio, un anacoreta de la 
Tebaida egipcia, de rica ascendencia familiar, a la que dice adiós, así 
como a los goces sensuales, en respuesta incondicional a la invitación 
del Evangelio. Nada de eso sabía Agustín (“cujus nomen... clarebat..., 
nos autem usque in illam horam latebat”) 45. Ponticiano añade que esa 
ejemplar renuncia se practica allí mismo, en Milán y en otros muchos 
lugares, por cientos de imitadores de Cristo, “enclaustrados en flore-
cientes monasterios, de los que tampoco tenía noticia” (“omnes mirabamur..., 

42  Ibídem 3, 1, 1.
43  Ibídem 9, 8, 17 hasta 9, 13, 37. Es ésta una auténtica biografía de su 

madre, Mónica, descrita por Agustín en el libro 9 de las Confesiones, capítulos 8 
al 13 y párrafos 17 al 37.

44  Ibídem 9, 6, 14. Es quizás el más dulce perfil de Adeodato.
45  Ibídem 8, 6, 14. 



JUAN RAMÓN RODRÍGUEZ LLAMOSÍ478

quia inaudita nobis erant”) 46. Agustín y Alipio escuchan estupefactos 
(“stupebamus autem audientes”) 47. Y les relata cómo un día, en Tréveris, 
acompañando al emperador Valentiniano II, mientras éste se hallaba 
presenciando los juegos circenses de la tarde, salió con otros tres de la 
corte imperial a dar un paseo por los jardines de los alrededores. Dos 
de ellos se distanciaron y llegaron a una cabaña o ermita, habitada 
por siervos de Dios, en la que había a la vista un códice con la Vida 
de San Antonio y comenzaron a leerlo 48. Tan sugestiva era su lectura, 
y tan inflamados se sintieron, que decidieron quedarse como ermita-
ños allí para siempre. Cuando después de mucho andar los encontró 
Ponticiano les instaron a regresar, pero se mantuvieron en su deter-
minación. E incluso, sus prometidas, con las que estos iban a casarse, 
y tenían ya todos los preparativos de boda en marcha, al conocer lo 
ocurrido, consagraron también ellas su virginidad a Dios 49. 

Mientras Ponticiano iba exponiendo este relato, Agustín se mira-
ba en su propia interioridad, encontrándose “deforme, sucio, manchado y 
ulceroso” (“distortus et sordidus, maculosus et ulcerosus”) 50. Esa imagen le 
produce “horror”. Quiere “huir” de ella. Descubre que es todo iniqui-
dad. Y se odia (“et horrebam”) 51. Recordando el efecto de la narración, 
escribió catorce años después en las Confesiones:

“Tú, Señor, me trastocabas a mí mismo, poniéndome delante de mi rostro, 
para que viese cuán feo era, cuán deforme y sucio, cuán manchado y ulceroso” 52. 

Al advertir Ponticiano la batalla interior de Agustín no quiere 
perturbarla, y sin decir nada más, silencioso, sale de puntillas. Y se 
va. “Se fue él, y yo a mí” (“abiit ille, et ego ad me”), dirá Agustín 53. En 
medio de esa “gran contienda de mi casa interior” es cuando, sensible-

46  Ibídem 8, 6, 15. 
47  Ibídem 8, 6, 14. 
48  Ibídem 8, 6, 15.
49  Ibídem 8, 6, 14-15.
50  Ibídem 8, 7, 16. 
51  Ibídem 8,7, 16. 
52  Ibídem 8, 7, 16.
53  Ibídem 8, 7, 18.



SAN AGUSTÍN. HISTORIA Y HUMANISMO JURÍDICO 479

mente “conturbado, así en el espíritu como en el rostro”, se dirige a Alipio 
con estas palabras tantas veces repetidas:

“¿Qué es lo que nos pasa? ¿Qué es esto que has oído? Se levantan los indoc-
tos y arrebatan el cielo. ¡Y nosotros, con toda nuestra ciencia sin corazón, mira 
donde nos revolcamos, en la carne y en la sangre! ¿Acaso es que, por habernos 
precedido, nos da vergüenza seguir tras ellos, y ni siquiera nos avergonzamos 
de no seguirlos?” 54.

En el “ardiente combate” de aquella “tormenta del corazón”, acrecentado 
por el bochorno estival de finales de julio, sale fuera, al aire más fresco 
del “huertecillo” de la casa. Alipio sigue sus pasos. Se sientan a alguna 
distancia. Agustín “brama en espíritu, con indignación turbulenta”, por tardar 
tanto en “llegar a un acuerdo con Dios” (“fremebam spiritu indignans indignatio-
ne turbulentissima quod non iret in placitum et pactum tecum, Deus meus”) 55. Y 
se mesa los cabellos, se golpea la frente, entrelaza los dedos oprimiéndose 
las rodillas y se estremece en otros muchos movimientos corpóreos (“vulsi 
capillum..., percussi frontem..., consertis digitis amplexatus sum genu...”) 56. Y en 
el fragor del combate escucha la voz del espíritu que le dice: 

“¡Ea! ¡Sea ahora! ¡Sea ahora! Pero la fuerza de la costumbre tira del 
vestido de la carne diciéndole por lo bajo: ¿Es verdad que nos dejas? ¿Qué? 
¿Piensas tú que podrás vivir sin estas cosas?” 57.

Quiere contestar que puede vivir sin ellas, como lo ha hecho una 
legión de hombres y mujeres de toda edad fieles al espíritu con victoria 
sobre la carne, a los que oye preguntar: “¿Podrás tú lo que éstos y éstas?” 58 
Hecho un mar de lágrimas se retira. Se tiende (“stravi me” ) bajo una 
higuera. Y clama al cielo: 

“¿Hasta cuándo, hasta cuándo ¡mañana y mañana!? ¿Por qué no en se-
guida? ¿Por qué no ahora mismo el fin de mis torpezas? (“¿Quamdiu, quam-

54  Ibídem 8, 8, 19.
55  Ibídem 8, 8, 19. 
56  Ibídem 8, 8, 20. 
57  Ibídem 8, 5, 10-12; 8, 9-10, 21-24.
58  Ibídem 8, 11, 27.



JUAN RAMÓN RODRÍGUEZ LLAMOSÍ480

diu ¡cras et cras!? ¿Quare non modo? ¿Quare non hac hora finis turpitudinis 
meae?” ) 59.

En este estado escucha una voz de niño o niña, no lo sabe, que 
canta y repite con insistencia desde una casa vecina: “toma, lee; toma, 
lee” (tolle, lege; tolle, lege). Se serena. “¿No será una invitación divina?”, se 
pregunta. Piensa que es lo mismo que le pasó al anacoreta Antonio, 
“al oír casualmente la lectura del Evangelio” 60. Se levanta. Vuelve junto 
a Alipio y, a su lado está el códice de las Epístolas del Apóstol San 
Pablo. Lo abre al azar. Y lee:

“No en festines y embriagueces, no en lechos y liviandades, no en contiendas 
y emulaciones, sino revestíos de nuestro Señor Jesucristo y no toméis cuidado de 
la carne con sus concupiscencias” 61. 

No quiere leer más. En ese preciso instante, como si una luz de 
seguridad se hubiera infundido en su corazón, se disipan todas las 
tinieblas de sus vacilaciones y muestra a Alipio el pasaje del Apóstol. 
Alipio lo lee, pero no se detiene, y se aplica a sí mismo lo que conti-
núa: “Recibid al débil en la fe” 62. Corren hacia casa a contárselo todo, 
tal y como ha sucedido, a Mónica, que salta de alegría, al expresarle 
el compromiso firme de una entrega total y para siempre a Cristo 63.

Entre agosto y septiembre de 386, próximas las vacaciones de las 
vendimias (“vindemiales feriae”), con disfrute entre el 22 de agosto y el 
15 de octubre 64, Agustín sufre “una viva opresión pulmonar, acompañada 
de respiración fatigosa y dolores de pecho, que enturbia su voz” 65 lo que juzga 
como una “no mendaz excusa” para presentar la “renuncia a la cátedra de 
la mentira” 66 pudiendo así “sustraerse al mercadeo de la palabra, después 

59  Ibídem 8, 12, 28. 
60  Ibídem 8, 12, 29.
61  Ibídem 8, 12, 29 y Rom. 13, 13.
62  Ibídem 8, 12, 30 y Rom. 14, 1.
63  Ibídem 8, 12, 30.
64  Ibídem 9, 2, 2; 9, 2, 4; 9, 5, 13.
65  Ibídem 9, 2, 4.
66  Ibídem 2, 2, 2.



SAN AGUSTÍN. HISTORIA Y HUMANISMO JURÍDICO 481

de haber sido liberado de la profesión de Rétor” 67, y se dedica al reposo en 
la quinta lombarda de Casiciaco, puesta a su disposición por el gra-
mático Verecundo para convalecencia, oración y estudio. Es ésta una 
excelente preparación de mente, alma y corazón al bautismo 68. En 
ella escribirá cuatro diálogos filosófico-sapienciales: Contra los Acadé-
micos, De la vida feliz, Del orden y Soliloquios. 

A partir de entonces, comienzan las visitas de Agustín a la iglesia 
e, incluso, al obispo Ambrosio, al que “a nadie se le prohibía pasar a verle 
ni era costumbre anunciarle quién llegaba” 69 hasta culminar su profesión 
de fe cristiana que proclamarán a coro con él su hijo Adeodato y su 
buen amigo Alipio, al recibir juntos los tres de manos de Ambrosio las 
aguas bautismales en la vigilia de Pascua, el 24 de abril de 387, para 
“renacer juntos en la comunión e iniciación cristianas de unas mismas aguas 
lustrales, con proclamación pública de la fe dentro de la Iglesia católica” 70.

A primeros de junio de 387, Agustín regresa con su madre y su 
hijo a Cartago, la patria querida, llegando a Ostia Tiberina a las dos 
semanas 71, donde deberán permanecer a causa del bloqueo marítimo 
sobre los puertos y navíos de Roma. 

En Ostia, Mónica enferma. “No le importa morir ni ser enterrada lejos 
del solar patrio” 72. Y, de hecho, muere tranquila, sonriente, con la dul-
zura de ver cumplida su misión, lo que sintetiza por dos veces dicien-
do: “¿Qué hago ya aquí?” (“¿Quid hic facio? 73; ¿iam quid hic facio? ” 74).

En el momento en que Mónica emite su último suspiro, Agustín 
cierra sus ojos, pero una tristeza inmensa afluye a su corazón, impi-
diéndole llorar. Es Adeodato el que rompe a llorar a gritos, y, repri-

67  Ibídem 9, 3, 5-6; 9, 4, 7; 9, 5, 13.
68  Ibídem 9, 4, 7-8.
69  Ibídem 6, 3, 3.
70  Ibídem 9, 6, 14.
71  Ibídem 9, 8, 17; 9, 10, 23.
72  Ibídem 9, 10, 26; 9, 11, 28.
73  Ibídem 9, 11, 26; 9, 11, 27.
74  Ibídem 9, 11, 28.



JUAN RAMÓN RODRÍGUEZ LLAMOSÍ482

mido por todos, se calla 75. Mientras tanto, Agustín, “sin derramar una 
lágrima, mitigaba su tormento interior reprimiendo el torrente de tristeza que 
le invadía el alma y oprimía su corazón, todo ello sólo de Dios conocido, cre-
yéndole cuantos le acompañaban, sin sentimiento de dolor”  76. Y escribirá:

“Cuando llegó el momento de levantar el cadáver fui acompañándolo y 
volví sin soltar una lágrima... Y puesto ya el cadáver junto al sepulcro..., ni 
aún durante las oraciones lloré, sino que todo el día anduve interiormente muy 
triste... Me pareció también saludable tomar un baño, por haber oído decir 
que el balneum latino significa expulsar la tristeza...; Después me quede un 
tanto dormido… Y pensando en tu sierva... sentí, Dios mío, ganas de llorar..., 
soltando las riendas de las lágrimas que tenía contenidas, para que corriesen 
cuanto quisieran, extendiéndolas yo como un lecho debajo de mi corazón” 77.

Tras las exequias de Mónica, Agustín permaneció con su grupo 
cerca de un año en la mansión de Ostia Tiberina, alternando tempo-
ralmente esta estancia con otras de estudio y convivencias espirituales 
en Roma, dado que continuaba el bloqueo marítimo de los puertos y 
rutas de navegación mediterránea. Allí escribe cuatro obras: La in-
mortalidad del alma; Sobre la dimensión del alma; De las costumbres de la 
Iglesia católica y de los maniqueos, y Sobre la música. 

En octubre de 388, Agustín y su grupo de amigos regresan de-
finitivamente a África. Desembarcan en Cartago. En Tagaste erige 
el monacato occidental renunciando a sus bienes, pero se produce 
un segundo desgarro: la muerte de su amado hijo dado por Dios, 
Adeodato, que fallece en el 389, todavía demasiado joven y por el 
que Agustín sentía un orgullo de padre feliz (“Erat ferme quindecim, et 
ingenio praeveniebat rnultos graves et doctos viros”) 78 y al que dedicó unos 
deleitosos diálogos de pedagogía juvenil 79.

75  Ibídem 9, 12, 29.
76  Ibídem 9, 12, 31.
77  Ibídem 9, 12, 32-33.
78  Ibídem 9, 6, 14.
79  Lleva por título De magistro (Del maestro), en los que Agustín y el propio 

Adeodato actúan de interlocutores. Del joven muchacho son en persona todos 
los pensamientos del colocutor que aparece dialogando con el padre. Y así lo 



SAN AGUSTÍN. HISTORIA Y HUMANISMO JURÍDICO 483

A los tres años, en 391, el obispo Valerio habla a los fieles en la 
iglesia de Hipona sobre la necesidad que tiene de un sacerdote que 
le ayude. Al oírlo, el propio pueblo cristiano, que venía conociendo 
ya a Agustín, lo arrebata por sorpresa de entre la multitud y con cla-
mor unánime lo presenta al obispo como el candidato ideal. Aunque 
Agustín se resiste entre lágrimas, acepta al fin. Y le concede un huerto 
de la iglesia que va a regir para que levante allí un monasterio donde 
resida y trabaje, con pastoral de estudio, catequética y divulgación 
teológica. 

Cinco años después, a principios de 396, Agustín es consagrado 
obispo auxiliar del ya anciano Valerio, titular de Hipona. Realiza la 
consagración episcopal el obispo de Calama y primado de Numidia, 
Megalio, sucediendo como titular a Valerio cuando éste muere a fines 
del mismo 396.

A partir de su consagración episcopal, Agustín asiste a concilios, 
dirige controversias teológicas, polemiza con herejes, catequiza a los 
rudos pescadores de Hipona, predica a los fieles que asisten a sus ce-
lebraciones litúrgicas, escucha y asesora a los que le piden consejo: 
feligreses, autoridades y cualquier gente de a pie, funda monasterios, 
masculinos y femeninos, y escribe centenares y miles de páginas 80. 
La esencia de esa literatura teológica es la “interioridad trascendida del 
hombre o intimidad humana y trascendencia divina”, que se resume en esa 
cita latina tantas veces repetida y de tanta fuerza: 

“Noli foras ire; in te ipsum redi; in interiore homine habitat veritas; et si 
tuam naturam mutabilem inveneris, transcende et te ipsum. Sed memento, cum 

manifiesta explícitamente Agustín, que añade: “Espanto me producía aquel ingenio”. 
Confesiones 9, 6, 14.

80  El legado intelectual de su pluma asciende a 119 grandes obras compuestas 
en su mayoría de 2 a 33 libros. Contadas por la totalidad de los libros que las 
componen, dentro de cada obra, dan un conjunto global de 277 libros. Y a ellas 
debe agregarse las 299 Cartas; los 544 Sermones y las 150 Enarraciones sobre los 
Salmos. Como dato puro, su gran obra bíblica, Joannis Evangelium, consta de 124 
tratados. Dice el P. Gabriel del Estal que para hacernos una idea de esta magnitud, 
basta saber que la edición de sus obras completas ocupa 16 gruesos volúmenes 
de la edición latina parisiense de J. P. Migne, impresos a dos columnas, en letra 
pequeña y texto apretado. Paralelamente, la edición bilingüe española de la BAC, 
ocupará 42 volúmenes. Del Estal, G., Los tres vuelos… .p. 134.



JUAN RAMÓN RODRÍGUEZ LLAMOSÍ484

te transcendis, ratiocinantem aninam te transcendere: Illuc ergo tende, unde 
ipsum lumen rationis accenditur” 81. 

Esa esencia interior del hombre es descrita por Agustín en las 
Confesiones, en su perfecto y académico latín:

“Fecisti nos ad te, et inquietum est cor nostrum donec requiescat in te” 82.

Pero la más bella declaración de amor de un hombre a Dios que 
condensa la historia del alma humana de este gran santo se contiene 
en éste precioso poema:

“¡Tarde te amé, hermosura tan antigua y tan nueva! iTarde te amé! Y he aquí 
que tú estabas dentro de mí y yo fuera, y por fuera te buscaba. Y deforme como yo 
era, me lanzaba sobre estas cosas hermosas que tú creaste. Tú estabas conmigo; pero 
yo no lo estaba contigo. Reteníanme lejos de ti aquellas cosas que no serían si no 
estuviesen en ti. Llamaste y clamaste, y rompiste mi sordera. Brillaste y resplan-
deciste, y ahuyentaste mi ceguera. Exhalaste tu perfume y respiré, y suspiro por tí. 
Gusté de tí, y siento hambre y sed. Me tocaste, y me abrasé en tu paz” 83.

Al caer Roma en manos de los godos de Alarico (410), se acusó al 
Cristianismo de ser responsable de las desgracias del Imperio, lo que 
suscitó una encendida respuesta de Agustín, recogida en la Ciudad de 
Dios, que contiene una verdadera filosofía de la historia cristiana. 

Durante los últimos años de su vida asistió a las invasiones bár-
baras del norte de África (iniciadas en el 429), a las que no escapó su 
ciudad episcopal. Al tercer mes del asedio de Hipona, cayó enfermo 
y murió el 28 de agosto de 430. Su cuerpo, en fecha incierta, fue tras-
ladado a Cerdeña y, hacia 725, a Pavía, a la basílica de San Pietro in 
Ciel d’Oro, donde reposa hoy.

La vida de San Agustín es la historia del alma humana en su pe-
regrinar hacia Dios. Pero ¿que aporta al humanismo jurídico esta vida 
de entrega y pasión divina?

81  San Agustín, De la verdadera religión, 39, 71.
82  San Agustín, Confesiones 1, 1.
83  Ibídem 10, 28, 38.



SAN AGUSTÍN. HISTORIA Y HUMANISMO JURÍDICO 485

III.	 Perfiles del humanismo jurídico en San Agustín

San Agustín es un hombre que escribe con su vida y su obra so-
bre el hombre y para el hombre, presente y futuro. Lo hace desde la 
vinculación del hombre con Dios en íntima comunión y trascenden-
cia, pero también habla desde el corazón del hombre al hombre de 
la ciudad terrena, sobre su libertad y su dignidad personal, sobre sus 
derechos y sus deberes. Sus enseñanzas son, ciertamente, una lección 
de teología, de filosofía y de humanismo cristiano, fundamentalmen-
te, pero es también un legado de humanismo jurídico. 

Como hemos apuntado, dos son las grandes obras agustinianas 
que nos ayudan a configurar el humanismo jurídico de San Agustín: 
las Confesiones y la Ciudad de Dios, cuya letra vamos a recorrer para des-
cifrar el humanismo jurídico latente en la vida y la obra agustiniana. 

La primera de estas obras, las Confesiones es análisis del alma hu-
mana, es psicología pura del hombre interior; la segunda, en cambio, 
la Ciudad de Dios es análisis del tiempo, es filosofía de la historia. Las 
dos obras son, por tanto, psicología e historia. La primera es vida; la 
segunda es derecho. Las dos configuran los presupuestos del huma-
nismo jurídico y se convierten en obras intemporales que se sitúan 
en la cima de la sabiduría haciendo del magisterio de San Agustín un 
contemporáneo eterno.

La primera de estas obras, las Confesiones, dividida en trece li-
bros, fue escrita por San Agustín entre los años 397 y 401. La segunda 
obra, la Ciudad de Dios, dividida en veintidós libros, fue escrita por 
San Agustín entre 413 y 426 84. 

Las dos obras están transidas de sensibilidad y de inquietud. En 
las Confesiones, humanismo y espiritualidad son la impronta. En la 

84  El libro es una crítica a la teología arcaica del paganismo que imputaba a la 
nueva fe cristiana el saqueo y devastación de Roma por Alarico el 24 de agosto del 
año 410. Ya de modo sarcástico había criticado la forma del paganismo de señalar 
culpables por los males físicos. Tanto si llueve como si hay sequía el paganismo 
culpaba a los cristianos (causa christiani, decía). Vid. San Agustín, Enarraciones sobre 
los Salmos, 80, 1. Como cuando Tertuliano escribía en su Apologético, el año 197: 
“Si el Tíber se desborda, arrasando sus muros; si el Nilo no inunda sus tierras de labor… 
se grita: ¡los cristianos a los leones!”. Vid. Tertuliano, Apologeticum, 40,2.



JUAN RAMÓN RODRÍGUEZ LLAMOSÍ486

Ciudad de Dios, el paso del hombre por la historia marcado por la ley 
es el marco jurídico.

En la Ciudad de Dios trata del origen del estado de Dios y del 
estado de este mundo afrontando la lucha entre el bien y el mal. San 
Agustín considera que la función de la justicia es asignar a cada cual 
su derecho. La justicia es su instrumento permanente para el bien:

“¿Acaso no demuestra la justicia que ella sigue trabajando en su labor más 
que descansando después de alcanzar su término” 85. 

San Agustín desconfía de la ciudad terrena y de su tendencia al 
orgullo:

“La ciudad terrena se glorifica en sí misma, la ciudad celestial se glorifica 
en el Señor… En la ciudad terrestre la avidez por la dominación se apodera de 
todos los príncipes, así como de las naciones que subyuga” 86.

Pero el texto de san Agustín que me parece más pertinente sobre 
lo que estoy diciendo es el siguiente:

“Si suprimimos la justicia, ¿qué son entonces los reinos sino grandes latro-
cinios? ¿Y qué son pues los latrocinios sino pequeños reinos? La propia banda 
está formada por hombres; es gobernada por la autoridad de un príncipe, está 
entretejida por el pacto de la confederación, el botín es dividido por una ley 
convenida. Si por la admisión de hombres abandonados, crece este mal a un 
grado tal que tome posesión de lugares, fije asientos, se apodere de ciudades y 
subyugue a los pueblos, asume más llanamente el nombre de reino, porque ya la 
realidad le ha sido conferida manifiestamente al mismo, no por la eliminación 
de la codicia, sino por adición de la impunidad” 87.

Los dos han sido libros de cabecera de hombres de todos los 
tiempos. Dante, las Confesiones; Carlomagno, la Ciudad de Dios. Y los 
dos han formado parte del estudio de grandes filósofos como Max 
Scheler, R. Otto, Geyser, Schneider, Mausbach y E. Przywara, Zubiri, 

85  San Agustín, La Ciudad de Dios, XIX, 4.
86  Ibídem, XIV, 28.
87  Ibídem, IV.



SAN AGUSTÍN. HISTORIA Y HUMANISMO JURÍDICO 487

Ortega, entre otros. Creo que está pendiente y sería muy interesante 
un estudio completo sobre cómo ha sido leído San Agustín por los 
grandes pensadores de todos los tiempos, que no descartamos hacer 
en un futuro, si Dios así lo quiere.

Con estas dos obras bajo el brazo, de la mano de los sabios maes-
tros agustinos que nos educaron en su regazo y nos trasladaron la 
memoria del gran santo, y con la humildad de nuestro conocimiento 
teológico, filosófico y jurídico queremos aventurarnos por este camino 
histórico-jurídico para, partiendo de la historia del alma agustiniana, 
que se hace necesaria como base, conocer los perfiles del humanismo 
jurídico en San Agustín. 

Estas son las cuestiones de base: ¿cómo encuadrar en el huma-
nismo, que precisamente no surge sino muchos siglos después, a San 
Agustín?, y ¿en qué condiciones podemos hablar de un humanismo 
jurídico de San Agustín? ¿Qué premisas jurídicas posibilitan estas 
afirmaciones? ¿Cuáles son los perfiles de San Agustín que lo prefigu-
ran como precursor del humanismo jurídico? Vayamos por partes. 
Parece prudente señalar, en primer término, lo que engloba el huma-
nismo y cuáles sean las clases de humanismo para poder responder a 
estas cuestiones.

Son tantas las acepciones o las aristas que el término “humanis-
mo” tiene que ha sido utilizado por toda clase de tendencias de pen-
samiento, ideologías o programas dando lugar a los diferentes tipos 
de humanismo que conocemos 88, fundamentalmente porque como 
decía Morey: 

“... eso que es el hombre puede ser abordado de múltiples modos, cada uno de 
los cuales ofrece un trayecto posible a la reflexión filosófica –pero sin que ninguno 
de ellos, por sí mismo, se nos presente como más legítimo que los demás” 89. 

Por ello, la ambigüedad en el uso del término humanismo es no-
toria como consecuencia de las diferentes posibilidades de definición 

88  Para una mayor amplitud sobre los diferentes tipos de humanismo puede 
verse: Díaz Moreno, F., Teoría y práctica del humanismo cristiano, Fundación Tomás 
Moro, Madrid 2021, pp. 31.-38.

89  Morey, M., El hombre como argumento, Anthropos, Barcelona 1987. p. 63.



JUAN RAMÓN RODRÍGUEZ LLAMOSÍ488

acerca de lo que ha de entenderse por hombre. Michel Foucault llegó 
a decir, incluso, que los humanismos de Occidente son enmascara-
mientos de las relaciones de poder que han permitido la disolución 
del sujeto al afirmar que: 

“El humanismo ha sido el modo de resolver en términos de moral, de va-
lores, de reconciliación, problemas que no se podían resolver en absoluto... Yo 
pienso que se puede decir: el humanismo finge resolver los problemas que no se 
puede plantear...” 90.

Sin embargo, creo que hay que ser positivos: los diversos huma-
nismos lo que realmente nos demuestran es la amplia oferta de dis-
cursos antropológicos que, precisamente, vienen a enriquecer la com-
prensión de lo humano y su quehacer. En definitiva, poco importa la 
existencia de diferentes clases de humanismos, sino la posibilidad de 
poder contemplar al hombre desde muchos puntos de vista, lo cual, 
dicho sea de paso, siempre es más enriquecedor que cercenarse de 
un modo endogámico en un solo tipo de humanismo sin admitir sus 
diferentes perspectivas o variantes.

En este sentido, sin ánimo de ser exhaustivos en cuanto a las cla-
ses y los conceptos, deben apuntarse cuáles sean los distintos tipos de 
humanismos para poder referir después en qué consiste el humanis-
mo jurídico de San Agustín:

a) El humanismo tomista tiene su origen en la Teología del siglo 
XII centrada en la razón (filosofía) y la fe (teología) con Santo Tomas 
y reconoce la dignidad y los valores del hombre educado libremente, 
legando a la posteridad una concepción de gran influencia: las huma-
nidades.

b) El humanismo liberal y antropocéntrico tiene su origen en el 
nominalismo medieval y se desarrolla con el racionalismo y el empi-
rismo culminando con la Ilustración del siglo XVIII y las corrientes 
ideológicas del XIX que rompen el equilibrio entre gracia y libertad. 
El resultado de entender la libertad sin la gracia conducirá al prota-

90  Foucault, M., Saber y verdad, Tr. de Julia Várela y de Fernando Álvarez-
Uría, La Piqueta, Madrid 1991. p. 34-35.



SAN AGUSTÍN. HISTORIA Y HUMANISMO JURÍDICO 489

gonismo exclusivo del hombre. Desde Descartes (todo conocimiento 
llega desde la razón) hasta Hume (ruptura con cualquier autoridad 
sobrehumana en el orden social), pasando por Hegel, se recorre un 
largo proceso en el que el hombre se otorga a sí mismo las funciones 
de la trascendencia: la razón humana. El hombre es capaz de expli-
carlo todo y la voluntad establece los principios del orden moral, tanto 
individual como social. Es la línea seguida por Leibniz y Spinoza y 
es la que consagra Rousseau con su teoría de la bondad natural del 
hombre y la creencia en el progreso ilimitado y en la autonomía del 
hombre y de su acción.

c) El humanismo marxista tiene sus raíces en el idealismo alemán 
y halla su formulación en Marx. Comparte con el humanismo liberal 
la creencia en el hombre natural y el poder de la razón y sostiene 
que la naturaleza humana así concebida tiene exclusivamente sentido 
dentro de un orden social en la consecución de un Estado perfecto 
mediante la dictadura del proletariado y la lucha de clases lo que, sin 
embargo, degeneró en un colectivismo negador de la libertad y la 
dignidad de las personas, de su responsabilidad y de su trascendencia.

d) El humanismo existencialista surge de la filosofía existencia-
lista. Para Sartre el hombre se proyecta, se vierte fuera de sí, pero 
rebasándose se autocrea de tal modo que no hay otro legislador que el 
mismo hombre que es quien en el desamparo decidirá por sí mismo.

e) El humanismo ateo, bautizado así por Henri de Lubac 91, con-
sidera al hombre ajeno a la idea de Dios, de cuya indiferencia surge 
este tipo de humanismo. Acoge el ateísmo de Comte, que ensalza al 
hombre de la era científica y positiva una vez superadas las eras teoló-
gica y metafísica; el ateísmo de Nietzsche, que proclama la muerte de 
Dios, como principio liberador del hombre; el ateísmo de Feuerbach, 
que intenta explicar la génesis de la religión acudiendo al concepto de 
alienación. De este humanismo ateo resulta una forma determinada 
de entender al hombre como un ser que puede prescindir de Dios por-
que solo así puede afirmar su dignidad, dado que Dios es considerado 
un obstáculo o un límite de la libertad y de la perfección humana.

91  De Lubac, H. El drama del humanismo ateo, Encuentro, Madrid 1997.



JUAN RAMÓN RODRÍGUEZ LLAMOSÍ490

f) El humanismo cívico es el que fomenta la responsabilidad de 
las personas y las comunidades ciudadanas en la orientación y desa-
rrollo de la política. Equivale a fomentar las virtudes sociales como 
referentes radicales de todo incremento cualitativo de la dinámica pú-
blica 92. 

g) El humanismo cristiano se basa en el reconocimiento de la 
existencia de una relación de Dios con el hombre, creado a su imagen 
y semejanza, único e irrepetible, y con un destino trascendente. Basa 
su preocupación por todo lo humano mediante tres convicciones: 
Dios creador del hombre no se desentiende de él ni del mundo en que 
vive; el hombre es el destinatario del amor de Dios; y Cristo, Hijo de 
Dios, se encarnó, fue crucificado y resucitó para redimir al hombre 
de sus pecados.

h) El humanismo literario. Este tipo de humanismo tiene la retóri-
ca y la oratoria como vehículos de expresión y es el que dará lugar al 
humanismo jurídico que tendrá su auge a mediados del siglo XV. La 
Retórica abarcará la poesía y la elocuencia 93, y también los primeros 
estudios gramaticales de las lenguas vernáculas 94. Todo este interés 
se irá acrecentado con la aparición de la imprenta, que supuso uno de 
los grandes pasos en la historia de la Humanidad y que se convirtió 
rápidamente en un instrumento de comunicación imprescindible y 
fecundo, lo que permitió al humanismo literario sobresalir en todos 
los ámbitos: la poesía, la prosa, los estudios históricos, la novela y el 
teatro. 

i) El humanismo jurídico. Por último, hemos dejado para el final 
el humanismo jurídico, que es aquel que se basa en la consideración de 
la persona, de su dignidad y su libertad. Libertad y dignidad humana 
son las categorías fundamentadoras del discurso propio del derecho 
humano, son los parámetros claros para potenciar en los juristas un 

92  Esta categoría ha sido introducida por Alejandro Llano en su libro 
Humanismo cívico, Editorial Cristiandad, Madrid 2015.

93  Los modelos serán: Cicerón, en prosa; Virgilio, en el poema épico; y 
Horacio y Cátulo, en la lírica.

94  Así Dante con su De vulgare eloquentia, Du Bellay con su Defensa e ilustración 
de la lengua francesa y Antonio Nebrija con su Arte de la lengua castellana.



SAN AGUSTÍN. HISTORIA Y HUMANISMO JURÍDICO 491

humanismo jurídico. Esta es la clave del humanismo jurídico: la de-
fensa de la libertad y de la dignidad de las personas. Todos los huma-
nismos, como se puede ver, defienden al hombre, de ahí su denomina-
ción, y también, en cierto modo, todos los humanismos defienden los 
derechos naturales del hombre, es cierto, pero la gran diferencia entre 
el humanismo jurídico y los demás radica precisamente ahí, en estos 
dos conceptos esenciales: la libertad y la dignidad humana.

En cuanto a la libertad, ser libre no significa orientar la conducta 
en atención a los dictados propios de la naturaleza humana, sino que 
es la condición que realmente dignifica al hombre, en cuanto sustenta 
buena parte de sus derechos, tanto individuales como de grupo. 

En el concepto de dignidad humana, en cambio, se confron-
tan dos visiones: el modelo cristiano y la concepción kantiana. El 
humanismo cristiano se ha ocupado de la dignidad humana en dos 
textos conciliares: la constitución “Gaudium et Spes” y en la Encíclica 
“Redemptor Hominis”. En la primera se ofrece una concepción deter-
minada sobre la dignidad del hombre restaurando el tema de la con-
ciencia 95. Por tanto, es en la profundidad de la conciencia humana 
el lugar donde el hombre descubre una ley a la que debe obedecer y 
cuya voz exhorta a que se haga el bien y se evite el mal, guiándole 
en su interioridad hacia la trascendencia. De otra parte, la encíclica 
“Redemptor Hominis” del Papa Juan Pablo II sitúa al hombre, creado 
a imagen y semejanza de Dios, como centro de la creación, cuya dig-
nidad reclama el respeto por sus derechos y garantías fundamenta-
les. La propuesta kantiana, en cambio, interpreta la dignidad huma-
na desde la regla del imperativo categórico: “obra de manera de tratar 
a la humanidad, tanto en tu persona como en la persona de otro, siempre 
como un fin y nunca sólo como un medio”. Dicha regla tiene por sustento 
el principio de autonomía moral, considerándose que todo hombre, 
como ser racional, posee en la dignidad un valor intrínseco en sí y 
no relativo, sin sujetarse a modelos foráneos a su propia conciencia 
ética, por lo que resulta posible que cada individuo se auto-legisle, 
dándose sus propios fines.

95  Rom. 2, 14-16: Dios ha escrito en los corazones de todos los hombres una ley.



JUAN RAMÓN RODRÍGUEZ LLAMOSÍ492

Este humanismo jurídico, que surgirá a partir del siglo XV, tie-
ne, en cierto modo, como base el humanismo cristiano, en tanto que 
defiende al hombre como un ser creado a su imagen y semejanza de 
Dios, único e irrepetible, y con un destino trascendente; y el humanis-
mo literario, en cuanto tiene la retórica y la oratoria como vehículos 
de expresión. Y ¿no fue éste camino, acaso, el emprendido por San 
Agustín a lo largo de su vida como hemos visto al examinar su histo-
ria personal y espiritual? San Agustín era, ante todo, un orador, un 
retórico, un amante del lenguaje, del buen uso de la palabra, pero este 
medio lo empleó para hablar al hombre de Dios y al hombre de sus 
derechos y deberes, y erigirse de este modo en defensor de la libertad 
y la dignidad humana.

Aunque, ciertamente, San Agustín carecía de la condición de 
jurista, pues no ejercía profesiones jurídicas, sin embargo, renovó 
los métodos de enseñanza propugnando el recurso a las fuentes ori-
ginarias, más que a la tradición; dio prioridad a la idea razonable 
por encima del culto a la autoridad; prefirió la exégesis de la palabra 
evangélica en lugar del sistema. Fue así cómo se orientó la moderna 
ciencia jurídica hasta el punto de que el historicismo crítico del siglo 
XIX enlazó con los métodos de los antiguos humanistas. Es por esto 
que San Agustín habría sido, a nuestro juicio, un claro precursor del 
humanismo jurídico, cuyos postulados son estos:

1.	 La defensa del hombre, de su libertad y de su dignidad, 
como base de su perfección, lo que esta en la base del pen-
samiento cristiano 96.

2.	 La defensa del equilibrio entre los derechos del hombre y las 
obligaciones que se derivan de la convivencia y de la consecu-
ción del bien común, lo que implica que el orden social deba 
subordinarse al bien de las personas.

3.	 La defensa de la igualdad ante la ley frente a las desigualda-
des reales, lo que implica la conciliación entre la libertad y 
la igualdad mediante la creación de un clima de lucha por 

96  Al que los grandes teólogos españoles de la Escuela de Salamanca dedicaron 
su atención y crearon un sistema de derechos naturales (hoy, derechos humanos) 
fundado en la naturaleza del hombre.



SAN AGUSTÍN. HISTORIA Y HUMANISMO JURÍDICO 493

la igualdad de oportunidades, la preservación del esfuerzo, 
el riesgo, la responsabilidad personal y el derecho a vivir la 
propia aventura personal.

El humanismo jurídico, así definido, es de absoluta necesidad en 
nuestros días. No sólo es el mecanismo necesario para abordar la crisis 
de valores que padecemos, y que se sobrepone en importancia a la crisis 
económica, sino que debe ser el principio inspirador de todos los po-
líticos, medios de comunicación, y de los juristas. Particularmente, los 
juristas deben nutrirse de herramientas humanistas que les permitan 
comprometerse con el hombre mismo en la defensa de su dignidad y 
su libertad. Éste humanismo jurídico reclama una vocación clara entre 
los juristas, pues el Derecho ha de regirse por una orientación radical-
mente humana. Sólo de esta manera el hombre puede encontrar en el 
Derecho la posibilidad de hallar una sociedad justa.

Llegados a este punto podemos afirmar que San Agustín es un 
precursor del humanismo jurídico. Cuando hacemos esta afirmación 
decimos que él, partiendo de la relación del hombre con Dios y de 
la propia evolución histórica, sostiene la consideración de la persona 
en torno a su dignidad y libertad, tal y como sostiene el humanismo 
jurídico, y propugna la defensa de sus derechos y deberes, así como 
de sus valores humanos. 

San Agustín no vive sujeto a modas, ni a la esclavitud de lo mo-
derno o del último grito. Está ligado a la trayectoria inmutable del 
progreso de la humanidad. San Agustín, como vimos en su biogra-
fía histórica, lee, actúa, vive en la contemplación y en la acción, se 
compromete con las circunstancias históricas que le han tocado vivir. 
Lo que ha vivido le enriquece, pero vive abierto a ofrecer un mundo 
mejor. Nunca deja de lado la preocupación por el hombre, por el sen-
tido de su existencia, de su presente y de su futuro, por su identidad 
profunda y dignidad de persona, y siempre bajo el prisma de un Dios, 
a cuya imagen y semejanza ha sido creado, que se revela al hombre.

Cuando San Agustín expresa el sentir de las dos ciudades, cuan-
do describe la historia de esas dos ciudades, la divina y la terrenal, 
está aludiendo precisamente a esto: al puesto del hombre en el mun-
do. Para él, la grandeza del hombre deriva de haber sido creado a 



JUAN RAMÓN RODRÍGUEZ LLAMOSÍ494

imagen del Creador en la libertad, en la dignidad y en la verdad. Su 
humanismo es cristiano, ciertamente, pero es también jurídico en la 
medida en que sitúa como valor primero a la persona humana, y con 
ella a la verdad, a la libertad, a la igualdad, pero también a la belleza 
y a la espiritualidad, al arte y al trabajo, requisitos necesarios para la 
perfección humana. 

La excelsa obra de San Agustín la Ciudad de Dios es la historia de 
todas las comunidades históricas, con sus proyectos, con sus realiza-
ciones y sus fracasos, de tal manera que la historia universal es la his-
toria de la historia de los humanismos. Para San Agustín, el hombre 
queda definido por su responsabilidad ante sus hermanos. Y aunque 
la preocupación por el hombre es común a todos los humanismos, 
como he dicho antes, en la medida en que todos pretenden encontrar 
un sentido a su existencia, el humanismo cristiano, literario y jurídico 
de San Agustín pretende dar sentido a la dignidad y a la libertad de 
esa persona, tomando por base su responsabilidad. El punto de par-
tida del humanismo agustiniano, de corte cristiana y jurídica, es la 
transformación de la historia, y con ella del mundo desde la fe en Cris-
to y basado en el Evangelio. Es un humanismo que no niega a Dios ni 
al hombre, sino que lo dota de valor como ser creado a su imagen y 
semejanza con la cooperación libre del propio hombre que participa 
en el proceso, pero lo hace con libertad y responsabilidad.

De este modo, el hombre que describe San Agustín está llamado 
a una obra y a una inmensa responsabilidad, la de perfeccionar y em-
bellecer el mundo con sus iniciativas y su espíritu creador. Sólo el ser 
humano está llamado a añadir algo al orden de la existencia: se trata 
del bien o el mal que pueda hacer, se trata de la misión más alta que 
quepa imaginar. Ni el Estado, ni la sociedad, ni los grupos de presión 
pueden decidir sobre esta responsabilidad del hombre, porque si así 
sucediera no existiría espacio para la libertad humana, que es de or-
den divino, ya que según el sentido cristiano de la vida la libertad no 
consiste en rendir cuentas a la autoridad social o al poder político o 
económico, sino a Dios.

Partiendo de la consideración trascendente de la persona humana 
y de su misión en la historia que define San Agustín, podemos decir 
que su humanismo jurídico tendría unas prioridades que determinan 



SAN AGUSTÍN. HISTORIA Y HUMANISMO JURÍDICO 495

la dignidad del hombre: la valoración prioritaria de la vida humana; 
la prioridad de la persona sobre las estructuras; la prioridad de la inte-
rioridad sobre la fenomenología socio-comunitaria; la prioridad de la 
ética sobre la técnica; la del ser sobre el tener o el hacer; la prioridad 
de la voluntad sobre los instintos hedonistas; la de la libertad sobre el 
automatismo; y la de la santidad por la caridad que perfecciona inte-
gralmente al hombre.

Para San Agustín, el hombre es el que se realiza consciente de su 
relación divina que da sentido a su vida y a su conducta dominando la 
historia, el trabajo, el conocimiento, el arte, la ciencia, en comunión 
con los demás y con cuanto atañe a las relaciones humanas, especial-
mente con los derechos y deberes sociales y nacionales de trabajo por 
la paz y la solidaridad. Este discurso agustiniano sobre los derechos 
humanos es, precisamente, el que posibilita el encuentro entre el hu-
manismo jurídico y la dignidad humana. Los derechos humanos son 
las pautas que permiten conciliar los sistemas legales con el hombre, 
son el puente para conciliar el Derecho con el hombre. Estos dere-
chos humanos encuentran su justificación en el ámbito filosófico y 
teológico. No son sólo un lugar de discusión jurídica. Y es desde la 
concepción teológica del hombre y desde la reflexión filosófica de los 
valores éticos y humanos donde puede encontrarse la base necesaria 
para establecer el sentido y alcance de los derechos humanos 97. 

Indudablemente, la imagen que se tenga del hombre influye en el 
fenómeno jurídico, ya que el Derecho es una creación esencialmente 
humana y cultural dirigida a regular las relaciones humanas. Decía 
Recasens Siches que existe una relación entre lo jurídico y lo humano 
dado que toda norma jurídica se constituye en un pedazo de vida 
humana objetivada, ya que encarna un tipo de acción humana que 
deja un rastro o queda en el recuerdo tras ser vivida por el sujeto o 
los sujetos que la produjeron, para luego ser apoyada por el poder. 
Se considera que la norma jurídica sólo se comprende desde la vida 
humana, cobrando efectividad y actualidad en las conciencias y en 

97  Para mayor amplitud, puede verse: Folgado, A., «La ley y el derecho 
en San Agustín», en Anuario jurídico y económico escurialense, 31 (1998) 9-46.



JUAN RAMÓN RODRÍGUEZ LLAMOSÍ496

las conductas de las personas cuando son cumplidas o aplicadas 98, 
aunque es sumamente difícil ofrecer una imagen del hombre para el 
derecho, pues cada hombre es único e irrepetible. Por eso, la Historia 
del derecho se erige en una dimensión realmente decisiva para hacer-
lo derecho humano, como señalaba Kaufmann, al afirmar: 

“Solo el derecho histórico, que está abierto para los hombres en su devenir 
concreto, es verdaderamente derecho humano. Pero tal pensamiento no perma-
nece prisionero de las causalidades del instante, sino que vive desde el legado 
de la tradición y de la cultura como un fundamento común, sobre el que la 
sociedad se encuentra en un tiempo determinado” 99. 

En cualquier caso, el derecho debe procurar el encuentro entre 
el hombre creador de la norma jurídica y el hombre concreto que es 
destinatario de ésta. En este sentido, el humanismo jurídico debe con-
siderar lo humano desde su pluralismo. 

San Agustín reúne, sin duda alguna, esa condición de humanista, 
no sólo cristiano, que es algo indiscutible, sino también de humanista 
literario, en tanto que es hombre dotado de palabra escrita y expresa, 
y también jurídico. Como los grandes humanistas posteriores del Re-
nacimiento, San Agustín supo reflejar en sus obras y con su vida una 
profunda preocupación por el hombre. Sus rasgos humanos son las 
que posibilitan esta afirmación. Así debemos destacar:

–	 Su investidura intelectual. San Agustín fue, ante todo, un hom-
bre culto, como han sido los grandes humanistas de todos los 
tiempos, y con una cultura universal que abarcaba casi todas 
las áreas del saber humanístico de su tiempo. Esta investidura 
le venía de sus estudios, de sus lecturas y de la evolución perso-
nal de su formación que pasó por la atracción de las doctrinas 
maniqueas hasta su rechazo. A partir de ellas desarrolló el don 
de la sabiduría humana y cristiana que aplicó y utilizó, incluso, 
en las circunstancias más trágicas. Ésta investidura cultural e 

98  Recasens Siches, L., Nueva filosofía de la interpretación del Derecho, Porrúa, 
México 1980, pp. 135-136.

99  Kaufmann, A., La filosofía del derecho en la posmodernidad. Tr. de Luis 
Villar Borda, Temis, Bogotá 1992. p. 70.



SAN AGUSTÍN. HISTORIA Y HUMANISMO JURÍDICO 497

intelectual fue reconocida hasta por las instituciones académi-
cas y religiosas del máximo nivel de su tiempo. 

- 	 Su humanismo, caracterizado por la preocupación por el hom-
bre integral y por su alma trascendente; por el sentido de la 
amistad que mantiene toda su vida rodeándose por grandes 
amigos, como Alipio; por el profundo conocimiento del lega-
do greco-romano; por su permanente deseo de ser mejor; por 
el cultivo de las virtudes tanto humanas como sobrenaturales; 
por los principios fundamentales del orden social, al defender 
de manera tenaz su propia libertad personal, tanto intelectual 
como moral; por la necesidad de liberar a la Iglesia de la per-
secución; por la necesidad de descubrir a Cristo, para lo que el 
Evangelio debe ser accesible a todas las personas y en todas las 
lenguas y a cuya interpretación contribuyó con sus comenta-
rios.

-	 Su competencia profesional, pues aunque, como hemos dicho, 
no sea posible asignar a San Agustín una profesión jurídica, 
pues fue orador, escritor, pensador, profesor, sacerdote y obis-
po, no cabe duda que ejerció una competencia profesional, sino 
como jurista de iure, si de facto, en plenitud, como un firme de-
fensor de los derechos humanos preocupado por la defensa del 
hombre, de su libertad y dignidad personal, de sus derechos y 
de sus deberes cívicos. Esta competencia se la dio el no haber 
abandonado nunca el estudio en toda su vida, el abordar obras 
de enorme complejidad y riesgo y el acercarse al conocimiento 
profundo del hombre y de la interioridad humana.

-	 Su sentido de la familia, siempre acompañado de su madre 
Mónica y de su hijo Adeodato. Con ellos vive, con ellos huye, 
con ellos sufre... El trágico destino de los dos influyó profun-
damente en su vida, que duda cabe. De la ternura con que se 
dirige a su madre y el afecto con que habla y escribe a su hijo 
se desprende que fue un hijo pendiente de su madre y un padre 
excepcionalmente afectuoso y preocupado por los estudios de 
su hijo. Su preciosa obra De magistro así lo acredita. Además, 
no podemos decir que fuera un hombre célibe, celoso de su 
independencia y su soledad, sino que, al contrario, se rodeó 



JUAN RAMÓN RODRÍGUEZ LLAMOSÍ498

de mujeres con las que conoció los placeres de la carne, pero 
también la cercanía del amor humano.

-	 Su sentido de la amistad desde su infancia, manteniendo un 
gran círculo de amigos con los que disfrutó y también sufrió, 
especialmente, con su gran amigo Alipio. Fue gran amigo de 
sus amigos. Y así lo demuestran las más de 300 cartas que dejó 
escritas 100. Hay en ellas nombres de destacados hombres que le 
escribían para pedir su ayuda, su apoyo o su consejo y a los que 
contesta con ese amor caritativo ofreciendo su consideración 
humana, cercana, amistosa.

Todas estas cualidades que hemos destacado de San Agustín jus-
tifican plenamente que le consideremos el primero de los humanistas 
jurídicos. Y en él, en su vida y en sus escritos, se pueden encontrar 
respuestas a la mayor parte de los problemas concretos que se plan-
tean ahora en las sociedades modernas y desarrolladas relativos a la 
familia y el matrimonio, la amistad, el heroísmo, la condición de los 
gobernantes y políticos, la confrontación ideológica, el laicismo, el 
relativismo, los conflictos sociales, el trabajo, la cultura, la juventud, la 
cooperación internacional, los medios de comunicación, la paz social, 
entre otros muchos.

Juan Ramón Rodríguez Llamosí

100  Pueden verse en: https://www.augustinus.it/spagnolo/lettere/tavola_
lettere.htm.


