CruD-Ra 234-2 (2021) 391-442

La admision de la coercion en
San Agustin de Hipona:

Croénica de una evolucion personal

RESUMEN:

En los sermones de San Agustin aparecen contradicciones evidentes en el
tratamiento de la coercion y el ejercicio de la coaccién por parte de la Iglesia
y el poder secular. Del rechazo a la duda y de la duda a la proclamacion de
su necesidad, distintos textos plantean serios problemas interpretativos. A
partir del analisis cronologico de los sermones agustinianos apreciamos la
evolucion personal de Agustin hacia la aceptacion del ejercicio de la coer-
cion eclesiastica. Este cambio de postura es de una importancia capital a la
hora de comprender la obra agustiniana y la doctrina, asi como su posterior
evolucion durante Edad Media, siendo clave para comprender la justicia in-
quisitorial posterior. Este trabajo afronta el primer estudio sistematico de
esta transformacion personal que va de la mano de la exégesis biblica y, par-
ticularmente, vetero-testamentaria.

Palabras clave: Historia del Derecho, Derecho Canénico, Coercion eclesias-
tica, Inquisicion, Exégesis.

ABSTRACT:

In St. Augustine’s Sermons there appear evident contradictions when he
treats the theme of “coercion” and the exercise of coercion by the Church and
secular powers. From rejection of it to doubt and from doubt to the proclama-
tion of its necessary use, different texts pose serious interpretative problems.
From the chronological analysis of Augustinian Sermons we appreciate the
personal evolution of Augustine towards the acceptance of ecclesiastical
coercion. This change of position is of paramount importance when it comes
to understanding the Augustinian work and doctrine as well as its subse-
quent evolution during the Middle Ages, being key to understanding later
inquisitorial justice. This work is the first systematic study of this personal
transformation that goes hand in hand with Biblical exegesis.

KEY WORDS: Legal History, Canon Law, ecclesiastical coercion, Inquisition,
Exegesis.




392 JULIO CESAR MUNIZ PEREZ

INTRODUCCION

Hablar de la coercién en Agustin, y particularmente la posicion
que adopta ante ella a lo largo del tiempo es un elemento trascenden-
tal en la comprension del pensamiento agustiniano, siendo esencial
tanto para comprender la figura de este Padre de la Iglesia como por
la relevancia que dicha admision tiene en los siglos sucesivos (baldio
resulta subrayar la importancia de Agustin en la posteridad occiden-
tal, resumidas en las palabras de Stockl (1891: 365) afirmando que
Agustin era “el mas grande doctor del mundo catélico”).

Su obra ha originado distintas controversias doctrinales por asu-
mir como estables afirmaciones parciales o caer en la tentacion de
poner en tela de juicio la coherencia del discurso agustiniano al en-
contrarnos con contradicciones evidentes que, en este trabajo, a partir
del estudio de los sermones, mostramos deben ser interpretadas como
fruto de la evolucion del pensamiento del santo y no como contra-
diccion. Interpretaciones que se contraponen dando nuevo vigor a
las palabras del cardenal Hergenroeter (1884: 49): “Pocos entre sus
contemporaneos, y pocos sabios en la sucesion de los siglos han al-
canzado perfectamente en toda su extension el profundo sentido de
la doctrina de San Agustin. Lo mismo ha ocurrido con San Pablo;
amigos y adversarios han interpretado sus principios, los han entendi-
do en los sentidos mas opuestos y utilizado en apoyo de sus opiniones
con ayuda de algunos textos aislados, despreciando otros”.

Un ejemplo de lo que decimos estd en la discusion sobre la acep-
tacion agustiniana o no de la pena de muerte, que se evidencia en
la discusion entre Silva (1976) y Blazquez (1977 et alii), en torno a la
eticidad de la misma (aun cuando el tema de la pena capital es mas
especifico que el de la coercion en general).

Nos proponemos en este trabajo analizar la evolucion del pen-
samiento del santo en relacion con el ejercicio de la coerciéon y su
progresiva aceptacion, cuestion que otros autores ya insinuan en sus
trabajos. Entre ellos debemos destacar a Truyol y Serra, que respecto
a Agustin dice: “Agustin de Hipona, que habia sido maniqueo antes
de su conversion, se opuso en un principio a todo intento de imponer
la fe por medios coactivos, confiando en la virtud de la palabra y la



LA ADMISION DE LA COERCION EN SAN AGUSTIN DE HIPONA: CRONICA... 393

persuasion; hasta que, ante los desérdenes provocados por los dona-
tistas en su tierra africana, cedié ante el clima de congoja reinante,
invitando a las autoridades civiles a intervenir para ponerles coto”
(2004: 271).

La constatacién de esta evoluciéon no sorprende, puesto que el
propio Agustin realiza las Retractaciones con el animo de ofrecer una
cronologia que facilite la compresion de sus obras siendo consciente
de que él en ocasiones cambia de postura, afirmando en su proélogo, (3
in fine): “Porque quien lea mis opusculos por el orden en que los escri-
bi, encontrara tal vez como he ido progresando al escribirlos. Y para
que lo pueda comprobar, en lo posible procuraré que llegue a conocer
ese mismo orden en esta obra”, cosa que ya habia afirmado en el afio
412 en la epistola 143,2 a Marcelino donde afirma:

“Confieso que me esfuerzo por pertenecer al nimero de aquellos
que escriben progresando y progresan escribiendo. Si he escrito con
menos conocimiento o cautela, deslices que no sélo pueden ver y re-
prender otros, sino también yo mismo, en la medida en que progreso,
no hay que maravillarse ni lamentarlo. Basta con perdonarlo y con-
gratularse, no porque era un error, sino porque se ha reprobado. Con
demasiada perversidad se ama a si mismo quien quiere que los otros
yerren también para que su error siga oculto. Cuanto mejor y mas util
es que, donde él err6, no yerren los otros, y que le saquen del error con
un aviso. Si no quiere salir del error, por lo menos no tenga compaiie-
ros en EI”.

O también en el comentario al salmo 121,6: “se muda con la edad,
se muda mediante los cambios de lugar y de tiempo, se muda por las
enfermedades y las flaquezas de la carne; (...) tampoco el alma hu-
mana permanece en si misma. {Por cuantos cambios y pensamientos
se ve afectada, por cuantos quereres cambiada, por cuantas pasiones
sacudida y desgarrada! La misma mente del hombre, que se llama ra-
cional, es mudable (...) Ora quiere, ora no quiere; ora sabe, ora ignora;
ora se acuerda, ora se olvida”.

Sin embargo, en lo que nosotros llegamos a conocer, dicha evo-
lucién no ha sido constatada de forma sistematica. El propio Truyol
y Serra (2004: 271 y ss.) apunta a la obra retorica. Nosotros nos cen-



394 JULIO CESAR MUNIZ PEREZ

tramos en los Sermones, pues en éstos es donde la amplitud cronolo-
gica facilita un estudio diacrénico mas completo de su pensamiento.
Ademas, podremos apreciar como esa evolucion personal va de la
mano de la exégesis Biblica, tanto vetero como neo-testamentaria,
impactando directamente los principios teol6gico-exegéticos en la es-
fera juridica.

Los Sermones que utilizamos en nuestro estudio por referirse a la
coercion, ordenados cronolégicamente, son:

SERMON CRONOLOGIA

164 A 391-395
351W 391
210 391-396
214 391; 394-397; tras 412; final de su vida.
259 393; 393-396; No tras 400; 393-400; 400
252 395; 396; 18 abril 396.
306 C 21 agosto 396 6 397.
25 A Después del 396.
29 A 397
62 399
346 A 399 diciembre
350 A 399 o antes.
313 B Antes 400.
301 A Antes del 400.
88 400
302 400
252 A A partir 400; 410-412; ancianidad.
32 403
198 1 enero 404.
162 A 404
129 Antes 405.
63 A Antes 405.
268 Antes 405; 405-410.
91 Después 400.
223 400-405; a partir 412.




LA ADMISION DE LA COERCION EN SAN AGUSTIN DE HIPONA: CRONICA... 395

SERMON CRONOLOGIA

22 400-405
3 407-408; Antes 420.
73 A 400-410.
229 S 400-410; 30 marzo 403.
229V 400-410; 2 abril 403; 2 abril 402 o 403.
82 408-409
55 Antes 409.
251 409; 412-416; a partir 412.
57 Antes 410
47 410
31I3E 14 Septiembre 410.
73 410; a partir 425.
56 410-412
212 410-412; 412-415.
46 410 6 414
4 410-419
164 411
340 A 411
357 Mayo 411.
358 Mayo 411.
296 29 junio 411.
112 411-420
349 412 Dudoso.
250 A partir 412; 412-413; 416.
267 412; 2 junio 412.
10 412
61 412-416
264 413-420; a partir 414, tras 420, 387; 397.
169 416
270 416
260 D 416-417, A partir 412.
272 B 10 junio 417; 417; antes 416.
131 Septiembre 417
312 14 Septiembre 417.




396 JULIO CESAR MUNIZ PEREZ

SERMON CRONOLOGIA

71 417-418
ACEP 18 septiembre 418

15 418

156 418 6 419

196 Tras 420; 425-430; tras 395-396.
114 A 428

(Tabla 1: Cronologia sermones utilizados 1).

A éstas podemos anadir los sermones no datados en la edicion bi-
lingiie de la Biblioteca de Autores Cristianos, nimeros: 5, 9, 17, 77 C,
137, 161, 265 E, 347, 363 0 392, para los que, en base a las coordenadas
que pretendemos establecer en este trabajo, podriamos proponer una
cronologia en lo que no entraremos. Hacemos notar que a los fines
que aqui nos ocupan consideramos que acudir a la version bilingiie
de los textos resulta suficiente, aunque podria ser ampliada esta in-
vestigacion incorporando a esta misma metodologia la contrastacion
de nuestras fuentes con ediciones criticas (que a priori consideramos
encontrariamos variaciones menores) pero que podrian manifestar
matices producidos no directamente por la obra y el pensamiento
agustiniano, sino por la tradicién manuscrita (y posible re-interpre-
tacion) posterior 2.

PRIMERA FASE. Restriccion de la coercién

En un primer momento, en nuestra opinién fruto de la sensibili-
dad mistica que predomina en Agustin tras su conversion, restringe el
uso de la coercion eclesiastica, del mismo modo que los presupuestos
necesarios para su existencia si seran admitidos incluso en los ser-
mones mas tempranos. Esta restriccion se manifiesta en la constante

1 Elaboracion propia a partir datacion de la edicion de la BAC y de las obras
de San Agustin, edicion bilingiie, de la misma editorial que utilizamos como fuente.

2 De hecho, esta cuestion abre una via de investigaciéon en un ambito a
medio camino entre la Historia del pensamiento y la filologia.



LA ADMISION DE LA COERCION EN SAN AGUSTIN DE HIPONA: CRONICA... 397

recomendacién de la tolerancia. Esta la encontramos en 346A,2, en
252A,2 o en 88,24 donde hace referencia a la mezcla de buenos y ma-
los y la tolerancia como necesidad base de la convivencia.

Por ello aparece la tolerancia de forma continua, como una ne-
cesidad evangélica, “toleramos los malos con cuanta fortaleza nos ha
concedido el Sefior” (346A,2) o en 73,4: “Digo a vuestra caridad que
en los presbiterios hay trigo y hay cizaia; y entre el pueblo hay trigo
y hay cizana. Los buenos toleren a los malos; los malos cambien e
imiten a los buenos” o en 223,2: “La Iglesia de este tiempo es seme-
jante a una era que tiene grano y paja mezclados, es decir, buenos
y malos juntos; pero después del juicio tendra solamente buenos sin
malo alguno. (...) Por tanto, amadisimos, el que es bueno soporte al
malo; el que es malo imite al bueno”. En 22985,1, directamente niega
toda posibilidad de separacion, pues el unico que separa es Dios, (al
igual que 229V aunque menos evidente). En 214,11 reitera como la
Iglesia “tolera en la comunién de los sacramentos a los malos, que
seran apartados al fin de los tiempos, y de los que ya se separa ahora
por la diversidad de las costumbres”, remitiendo la coaccién a mo-
mentos escatologicos.

Dentro de la tolerancia encontramos las referencias al asilo de
los que huyen de la justicia (302,21): “Huyen o bien los injustos de los
justos, o bien los justos de los injustos, o también los injustos de los
injustos. Mas, si quisiéramos hacer distinciones y sacar de la iglesia a
quien obra mal, no tendrian dénde esconderse los que obran el bien;
si quisiéramos permitir que fuesen sacados todos los culpables, no
tendrian adénde huir los inocentes. Es preferible, pues, que la Iglesia
proteja a los culpables antes que sean sacados de ella los inocentes”,
similar a 162A,2. Este tema del asilo lo podemos encontrar en dis-
tintos textos agustinianos, como la Ciudad de Dios (1,4; 1,34; V,17,2) y
encuentra su reflejo en el III concilio de Cartago del afio 397 donde
los obispos Epigonio y Vicente recibieron el encargo de implorar de
los emperadores una ley por la que se admitiese el derecho de asilo
en la iglesias, que muestra la existencia de la costumbre, aunque sin

amparo legal (Rico Aldave, 2005).



398 JULIO CESAR MUNIZ PEREZ

Agustin afirma 3 la necesaria tolerancia con los malos manifesta-
da en distintas parabolas como las del trigo y la paja, que en 252,44,
llenan iglesias y anfiteatros 4. Alli (252) comenta el enfrentamiento
personal que Agustin tuvo para terminar con las borracheras dentro
de la basilica y la “coaccion” que realiza Agustin en base a los he-
chos que narra en la epistola 29 a Alipio, relacionados con la fiesta
de San Leoncio, y en la epistola 22, que relata el origen de los acon-
tecimientos y plantea la necesidad de corregir con dureza las comi-
lonas y borracheras. Este hecho supone la aceptacion de la potestad
disciplinaria del obispo, que nunca es puesta en duda, y su ejercicio
por Agustin que, sin embargo, logra la eliminacién de las borracheras
“con blandura y en pocas palabras troqué su pensamiento, llevando-
los al recto camino” 5.

Asi vemos que afirma la potestad correctora, asume una potestad
disciplinaria que adopta como elemento natural de la sociedad huma-
na, “desde el pobre que gobierna su casa al rey que gobierna la nacién
pasando por el obispo que gobierna su pueblo”, pero esa potestad
disciplinaria esta condicionada por el amor de los que gobiernan a los
gobernados. Pues bien, es en la intensidad con que ese amor condi-
ciona esta potestad donde encontramos la evolucién de san Agustin
respecto a la asuncién de la coercién como elemento necesario para
un ejercicio que mas que coercion es disciplina, ya que en ningin caso
procedera, en la jurisdiccion eclesiastica, ante no creyentes. El no cre-
yente queda limitado a una especie de coercion social, asi el sermén
301A,7, refiriéndose al pecado en las ciudades hace una exhortacion a
los cristianos a dar ejemplo con la esperanza de que con él se convier-
tan los no cristianos o, al menos, se les incomode lo bastante para ha-
cerles marchar. Una especie de destierro social, una coaccion social,
pero no institucional ni juridica. Asi interpretamos cuando dice: “Ved
que hay juegos; dejen de ir los cristianos, y veamos si no es tal el vacio
que hasta la misma torpeza se avergiience. Veamos si esas mismas

3 Como 351.10, 88.19; 88.21-22.

4 (También se aprecia en 252, 6; 25 A; 1; 29 A, 1; 62, 5; y en otra infinidad
de lugares).

5 Cf. Epistola 29, 8.



LA ADMISION DE LA COERCION EN SAN AGUSTIN DE HIPONA: CRONICA... 399

personas torpes no se convierten al Sefior y se liberan o, en el caso de
permanecer en la torpeza, no tienen que salir de la ciudad”.

Atribuye una potestad de direccién al obispo sobre los fieles en
306C,1; ésta debe ser puesta en relacion con la capacidad de coac-
cién de la Iglesia, instrumento para garantizar la efectividad de su
poder. En 306C,6 se refiere a las potentiae seculares, el poder secular, al
que también se refiere en 62,4 y muy especialmente en 62,13, donde
incluye veladamente la autoridad eclesiastica. En el sermén 302,16
muestra la coercion como potestatis necessitas: “Otra es la necesidad
de la autoridad. En efecto, con frecuencia el juez se ve obligado a des-
envainar la espada, aunque no quiera herir. Personalmente, hubiera
deseado que la sentencia permaneciera incruenta; pero quiza no quiso
que se quebrantara el orden publico. Todo ello era exigencia de su
profesion, de su autoridad y de la necesidad que lo ata”.

Ese poder, distinto al eclesiastico podemos considerarlo manifes-
tacion del dualismo cristiano del que hablan Ratzinger (1987: 184 y
ss), Lombardi (1987), o Soler (1990) o Gaudemet (1999) entre otros
(AAVV, 1994: 39 y ss), dualismo que culminaria en la formulacion
del Papa Gelasio I el 496 y que ya encontramos esbozado en Agustin,
por ejemplo en el sermén 62,8 y que también han puesto de mani-
fiesto otros autores como Roche Arnas (2008: 116 y ss. y 2010: 65 y
ss.), aunque negado rotundamente por otros como Alvarez Turienzo
(Roche Arnas 2010: 41 y ss.).

El 62,8 constituye otro ejemplo de este dualismo cristiano: como
302,13, o en 302,21 respecto al imperio o en 162A,7-12 sobre la auto-
ridad eclesiastica. En 91,5 sefiala c6mo la jerarquia eclesiastica esta al
frente de la asamblea de cristianos y como s6lo pueden ser juzgados
por Dios en cuanto a su fuero interno respecta. Este dualismo que se
hace patente cuando denomina a los Poderes seculares como “dien-
tes” en 313B,3, y senala que la Iglesia también tiene dientes: “También
tu tienes dientes, ioh Jerusalén santa, ciudad de Dios, Iglesia de Cris-
to!; también tu tienes dientes”, y sigue, “Los dientes de Babilonia fue-
ron los poderes seculares; dientes de Babilonia fueron los doctores de
los ritos ilicitos. No has sido entregada a esos dientes”, para rematar:
“Reconoce los tuyos; haz ta lo que ellos intentaron hacer. Mirate a ti
misma: también tud tienes dientes”.



400 JULIO CESAR MUNIZ PEREZ

Y, sin embargo, los fragmentos transcritos pueden inducir facil-
mente a error, ya que esos dientes, si bien muestran la aceptacién del
poder eclesiastico, también son identificados en esta primera época
con “los dos preceptos” (amar a Dios y al préjimo), un amor que con-
duce a buscar su conversién limitando la aplicacion practica de la
coercion: “Tus dientes vencieron precisamente porque parieron estos
gemelos. A ti que tienes tales dientes se te dice; a ti, ioh Iglesia!, se te
dice en la figura del bienaventurado Pedro: Levantate, mata y come;
levantate. Eso se le dijo a Pedro hambriento, es decir, a la Iglesia avi-
da; Levantate, {por qué pasas hambre?; levantate, tienes preparado
el alimento. Tienes dientes, mata y come. Mata lo que son y hazlos
lo que eres; da muerte a lo que son y conviértelos en lo que eres”. Es
decir, sus dientes parecen ser a la vez el poder de la Iglesia y la ley de
la Iglesia, por ser dientes tanto la ley como el aplicador de la misma.
Notese ademas como Agustin no conduce el sermén hacia la capaci-
dad disciplinaria de la Iglesia, como si hara en la siguiente fase.

Vea nuestro lector como clama Agustin a la Iglesia para que reco-
nozca esos dientes, para que los utilice, en un sermén que, aceptando
la cronologia referida, es anterior al 400. Esto lleva a que las fases
que estamos delimitando no manifiesten un cambio en los fundamen-
tos de Agustin, que estan fijados desde los primeros escritos, sino un
cambio personal en cuanto al ejercicio de la coaccion como forma de
afrontar los problemas de la Iglesia de su tiempo, cambio en el que
Agustin evoluciona hacia una cada vez mayor aceptacion de su ejerci-
cio como instrumento de defensa de la Iglesia.

Con la afirmacion de la autoridad eclesiastica afirma la capacidad
disciplinaria y coercitiva de la Iglesia sobre sus fieles. Notese en este
sentido el sermoén 62,11, donde distingue las distintas medidas aplica-
bles al creyente y al no creyente (fuera de la jurisdiccion eclesiastica)
pero tras sefialar la tolerancia de la Iglesia con los pecadores, especial-
mente frecuente en los primeros sermones:

Toleraba a quienes le oprimian y buscaba a quienes le tocasen.
iOjala, hermanos, opriman el Cuerpo de Cristo los paganos que acos-
tumbran a hacerlo. Mas no los cristianos! Hermanos, es deber mio de-
ciroslo; a mi me corresponde hablar a los cristianos. El mismo Apdstol
dice: {Por qué voy yo a juzgar a los que estan fuera? A ellos, como a



LA ADMISION DE LA COERCION EN SAN AGUSTIN DE HIPONA: CRONICA... 401

hombres débiles, les hablamos de otra manera. Se les ha de acariciar

para que escuchen la verdad; en vosotros se ha de sajar la parte po-
drida.

En el mismo sentido, en 62,18, intenta separar la persecucion de
paganos y judios realizada por el emperador, admitida, de la coaccién
eclesiastica, fijese el lector en como se expresa Agustin, pero también
como en este sermoén del afio 399 es favorable a la persecucion por
parte del Imperio de los no catélicos, en base a “las maldades” que
comenten, habla de violencias, lo que hace pensar mas en crimenes
de caracter penal romano, que no aquellos de caracter eclesiastico:

Si acontece que los judios reciben correctivos en algunos lugares
por sus maldades, acusan, sospechan o fingen que tales cosas son atri-
buciones nuestras a su cargo. Si acontece que en otro lugar los here-
jes son castigados por la ley a causa de la maldad y el furor de sus
violencias, luego dicen que constantemente buscamos causarles inco-
modidades para lograr su exterminio. Mas atin, piensan que nosotros
andamos siempre en todas partes a la caza de idolos y que, una vez
hallados, son destrozados sin que importe el donde. Todo ello porque
quiso Dios que se promulgasen leyes contra los paganos; mejor, a favor
de ellos, si lo comprendiesen.

Y aun asi, es reticente a ejercitar esa potestad que asume. Su ejer-
cicio le plantea dudas ante el mandato de tolerancia a los malos (como
en 63A,1) y recomienda no utilizarla. Prefiere convencer amonestado
(73,A;302,13; 302,17 y 302,19) aceptando la coaccién fisica aunque
limitada a los sujetos sometidos a autoridad como los nifios. Funda-
menta esa potestad y defiende su ejercicio por parte del Imperio, pero
limita el ejercicio de esa potestad por parte de la Iglesia, fundamental-
mente en base a principios teolégicos como la Caridad.

En 164A Agustin separa la condicién de pecador de la condicion
de ser humano, combinando en un mismo sujeto elementos dignos de
coercién con otros dignos de caridad, lo que lleva a Agustin a aceptar
disciplina y penitencia a la que se refiere en muchos otros sermones
como 129 o 268. Esa caridad le lleva en 164A recomendar la muerte
del pecado, pero defendiendo que permanezcan en vida para posibi-
litar la conversion (que €l mismo habia experimentado poco antes),



402 JULIO CESAR MUNIZ PEREZ

negando la posibilidad practica (que no tedrica) de la pena de muerte
como instrumento coercitivo, limitando también otros medios como
la tortura.

Asi acepta sin problemas la “penitencia”, como “acto de contri-
cion voluntario” (Prego de Lis 2006: 519), una forma de coercion au-
toimpuesta. Una aceptacion que impactara en la evolucion posterior
del Derecho. Asi, Tomas y Valiente (1973: 214 y 215), relaciona la
tortura con la penitencia al asumir “la analogia entre el sacramento
de la penitencia, en el que el sacerdote impone una pena espiritual o
penitencia con base sélo en la autoacusacion, esto es, en la confesion
del penitente, y la tortura como medio coactivo para desencadenar
igualmente la confesion del reo indiciado de culpabilidad”, pero vien-
do clara la diferencia, pues “en el sacramento la “confesion” es libre,
mientras que en la tortura la “confesion” le es arrancada coactivamen-
te al reo”. Esa relacion entre la confesion y la tortura se hara patente
durante la Edad Media, en palabras de Grima Lizandra (1998: 27 y
ss.) “la confesién del reo, por clara influencia canénica, se convierte
en la reina de las pruebas”, siendo fruto “la institucion legal de la tor-
tura (...) de la simbiosis e interaccion del Derecho Romano “recibido”
y del nuevo Derecho Canénico”. Pero esto sera en la Edad Media ya
que, como se aprecia en 351,10, Agustin rechaza la tortura, exigiendo
recursos probatorios diversos a ésta, aspirando a un sistema procesal
justo y prefiriendo la impunidad del pecador al ajusticiamiento del
inocente. A ella se refiere de forma especifica en el sermén 169,14:
“{No se encuentran ladrones torturados con tanta resistencia corpo-
ral, que algunos de ellos no s6lo no quieren delatar a sus complices,
sino que ni siquiera se han dignado confesar sus propios nombres?
En medio de suplicios, de tormentos, perforados los costados, casi
desgarrados los miembros, se mantiene el animo en su perversa obs-
tinacion”.

Asi, en 164A vemos que ya en el periodo del presbiterado (del
391 al 395) Agustin afirma la potestad eclesiastica de tipo discipli-
nario y la configura dirigida a garantizar la caridad. (por ejemplo,
cuando dice “ningtin hombre ha de encontrar cerrada la puerta de la
misericordia ni abierta la de la impunidad para su pecado”). De este
modo establece una relacion entre la misericordia con la coercion/
impunidad del pecado.



LA ADMISION DE LA COERCION EN SAN AGUSTIN DE HIPONA: CRONICA... 403

La clave de esta interpretacion la encontramos en la esfera teolo-
gica y, particularmente, en la exégesis de los dones del Espiritu San-
to de Isafas. La visién de Agustin contrasta en este punto con la de
Santo Tomas, que atribuye al temor una funcién diferente (Congar,
1991: 342 y ss.), enlazando con cuestiones filoséficas como la critica
de Santo Tomas a San Agustin y San Buenaventura contra la teoria
de la iluminacion (Gilson, 1926: 5 y ss.). Los dos elementos iniciales,
temor y caridad, como escalones en la perfeccion del creyente, son
entendidos aqui de una forma que consideramos intimista, pues es el
temor propio, el temor del creyente a sufrir las penas infernales (esca-
tologicas), lo que le lleva a la caridad y a la busqueda de su correccion.
Ademas, ya se aprecia una tendencia a identificar pecado y delito, (es
el inicio de la identificacion que distintos autores sefialan como pro-
pia de la edad media, como Tomas y Valiente (1973) o Gudin Rodri-
guez-Magarifos (2006: 3832), y que conduce a la identificacién pena/
penitencia), y siguiendo en esa linea a la comprension de la pena con
una finalidad esencialmente rehabilitadora.

Esta vision lleva a la negacion de la pena de muerte, como hara
en distintas epistolas (por ejemplo 100, finales del afio 408) lo que
enlaza con la discusion sobre la posicion de San Agustin ante la pena
de muerte ya mencionada, aunque en su evolucion posterior, y sien-
do evidentes las reticencias del santo respecto a la pena capital, no
creemos que pueda admitirse la postura de que Agustin niegue ex-
presamente, como han hecho varios autores (Novoa, (2002: 88); Blaz-
quez (1994; 2012) o Bondolfi (1986), la moralidad de la pena capital e
indirectamente también su admisibilidad en Derecho, como muestra
claramente el capitulo 21 del libro I de La Ciudad de Dios. De modo
que compartimos plenamente las palabras de Cantera Montenegro
(2011: 221-2) en esta materia, admitiendo Agustin con claridad la
pena de muerte como instrumento para la defensa de la sociedad y su
coherencia dentro del derecho natural. Biondi (1936: 3 y ss; 1952, vol.
III: 532) también se ocupa de esta polémica cuestion, y destaca como
la llegada del cristianismo y la influencia de la teologia en el ambito
juridico produce modificaciones, no encontrando traza alguna de la
ley de Talion del derecho hebreo (Daube, 1947: 102 y ss). La pena de
muerte, afirma Biondi, con sus variadas formas de ejecucién no sélo
se mantiene sino que resulta aplicada a nuevas hipétesis (CT9,10,2;



404 JULIO CESAR MUNIZ PEREZ

CT,9,22,1; CT,9,15,1; CT9,9,1; CT,9,24,I; CT 16,5,9; CT,7,18,2, entre
otros segin Schepses 1939). Sin embargo, detecta un progresivo pro-
ceso de decadencia, desde Constantino a Justiniano, como demuestra
que en ciertos supuestos la pena de muerte esta explicitamente abo-
lida (CT9,17,2) y tales leyes del c6digo teodosiano no son acogidas
por el codigo Justinianeo o bien son modificadas (n. 505). También
es interesante resefiar que la pena de muerte en el siglo III se admi-
tirfa incluso para delitos leves, sin embargo, la posicion netamente
abolicionista del cristiano no se podra sostener para los creyentes del
siglo IV al VI, cuando la Iglesia no rechaza la legitimidad de la pena
de muerte. En este sentido Agustin confirma que no duda que el po-
der civil tenga la facultad de infringir la pena de muerte, si bien los
canones nunca sancionan con pena de muerte en base a la Glosa al
Decreto (ad c. 8C.2q.3) secundum canones nullum crimen inrogat poenam
sanguinis. Es el propio Biondi quien senala que el rigorismo de los
Novacianos, que excomulgaban a los que aplicasen la pena de muer-
te, resulta trasmontano. La unica limitacion a la effusio sanguinis la
encontramos precisamente en Agustin, en De Mendacio,22, a fin de no
impedir la enmienda del reo y como ya hemos visto en relacién con
la caridad, pero la legitimidad de tal pena nunca es negada en base a
San pablo (Efesios 6,17; Hebreos 4,12; o Apocalipsis 2,16; 19,5), por
ejemplo en la epistola 100,2 de Agustin, coincidiendo con San Am-
brosio, en el comentario al Salmo 37,51, donde al juez non licet in plu-
rimis causis a gladio temperare, quia legibus servit, como tampoco dudara
de ello santo Tomas.

Agustin ubica la coercion en el momento del juicio, en un mo-
mento escatolégico y, en una interpretacion a contrario sensu, la limita
en el tiempo presente a prinicpios procesales (juicio y pruebas o con-
fesion). Lo muestra el sermén 351.7: “Dios amenaza al pecador, di-
ciéndole: Yo te acusaré y te pondré ante tus mismos ojos”, (...) “quien
teme que la sentencia definitiva del supremo juez le aparte del reino
de los cielos, sea separado por algun tiempo del sacramento de la paz
celeste mediante la disciplina eclesiastica” refiriéndose a la abstencion
de la comunion, a la que “pueden acceder incluso muchos crimina-
les, puesto que Dios ejercita en este tiempo su paciencia, para aplicar
en el futuro su severidad”. En 351,10: “Yo no puedo apartar a nadie
de la comunién (aunque no se trate de un alejamiento mortal, sino



LA ADMISION DE LA COERCION EN SAN AGUSTIN DE HIPONA: CRONICA... 405

medicinal) a no ser que haya una confesioén espontanea o se le haya
citado y declarado convicto en un tribunal eclesiastico” ¢ o “aunque
algunas cosas sean verdaderas, el juez no les ha de dar facil crédito
si no lo demuestran de forma fehaciente”. Esta idea lleva a Agustin a
manifestar la necesidad de tolerancia con los malos que no pueden
ser apartados sin mediar juicio. Es decir, la exclusion de la Iglesia asi
como el ejercicio de la coercion eclesiastica se ve limitado a la existen-
cia de un procedimiento judicial canénico, “no hay que separar a los
malos de la comunién de la Iglesia a la ligera y de cualquier forma; si
no pueden ser apartados mediante juicio, hay que tolerarlos mas bien,
no sea que, evitando sin discernimiento a los malos, un cualquier se
salga €]l mismo de la Iglesia y arrastre al infierno a aquellos de los que
parece huir”.

El caracter escatologico de la coercion parece conducirle en oca-
siones a no aplicar coercion temporal alguna. Tanto en 351, 12: “Ha-
yas hecho lo que hayas hecho, hayas pecado lo que hayas pecado, aun
te encuentras en esta vida, de la que con toda certeza te hubiese saca-
do el Senior de no querer curarte”, como en 22,10. Reticente a asumir
la coercion se refleja en la exégesis biblica ante la falta de conexion de
estas tematicas con Isaias 11,2-3. Silo menciona en el sermén 252A,6,
pero no lo utiliza como fundamento para la coercién, como hara pos-
teriormente.

Mas complejo resulta el sermén 259 donde vuelve a senalar el
caracter escatolégico de la pena y la funcién de la confesion. En 259,3
realiza una argumentacion similar a la que veremos posteriormente
con Isaias, aunque sin citarlo. Agustin se plantea como desarrollar la
misericordia y afirma:

“si alguien se muestra cruel con un naufrago, por ejemplo, su cruel-
dad le durara hasta que €l se encuentre en la misma situacién. Si tam-
bién él lo ha experimentado en si mismo cuando le acontezca ver a un
naufrago, se acordara de su historia pasada y tal desgracia, semejante
a la suya, le conmovera. Si el participar de la misma condicién huma-
na no le habia podido doblegar a practicar la misericordia, le doblega
la participacion en la misma desgracia. Quien alguna vez fue esclavo,

6 En el mismo sentido en 351.8 y 251.9.



406 JULIO CESAR MUNIZ PEREZ

iqué pronto se compadece de otro esclavo! El que fue jornalero, icuan
pronto se asocia al dolor del jornalero defraudado en su salario!”.

Esta argumentacion no es idéntica a la de Isaias, pues alli el te-
mor conduce a la caridad, en este caso el recuerdo de la experiencia
pasada funciona como temor y conduce a la caridad. La diversidad
de la argumentacion, asi como la falta de referencias a Isaias, nos
hace situarnos en una fase anterior de la argumentacion agustiniana y
muestra sefiales que anuncian su evolucién posterior.

La clave esta en la variacion de la funcion que Agustin atribuye
al temor. En 210,6,8, en los tltimos afnos del siglo IV, Agustin vincula
el temor con la ley antigua frente al amor de la ley nueva, (antiguo y
viejo testamento, 350A,2) y manifiesta una vision negativa respecto a
la funcién del temor en el cumplimiento de la ley. La superacién de
ese temor a través de la gracia hace a los hombres libres (212,2: “re-
generados por su gracia, quede inscrito en vuestros corazones por el
Espiritu Santo, para que améis lo que creéis y la fe se haga activa en
vosotros por la caridad, y asi agradéis al Sefor, dador de todo bien,
no temiendo como siervos el castigo, sino amando la justicia como
personas libres”).

De este modo aleja la causa del temor, que es la ley y el castigo,
acentuando el amor, manifestado en la caridad, la misericordia y la
tolerancia. Asi relega el papel del temor en lo que creemos fruto de
una situacion de éxtasis religioso personal y cierto rechazo veterotes-
tamentario y estrechamente relacionado con la concepcion paulina
que tiene Agustin de la ley, como aguijon del pecado, y por ello de
utilidad muy limitada, ya que el cumplimiento de la ley no depende
de la coercion, sino de la gracia, como manifiesta con claridad en el
sermo6n 252A,6: “Pero ¢ Quién cumple la ley sin ayuda? Absolutamen-
te nadie”.

En 252A reduce el valor del temor para cumplir la ley, centran-
dose en la gracia y en el amor, del mismo modo que en el sermén
32,7 dice “Por esto, el Sefior sustituy6 la ley por la gracia”, puesto que
(32,8) “No existe fuerza en los preceptos, sino la fuerza de la gracia de
Dios. Si ellos la tuvieran, la ley los cumpliria. El que se pasa al lado
de Cristo, pasa del temor al amor y comienza a poder cumplir con el



LA ADMISION DE LA COERCION EN SAN AGUSTIN DE HIPONA: CRONICA... 407

amor lo que con el temor no podia”. Ello debido a que Agustin yux-
tapone temor y caridad: “cuanto crece la caridad, decrecera el temor;
cuanto aumentara ella, él disminuira; cuando ella es llevada a cabo, él
es excluido, pues en la caridad no hay temor, sino que la caridad per-
fecta echa fuera el temor”(198,4) y porque “El amor esta a la espera
del premio, el temor, del castigo” (162A,4).

Aunque esta posiciéon no le impide acudir al temor (la amena-
za) como incentivo de las buenas costumbres (351,7, “Dios, en efecto,
amenaza al pecador” 7 o en 198,4: “Empujente el temor y el amor. Si
apenas amas lo que promete, teme aquello con que amenaza, pues co-
mienzas por el temor, en el amor terminas de ser hecho”), ya dijimos
es un temor escatolégico, que encaja con el temor como una de las
virtudes del Espiritu Santo, como primer escaléon dentro del progreso
del creyente en el camino hacia Dios, y no un temor temporal.

Explicamos asi la actitud reacia de Agustin a expulsar de la Igle-
sia, a utilizar la excomunién y la coercién, por el temor de alejar al
cristiano de la Iglesia y por la confianza en que el sujeto llegue a cam-
biar en el futuro por si mismo a través de la revelacion, la conversion
o la simple mudanza de costumbres. El desconocimiento de qué es
trigo y qué cizafia/paja hasta el final de los tiempos lo interpreta como
la incapacidad de ser separados por el hombre (73A,3) y posponer la
coercién a momentos escatologicos.

En el Sermon 2298 (400-410 o 29 marzo 403) dice: “Pero el que
separa es Dios”. La esperanza en la conversion 8, inspirado en su
propia experiencia vital, le lleva a mitigar su rigorismo y a creer fir-
memente que mediante el razonamiento y el didlogo puede llegarse
racionalmente a una solucion de consenso como Agustin considera
logré en los sucesos de San Leoncio. En el plano teolégico acentia el
papel de la gracia no considerando la utilidad del temor como via de
perfeccion hacia Dios.

7 Nam minatur hoc Deus peccatori...

8 Sermoén 73A,1 (400-410): “Pero en el campo del Sefior, esto es, la Iglesia,
a veces, lo que era trigo se hace cizafia y lo que era cizana se convierte en trigo;
y nadie sabe lo que serd mafiana”.



408 JULIO CESAR MUNIZ PEREZ

SEGUNDA FASE. De transformacién o cambio de posicién

El mayor problema esta en determinar el momento de inicio, ya
que las variaciones en la posicion de Agustin son sutiles, la evolucion
paulatina y los elementos continuistas multiples, junto a dificultades
de datacion que dificultan determinar la diacronia. Mas clara parece
la fase final, que tendemos a marcar en el 411, con la conferencia de
Cartago y el asesinato de Marcelino.

El elemento clave del cambio es el papel del temor en la interpre-
tacion exegética y la aceptacion del ejercicio de la coercion eclesiasti-
ca (ej. excomunion). Las llamadas a la tolerancia se acompaifian de la
penitencia y la asuncién de la coaccion fisica por parte de la Iglesia, a
la que atribuye un foro propio y excluyente a la jurisdiccién imperial.

Si en el sermo6n 302 vimos que la coercioén aparecia como “potesta-
tis necessitas”, pasamos al sermoén 55,4 donde la disciplina eclesiastica,
siempre admitida por Agustin, va adquiriendo un sentido mas coer-
citivo:

Pongamos en El nuestra esperanza, y mientras nos doma y ablan-
da, es decir, nos hace perfectos, soportémosle en cuanto domador.
Frecuentemente se sirve nuestro domador también del latigo. Si td,
para domar tus jumentos, empuias la vara y el latigo, {no los va a
utilizar Dios para domar sus jumentos, que somos nosotros, El que de
sus jumentos hara hijos suyos? Domas a tu caballo; {qué le vas a dar
cuando ya amansado comience a llevarte sobre si, a sufrir tu discipli-
na, a obedecer tus 6rdenes, a ser jumento, es decir, ayuda (adiumentum)
para tu debilidad? ¢Qué recompensa vas a dar a quien ni siquiera das
sepultura una vez muerto, sino que lo arrojas en presa a las aves? Dios,
en cambio, una vez que te haya domado, te deja una heredad que es
El mismo.

El “temor” gana relevancia, como instrumento para alcanzar la
vida eterna. Del “tiempo de paciencia” contrapuesto al “tiempo de
temor”, habla en 55,1 del tiempo de severidad contrapuesto al de se-

guridad:

El capitulo del santo Evangelio que acabamos de escuchar en la
lectura debe de habernos aterrorizado si tenemos fe. Quienes no la



LA ADMISION DE LA COERCION EN SAN AGUSTIN DE HIPONA: CRONICA... 409

tienen, no sienten terror alguno. Y, puesto que no lo sienten, quieren
vivir en una perversa seguridad, no sabiendo distribuir y distinguir el
tiempo del temor y el de la seguridad. Tema, pues, quien se halla en
esta vida que tiene un fin; asi podra en aquella otra vida tener seguri-
dad sin fin.

Otro ejemplo de la transicion la encontramos en la contraposicion
del 351,10, donde dice que él no puede excluir a nadie de la comunién,
aunque sea medicinal, sin mediar confesion o juicio eclesiastico, (aun
mas contundente el ya visto 229S,1 donde parece excluir toda posi-
bilidad de separacioén, si bien confirma su posicién ante el caracter
escatologico del contexto del 229S) frente al sermén 3,1, donde acepta
la coercion eclesiastica, y particularmente la excomunion, pues “la
Iglesia dice: Arroja las herejias y sus hijos: porque los herejes no seran
herederos de los catélicos”.

En el campo de la exégesis continta la parabola de las dos pescas
(251) reiterando la inevitable falta de separacion de malos y buenos,
pero la forma en la que se expresa cambia. La inestabilidad de las
barcas se interpreta en el sentido de que la disciplina iba a hallarse en
peligro lo que insinda la aceptacion del ejercicio de la coercion:

Mas como en la Iglesia se iban a encontrar mezclados buenos y ma-
los, echaron las redes indistintamente a un lado o a otro, para capturar
peces que simbolizasen la mezcla de buenos y malos. (...) Ninguno de
las dos barcas se hundi6, pero corrieron ese peligro. {De dénde les
venia ese peligro? De la cantidad de los peces. Simboélicamente, vemos
aqui expresado que la disciplina iba a hallarse en peligro a causa de la
muchedumbre que iba a reunir la Iglesia. De aquella pesca se anade
ademas —asi esta narrado— que hasta las redes se rompieron debido a
la cantidad de peces. {Qué significaban las redes rotas sino los cismas
del futuro? Esta pesca contiene en simbolo estas tres cosas: la mezcla
de buenos y malos, la opresion de la multitud y las escisiones de los he-
rejes. La mezcla de buenos y malos, porque el Senor no dijo que echa-
ran las redes a derecha o a izquierda; la opresion de la muchedumbre,
porque fue tal la cantidad de capturas que las naves tenian exceso de
peso; las escisiones de los herejes, porque, al ser tantos, rompieron las
redes.



410 JULIO CESAR MUNIZ PEREZ

Debemos admitir que en este texto no hay todavia una afirma-
cion tajante de la coercion sustancialmente distinta a la fase anterior
aunque si apreciamos un “cambio de actitud”. Cambios sutiles que
se aprecian en otros elementos que perviven como las parabolas del
grano o la paja o la pesimista vision de la ley.

De hecho perviven categorias de la fase anterior en 251,6 9:

No puedes ampararte en la ignorancia, dado que has recibido la
ley; ya aprendiste lo que tienes que hacer; no tienes la disculpa de la ig-
norancia; si el Espiritu no te ayuda, estas perdido. {Qué dice el apostol
Pablo? La letra, pero el Espiritu vivifica. {Como vivifica el Espiritu?
Haciendo que se cumpla la letra para que no mate. Esos son los santos:
los que cumplen la ley de Dios con el auxilio de Dios. La ley puede
mandar, pero no ayudar. Hace acto de presencia el Espiritu en cuanto
auxiliador, y se cumple lo mandado por Dios con gozo y satisfaccion.
Muchos son, en efecto, los que lo cumplen por temor. Mas quienes
cumplen la ley por temor al castigo preferirian que no existiese lo que
temen. Quienes, en cambio, cumplen la ley por amor a la justicia, go-
zan también con ella, puesto que no la consideran como enemiga.

Pero la funcion del temor cambia, en el sermon 82,12 en la exége-
sis de Isaias, transformado en instrumento frente al pecador mediante
la amenaza del sacerdote: “Estoy seguro de que quien sienta temor se
corregira”. En el 313E,7, habla del temor, pero no del temor a la ley o
a la amenaza de Dios, sino a la amenaza fisica, no escatolégica, que
sufri6 Cipriano frente a los paganos y que ahora sufren los catoélicos
frente a los donatistas y los circunceliones.

Las llamadas a la tolerancia siguen sucediéndose, (siempre en el
marco de la polémica antidonatista). En 73,4 “Digo a vuestra caridad
que en los presbiterios hay trigo y hay cizana; y entre el pueblo hay
trigo y hay cizana. Lo buenos toleren a los malos; los malos cambien
e imiten a los buenos”, pero exigiéndoles penitencia “iOh cristianos
malos! Con vuestro nimero y mala vida oprimis a la Iglesia. Corre-
gios, antes de que llegue la siega. No digais pequé y équé me ha suce-
dido? Dios no ha perdido su potencia, pero exige de ti la penitencia”.

9 Estariamos en el 410.



LA ADMISION DE LA COERCION EN SAN AGUSTIN DE HIPONA: CRONICA... 411

Llamadas que se intensifican a partir del 410 de forma previa a la
Conferencia de Cartago y a los intentos de reunificacion. Entre ellas
podemos en el sermon 4,14 (“El dice: “Temo, no me acercaré”. Por-
que hay en la Iglesia sujetos que temen mezclarse con los pecadores,
no sea que por el consorcio del pecado se mancillen en su unidad y
perezcan por herejia y cisma”), 4.16 (“Por eso, todos los que toleran
los pecados ajenos por la unidad de la Iglesia, imitan a Jacob”), 4.27
(“Oigamos como es bendecido Esau y veamos la diferencia entre los
hijos carnales y los espirituales de la Iglesia, entre los que toleran los
pecados ajenos y los que llevan los propios, entre los que viven siem-
pre espiritualmente y los que siempre se deleitan en goces carnales”),
y 4.32 (“Porque le toca a €él excluir la paja, y separarla del trigo, y pre-
parar el horreo para el trigo y el fuego para la paja. Y porque lo sabe,
tolera a los pecadores para separarlos al fin. En todas las gentes. Los
pecadores y carnales estain mezclados con los espirituales y a su servi-
cio. (...) Y por eso los hombres carnales son llamados siervos. Si hacen
lo que no quieren, la mala conducta de los carnales aprovecha a los
espirituales, ya que progresan por el mismo trato y son coronados por
su tolerancia”), tolerancia que alcanza incluso a la eucaristia en 4,31
(“Ambas cosas tienen en comun en la Iglesia los buenos y los malos.
En efecto participan de los sacramentos, incluso en el trigo y vino”).
Pero esta tolerancia se acompaiia del ejercicio de la coaccién, pues en
4,34 senala como la Iglesia adopta medidas:

Asi son también aquellos que no se separaron de la Iglesia, pero vi-
ven como si estuvieran fuera de ella. Porque los que en la Iglesia aman
sus honores, tales son absolutamente; los que en la Iglesia aman sus co-
modidades seculares, también ellos son paja. Como no sopla el viento,
no vuelan fuera de la era. Digo brevemente que falta la tentacion, pues
volarian fuera de la era. Cuando la Iglesia toma alguna medida contra
ellos, iqué facilmente se separan! iQué facilmente recogen en el exte-
rior y se resisten a dejar sus principados! iComo se disponen a morir
por su principado! iCémo quieren retener en su obediencia al pueblo,
y no le dejan ir a la unidad de Cristo! iCémo pretenden hacerse sus
ovejas, las que no redimieron con su sangre y las que desprecian por-
que no las compraron! {Qué necesidad hay de discutir mas sobre eso?
Observadlos por toda la Iglesia, miradlos, ya a los que estan dentro,



412 JULIO CESAR MUNIZ PEREZ

ya a los que, al ofrecerse ocasion, volaron de la era y quieren llevarse
consigo los granos.

Por supuesto continda, en aras de salvaguardar la unidad, la exi-
gencia de pruebas y evidencias procesales (4,35), o la amenaza es-
catologica: “éNo acontece eso ahora en la Iglesia con los malos, que
quieren perturbar la Iglesia? Son tolerados por la necesidad de la mis-
ma paz; son admitidos y gozan los sacramentos comunes. A veces se
sabe que son malos, pero no pueden ser descubiertos. No se puede
demostrar, para que se enmienden, para ser degradados, excluidos o
excomulgados. Si alguien lo pretende, a veces se llega a la destruccion
de la Iglesia. El gobernante de la Iglesia se ve como obligado a decir:
iEa, la fertilidad de la tierra y el rocio del cielo tendras! Usa de los
sacramentos; como tu propia condenacién y bebe tu propia condena-
cién. Porque quien come y bebe indignamente, su condenacion come
y bebe. Bien sabes que eres admitido por la necesidad de la paz de
la Iglesia y en el corazoén sélo tienes perturbaciones y divisiones”. La
amenaza escatologica continia en 57,6, “la voluntad de Dios es que
reinen los buenos y sean condenados los malos”.

En 56,8 se hace un analisis parecido a la convivencia del grano y
la paja pero en unos términos distintos. Distingue carnales y espiri-
tuales “En la Iglesia, el cielo son los espirituales; la tierra, los carna-
les”, ambos estan en lucha, una lucha escatologica entre el bien y el
mal, lucha que también opera en el interior de cada hombre: “el cielo
es la mente; la tierra es la carne. (...) cuando haya pasado esta guerra 'y
toda la concupiscencia se haya conmutado en caridad, nada quedara
en el cuerpo que resista al espiritu, nada que domar, nada que frenar,
nada que pisotear, sino que todo caminara hacia la justicia de Dios
en la tierra”. Pero el propio Agustin acepta otra interpretacion: “Hay
otra forma de comprensién piadosa en extremo. Se nos ha exhortado
a orar por nuestros enemigos. El cielo es la Iglesia; la tierra, sus ene-
migos”, en la que el santo acude a la dialéctica amigo/enemigo, si bien
desde el deseo de la conversion de los no creyentes, que se enmarca
en la dialéctica “creyente/no creyente” que ha sefialado Scholz (1911)
y que se extiende por todo el sermén. Pero Agustin se inclina mas por
la primera interpretacién, asumiendo que comulguen esos carnales:
“También yo sé que son pocos quienes lo hacen, que son grandes



LA ADMISION DE LA COERCION EN SAN AGUSTIN DE HIPONA: CRONICA... 413

quienes lo hacen; que lo hacen los espirituales. ¢ Acaso son tales todos
los fieles que en la Iglesia se acercan al altar a recibir el cuerpo y la
sangre del Sefior? ¢Lo son todos?”, lo que esta en relaciéon con la inca-
pacidad de juzgar el interior del hombre, pero donde, a la vez, asume
el ejercicio de la coercion:

“Digo que expulses el odio de tu corazoén, no la correccion. “éQué
he de hacer si tengo que castigar a quien me pide perdén?” Haz lo
que quieras; pienso que amas a tu hijo, y alguna vez le azotas. Cuando lo
haces, no te preocupas de sus lagrimas, porque le reservas la herencia.
Lo que te digo es esto: cuando tu enemigo te pide perdon, expulsa del
corazoén el odio. Diras, tal vez: “Miente, finge”. iOh juez del corazén
ajeno! Dime los pensamientos de tu padre; dime los tuyos de ayer.
Lo suplica, pide perdén; perdonale, perdonale sin reparos. Si no lo
perdonas, no es a él a quien haces dafio; es a ti mismo. El sabe qué ha
de hacer. T4, consiervo suyo, no quieres perdonarle; ira el Sefior de
ambos y le dira: “Senor, rogué a mi consiervo que me perdonara y no
quiso hacerlo. Perdéname ta”. éAcaso no es licito a su Sefior anular
las deudas de su siervo? Recibido el perdén de su Sefior, él marcha
absuelto y ti permaneces con deudas”.

En los sermones del afio 411, enmarcados dentro de la polémica
donatista (clave del fenémeno), apreciamos la transformacion final,
con una afirmacion tajante de la potestad coercitiva de la Iglesia y la
aceptacion del ejercicio de la coercion.

En el sermén 164,8, manifiesta la mezcla de buenos y malos y
la incapacidad de éstos para expulsarlos de la Iglesia (refiriéndose a
los fieles, es decir, que el fiel pueda expulsar a otro fiel, puesto que
Agustin si admite la excomunién, mediando confesion o juicio cano6-
nico) y en contraposicion a las practicas donatistas. Esta cuestion esta
relacionada con la narracion de la causa de Ceciliano que explicita en
164,12. Es ahi, donde vemos una nueva afirmacion de la capacidad de
coaccion de la Iglesia, negandosela al fiel, defendiendo la capacidad
de coaccion de la Iglesia para retener en ella, capacidad que se ma-
nifiesta a través de las “leyes mundanas”. Ademas, note el lector que
vuelve a mostrar el rechazo contra los que litigan, y especialmente
ante la jurisdiccién imperial:



414

JULIO CESAR MUNIZ PEREZ

No quiero, repito, que te preocupes de ello; o si quieres preocuparte
del hermano, no lo hagas litigando, para poder sanarlo. Preocupate de la
paja, si puedes; pero no abandones el trigo, si no puedes ocuparte de la
paja. Llegara el momento en que también la paja sea arrojada de la era
del Sefior; alguna vez también el grano, pero no muy lejos. Hay obre-
ros buenos que recorren los entornos de la era, y a los granos arrojados
fuera, una vez limpiados un poco, los impulsan y hacen venir de nuevo
ala era, ya sea trayéndolos, ya coacciondndolos. Instrumentos de limpieza son
las leyes mundanas. Hazlos venir; trae el trigo juntamente con la tierra,
no sea que a causa de la tierra perezca el trigo.

Esa capacidad para hacer volver a la Iglesia, justificada en la ne-

cesidad de mantener la Unidad de la misma, es explicada en 164,11
con el simil del soldado desertor (que también utiliza en otros sermo-
nes) asumiendo ahora el ejercicio de la debida coercion/disciplina:

No debias haber desertado de la grey de Dios, formada de ovejas
y cabritos al mismo tiempo, por los pecados ajenos, aunque fuesen
verdaderos y no fuesen mayores los tuyos; no debias haber abando-
nado la era del Sefior mientras dura la trilla de la paja ni haber roto
sus redes hasta que no se hayan traido a la orilla los peces buenos y
malos. “/Y cémo, dices, voy a soportar a quien sé que es malo?” ¢{No
es mejor soportarle a él que excluirte a ti mismo? Advierte como has
de soportarlo; si pones atencion a lo que dice el Apéstol, a saber: Cada
uno llevara su propia carga, esta frase significa tu liberacion. No par-
ticiparias con €l en su avaricia, sino en la mesa de Cristo. ¢Qué dano
te causaria participar con él en ella? Dice el Apéstol: Pues quien come
y bebe indignamente, come y bebe su propia condenacién. El, no ta.
Si has sido constituido juez, si has recibido poder de juzgar, si le acusan
ante ti y resulta convicto del pecado mediante pruebas y vestigios veridicos,
castigale, corrigele, excomiilgale, degradale, en conformidad con la norma
eclesidstica. Haya tolerancia, pero solo hasta donde lo permita el manteni-
miento de la disciplina.

Vemos ahora que la negacion de la exclusién del malo de la

Iglesia es negada a los fieles, pero no a los jueces canonicos, y ve-
mos como limita de forma tajante la tolerancia que anteriormente
aparecia ilimitada. Ademas manifiesta la iudicandi potestas, de la
Iglesia junto a la coaccion. A su vez remite a la ecclesiastica regula, lo



LA ADMISION DE LA COERCION EN SAN AGUSTIN DE HIPONA: CRONICA... 415

que también excluye aquellas interpretaciones que, en otros textos
donde no lo especifica, pudiera entenderse la legislacion Imperial.
Observamos, pues, que a partir del 411 Agustin afirma la capaci-
dad y ejercicio de la coercién eclesiastica junto otras potestades
como la judicial.

En el sermén 340A,7 vuelve a defender el ejercicio de la po-
testad disciplinaria, no sélo en la Iglesia, sino también en la fami-
lia: “Encareci6 el disciplinar a los hijos, con miras a regir la casa:
Quien no sabe mandar en su casa, {como podra ocuparse diligen-
temente de la Iglesia de Dios? Son palabras del Apo6stol mismo”.
En este sermoén, a diferencia de otros lugares en el que pleitear
tiene un sentido peyorativo, habla de un “pleito de caridad”, litem
caritatis, un litem concordem, pleito de concordia, por ser la con-
cordia lo que se persigue, se refiere en 340A,11 a la pugna con los
donatistas, definida asi por tener como objetivo la salvaguarda de
la Unidad y del testamento de Cristo (pues Agustin considera la
Escritura como el testamento de Dios en el que se describe la he-
rencia, la Iglesia, tal como sefala De Luis (1987), y que podemos
apreciar en otros sermones como el 358).

Con anterioridad a la conferencia de Cartago vemos, sermén
357,4, Agustin encarece a los fieles a evitar toda /litis y toda discordia,
llamando una vez mas a la tolerancia con los donatistas:

“Que nadie litigue con nadie; que nadie quiera defender ahora ni
siquiera la fe mediante disputas, no sea que de ahi salte la chispa y se
ofrezca la ocasion a los que la buscan. Si oyes un insulto, sopdrtalo,
hazte el desentendido, déjalo pasar. Acuérdate de que hay que curarlo.
Ved con cuanta suavidad tratan los médicos a los que curan, aunque
sean mordaces. Escuchan el insulto y en cambio le dan la medicina,
sin devolverles insulto por insulto. Que la palabra sirva para hablar:
uno es el que ha de ser curado y otro el que cura, nunca han de ser dos
litigantes. Soportadlos, os lo pido, hermanos mios. “No lo aguanto,
dice, porque blasfema contra la Iglesia”. Esto mismo te suplica la Igle-
sia: que toleres el que se blasfeme contra la Iglesia”.

En similares términos continda Agustin en este sermén supli-
cando por “el fruto de la paciencia y de tan grande mansedumbre”



416 JULIO CESAR MUNIZ PEREZ

(357,4). En el 358 ademas de las llamadas a la tolerancia, hace referen-
cia directa a la coercion, admitiéndola abiertamente. Leemos 358,6:
“Que ninguno de vosotros, hermanos mios, se presente en el lugar de
la conferencia. Mas atn, si es posible, evite hasta el pasar por aquel
lugar, no sea que tal vez alguien encuentre una forma de dar entrada
a disputas y litigios, o se ofrezca la ocasion y la encuentren quienes la
buscan, sobre todo porque quienes temen poco a Dios o valoran en
poco nuestra advertencia deben temer, al menos, la severidad del poder
secular”. Admite ya Agustin la coercion secular, puesto que “quien
opone resistencia a la autoridad, opone resistencia a lo establecido
por Dios”, pero esto no impide que exista una capacidad de coercién
eclesiastica como se aprecia en otros sermones en este mismo, pues
Agustin manifiesta que “no quiero prejuzgar nada con mi autoridad”,
ya que en esta conferencia ambas partes intentan dirimir la causa
ante “el poder secular”. Valor que otorga al poder secular idéntico a la
necesidad del Estado que manifiesta en La Ciudad de Dios, y particu-
larmente en la epistola 138,2.14.

Agustin esta llamando a la tolerancia para convencer a los dona-
tistas, dispuesto a dejar a un lado la autoridad de la Iglesia y la suya
propia para lograr que vuelvan sin temor (358,5). Intenta evitar el
temor a través de la conviccion, en la confianza de su capacidad para
convencerlos mediante la razén y la l6gica. Probablemente sea ver lo
infructuoso de sus esfuerzos y la incapacidad de alcanzar la paz y la
unidad mediante la palabra, por lo que a partir de este momento se
aprecia un cambio de su vision y asume la necesidad de la coercién en
la salvaguardia de la Unidad en la Iglesia.

Esa conviccion en la posicion catélica se aprecia en 358,1: “Noso-
tros amamos la Iglesia catélica, permanecemos en ella y la defende-
mos; a sus enemigos los invitamos a hacer las paces y a reconciliarse
con ella no en base a opiniones humanas, sino con testimonios divi-
nos. ¢Qué he de hacer con quien grita en favor de una parte y lucha
contra el todo? {No es un bien para €l el ser vencido, puesto que, si es
vencido, tendra la totalidad, mientras que, si vence él, se quedara en
la parte?”, en 358,2: “Tenemos las palabras del Sefior en favor de ella
y de nosotros”, 358,5: “Decimos esto por amor a la paz, no porque
desconfiemos de estar en la verdad. Esto, en efecto, es lo que hemos
escrito, y vosotros lo leisteis cuando se os propuso; no rehuimos la



LA ADMISION DE LA COERCION EN SAN AGUSTIN DE HIPONA: CRONICA... 417

discusion; al contrario, insistimos en que se produzca, para que asi,
habiéndole mostrado la posesion, comparta con €l la herencia”.

Esa posicion de San Agustin la podemos poner en relacion con
la propuesta de los obispos catdlicos a los donatistas, a la que alude
Agustin en 358,4, en la que se buscaba regularizar la situacion de los
obispos donatistas, que pasarian a ser obispos catolicos, en especial en
aquellas ciudades en que habia uno de cada parte, consistente en que
si el comes Marcelino sentenciaba a favor de los donatistas, los catéli-
cos dimitirian en bloque, mientras que, por el contrario, los catélicos
estaban dispuestos a admitir a los donatistas como hermanos en el
episcopado y coepiscopos. Se manifiesta esa propuesta en una carta
(128,2) donde se muestra la esperanza agustiniana en la demostracion
de la verdad, “si con documentos humanos o divinos probamos...”,
que muestra la esperanza que tiene en la capacidad de llegar a acuer-
dos mediante la razon.

Llama Agustin a la paciencia de los cristianos en 296,8 (en el
contexto del saquero de Roma): “Estoy ensenando la paciencia, atin
no la sabiduria; sé paciente, el Sefor lo quiere (...) Quiere que sufras
lo que él quiere; sufre lo que él quiere que sufras y te concedera lo que
quieres.”, y de la llamada a la paciencia pasa a la aceptacion abierta
de la coaccién en 296,11:

Un siervo que desconoce la voluntad de su sefior: esto era antes el
mundo. El siervo que desconoce la voluntad de su sefnor y no hace lo
que debe recibira pocos azotes. Pero el siervo que conoce la voluntad
de su sefior: tal es ahora el mundo; ahora decios, mejor, repitaimonos
lo que sigue: El siervo que conoce la voluntad de su sefior y no hace
lo que debe recibird muchos azotes. iOjala reciba muchos azotes! Son
preferibles a ser condenado una sola vez. {Por qué rehisas ser abun-
dantemente azotado, tu, siervo que conoces la voluntad de tu sefior y
no haces lo que debes? (...) He aqui que conoces ya la voluntad de tu
Sefior, que quiere que guardes tu tesoro en el cielo; tu, al guardarlo en
la tierra, te haces merecedor de los azotes con tu accion. Y, cuando
eres azotado, blasfemas, murmuras y osas decir que tu Sefior no debi6
hacer contigo lo que esta haciendo. {Debias hacer tu, siervo malo, eso
que estas haciendo?



418 JULIO CESAR MUNIZ PEREZ

Y continia en 296,12:

Tu, hijo delicado del Sefior, quiere que te acoja y que no te azote;
para vivir ti en blandenguerias, (...)A los nifios indisciplinados, Dios
les quita de las manos los juguetes. (...) quien elimina la correccion
esta preparando la condenacién. No se lo demandara; pues, si se lo
demandase, lo azotaria; y, si lo azotase, se corregiria. (...) Mejor es ser
azotado que ser condenado.

Y tras esta exaltacion recrimina el ejercicio de esta coaccion por

los fieles en 296,14:

Nos ha entristecido lo que acabamos de oir —pues no estuve pre-
sente—: que algunos hermanos protestaron y rechazaron a cierto dona-
tista que volvia a la Iglesia confesando el pecado del rebautismo tras
haber sido exhortado a la penitencia por el obispo. Lo digo a vuestra
caridad: mis entrafias estan doloridas; os confieso que no me agrado
tanta diligencia. Sé que lo hicieron motivados por ese celo; pero deben
considerar también aquellas palabras del apdstol Pablo cuando llora
incluso por los que tienen celo de Dios, pero no segun ciencia.

Como hacia en la primera fase, Agustin admite la penitencia, la
confesion y el arrepentimiento por la incapacidad de entrar en el am-
bito interno del sujeto, también en 296,14: “Suponed que hoy se le
niega la admision y manana muere; {a quién se le exigira la responsa-
bilidad? Diras: “Esta fingiendo.” Respondo: “Pero pide entrar”. Yo te
muestro que pide entrar; muéstrame ta que finge (...) {Por qué quieres
juzgar el corazén humano, oh hombre? (...) ¢{Por qué quieres juzgar el
corazon? Yo le veo pidiendo entrar, y {tu le acusas de fingir? Cristia-
no, acepta lo que ves, y lo que no ves déjalo en manos de Dios. (...) Ta
no prestas atenciéon mas que a lo primero: Corregid a los inquietos.
Mira no sea que el inquieto seas tu, y, lo que seria peor, quieras ser in-
quieto y no ser corregido. Por Cristo os ruego y suplico que no echéis
a perder mi trabajo”, para finalizar el sermén en una llamada a que
sean admitidos a la penitencia:

“ique no vuelvan a ocurrir estas cosas! (...) Vengan y sean admiti-
dos, como de costumbre, quienes nunca antes han sido catélicos. En
cambio, quienes han sido catélicos con anterioridad y se hallaron ha-



LA ADMISION DE LA COERCION EN SAN AGUSTIN DE HIPONA: CRONICA... 419

ber sido profugos, inconstantes y débiles, pérfidos —isoy acaso con-
descendiente con ellos? Sin duda alguna, pérfidos—, quiza sean fieles
por haber sido pérfidos: vengan también ellos y sean admitidos a la
penitencia. (...) Se les admite a la penitencia. Formaran parte de los
penitentes hasta que quieran reconciliarse, sin que nadie los obligue
ni les atemorice. Al hacerse penitente catélico, ya no caen sobre él las
amenazas de laley; comenzo6 a querer ser reconciliado cuando nadie le
infundia temor: créele, al menos, entonces. Suponte que se hizo cato-
lico coaccionado; se hace penitente. ¢Quién le obliga a pedir la recon-
ciliacion sino su propia voluntad? Por tanto, de momento admitamos
a la debilidad, para después probar su voluntad”.

Destaquemos aqui la referencia a la legislacion imperial contra los
herejes, “las amenazas de la ley”, de las que se libra haciéndose cat6-
lico, legislacion que prolifera contra los donatistas tras la Conferencia
de Cartago del 411. También debemos destacar como Agustin sefiala
la incapacidad para obligar a hacer penitencia a los no catélicos, pero
como si admite el temor al aceptar las amenazas de la ley.

Un analisis especial exigen los sermones 46 y 47 donde debemos
destacar una incongruencia en los datos aportados en la edicion de la
BAC en relacion con la cronologia. El sermoén 46 es datado “en torno
al afio 410, o en el 414”, mientras que el sermén 47 lo fecha “en torno
al afio 410”. Sin embargo, en 47,2, encontramos que san Agustin hace
una referencia al sermon del dia anterior, que es identificado con el
sermon 46, lo que nos hace pensar que debemos plantearnos que di-
cho sermoén 47 sea igualmente del afio 414. Ademas el sermén 46 pre-
senta, en 46,41, una referencia a las leyes antidonatistas y que induce
a fecharlo con posterioridad a mayo del 411, ya que éstas se precipitan
especialmente tras la conferencia contradictoria, bajo el patrocinio
del representante del emperador, el comes Marcelino, en Cartago, y
que viene a relativizar la cronologia ofrecida por la edicién, si bien
ésta se viene produciendo con anterioridad y tampoco resulta un cri-
terio definitivo. El tema es relevante ante la importancia que parece
tener el afio 411 en la experiencia vital agustiniana. En cualquier caso
nos limitaremos a analizar ambos a continuacion admitiendo como
viables las dos fechas, 410 o 414.



420 JULIO CESAR MUNIZ PEREZ

En el sermon 47 destaca las referencias al temor, tanto de las ove-
jas como de los pastores. Vemos el temor, pero también la constan-
te referencia a la confesion y a la penitencia: “(Ignoras, dice, que la
paciencia de Dios te conduce a la penitencia?”. Encontramos ciertos
elementos que manifiestan la transicion hacia una mayor aceptacion
de la coercion.

Por un lado clama por la tolerancia. En 47,6: “Vendra la siega, y
ellos seran separados. Ahora, pues, no es el tiempo de la separacion,
sino el de la tolerancia”, o “El que sembr6 tolera la amalgama”, o “Se
les indigest6 ver la cizafia y lamentaron verla mezclada a tan buena
cosecha”, o “Cosa grave parecia a los siervos que hubiese cizafa entre
el trigo, y ciertamente era grave. Pero una es la condicién del campo
y otra la tranquilidad del hérreo. Tolera; para esto has nacido. Tolera,
pues tal vez eres tolerado tu. Si siempre fuiste bueno, ten misericordia;
si alguna vez fuiste malo, no lo olvides”, o, “Pasara la promiscuidad
del campo; vendra la separacion de la mies. El Sefior exige ahora de
nosotros la paciencia que presenta en si mismo al decirte: Si yo quisie-
ra juzgar ahora, ¢seria mi juicio injusto? Si yo quisiera juzgar ahora,
{acaso podia equivocarme? Si, pues, yo, que siempre juzgo rectamen-
te y que no puedo equivocarme, retardo mi juicio, ignorando tia cémo
has de ser juzgado ite atreves a juzgar antes de tiempo?” entre otros.

Pero esta evidente llamada a la tolerancia es pronto matizada, lo
que no veiamos en los escritos anteriores: “no es el tiempo de la se-
paracion, sino el de la tolerancia. Y no decimos esto, hermanos, para que
dormite el afan en corregir. Al contrario, para no llegar como incautos a
aquel juicio y como ciegos que descuidaron su ceguera; para que no
nos encontremos repentinamente a la izquierda; para eso se imponga la
disciplina, pero no se anticipe el juicio”, y mas adelante, en 47,10: “El
que diga esto, hermanos, no significa que no se haya de corregir alguna vez
la dureza”.

Se encuentra Agustin en este sermoén 47 entre la separacion es-
catologica y la mezcla temporal, y ante la incapacidad de distinguir
a los buenos de los malos, que no le impide afirmar la capacidad de
“corregir” y de mantener la “disciplina”, aunque le cuesta asumir la
responsabilidad del juicio buscando un equilibrio entre coercién y
tolerancia: “Te puedes dar nombre de angel pero no puedes hacer



LA ADMISION DE LA COERCION EN SAN AGUSTIN DE HIPONA: CRONICA... 421

que llegue antes el tiempo de la siega. Por lo tanto, falsamente dices
que lo eres, puesto que aun no ha llegado el tiempo en que lo seas.
Cuando éste llegue y sean enviados los verdaderos segadores, no sé
donde te encontraran, si preparado para ser limpiado y escondido en
el horreo o para ser atado y arrojado al fuego. Digo “quizad” porque
no me atrevo a juzgar. Ahora me duele que estés fuera. Ignoro si vas a
estar dentro” (47,16). Non audeo iudicare, expresa Agustin, pero se diri-
ge en estas lineas a los donatistas, que son los que juzgan y se separan
de la catdlica achacandole falta de pureza en sus miembros, “El la
retrasa hasta el final y ta separas antes de tiempo. No esperas el final,
ignorando cuando llegara tu fin”, “No te imputo los hechos ajenos, ni
siquiera los de los tuyos. Pongo mi atencién solamente en tu accion. Te
arguyo el que estas fuera. Dejo de lado completamente todas las co-
sas que se pueden decir contra vosotros. Omito vuestras borracheras,
vuestros lucros y usuras sobre usuras. Omito las bandas y furia de los
circunceliones. Omito todas estas cosas y muchas otras que no puedo
enumerar”, para finalizar con una nueva llamada a la tolerancia “ven-
ga, aporte buenos frutos dentro de la paz catoélica, guardelos en la paz
catdlica, pues no hay fruto donde no coexiste con la tolerancia”. Es
por ello que quiza debamos relativizar este clamor a la tolerancia en la
dialéctica con los donatistas, a aquellas otras llamadas a la tolerancia
dirigidas a los catolicos. Ademas resulta evidente la aceptacion de la
coercion, dentro de esa tolerancia, lo que tampoco aparece con tal
claridad en otros escritos mas tempranos. Se aprecia también la hos-
tilidad hacia los circunceliones (en 47,18: “segadores los angeles, no
los oficiales de los circunceliones;”) y hacia los donatistas que ya eran
perseguidos por las leyes imperiales, con referencia a una ley imperial
de 405 en la que se priva a los donatistas de hacer testamento (Codigo
Teodosiano XVI 6,4) en 47,22: “Enfureceos contra los emperadores
cristianos porque invalidaron vuestros testamentos en vuestras casas”,
interpretando esas leyes imperiales:

Este dolor es un aviso, aiin no la condenacién. Quiso Dios compa-
decerse de vosotros con el testamento de su paz. Te dueles por tu testa-
mento si no tiene validez en tu casa. (...) Despiértete tu dolor; enderécete ese
castigo. Sabes que un palo torcido suele ponerse al calor. Enderécete este dolor.
No es todavia la llama del fuego eterno. Como calor de hogar se aplico a tu
corazon torcido para que mediante él seas amonestado y enderezado. Duélete;



422

JULIO CESAR MUNIZ PEREZ

con toda razoén te dueles de que no valga tu testamento en tu casa. Tu
corazoén es la casa de Dios. Si quieres que sea vigente tu testamento en
tu casa, {por qué no quieres lo mismo para el testamento de Dios en
su casa?

Y las interpreta como coercién legitima, no como juicio, sino

como disciplina, como correcciéon. ¢Cémo interpretar cuando dice,
en 47,28: “Germine lo que planta Dios y arranquese lo que plant6 el
hereje”?, sino en el sentido de una admision creciente de la coercién,
al igual que en 47,3: “Escuchemos, pues, hermanos, por qué corrige
el Sefior a sus ovejas discolas y qué les promete”, (si bien aqui con un
sentido quiza mas escatol6gico), la coercion como remedio frente a los
herejes que oprimen a la Iglesia:

ten

Rompe, Sefior, las horcas con las que los herejes oprimen el
cuello de los débiles. ¢Qué hay mas estrecho y encogido por las
horcas que “no oigais a Cristo, oidme a mi”? Aparta la horca, dé-
jame respirar. No sé lo que estas diciendo. Escucho la voz de mi
pastor: Por todos los pueblos, comenzando por Jerusalén. Permi-
teme seguir al pastor. {Por qué me oprimes? Quita la horca de mi
cuello, tomaré el yugo ligero de mi Sefior. El oye estas cosas, pero
oprime. Sefior, el hereje no quiere quitar la horca; rompela tu.

En el Sermén 46 manifiesta la necesidad de que los fieles susten-
a los sacerdotes, lo que ni impide ni reduce la capacidad discipli-

naria del sacerdote, sino al contrario, 46,7:

Pero, a pesar de habérsele concedido tan grande honor, é¢acaso
por este mismo honor se abstuvo de corregir a los que erraban,
para que no se lo negasen o le alabasen menos si los reprendia?
Si hubiese hecho esto, seria de aquellos que se apacientan a si
mismos, no a las ovejas” y algo mas adelante “Y, sin embargo, se
acerc6 a la oveja enferma, a la apestada, para sajarle la herida y no
disimular la podredumbre.

Encontramos pues la amenaza a las ovejas, 46,25: “Aparté a las

ovejas de los malos pastores intimandolas, como dije, que no hagan lo
que hacen; es decir, que no hagan las incautas y despreocupadas ove-



LA ADMISION DE LA COERCION EN SAN AGUSTIN DE HIPONA: CRONICA... 423

jas lo que hacen los malos pastores” (quiza en sentido escatologico).
Volvemos a ver el importante papel que juega el temor, al igual que
en el 47, en 46,1 escuchan “con temblor”. No habla escatolégicamente
cuando expresa “rectamente obran los emperadores catélicos que os
obligan a volver a la unidad” del 46,41, lo que constituye una defensa
de las leyes imperiales antidonatistas de evidente caracter coactivo en
defensa de la Unidad de la Iglesia.

También vuelve a afirmar la autoridad de la Iglesia y su fuero (o
foro) propio. Asi critica a los donatistas por acudir a los tribunales
imperiales y no a los eclesiasticos (46,29): “Sin lugar a duda eres tu el
que en los primeros tiempos de tu separacion acusabas de traidores,
condenabas a los inocentes, buscabas la sentencia del emperador, no
te sometias al juicio de los obispos, siempre que eras vencido volvias a
apelar, ante el mismisimo emperador litigabas afanosamente”, y que
debemos poner en relacion con el sermén 351, muy anterior.

De este modo en la exégesis del temor y del trigo/paja puede ver-
se esta evolucion, donde el ejercicio de la coaccion gana terreno en el
marco de la polémica con los donatistas y especialmente tras el fraca-
so de la Conferencia de Cartago.

TERCERA FASE. Posicion final

Marcamos el inicio a finales del 411 o en el 412. Algunos aspectos
ya comentados como la amenaza de la coercion escatologica (15.9), la
mezcla de buenos y malos o la necesidad de convivencia no varia 10.
Sigue defendiendo la tolerancia, para evitar la separacion y garanti-
zar la Unidad eclesial (10.8 o 71.2), pero matizada. En 312,6 sefiala
como Cipriano soport6 a los herejes en bien de la Unidad y al mismo
tiempo admite la coercion en 312,5 cuando se refiere a las leyes impe-
riales (Codigo de Teodosio 10,18, respecto a la legislacion de Honorio
del 399 (que conservo los templos en tanto monumentos publicos), o
Codigo de Teodosio XVI,10,19) que ordenaron la destruccion de los
idolos y templos paganos.

10 En 264,5, 250,2, 270,7, 260D,1 y 2; en 272B,2, o en 15,6: “Aguantando
internamente a muchos malos te incomodas e indignas como si ya hubiese llegado
el tiempo de la bielda”.



424 JULIO CESAR MUNIZ PEREZ

A partir de este matiz la aceptacion del ejercicio de la coercién
se generaliza desde los presupuestos que admitia en la fase anterior
como una Iglesia con potestad judicial (71.2) o un Agustin que ordena
a los fieles (iubet) en 61,13.

En 349,7 el temor gana peso, sin duda derivado de la exégesis de
Isaias y dentro del contexto de la amenaza escatologica: “Si el fuego
del cielo no te abrasa, teme el fuego del infierno; si no amas el estar
entre los angeles de Dios, teme hallarte entre los angeles del diablo. Si
no amas estar en el reino, teme hallarte en el horno del fuego eterno,
que arde sin apagarse. Venza primero en ti el temor, y tendras amor.
Sea el temor como tu pedagogo; pero no se quede en ti, antes bien, con-
duazcate al amor como al maestro”.

Este cambio esta representado en la exégesis del texto de Isaias y
la interpretacion que de los dones del Espiritu Santo hace en 250,2. El
primer elemento de gracia o don del Espiritu Santo es el temor, y de
aqui pasa a admitir el ejercicio de la coaccion sin ambages:

Dice el bienaventurado profeta Isaias: Reposara sobre él el Es-
piritu Santo. Y, después de haber mencionado al Espiritu Santo,
enumer6 sus siete virtudes: Espiritu de Sabiduria y de entendi-
miento, Espiritu de consejo y fortaleza: ya son cuatro; Espiritu de
ciencia y de piedad, Espiritu de temor del Sefior. Comenz6 con la
sabiduria y concluy6 con el temor; habla como descendiendo de
los superior a lo inferior, desde la sabiduria hasta el temor. El or-
den inverso, de lo inferior a lo superior, va desde el temor hasta la
sabiduria. Pues el temor del Sefior es el comienzo de la sabiduria.
Esto es un don de la gracia; mediante esta virtud septiforme ac-
taa el Espiritu Santo en los amados de Dios para que la ley tenga
alguna fuerza en ellos.

En la misma linea el 272B,8, donde también se ve su visién pesi-
mista de la ley, necesitada de la gracia:

A cualquier judio que sacrificase a los idolos se le penaba con
la lapidacion o con la crucifixion; mas como el temor los oprimia,
el amor no los poseia: no temian porque les vencia la codicia, e
iban tras los idolos, a lo que tenian asociada la cruz, la amenaza



LA ADMISION DE LA COERCION EN SAN AGUSTIN DE HIPONA: CRONICA... 425

inminente de la lapidacién y la muerte, y ni estos castigos los re-
traian de ello. Luego, como lleg6 el amor y el temor, se abri6 paso
la caridad. Se anuncié6 el evangelio a los gentiles; comenzaron a
amenazarles con la hoguera, con la cruz o con las fieras para que
sacrificasen a los idolos, pero sufrian todos los tormentos con que
los emperadores les amenazaban y les infligian y ni aun asi se
inclin6 su corazoén a los idolos. Los tormentos que no conseguian
apartar a los judios eran incapaces de forzar a los cristianos a
adorarlos, porque ya estaba presente la caridad donada por el Es-
piritu Santo (...) queremos probar que la caridad que hace cumplir
la ley proviene del Espiritu Santo.

Esta vision negativa, por insuficiente, de la ley se reitera en varios
lugares como 169,9;11;12 o en 313,9: “Mas el Apéstol dice: Si por la
ley se alcanzase la justicia, Cristo habria muerto en balde. Lo que de
la ley dice el Apdstol, se lo decimos nosotros a estos pelagianos de la
naturaleza: “Si basta la naturaleza para lograr la justificacion, en vano
fue morir Cristo”.

Esta doctrina de Agustin sobre la ley deriva de San Pablo, ley que
es buena por haber sido dada por Dios y por prohibir el mal, pero
es incapaz de justificar al hombre. En ella Pio De Luis (1980) ve una
funcion negativa representada en la expresion de que la letra mata,
esto sucede cuando se interpreta carnalmente lo que debe serlo espi-
ritualmente, por convertir al hombre en transgresor y por poder au-
mentar el deseo del mal en el hombre. La funcién positiva al aparecer
como un don de Dios para prepararnos a recibir la gracia, muestra al
hombre sus limites y pedira ayuda a Dios para cumplirla, en términos
del 156,4 “Apoyados en la fe, piden ayuda para cumplir la ley; no por
la ley, sino por la fe piden las fuerzas para cumplirla”. Pero también
una visiéon pesimista de la ley que se observa en 136,4: “fueron los
defensores de la ley, los expositores de la ley, los doctores de la ley, los
conocedores a fondo de la ley, quienes crucificaron al autor de la ley”.

También destacar la conexion del Espiritu Santo con la coercion.
En 71,32, cuando habla del “espiritu santo de disciplina” (Sanctus spi-
ritus disciplinae), senala la gravedad del atentado contra el Espiritu
Santo, pues es en El en quien “se asocia esta congregacién” (71,37) a
la que denomina societas spiritus, o en 71,37 cuando vuelve a la peni-



426 JULIO CESAR MUNIZ PEREZ

tencia como via de remision de los pecados dentro de la Iglesia, o en
71,7 donde afirma la necesidad de corregir: “en la Iglesia no se niega
lugar de penitencia a ningtin crimen y el Apoéstol dice que hay que
corregir a los mismos herejes: Pues quiza les dé Dios penitencia para
conocer la verdad, y se liberen de los lazos del diablo, el cual los tiene
prisioneros a su capricho. {Cual seria el fruto de la correccion si no
hay esperanza de remision?”, (vemos el caracter rehabilitador de las
penas también en 71,28 o 71,34 propia de la patristica y que influira
también en la legislacion imperial) incluso aparece una afirmacion
que parece extender la correccién mas alla de los cristianos al decir:

En fin, el Sefior no dijo “el fiel catélico que diga algo contra el
Espiritu Santo”, sino, quien dijere, es decir, “cualquiera que dije-
re”, “quienquiera que dijere”, no sera perdonado ni en este siglo
ni en el futuro. Sea, pues, pagano, judio o cristiano, o hereje entre
los judios o cristianos, o tenga cualquiera otro titulo de error, no
es designado como “éste” o “el otro”, sino quien dijere algo contra
el Espiritu Santo, esto es, “blasfemare contra el Espiritu Santo”,
no sera perdonado ni en este siglo ni en el futuro (...)la Iglesia no
cesa de corregir y de llamar a los que del error vienen a recibir el
perdon de los pecados y ese mismo Espiritu Santo contra quien
blasfemaron.

Si bien en los no cristianos esta limitada al castigo escatoldgico,
pues la jurisdiccion eclesiastica se limita a bautizados, herejes inclui-
dos, entrando en el campo de la teologia bautismal de Agustin contra
el Donatismo (Langa,1980) como se evidencia en 71,9; 23;28; 33;36;
y en ACEP4:

Me respondes y me dices: “Pero tengo el sacramento”. Lo tie-
nes, lo reconozco; por eso precisamente te busco. Has anadido
un importante motivo para buscarte con mayor diligencia. Eres,
en efecto, una oveja del rebafio de mi Sefior, te descarriaste con
la marca; por eso te busco con mayor empeio, porque tienes la
misma marca.

De hecho, el sermon a los fieles de la Iglesia de Cesarea (ACEP)
ejemplifica este cambio. En el apartado 2 acepta la coercion contra el



LA ADMISION DE LA COERCION EN SAN AGUSTIN DE HIPONA: CRONICA... 427

simbolo de Donato (en contraste con el bautismo como simbolo de
Cristo) en una enumeracién que lleva a la coaccion: “Si Donato, cuan-
do creo el cisma, hubiera bautizado en nombre de Donato, habria im-
preso la marca del desertor. Y yo, si al llamar a la unidad, me topara
con la marca del desertor, trataria de suprimirla, destruirla, anularla,
alejarla, no la aprobaria, la rechazaria, la anatematizaria, la condenaria.
Nuestro Dios y Sefor Jesucristo busca al desertor, destruye el crimen
del error, pero no suprime su propia marca. Asi yo, cuando me acerco
a un hermano mio y recojo a mi hermano errante”. En ACEP,7, junto
a la critica a los donatistas por llevar la causa ante los tribunales del
emperador, acepta la persecucion: “No te enfades con nosotros, si per-
seguimos; no digas: “Sois unos injustos, puesto que perseguis”; pues
ya habéis demostrado que puede ocurrir que aun los santos persigan
al injusto”, para culminar en ACEP,8 en una afirmacién tajante de la
capacidad de coercion y correccion de la Iglesia.

Trascendental también resulta el sermén 112,8 datado a partir
del 412. En él se manifiesta con bastante claridad la evolucion final
del Santo hacia una admision de la coercion, que es fundamentada
ahora en el Nuevo Testamento, en la parabola del Evangelio segin
San Lucas 14,16-24:

Vengan los ciegos con estas palabras: Ilumina mis ojos para
que jamas me duerma en la muerte. Estos vinieron en horario,
pues los primeros invitados fueron reprobados debido a sus excu-
sas. Llegaron en horario y entraron procedentes de las plazas y su-
burbios de la ciudad. Entonces dijo el siervo enviado a buscarles:
Seiior, esta hecho lo que mandaste, pero aun sobre lugar. Bien,
dijo el Sefior: Sal a los caminos y cercados y a quienes encuentres
obligales a entrar. “No esperes que se dignen venir quienes en-
cuentres, obligales a entrar. He preparado una gran cena, engala-
né mi gran casa, no toleraré que quede vacio algin lugar”. Vinie-
ron los gentiles desde las plazas y suburbios; vengan los herejes y
cismaticos desde los caminos y cercados. Obligales a entrar. Aqui
encuentran la paz. Quienes construyen cercados, buscan separar.
Traigaselos de los cercados, arranqueselos de entre las zarzas. Se
enredaron en ellas y no quieren que se les obligue. “Enfermos,
dicen, por nuestra libre voluntad”: El Sefior no orden¢ esto, pues



428 JULIO CESAR MUNIZ PEREZ

dijo: Obligales a entrar. Hallese fuera la coaccion; una vez dentro
nacera la voluntad.

En este fragmento se aprecia como acepta la coercion sobre here-
jes y cismaticos, en defensa de la unidad, es decir, dentro de aquellos
que han sido bautizados, bautismo que introduce al sujeto dentro de
la jurisdiccion eclesiastica. Esta interpretacion favorable a la coercion
también la encontramos en la carta 185,6,24, y a ella vuelve unos anos
mas tarde en el sermoén 270, donde ademas de una nueva disertacion
sobre el sentido de ley que ya vimos, encontramos la referencia a Ma-
teo 22,10 donde los de fuera también son traidos como en el de Lucas
(270,7): “En efecto, también aquellos siervos enviados a llamar a los
invitados salieron y llevaron a cuantos encontraron, buenos y malos, y
se llen6é de comensales el banquete de bodas”. Y asi el temor adquiere
una relevancia mayor:

Estoy diciendo a vuestra caridad algo que también vosotros
podéis considerar y ver facilmente: que la caridad cumple la ley.
El temor al castigo hace que el hombre la cumpla, pero todavia
como si fuera un esclavo. En efecto, si haces el bien porque temes
sufrir un mal o si evitas hacer el mal porque temes sufrir otro mal,
si alguien te garantizase la impunidad, abrazarias al instante la
iniquidad. Si se te dijera “Estate tranquilo; ningtin mal sufriras,
haz esto”, lo harias. Sélo el temor al castigo te echaria atras, no
el amor a la justicia. Aun no actuaba en ti la caridad. Considera,
pues, como obra la caridad. Amemos al que tememos de manera
que lo temamos con un amor casto. También la mujer casta teme a
su esposo. Pero has de distinguir entre un temor y otro. La esposa
casta teme que la abandone el marido ausente; la esposa adiltera
teme que llegue el suyo y la sorprenda. La caridad, pues, cample
la ley, puesto que el amor perfecto expulsa el temor; esto es, el te-
mor servil, que procede del pecado, pues el casto temor del Sefior
permanece por los siglos de los siglos. Si, pues, la caridad cumple
la ley, ¢de donde proviene esa caridad? Haced memoria, prestad
atencion, y ved que la caridad es un don del Espiritu Santo,...

Volviendo poco después, 270,5, a la referencia veterotestamenta-
ria y a Isafas 11,2:



LA ADMISION DE LA COERCION EN SAN AGUSTIN DE HIPONA: CRONICA... 429

Asi, pues, el nimero siete esta dedicado al Espiritu Santo,
como el diez a la ley. Esto lo insinua también el profeta Isaias alli
donde dice: Lo llenara el Espiritu de sabiduria y entendimiento
—vete contando—, de consejo y fortaleza, de ciencia y de piedad, el
Espiritu del temor de Dios. Como presentando la gracia espiritual
en orden descendente hasta nosotros, comienza con la sabiduria y
concluye con el temor; nosotros, en cambio, al tender o ascender
de abajo arriba, debemos comenzar por el temor y terminar en la
sabiduria, pues el temor del Senor es el comienzo de la sabiduria.

Nuevamente la puesta en valor del temor se aprecia en 156,14,
donde acepta la funcion del temor como via de perfeccion:

Quien obra bien por temor al castigo, aiin no ama a Dios, ain
no se cuenta entre los hijos. Con todo, /ojald que al menos tema el
castigo! El temor es siervo, y la caridad, libre; y, para decirlo asi, el
temor es siervo de la caridad. No se aduefie el diablo de tu cora-
zon; vaya el siervo delante y haga reserva del lugar de tu corazon
para la duefia que ha de llegar. Haz el bien; hazlo al menos por
temor del castigo, si atin no puedes hacerlo por amor a la justicia.
Llegara la dueiia, y entonces se retirara el esclavo, porque la cari-
dad perfecta expulsa el temor.

Otrosi debemos tener en cuenta que en ese sermé6n fundamenta
la coaccion civil, y no tanto la eclesiastica. La segunda la podemos
ver fundamentada en el sermén 196,4 donde muestra la capacidad de
coercion fisica que ostenta Agustin como obispo:

Yo estaba ausente; pero, segun he averiguado, los sacerdotes,
muy motivados por el deseo de salvaguardar la disciplina cristia-
na, impusieron a algunos una correcciéon adecuada en conformi-
dad con las normas de la Iglesia (...) Ved que el obispo os avisa
de antemano; os amonesto, os lo digo con tiempo, os lo ordeno.
Escuchad al obispo que os manda, os amonesta, os suplica, os
conjura. Os conjuro por el que ha nacido hoy; os conjuro, os obli-
go; que nadie lo haga. Yo me lavo las manos. Os es mejor oirme
cuando os amonesto que experimentar mi mano cuando esté dis-
gustado.



430 JULIO CESAR MUNIZ PEREZ

Culmina en ACEP,8, ya referido, en una afirmacién tajante de esa
capacidad coactiva de la Iglesia:

Es una persecucion bien gloriosa; de ella proclamo que la
hago. Repréndame quien quiera: proclamo que hago semejante
persecucion. Leo en el salmo: Al que difama en secreto a su pro-
jimo, yo le perseguia. Si persigo justamente al que difama a su
préjimo en secreto, ¢no persigo con mas justicia al que insulta
publicamente a la Iglesia de Dios al decir: “No es ésta”; al decir:
“La auténtica es la de nuestro partido”; al decir: “Aquélla es una
prostituta”? {No voy a perseguir a quien blasfema de la Iglesia?
St, lo perseguiré abiertamente, porque soy miembro de la Iglesia; lo per-
seguiré abiertamente, porque soy hijo de la Iglesia. Me sirvo de la voz
de la misma Iglesia, la misma Iglesia dice por mi en el salmo:
Perseguiré a mis enemigos y les daré alcance, y no cesaré hasta
que desfallezcan. Desfallezcan en su mal, progresen hacia el bien.

Tengamos en cuenta que el sermén ACEP (a los fieles de la Igle-
sia de Cesarea) es considerado como una pieza oratoria improvisa-
da 11, en la que Agustin recurre a su condicién de retdrico, también
dentro del contexto donatista, sin la ayuda de notas o referencias, de
modo que esta hablando el mas puro Agustin de memoria, enuncian-
do directamente su pensamiento. El sermén lo realiza en presencia
del Donatista Emérito, intentando la reconciliacion de éste de forma
infructuosa. Asi se explica la justificacion de las medidas coercitivas y
la defensa de la Iglesia contra los que los insultan, asi como la breve-
dad de esa defensa, ya que su principal objetivo es la integracion de
los mismos de nuevo en Ella. De este modo la defensa de la capacidad
coercitiva de la Iglesia se hace abiertamente en un texto que no tenia
preparado de antemano y encontramos la justificacién a la misma en
los sermones 100,5, y 17,38, que la legitiman.

Consideremos ahora, en ultimo lugar, el sermoén 114A. Estamos
en un sermon datado en el 428, dos anos antes de su muerte. En él
Agustin ensena a los fieles la necesidad de corregir y disciplinar,

11 Recordemos que utilizamos como fuente la edicion bilingiie de las obras
de San Agustin de la Biblioteca de Autores Cristianos.



LA ADMISION DE LA COERCION EN SAN AGUSTIN DE HIPONA: CRONICA... 431

de que ellos mismos sean los que corrijan y disciplinen, en 114A,5
leemos:

Perdénale. Lo mandé Cristo, lo mand6 la verdad a la que
acabas de cantar(...) Pero asi, diras, no habra correccion alguna;
cualquier pecado permanecera siempre impune. Siempre agra-
da pecar cuando aquel que peca piensa que td siempre le vas a
perdonar. No es asi. Esté¢ en vela la correccion, pero no dormite la
benevolencia. ¢ Por qué juzgas que devuelves mal por mal cuando das un
correctivo al que peca? No pienses de este modo; devuelves bien por
mal, y no obrarias bien si no lo das. Eso si, de vez en cuando se
suaviza la correccién con la mansedumbre, pero la correccion se
hace. Una cosa es eliminarla por negligencia y otra suavizarla con
la mansedumbre. Esté en vela la disciplina: perdona y castiga. (...)
Mas, puesto que hablabamos de la correccién, {acaso no nos per-
dona el Sefior nuestro Dios cuando decimos con fe Perdonanos
nuestras deudas? Y, sin embargo, aunque nos las perdone, {qué
se ha dicho de él? {Qué esta escrito acerca de él? Dios corrige al
que ama. Pero ¢con solo palabras, tal vez? Azota a todo hijo que
recibe. Para que no se moleste el hijo pecador al ser corregido
con azotes, también €él, Hijo unico sin pecado, quiso ser azotado.
Por tanto, aplica el correctivo, pero abandona la ira del corazon. El
Sefior mismo, refiriéndose a aquel deudor al que exigié de nuevo
toda la deuda por haber sido despiadado con su consiervo, dice
asi: Del mismo modo obrara vuestro Padre celestial con vosotros
si cada uno no perdona de corazén a su hermano. Perdona alli
donde Dios ve. No pierdas alli la caridad; practica una saludable
severidad. Ama y castiga, ama y azota. A veces acaricias y actuando
asi te muestras cruel. {C6mo es que acaricias y eres cruel? Porque
no recriminas los pecados y esos pecados han de dar muerte a
aquel a quien amas perversamente perdonandole. Pon atencién
al efecto de tu palabra, a veces aspera, a veces dura y que ha de
herir. El pecado desuela el corazén, demuele el interior, sofoca el
alma y la hace perecer. Apiddate, castiga.

Vemos que en esta fase parece que el perdén no evita la pena,
ahora la coercion aparece como un acto de caridad en si mismo, asu-
mido no s6lo como una necesidad de toda potestad, sino también



432 JULIO CESAR MUNIZ PEREZ

como una necesidad para el bien del infractor, lo que también se apre-
cia en 114A,6:

Para entender mejor lo que estoy diciendo, poneos ante vues-
tros ojos, amadisimos, a dos hombres. Un ingenuo chiquillo, cual-
quiera, queria sentarse donde ellos sabian que entre la hierba se
ocultaba una serpiente. De llegar a sentarse, seria mordido y mo-
riria. Esto lo saben los dos hombres. Uno le dice: “No te sientes
alli”. Su consejo fue despreciado. El ir a sentarse es ir a morir. El
otro dice: “Este no quiere escucharnos; ha de corregirsele, hemos de
sujetarlo, arrancarlo de alli, aun con bofetadas. Hagamos lo posible
para no perder a ese chiquillo”. Dice el primero: “Déjalo, no lo
hieras, no le molestes ni le hagas dano”. {Quién de éstos fue mi-
sericordioso? {El que perdonaba en modo tal que el hombre iria
a la muerte por la serpiente, o el que se mostraba cruel y de esta
forma le salvaba? Comprended, pues; también vosotros corregis a
los que os estan sometidos. Imponed disciplina en las costumbres,
conservando la benevolencia. Perdonad de corazoén; no haya ira
en el interior, puesto que esa ira reciente es una paja tierna y casi
despreciable.

Un ejemplo similar ya lo puso mucho antes, en el sermén 82,2,
entre el 408 o 409, pero la intensidad coactiva podemos ver es muy
distinta:

Ni es otra la forma como castigamos a nuestros hijos, es
decir, airados e indignados; pero no los castigariamos si no
los amaramos. No todo el que se aira odia; hasta tal punto es
cierto, que a veces el no airarse aparece como prueba de que
existe odio. Suponte que un nifio quiere jugar en el agua de un
rio, en cuya corriente puede perecer; si td lo ves y lo toleras pa-
cientemente, lo odias; tu paciencia significa para €l la muerte.
iCuanto mejor seria que te airases y lo corrigieses, que no el
dejarlo perecer sin indignarte! Ante todo, pues, ha de evitarse
el odio; ha de arrojarse la viga del ojo. Cosas muy distintas son
el que uno, airado, se exceda en alguna palabra, que borra des-
pués con la penitencia, y el guardar encerradas en el corazén
las insidias.



LA ADMISION DE LA COERCION EN SAN AGUSTIN DE HIPONA: CRONICA... 433

Terminando en 82, 4 “Por tanto, debemos reprender con amor;
no con deseo de danar, sino con afan de corregir”.

CONCLUSIONES

En primer lugar, apreciamos que los elementos teéricos basicos
(justificadores de la coaccion) son asumidos en todo momento, como
el sacramento de la penitencia, la potestad disciplinaria de la Iglesia
manifestada expresamente en un foro propio de caracter tendencial-
mente exclusivo o la aceptacion de la coaccién eclesiastica limitada a
la existencia de un sistema de garantias procesales. Acepta la utilidad
de la potestad como instrumento para reprimir el mal, tanto estatal
como eclesiastica. Ve en la legislacion imperial un auxilio al servicio
de la justicia (en La ciudad de Dios uno de los beneficios que aporta
el Estado es la consecucion de la paz) y la eclesiastica se encuentra
adornada de ciertas potestades “para-estatales” como la obligacion de
los fieles a mantener la Iglesia, especie de “potestad tributaria”12. De-
bemos destacar el contexto de la herejia donatista, si bien podremos
aceptar otras influencias sefialadas por otros autores como Brown
(1963), y que conduce a una mayor aceptacion del ejercicio de la coac-
ci6én que se manifiesta en la exégesis testamentaria.

El cambio de posicién en Agustin no ha sido facil de apreciar
por parte de algunos autores, creandose cierto desconcierto entre la
doctrina, quiza justificado por la gran cantidad de obras, autores y
opiniones!3. De hecho, se podria dedicar una investigacion completa
a analizar la bibliografia en este sentido, y las diferentes variantes que
cada autor aporta, pero seria demasiado prolijo para este lugar.

En las paginas anteriores podemos ver como en los sermones se
detectan con claridad al menos dos fases, una en la que la restriccién

12 Cuestién que enlaza con la atribucién a la Iglesia de potestades netamente
estatales. Por todos: LOPEZ ESPADAFOR (2010. p. 37/2012, p. 101).

13 En ocasiones ciertos errores calan en la doctrina e incluso llegan a
perpetuarse, por lo que nos hemos inclinado a fundamentar nuestro examen en
las fuentes, para después corroborar nuestras conclusiones con otros autores, y
contrastarlas con aquellos que difieren. Un ejemplo peculiar es el trabajo de P1zzoLo,
(1997). En la p. 133 realiza la siguiente perturbadora afirmacién: “Por otra parte,
el tiempo que tocé vivir a san Agustin fue la época de las cruzadas”.



434 JULIO CESAR MUNIZ PEREZ

de la coercion es mayor y otra en la que asume su ejercicio. Estamos
ante un cambio paulatino, a pesar de la importancia del afio 411 y que
induce a marcar una fase intermedia.

Tras examinar la forma en que Agustin evoluciona en relacién
con la aplicacién de la coercién podemos asumir con matices la pe-
riodificacién que ya mencioné Maisonneuve (1960: 37) que toma de
Portalié (1930: 2432-2443), en tres fases sucesivas, la primera del 392
al 405, denominado periodo de dulzura; la segunda del 405 al 411, de-
nominandolo periodo de hesitacién. Y una tercera fase, del 411 hasta
su muerte, periodo de severidad. Dejando a un lado la nomenclatura
de Maisonneuve, puesto que hablar de “hesitacién” implica una posi-
ci6n dubitativa del santo, y no se aprecia duda alguna, sino un cambio
progresivo de las circunstancias que le llevan a oscilar de una posicion
en la que la coercion (aceptada teéricamente) cree debe ser relegada
al maximo, a ostentar un papel progresivamente mas relevante como
potestad necesaria en el mantenimiento del orden, la paz y la unidad
de la Iglesia. En cualquier caso el propio Maisonneuve senala como
no debemos entender esas fases de forma rigida, sino como una tra-
duccion de la evolucion del pensamiento agustiniano en relacién con
la represion de la herejia y de los heréticos.

En el trabajo de Portalié (1930: 2432-2443) podemos encontrar
distintas divisiones temporales de su vida y su obra. La que nos ocu-
pa, la evolucién del santo en relacién con la asuncién o no del empleo
de la coercién temporal contra los herejes es vinculada por Porta-
lié, como nosotros hemos hecho, con la polémica donatista (a la que
Brown (1972) anade la posible influencia de la pedagogia maniquea
del temor.

Aqui encontramos que Portalié plantea una division en dos fases,
a diferencia de Maisonneuve, que plantea tres citando al primero. La
divisién general que hace Portalié es denominada, para la primera
como “Période de douceur et de discussion pacifique” que duraria
hasta el 404, momento en el que, por el incremento de la violencia
donatista (incluyendo el atentado que sufre Agustin) pasaria a la se-
gunda fase, denominada “Période de répression rigoureuse”. Sin em-
bargo, poco después Portalié sefiala que Agustin duda entre el 407 y el
410 entre las dos alternativas de rigor e indulgencia por parte del po-



LA ADMISION DE LA COERCION EN SAN AGUSTIN DE HIPONA: CRONICA... 435

der civil. Curiosamente las fuentes que cita Portalié para representar
tal situacion se limitan al epistolario. El punto de inflexién serd, segtin
Portalié, la conferencia del 411, y que nuestro analisis confirmaria.
Pero las unicas fuentes que utiliza (y que justifican este trabajo) son,
como hemos dicho, reducidas al epistolario, lo que lleva a producirse
un vacio del 412 al 417. En este lugar debemos referirnos al trabajo de
Jules Martin (1901: 373-388), si bien su investigacion estudia la tole-
rancia en San Agustin desde una perspectiva teologica.

La unica posible duda en relacion con la cronologia la impone el
analisis de la carta 93,5.18-19, que esta datada en 407/408, es decir, en
la que seria fase de transicion. En el apartado 18 podemos observar
que valora de gran utilidad el temor en relacién con las leyes imperia-
les contra los donatistas, abriéndose paso el papel del temor, mientras
en el 19 pasa de ser reacio a aceptarla tanto por necesidad contra los
donatistas como por no oponerse a sus colegas.

En 18 dice: “Por todo esto, el terror que infunden esas leyes, con
cuya promulgacion los reyes sirven a Dios en el temor, fue tan prove-
choso, que muchos dicen ahora:

“iBien lo deseabamos; pero gracias a Dios, que nos dio ocasion
de ejecutarlo y corto los retardos y dilaciones!” Otros dicen: “Ya
sabiamos cogidos por la costumbre; gracias a Dios, que rompi6
nuestros lazos y nos trajo al vinculo de la paz”. (...) Otros dicen:
“Para entrar nos veiamos aterrados por los falsos rumores; nunca
hubiésemos sabido que eran falsos si no hubiésemos entrado, y no
hubiésemos entrado si no nos hubiesen obligado. Gracias a Dios,
que cort6 nuestras vacilaciones con el flagelo y nos ensené con la
experiencia cuan vanas y necias acusaciones pregonaba acerca de
su Iglesia la mentirosa fama. Por donde vemos que son también
falsas las que los promotores de esta herejia, denunciaron, ya que
sus sucesores las inventan tan falsas y pérfidas”.

En el apartado 19:
{Podia yo oponerme y contradecir a mis colegas, impidiendo

tamanas ganancias del Sefior? ¢ Por qué no iban a ser recogidas en
una sola grey las ovejas de Cristo que erraban en vuestros montes



436

JULIO CESAR MUNIZ PEREZ

y colinas, es decir, en los tumores de vuestro orgullo? ¢{Por qué no
habiamos de llevarlas alli donde hay un solo rebafio y un solo pas-
tor? ¢{Debia yo contradecir esas providencias, para que vosotros
no perdierais los bienes que llamais vuestros y desechaseis con se-
guridad a Cristo, para que legalizaseis los testamentos conforme
al derecho romano y rasgaseis con vuestras calumniosas imputa-
ciones el Testamento legalizado con los Padres conforme al dere-
cho romano y rasgaseis con vuestras calumniosas imputaciones el
Testamento legalizado con los Padres conforme al derecho divi-
no, en el cual esta escrito: En tu linaje seran bendecidas todas las
gentes? {Habia yo de trabajar para que vosotros pudieseis hacer
libremente contratos de compra y venta y os repartieseis lo que
Cristo compr6 al dejarse vender? ¢O para que tuviesen valor las
donaciones de cada uno de vosotros y no valiese para los llama-
dos hijos lo que les doné el Dios de los dioses desde la salida del
sol hasta el ocaso? ¢O para que no fueseis arrancados de la tierra
de vuestro cuerpo, al ser enviados al destierro, y os esforzaseis
en desterrar a Cristo del reino de su sangre, desde el mar hasta
el mar, desde el rio hasta los términos del orbe de la tierra? Por
el contrario, sirvan a Cristo los reyes de la tierra, pues también
se le sirve haciendo leyes en favor de Cristo. Vuestros mayores
imputaron a Ceciliano y a sus companeros falsos crimenes para
que los castigasen los reyes de la tierra. Vuélvanse los leones y
quebranten los huesos de los calumniadores; no interceda Daniel,
una vez demostrada su inocencia y libertado de la leonera en que
ellos perecieron; porque quien prepara a su préjimo la hoya, cae-
ra muy justamente en ella.

En esta carta es Agustin el que trata de convencer de la ne-

cesidad de admitir la coerciéon a Vicente, pero sin fundamentarla
teologicamente ya que justifica la coercion secular de las herejias,
de hecho en 93,6,20, acepta todo temor (y la coercion) que ejerza
la autoridad, puesto que “cuando la autoridad favorece a la verdad
y castiga, alaba al que se enmienda. Cuando esa autoridad es ene-
miga de la verdad y castiga, alaba al que es coronado por haberla
despreciado. Y como tu, por tu parte, no haces el bien, por eso debes
temer a la autoridad”, (aunque donde se traduce autoridad debemos
entender potestad).



LA ADMISION DE LA COERCION EN SAN AGUSTIN DE HIPONA: CRONICA... 437

En la segunda y tercera fases observamos un creciente protago-
nismo del “temor”, como don del Espiritu Santo la amenaza de la
coaccion crece del momento inicial, limitada a la amenaza escatol6-
gica de los fuegos eternos y del dia de la ira, a la temporal, secular y
eclesiastica, que ya era asumida como una necesidad de toda potes-
tad. Su papel crece hasta llegar a aceptar la compulsion fisica.

El sustento biblico fundamental esta en los ya sefialados textos
de Isaias y San Lucas,14,16-24. A este tltimo suelen referirse distintos
autores (ej. Truyol y Serra 2004: 271) como fundamento esencial de
la admisién de la coercion en la Iglesia, si bien en la obra de Agus-
tin podemos encontrar otros destacando el de Isaias y la importancia
general del Antiguo testamento (Brown 1972) y de los Salmos (Rat-
zinger 1992: 237). Es en los dones del Espiritu Santo expresados en
Isaias 11,2-3 donde por primera vez encontramos el cambio de acti-
tud del santo hacia la aceptacion del temor, y por ende del elemento
generador del temor por antonomasia que es la coercién, tanto como
amenaza como su ejecucion. En el Sermoén a los fieles de la Iglesia
de Cesarea, ACEP la fundamentacion estaba en los salmos 100,5 y
17,38. A esto podemos anadir la teologia paulina y la configuracién
que hace san Pablo de la Autoridad, por ejemplo en Romanos 13,1-4,
donde en otros escritos vera el poder del obispo para reprimir el mal
(En Contra la Carta de Parmeniano 1,8,13-14) la obligacion del obispo
como centinela de Ezequiel 33,2-9 o Jeremias 3,14-18, o, por todos, el
sermoén 302,13.

Hay muchos otros ejemplos de la funcion del temor en Agustin.
En relacion con su utilidad en el creyente destaca la cuestion 77 de
“ochenta y tres cuestiones diversas”. En ese texto, de dificil traduccion,
se plantea si el temor es pecado (De timore, utrum peccatum sit) recha-
zandose que toda pasion sea pecado, asumiendo asi la existencia de
un temor no pecaminoso, sino incluso piadoso, en el sentido de don
espiritual.

Encontramos en la ultima fase manifestaciones del “Trahimus ad
salutem” y el “compelle intrare”. En relacion con el primero, notemos
que la coercion aparece como un medio de retener mas que de atraer,
es la capacidad de la Iglesia para impedir la segregacion y la rotura de
la unidad. El compelle intrare es la principal justificacion neotestamen-



438 JULIO CESAR MUNIZ PEREZ

taria de la coercion para Agustin, tomado del Evangelio segtin San
Lucas 14,23 y junto la veterotestamentaria de Isaias.

Es digno de destacar que este proceso de creciente aceptacion del
ejercicio de la coercién nunca llegara a la admision de la tortura, que
en el afio 425 proscribe: “bajo ningin concepto es conveniente que la
Iglesia haga tal cosa”4.

Hemos intentado en este trabajo afrontar la aparente contra-
diccion de los textos que se ha visto apoyada en las afirmaciones de
distintos autores. En la evolucién personal de san Agustin sobre la
admision de la coercion resultan esenciales las vivencias personales
del mismo. Asi lo senala en un sentido genérico Martinez Garcia
(1982: 353) cuando afirma, de todo escritor “que la vida real y las
vivencias personales condicionan la obra literaria”. Jerénimo Mon-
tes (1918: 126) dice que San Agustin “ofuscado quizas durante algun
tiempo por su magnanimo corazén y su caridad sin limites hacia
los extraviados, opiné que no debian emplearse medios coercitivos
contra los herejes. Pero una reflexiéon mas detenida de las cosas o
una mas larga experiencia de la realidad le hicieron cambiar de opi-
nion”. También Combés (1927: 188). En los sermones esta evolucion
se detecta cuando se dirige a los donatistas, tal como senal6 Portalié
(1930: 2432-2443) “la historia de las luchas de Agustin contra los
donatistas es la historia de sus cambios de opinién sobre el empleo
de rigores contra los herejes”. No obstante, no hemos encontrado
en ningun autor un examen detallado de los escritos agustinianos
donde se evidencie esta transformacion, perpetuandose en cierta li-
nea historiografica (y cuantitativamente la menos numerosa) su afir-
macion aprioristica. El presente estudio, en lo que hemos estudia-
do, es el unico que afronta la comparacion sistematica de los textos
agustinianos y constata tal cambio, ligado a la exégesis biblica y el
creciente papel teologico del temor en un magnifico ejemplo de la
interaccion entre Dogma y Derecho.

14 Cf. Sermoén 355, 5.



LA ADMISION DE LA COERCION EN SAN AGUSTIN DE HIPONA: CRONICA... 439

BIBLIOGRAFIA

AAVV., Tratado de Derecho Eclesidstico, Instituto Martin Azpilcueta, Fa-
cultad de Derecho Canénico, Universidad de Navarra, Pamplona
1994.

AGUSTIN DE HIPONA, Obras Completas San Agustin, toms. I-LX11, Edito-
rial BAC, Madrid (afios varios).

Bionpl, B., «Religione e diritto canonico nella legislazione di Giusti-
niano», Acta Congressus Iuridici Internationalis I: VII Saeculo a decre-
talibus Gregorii IX et XIV a codice Iustiniano Promulgatis, Roma (12-17
nov. 1934) 3-19.

— Il diritto romano cristiano,3 vol., Ed. Giuffré. Milano 1952

BLAZQUEZ FERNANDEZ, N., Aclaraciones sobre san Agustin y la pena capi-

tal, en Revista de estudios politicos, n° 211, enero-febrero, 1977a, pp.
275-279.

— San Agustin, contra la pena de Muerte, en (separata de ARBOR,
revista general de investigacion y cultura), junio, Madrid 1975.

— La pena de muerte segiin San Agustin, Madrid 1977b.

— Teologia del siglo xx. Pena de muerte, Madrid 1994.

— La pena de muerte y biotanasia de Estado, Madrid 2012.
BONDOLFI, A., Pena ¢ pena di morte, Bologna 1986.

BrowN, P., «Religious coercion in the Later Roman Empire», en His-
tory, 48 (1963) 283-305.

— Religione e societa nell’eta di sant’Agostino, Turin 1972.

CANTERA MONTENEGRO, S., Una vision cristiana de la historia, Comenta-
rios sobre La Ciudad de Dios de San Agustin, Sevilla 2011.

CoMBES, G., La Doctrine politique de S. Augustin, Paris 1927.

CONGAR, Y., El Espiritu Santo, Ed. Herder, seccion de teologia y filoso-
fia, vol. 172, Barcelona 1991.

DAUBE, D., Studies in Biblical Law, Cambridge 1947.

DE Luis VizCAINO, P., «La Sagrada Escritura como “testamento” de

Dios en la obra antidonatista de San Agustin», en Estudio Agustinia-
no, n. 15 (1980) 3-37.



440 JULIO CESAR MUNIZ PEREZ

GAUDEMET, J., L’Eglise dans ’Empire Romain (IV-V siecles), Sirey, Paris
1999.

GILSON, E., «<Pourquoi S. Thomas a critiqué S. Augustin», en Archives
d’histoire doctrinale et littéraire du Moyen Age, 1 (1926) 5-127.

GRIMA LIZANDRA, V., Los delitos de tortura y de tratos degradantes por
Juncionarios piblicos, Valencia 1998.

GUDIN RODRIGUEZ-MAGARINOS, F, «Estudios: Evolucion de la tortura
en Espana: de un reputado instituto procesal a un execrable deli-
to», en Boletin de informacion del Ministerio de Justicia de Espana, ano
60, n® 2021, (septiembre 2 - 2006) 3827-3858.

HERGENROETHER, ]., Historia de la Iglesia, tom. 11, Biblioteca Teologi-
ca del s. X1x, Madrid 1884.

LOMBARDI, G., «La laicita dello Stato», en Studi cattolici, 31 (1987) 323-
330.

LOPEZ ESPADAFOR, C. M., Principios bdsicos de fiscalidad internacional,
Madrid 2010.

— «Los preceptos de naturaleza tributaria en la legislacion sobre ex-
tranjeria tras su reforma», en Revista espaiiola de Derecho Financiero,
Civitas, n. 154 (2012) 89-115.

MAISONNEUVE, H., Etudes sur les origenes de U’Inquisition, Librairie Phi-
losophique J. Vrin, 12° edition, Paris 1960.

MARTIN, J., Saint Augustine, Paris 1901.

MARTINEZ GARCIA, F., Historia de la Literatura Leonesa, LLe6n 1982.

MONTES, J., El crimen de herejia, Madrid 1918.

Novoa, C., «Castigo de Dios y pena de muerte», en theologica Xaveria-
na, n. 141 (2002) 81-100.

P1zzovro, C., Democracia, opinion piblica y prensa: en la construccion de un
paradigma, Mendoza 1997.

PORTALIE, E., Dictionnaire de théologie catholique, voz “Augustin”, Paris
1930.

PREGO DE Lis, A., «La pena de exilio en la legislacion hispanogoda»,
en CONDE GUERRI, E.; GONZALEZ FERNANDEZ, R.; y EGEA VIVAN-
COs, A., Espacio y tiempo en la percepcion de la Antigiedad Tardia. En
Antigiiedad y Cristianismo, XX111 (2006) 515-529.



LA ADMISION DE LA COERCION EN SAN AGUSTIN DE HIPONA: CRONICA... 441

RATZINGER, ]., Iglesia, Ecumenismo y Politica, Madrid 1987.

— Volk und Haus Gottes in Augustins Lehre von der Kirche, Miinchen
1992.
Rico ALDAVE, H., El Derecho de asilo en la cristiandad, Pamplona 2005.
ROCHE ARNAS, P. (coord.), El pensamiento politico en la Edad Media,
Madrid 2010.

— «San Agustin y Edigio Romano: De la distincion a la reduccion
del poder temporal a la autoridad espiritual», en Revista Espafiola de
Filosofia Medieval, 15 (2008) 113-126.

SCHEPSES, E., «Rechtsfall der Alypius», en Studia et Documenta Historia
et Turis, 5 (1939) 140-160.

ScHoLz, H., Glaube und Unglaube in der Weltgeschichte. Ein Kommentar
zu Augustinus de Civitate Dei, Berlin 1911.

SILVA, E., «San Agustin y la pena capital», en Revista de Estudios Politi-
cos, n°. 208-209 (1976) 207-220.

SOLER, C., «Sobre el papel del dualismo cristiano en la génesis de la
libertad», en Tus canonicum, 30 (1990) 287-304.

STOCKL, A., Geschichte der Christlichen Philosophie zur Zeit derKirchen-
vdter (reeditado en Kessinger Legacy Reprints, Whitefish 2010)
Mainz 1891.

TOMAS Y VALIENTE, F., La Tortura en Espana: Estudios historicos, Barce-
lona 1973.

TRUYOL Y SERRA, A., Historia de la Filosofia del Derecho y del Estado: 1.
De los origenes a la Baja Edad Media, Madrid 2004.

Jurio CESAR MUNIZ PEREZ






