
LA ADMISIÓN DE LA COERCIÓN EN SAN AGUSTÍN DE HIPONA: CRÓNICA... 391

La admisión de la coerción en  
San Agustín de Hipona:  

Crónica de una evolución personal

Resumen: 
En los sermones de San Agustín aparecen contradicciones evidentes en el 
tratamiento de la coerción y el ejercicio de la coacción por parte de la Iglesia 
y el poder secular. Del rechazo a la duda y de la duda a la proclamación de 
su necesidad, distintos textos plantean serios problemas interpretativos. A 
partir del análisis cronológico de los sermones agustinianos apreciamos la 
evolución personal de Agustín hacia la aceptación del ejercicio de la coer-
ción eclesiástica. Este cambio de postura es de una importancia capital a la 
hora de comprender la obra agustiniana y la doctrina, así como su posterior 
evolución durante Edad Media, siendo clave para comprender la justicia in-
quisitorial posterior. Este trabajo afronta el primer estudio sistemático de 
esta transformación personal que va de la mano de la exégesis bíblica y, par-
ticularmente, vetero-testamentaria.

Palabras clave: Historia del Derecho, Derecho Canónico, Coerción eclesiás-
tica, Inquisición, Exégesis. 

Abstract: 
In St. Augustine’s Sermons there appear evident contradictions when he 
treats the theme of “coercion” and the exercise of coercion by the Church and 
secular powers. From rejection of it to doubt and from doubt to the proclama-
tion of its necessary use, different texts pose serious interpretative problems. 
From the chronological analysis of Augustinian Sermons we appreciate the 
personal evolution of Augustine towards the acceptance of ecclesiastical 
coercion. This change of position is of paramount importance when it comes 
to understanding the Augustinian work and doctrine as well as its subse-
quent evolution during the Middle Ages, being key to understanding later 
inquisitorial justice. This work is the first systematic study of this personal 
transformation that goes hand in hand with Biblical exegesis.

Key Words: Legal History, Canon Law, ecclesiastical coercion, Inquisition, 
Exegesis.

CiuD-Ra 234-2 (2021) 391-442



JULIO CÉSAR MUÑIZ PÉREZ392

Introducción

Hablar de la coerción en Agustín, y particularmente la posición 
que adopta ante ella a lo largo del tiempo es un elemento trascenden-
tal en la comprensión del pensamiento agustiniano, siendo esencial 
tanto para comprender la figura de este Padre de la Iglesia como por 
la relevancia que dicha admisión tiene en los siglos sucesivos (baldío 
resulta subrayar la importancia de Agustín en la posteridad occiden-
tal, resumidas en las palabras de Stöckl (1891: 365) afirmando que 
Agustín era “el más grande doctor del mundo católico”). 

Su obra ha originado distintas controversias doctrinales por asu-
mir como estables afirmaciones parciales o caer en la tentación de 
poner en tela de juicio la coherencia del discurso agustiniano al en-
contrarnos con contradicciones evidentes que, en este trabajo, a partir 
del estudio de los sermones, mostramos deben ser interpretadas como 
fruto de la evolución del pensamiento del santo y no como contra-
dicción. Interpretaciones que se contraponen dando nuevo vigor a 
las palabras del cardenal Hergenroeter (1884: 49): “Pocos entre sus 
contemporáneos, y pocos sabios en la sucesión de los siglos han al-
canzado perfectamente en toda su extensión el profundo sentido de 
la doctrina de San Agustín. Lo mismo ha ocurrido con San Pablo; 
amigos y adversarios han interpretado sus principios, los han entendi-
do en los sentidos más opuestos y utilizado en apoyo de sus opiniones 
con ayuda de algunos textos aislados, despreciando otros”.

Un ejemplo de lo que decimos está en la discusión sobre la acep-
tación agustiniana o no de la pena de muerte, que se evidencia en 
la discusión entre Silva (1976) y Blázquez (1977 et alii), en torno a la 
eticidad de la misma (aun cuando el tema de la pena capital es más 
específico que el de la coerción en general). 

Nos proponemos en este trabajo analizar la evolución del pen-
samiento del santo en relación con el ejercicio de la coerción y su 
progresiva aceptación, cuestión que otros autores ya insinúan en sus 
trabajos. Entre ellos debemos destacar a Truyol y Serra, que respecto 
a Agustín dice: “Agustín de Hipona, que había sido maniqueo antes 
de su conversión, se opuso en un principio a todo intento de imponer 
la fe por medios coactivos, confiando en la virtud de la palabra y la 



LA ADMISIÓN DE LA COERCIÓN EN SAN AGUSTÍN DE HIPONA: CRÓNICA... 393

persuasión; hasta que, ante los desórdenes provocados por los dona-
tistas en su tierra africana, cedió ante el clima de congoja reinante, 
invitando a las autoridades civiles a intervenir para ponerles coto” 
(2004: 271).

La constatación de esta evolución no sorprende, puesto que el 
propio Agustín realiza las Retractaciones con el ánimo de ofrecer una 
cronología que facilite la compresión de sus obras siendo consciente 
de que él en ocasiones cambia de postura, afirmando en su prólogo, (3 
in fine): “Porque quien lea mis opúsculos por el orden en que los escri-
bí, encontrará tal vez cómo he ido progresando al escribirlos. Y para 
que lo pueda comprobar, en lo posible procuraré que llegue a conocer 
ese mismo orden en esta obra”, cosa que ya había afirmado en el año 
412 en la epístola 143,2 a Marcelino donde afirma: 

“Confieso que me esfuerzo por pertenecer al número de aquellos 
que escriben progresando y progresan escribiendo. Si he escrito con 
menos conocimiento o cautela, deslices que no sólo pueden ver y re-
prender otros, sino también yo mismo, en la medida en que progreso, 
no hay que maravillarse ni lamentarlo. Basta con perdonarlo y con-
gratularse, no porque era un error, sino porque se ha reprobado. Con 
demasiada perversidad se ama a sí mismo quien quiere que los otros 
yerren también para que su error siga oculto. Cuánto mejor y más útil 
es que, donde él erró, no yerren los otros, y que le saquen del error con 
un aviso. Si no quiere salir del error, por lo menos no tenga compañe-
ros en Él”.

O también en el comentario al salmo 121,6: “se muda con la edad, 
se muda mediante los cambios de lugar y de tiempo, se muda por las 
enfermedades y las flaquezas de la carne; (...) tampoco el alma hu-
mana permanece en sí misma. ¡Por cuántos cambios y pensamientos 
se ve afectada, por cuántos quereres cambiada, por cuántas pasiones 
sacudida y desgarrada! La misma mente del hombre, que se llama ra-
cional, es mudable (...) Ora quiere, ora no quiere; ora sabe, ora ignora; 
ora se acuerda, ora se olvida”.

Sin embargo, en lo que nosotros llegamos a conocer, dicha evo-
lución no ha sido constatada de forma sistemática. El propio Truyol 
y Serra (2004: 271 y ss.) apunta a la obra retórica. Nosotros nos cen-



JULIO CÉSAR MUÑIZ PÉREZ394

tramos en los Sermones, pues en éstos es donde la amplitud cronoló-
gica facilita un estudio diacrónico más completo de su pensamiento. 
Además, podremos apreciar cómo esa evolución personal va de la 
mano de la exégesis Bíblica, tanto vetero como neo-testamentaria, 
impactando directamente los principios teológico-exegéticos en la es-
fera jurídica.

Los Sermones que utilizamos en nuestro estudio por referirse a la 
coerción, ordenados cronológicamente, son: 

SERMÓN CRONOLOGÍA

164 A 391-395
351W 391

210 391-396
214 391; 394-397; tras 412; final de su vida.
259 393; 393-396; No tras 400; 393-400; 400
252 395; 396; 18 abril 396.

306 C 21 agosto 396 ó 397.
25 A Después del 396.
29 A 397
62 399

346 A 399 diciembre
350 A 399 o antes.
313 B Antes 400.
301 A Antes del 400.

88 400
302 400

252 A A partir 400; 410-412; ancianidad.
32 403
198 1 enero 404.

162 A 404
129 Antes 405.

63 A Antes 405.
268 Antes 405; 405-410.
91 Después 400.

223 400-405; a partir 412.



LA ADMISIÓN DE LA COERCIÓN EN SAN AGUSTÍN DE HIPONA: CRÓNICA... 395

SERMÓN CRONOLOGÍA

22 400-405
3 407-408; Antes 420.

73 A 400-410.
229 S 400-410; 30 marzo 403.
229 V 400-410; 2 abril 403; 2 abril 402 o 403.

82 408-409
55 Antes 409.
251 409; 412-416; a partir 412.
57 Antes 410
47 410

313 E 14 Septiembre 410.
73 410; a partir 425.
56 410-412
212 410-412; 412-415.
46 410 ó 414
4 410-419

164 411
340 A 411
357 Mayo 411.
358 Mayo 411. 
296 29 junio 411.
112 411-420
349 412 Dudoso. 
250 A partir 412; 412-413; 416.
267 412; 2 junio 412.
10 412
61 412-416

264 413-420; a partir 414, tras 420, 387; 397.
169 416
270 416

260 D 416-417, A partir 412.
272 B 10 junio 417; 417; antes 416. 
131 Septiembre 417
312 14 Septiembre 417.



JULIO CÉSAR MUÑIZ PÉREZ396

SERMÓN CRONOLOGÍA

71 417-418
ACEP 18 septiembre 418

15 418
156 418 ó 419
196 Tras 420; 425-430; tras 395-396.

114 A 428

(Tabla 1: Cronología sermones utilizados 1).

A éstas podemos añadir los sermones no datados en la edición bi-
lingüe de la Biblioteca de Autores Cristianos, números: 5, 9, 17, 77 C, 
137, 161, 265 E, 347, 363 o 392, para los que, en base a las coordenadas 
que pretendemos establecer en este trabajo, podríamos proponer una 
cronología en lo que no entraremos. Hacemos notar que a los fines 
que aquí nos ocupan consideramos que acudir a la versión bilingüe 
de los textos resulta suficiente, aunque podría ser ampliada esta in-
vestigación incorporando a esta misma metodología la contrastación 
de nuestras fuentes con ediciones críticas (que a priori consideramos 
encontraríamos variaciones menores) pero que podrían manifestar 
matices producidos no directamente por la obra y el pensamiento 
agustiniano, sino por la tradición manuscrita (y posible re-interpre-
tación) posterior 2.

PRIMERA FASE. Restricción de la coerción

En un primer momento, en nuestra opinión fruto de la sensibili-
dad mística que predomina en Agustín tras su conversión, restringe el 
uso de la coerción eclesiástica, del mismo modo que los presupuestos 
necesarios para su existencia sí serán admitidos incluso en los ser-
mones más tempranos. Esta restricción se manifiesta en la constante 

1  Elaboración propia a partir datación de la edición de la BAC y de las obras 
de San Agustín, edición bilingüe, de la misma editorial que utilizamos como fuente. 

2  De hecho, esta cuestión abre una vía de investigación en un ámbito a 
medio camino entre la Historia del pensamiento y la filología.



LA ADMISIÓN DE LA COERCIÓN EN SAN AGUSTÍN DE HIPONA: CRÓNICA... 397

recomendación de la tolerancia. Ésta la encontramos en 346A,2, en 
252A,2 o en 88,24 donde hace referencia a la mezcla de buenos y ma-
los y la tolerancia como necesidad base de la convivencia. 

Por ello aparece la tolerancia de forma continua, como una ne-
cesidad evangélica, “toleramos los malos con cuanta fortaleza nos ha 
concedido el Señor” (346A,2) o en 73,4: “Digo a vuestra caridad que 
en los presbiterios hay trigo y hay cizaña; y entre el pueblo hay trigo 
y hay cizaña. Los buenos toleren a los malos; los malos cambien e 
imiten a los buenos” o en 223,2: “La Iglesia de este tiempo es seme-
jante a una era que tiene grano y paja mezclados, es decir, buenos 
y malos juntos; pero después del juicio tendrá solamente buenos sin 
malo alguno. (...) Por tanto, amadísimos, el que es bueno soporte al 
malo; el que es malo imite al bueno”. En 229S,1, directamente niega 
toda posibilidad de separación, pues el único que separa es Dios, (al 
igual que 229V aunque menos evidente). En 214,11 reitera cómo la 
Iglesia “tolera en la comunión de los sacramentos a los malos, que 
serán apartados al fin de los tiempos, y de los que ya se separa ahora 
por la diversidad de las costumbres”, remitiendo la coacción a mo-
mentos escatológicos. 

Dentro de la tolerancia encontramos las referencias al asilo de 
los que huyen de la justicia (302,21): “Huyen o bien los injustos de los 
justos, o bien los justos de los injustos, o también los injustos de los 
injustos. Mas, si quisiéramos hacer distinciones y sacar de la iglesia a 
quien obra mal, no tendrían dónde esconderse los que obran el bien; 
si quisiéramos permitir que fuesen sacados todos los culpables, no 
tendrían adónde huir los inocentes. Es preferible, pues, que la Iglesia 
proteja a los culpables antes que sean sacados de ella los inocentes”, 
similar a 162A,2. Este tema del asilo lo podemos encontrar en dis-
tintos textos agustinianos, como la Ciudad de Dios (I,4; I,34; V,17,2) y 
encuentra su reflejo en el III concilio de Cartago del año 397 donde 
los obispos Epigonio y Vicente recibieron el encargo de implorar de 
los emperadores una ley por la que se admitiese el derecho de asilo 
en la iglesias, que muestra la existencia de la costumbre, aunque sin 
amparo legal (Rico Aldave, 2005).



JULIO CÉSAR MUÑIZ PÉREZ398

Agustín afirma 3 la necesaria tolerancia con los malos manifesta-
da en distintas parábolas como las del trigo y la paja, que en 252,4.4, 
llenan iglesias y anfiteatros 4. Allí (252) comenta el enfrentamiento 
personal que Agustín tuvo para terminar con las borracheras dentro 
de la basílica y la “coacción” que realiza Agustín en base a los he-
chos que narra en la epístola 29 a Alipio, relacionados con la fiesta 
de San Leoncio, y en la epístola 22, que relata el origen de los acon-
tecimientos y plantea la necesidad de corregir con dureza las comi-
lonas y borracheras. Este hecho supone la aceptación de la potestad 
disciplinaria del obispo, que nunca es puesta en duda, y su ejercicio 
por Agustín que, sin embargo, logra la eliminación de las borracheras 
“con blandura y en pocas palabras troqué su pensamiento, llevándo-
los al recto camino” 5. 

Así vemos que afirma la potestad correctora, asume una potestad 
disciplinaria que adopta como elemento natural de la sociedad huma-
na, “desde el pobre que gobierna su casa al rey que gobierna la nación 
pasando por el obispo que gobierna su pueblo”, pero esa potestad 
disciplinaria está condicionada por el amor de los que gobiernan a los 
gobernados. Pues bien, es en la intensidad con que ese amor condi-
ciona esta potestad donde encontramos la evolución de san Agustín 
respecto a la asunción de la coerción como elemento necesario para 
un ejercicio que más que coerción es disciplina, ya que en ningún caso 
procederá, en la jurisdicción eclesiástica, ante no creyentes. El no cre-
yente queda limitado a una especie de coerción social, así el sermón 
301A,7, refiriéndose al pecado en las ciudades hace una exhortación a 
los cristianos a dar ejemplo con la esperanza de que con él se convier-
tan los no cristianos o, al menos, se les incomode lo bastante para ha-
cerles marchar. Una especie de destierro social, una coacción social, 
pero no institucional ni jurídica. Así interpretamos cuando dice: “Ved 
que hay juegos; dejen de ir los cristianos, y veamos si no es tal el vacío 
que hasta la misma torpeza se avergüence. Veamos si esas mismas 

3  Como 351.10, 88.19; 88.21-22.
4  (También se aprecia en 252, 6; 25 A; 1; 29 A, 1; 62, 5; y en otra infinidad 

de lugares).
5  Cf. Epístola 29, 8.



LA ADMISIÓN DE LA COERCIÓN EN SAN AGUSTÍN DE HIPONA: CRÓNICA... 399

personas torpes no se convierten al Señor y se liberan o, en el caso de 
permanecer en la torpeza, no tienen que salir de la ciudad”.

Atribuye una potestad de dirección al obispo sobre los fieles en 
306C,1; ésta debe ser puesta en relación con la capacidad de coac-
ción de la Iglesia, instrumento para garantizar la efectividad de su 
poder. En 306C,6 se refiere a las potentiae seculares, el poder secular, al 
que también se refiere en 62,4 y muy especialmente en 62,13, donde 
incluye veladamente la autoridad eclesiástica. En el sermón 302,16 
muestra la coerción como potestatis necessitas: “Otra es la necesidad 
de la autoridad. En efecto, con frecuencia el juez se ve obligado a des-
envainar la espada, aunque no quiera herir. Personalmente, hubiera 
deseado que la sentencia permaneciera incruenta; pero quizá no quiso 
que se quebrantara el orden público. Todo ello era exigencia de su 
profesión, de su autoridad y de la necesidad que lo ata”.

Ese poder, distinto al eclesiástico podemos considerarlo manifes-
tación del dualismo cristiano del que hablan Ratzinger (1987: 184 y 
ss), Lombardi (1987), o Soler (1990) o Gaudemet (1999) entre otros 
(AA.VV., 1994: 39 y ss), dualismo que culminaría en la formulación 
del Papa Gelasio I el 496 y que ya encontramos esbozado en Agustín, 
por ejemplo en el sermón 62,8 y que también han puesto de mani-
fiesto otros autores como Roche Arnas (2008: 116 y ss. y 2010: 65 y 
ss.), aunque negado rotundamente por otros como Álvarez Turienzo 
(Roche Arnas 2010: 41 y ss.). 

El 62,8 constituye otro ejemplo de este dualismo cristiano: como 
302,13, o en 302,21 respecto al imperio o en 162A,7-12 sobre la auto-
ridad eclesiástica. En 91,5 señala cómo la jerarquía eclesiástica está al 
frente de la asamblea de cristianos y cómo sólo pueden ser juzgados 
por Dios en cuanto a su fuero interno respecta. Este dualismo que se 
hace patente cuando denomina a los Poderes seculares como “dien-
tes” en 313B,3, y señala que la Iglesia también tiene dientes: “También 
tú tienes dientes, ¡oh Jerusalén santa, ciudad de Dios, Iglesia de Cris-
to!; también tú tienes dientes”, y sigue, “Los dientes de Babilonia fue-
ron los poderes seculares; dientes de Babilonia fueron los doctores de 
los ritos ilícitos. No has sido entregada a esos dientes”, para rematar: 
“Reconoce los tuyos; haz tú lo que ellos intentaron hacer. Mírate a ti 
misma: también tú tienes dientes”.



JULIO CÉSAR MUÑIZ PÉREZ400

Y, sin embargo, los fragmentos transcritos pueden inducir fácil-
mente a error, ya que esos dientes, si bien muestran la aceptación del 
poder eclesiástico, también son identificados en esta primera época 
con “los dos preceptos” (amar a Dios y al prójimo), un amor que con-
duce a buscar su conversión limitando la aplicación práctica de la 
coerción: “Tus dientes vencieron precisamente porque parieron estos 
gemelos. A ti que tienes tales dientes se te dice; a ti, ¡oh Iglesia!, se te 
dice en la figura del bienaventurado Pedro: Levántate, mata y come; 
levántate. Eso se le dijo a Pedro hambriento, es decir, a la Iglesia ávi-
da; Levántate, ¿por qué pasas hambre?; levántate, tienes preparado 
el alimento. Tienes dientes, mata y come. Mata lo que son y hazlos 
lo que eres; da muerte a lo que son y conviértelos en lo que eres”. Es 
decir, sus dientes parecen ser a la vez el poder de la Iglesia y la ley de 
la Iglesia, por ser dientes tanto la ley como el aplicador de la misma. 
Nótese además cómo Agustín no conduce el sermón hacia la capaci-
dad disciplinaria de la Iglesia, como sí hará en la siguiente fase.

Vea nuestro lector cómo clama Agustín a la Iglesia para que reco-
nozca esos dientes, para que los utilice, en un sermón que, aceptando 
la cronología referida, es anterior al 400. Esto lleva a que las fases 
que estamos delimitando no manifiesten un cambio en los fundamen-
tos de Agustín, que están fijados desde los primeros escritos, sino un 
cambio personal en cuanto al ejercicio de la coacción como forma de 
afrontar los problemas de la Iglesia de su tiempo, cambio en el que 
Agustín evoluciona hacia una cada vez mayor aceptación de su ejerci-
cio como instrumento de defensa de la Iglesia. 

Con la afirmación de la autoridad eclesiástica afirma la capacidad 
disciplinaria y coercitiva de la Iglesia sobre sus fieles. Nótese en este 
sentido el sermón 62,11, donde distingue las distintas medidas aplica-
bles al creyente y al no creyente (fuera de la jurisdicción eclesiástica) 
pero tras señalar la tolerancia de la Iglesia con los pecadores, especial-
mente frecuente en los primeros sermones: 

Toleraba a quienes le oprimían y buscaba a quienes le tocasen. 
¡Ojalá, hermanos, opriman el Cuerpo de Cristo los paganos que acos-
tumbran a hacerlo. Mas no los cristianos! Hermanos, es deber mío de-
círoslo; a mí me corresponde hablar a los cristianos. El mismo Apóstol 
dice: ¿Por qué voy yo a juzgar a los que están fuera? A ellos, como a 



LA ADMISIÓN DE LA COERCIÓN EN SAN AGUSTÍN DE HIPONA: CRÓNICA... 401

hombres débiles, les hablamos de otra manera. Se les ha de acariciar 
para que escuchen la verdad; en vosotros se ha de sajar la parte po-
drida. 

En el mismo sentido, en 62,18, intenta separar la persecución de 
paganos y judíos realizada por el emperador, admitida, de la coacción 
eclesiástica, fíjese el lector en cómo se expresa Agustín, pero también 
cómo en este sermón del año 399 es favorable a la persecución por 
parte del Imperio de los no católicos, en base a “las maldades” que 
comenten, habla de violencias, lo que hace pensar más en crímenes 
de carácter penal romano, que no aquellos de carácter eclesiástico: 

Si acontece que los judíos reciben correctivos en algunos lugares 
por sus maldades, acusan, sospechan o fingen que tales cosas son atri-
buciones nuestras a su cargo. Si acontece que en otro lugar los here-
jes son castigados por la ley a causa de la maldad y el furor de sus 
violencias, luego dicen que constantemente buscamos causarles inco-
modidades para lograr su exterminio. Más aún, piensan que nosotros 
andamos siempre en todas partes a la caza de ídolos y que, una vez 
hallados, son destrozados sin que importe el dónde. Todo ello porque 
quiso Dios que se promulgasen leyes contra los paganos; mejor, a favor 
de ellos, si lo comprendiesen.

Y aun así, es reticente a ejercitar esa potestad que asume. Su ejer-
cicio le plantea dudas ante el mandato de tolerancia a los malos (como 
en 63A,1) y recomienda no utilizarla. Prefiere convencer amonestado 
(73,A;302,13; 302,17 y 302,19) aceptando la coacción física aunque 
limitada a los sujetos sometidos a autoridad como los niños. Funda-
menta esa potestad y defiende su ejercicio por parte del Imperio, pero 
limita el ejercicio de esa potestad por parte de la Iglesia, fundamental-
mente en base a principios teológicos como la Caridad. 

En 164A Agustín separa la condición de pecador de la condición 
de ser humano, combinando en un mismo sujeto elementos dignos de 
coerción con otros dignos de caridad, lo que lleva a Agustín a aceptar 
disciplina y penitencia a la que se refiere en muchos otros sermones 
como 129 o 268. Esa caridad le lleva en 164A recomendar la muerte 
del pecado, pero defendiendo que permanezcan en vida para posibi-
litar la conversión (que él mismo había experimentado poco antes), 



JULIO CÉSAR MUÑIZ PÉREZ402

negando la posibilidad práctica (que no teórica) de la pena de muerte 
como instrumento coercitivo, limitando también otros medios como 
la tortura.

Así acepta sin problemas la “penitencia”, como “acto de contri-
ción voluntario” (Prego de Lis 2006: 519), una forma de coerción au-
toimpuesta. Una aceptación que impactará en la evolución posterior 
del Derecho. Así, Tomás y Valiente (1973: 214 y 215), relaciona la 
tortura con la penitencia al asumir “la analogía entre el sacramento 
de la penitencia, en el que el sacerdote impone una pena espiritual o 
penitencia con base sólo en la autoacusación, esto es, en la confesión 
del penitente, y la tortura como medio coactivo para desencadenar 
igualmente la confesión del reo indiciado de culpabilidad”, pero vien-
do clara la diferencia, pues “en el sacramento la “confesión” es libre, 
mientras que en la tortura la “confesión” le es arrancada coactivamen-
te al reo”. Esa relación entre la confesión y la tortura se hará patente 
durante la Edad Media, en palabras de Grima Lizandra (1998: 27 y 
ss.) “la confesión del reo, por clara influencia canónica, se convierte 
en la reina de las pruebas”, siendo fruto “la institución legal de la tor-
tura (...) de la simbiosis e interacción del Derecho Romano “recibido” 
y del nuevo Derecho Canónico”. Pero esto será en la Edad Media ya 
que, como se aprecia en 351,10, Agustín rechaza la tortura, exigiendo 
recursos probatorios diversos a ésta, aspirando a un sistema procesal 
justo y prefiriendo la impunidad del pecador al ajusticiamiento del 
inocente. A ella se refiere de forma específica en el sermón 169,14: 
“¿No se encuentran ladrones torturados con tanta resistencia corpo-
ral, que algunos de ellos no sólo no quieren delatar a sus cómplices, 
sino que ni siquiera se han dignado confesar sus propios nombres? 
En medio de suplicios, de tormentos, perforados los costados, casi 
desgarrados los miembros, se mantiene el ánimo en su perversa obs-
tinación”.

Así, en 164A vemos que ya en el período del presbiterado (del 
391 al 395) Agustín afirma la potestad eclesiástica de tipo discipli-
nario y la configura dirigida a garantizar la caridad. (por ejemplo, 
cuando dice “ningún hombre ha de encontrar cerrada la puerta de la 
misericordia ni abierta la de la impunidad para su pecado”). De este 
modo establece una relación entre la misericordia con la coerción/
impunidad del pecado.



LA ADMISIÓN DE LA COERCIÓN EN SAN AGUSTÍN DE HIPONA: CRÓNICA... 403

La clave de esta interpretación la encontramos en la esfera teoló-
gica y, particularmente, en la exégesis de los dones del Espíritu San-
to de Isaías. La visión de Agustín contrasta en este punto con la de 
Santo Tomás, que atribuye al temor una función diferente (Congar, 
1991: 342 y ss.), enlazando con cuestiones filosóficas como la crítica 
de Santo Tomás a San Agustín y San Buenaventura contra la teoría 
de la iluminación (Gilson, 1926: 5 y ss.). Los dos elementos iniciales, 
temor y caridad, como escalones en la perfección del creyente, son 
entendidos aquí de una forma que consideramos intimista, pues es el 
temor propio, el temor del creyente a sufrir las penas infernales (esca-
tológicas), lo que le lleva a la caridad y a la búsqueda de su corrección. 
Además, ya se aprecia una tendencia a identificar pecado y delito, (es 
el inicio de la identificación que distintos autores señalan como pro-
pia de la edad media, como Tomás y Valiente (1973) o Gudín Rodrí-
guez-Magariños (2006: 3832), y que conduce a la identificación pena/
penitencia), y siguiendo en esa línea a la comprensión de la pena con 
una finalidad esencialmente rehabilitadora.

Esta visión lleva a la negación de la pena de muerte, como hará 
en distintas epístolas (por ejemplo 100, finales del año 408) lo que 
enlaza con la discusión sobre la posición de San Agustín ante la pena 
de muerte ya mencionada, aunque en su evolución posterior, y sien-
do evidentes las reticencias del santo respecto a la pena capital, no 
creemos que pueda admitirse la postura de que Agustín niegue ex-
presamente, como han hecho varios autores (Novoa, (2002: 88); Bláz-
quez (1994; 2012) o Bondolfi (1986), la moralidad de la pena capital e 
indirectamente también su admisibilidad en Derecho, como muestra 
claramente el capítulo 21 del libro I de La Ciudad de Dios. De modo 
que compartimos plenamente las palabras de Cantera Montenegro 
(2011: 221-2) en esta materia, admitiendo Agustín con claridad la 
pena de muerte como instrumento para la defensa de la sociedad y su 
coherencia dentro del derecho natural. Biondi (1936: 3 y ss; 1952, vol. 
III: 532) también se ocupa de esta polémica cuestión, y destaca cómo 
la llegada del cristianismo y la influencia de la teología en el ámbito 
jurídico produce modificaciones, no encontrando traza alguna de la 
ley de Talión del derecho hebreo (Daube, 1947: 102 y ss). La pena de 
muerte, afirma Biondi, con sus variadas formas de ejecución no sólo 
se mantiene sino que resulta aplicada a nuevas hipótesis (CT9,10,2; 



JULIO CÉSAR MUÑIZ PÉREZ404

CT,9,22,1; CT,9,15,I; CT9,9,1; CT,9,24,I; CT 16,5,9; CT,7,18,2, entre 
otros según Schepses 1939). Sin embargo, detecta un progresivo pro-
ceso de decadencia, desde Constantino a Justiniano, como demuestra 
que en ciertos supuestos la pena de muerte está explícitamente abo-
lida (CT9,17,2) y tales leyes del código teodosiano no son acogidas 
por el código Justinianeo o bien son modificadas (n. 505). También 
es interesante reseñar que la pena de muerte en el siglo III se admi-
tiría incluso para delitos leves, sin embargo, la posición netamente 
abolicionista del cristiano no se podrá sostener para los creyentes del 
siglo IV al VI, cuando la Iglesia no rechaza la legitimidad de la pena 
de muerte. En este sentido Agustín confirma que no duda que el po-
der civil tenga la facultad de infringir la pena de muerte, si bien los 
cánones nunca sancionan con pena de muerte en base a la Glosa al 
Decreto (ad c. 8C.2q.3) secundum canones nullum crimen inrogat poenam 
sanguinis. Es el propio Biondi quien señala que el rigorismo de los 
Novacianos, que excomulgaban a los que aplicasen la pena de muer-
te, resulta trasmontano. La única limitación a la effusio sanguinis la 
encontramos precisamente en Agustín, en De Mendacio,22, a fin de no 
impedir la enmienda del reo y como ya hemos visto en relación con 
la caridad, pero la legitimidad de tal pena nunca es negada en base a 
San pablo (Efesios 6,17; Hebreos 4,12; o Apocalipsis 2,16; 19,5), por 
ejemplo en la epístola 100,2 de Agustín, coincidiendo con San Am-
brosio, en el comentario al Salmo 37,51, donde al juez non licet in plu-
rimis causis a gladio temperare, quia legibus servit, como tampoco dudará 
de ello santo Tomás.

Agustín ubica la coerción en el momento del juicio, en un mo-
mento escatológico y, en una interpretación a contrario sensu, la limita 
en el tiempo presente a prinicpios procesales ( juicio y pruebas o con-
fesión). Lo muestra el sermón 351.7: “Dios amenaza al pecador, di-
ciéndole: Yo te acusaré y te pondré ante tus mismos ojos”, (...) “quien 
teme que la sentencia definitiva del supremo juez le aparte del reino 
de los cielos, sea separado por algún tiempo del sacramento de la paz 
celeste mediante la disciplina eclesiástica” refiriéndose a la abstención 
de la comunión, a la que “pueden acceder incluso muchos crimina-
les, puesto que Dios ejercita en este tiempo su paciencia, para aplicar 
en el futuro su severidad”. En 351,10: “Yo no puedo apartar a nadie 
de la comunión (aunque no se trate de un alejamiento mortal, sino 



LA ADMISIÓN DE LA COERCIÓN EN SAN AGUSTÍN DE HIPONA: CRÓNICA... 405

medicinal) a no ser que haya una confesión espontánea o se le haya 
citado y declarado convicto en un tribunal eclesiástico” 6 o “aunque 
algunas cosas sean verdaderas, el juez no les ha de dar fácil crédito 
si no lo demuestran de forma fehaciente”. Esta idea lleva a Agustín a 
manifestar la necesidad de tolerancia con los malos que no pueden 
ser apartados sin mediar juicio. Es decir, la exclusión de la Iglesia así 
como el ejercicio de la coerción eclesiástica se ve limitado a la existen-
cia de un procedimiento judicial canónico, “no hay que separar a los 
malos de la comunión de la Iglesia a la ligera y de cualquier forma; si 
no pueden ser apartados mediante juicio, hay que tolerarlos más bien, 
no sea que, evitando sin discernimiento a los malos, un cualquier se 
salga él mismo de la Iglesia y arrastre al infierno a aquellos de los que 
parece huir”. 

El carácter escatológico de la coerción parece conducirle en oca-
siones a no aplicar coerción temporal alguna. Tanto en 351, 12: “Ha-
yas hecho lo que hayas hecho, hayas pecado lo que hayas pecado, aún 
te encuentras en esta vida, de la que con toda certeza te hubiese saca-
do el Señor de no querer curarte”, como en 22,10. Reticente a asumir 
la coerción se refleja en la exégesis bíblica ante la falta de conexión de 
estas temáticas con Isaías 11,2-3. Sí lo menciona en el sermón 252A,6, 
pero no lo utiliza como fundamento para la coerción, como hará pos-
teriormente. 

Más complejo resulta el sermón 259 donde vuelve a señalar el 
carácter escatológico de la pena y la función de la confesión. En 259,3 
realiza una argumentación similar a la que veremos posteriormente 
con Isaías, aunque sin citarlo. Agustín se plantea cómo desarrollar la 
misericordia y afirma:

“si alguien se muestra cruel con un náufrago, por ejemplo, su cruel-
dad le durará hasta que él se encuentre en la misma situación. Si tam-
bién él lo ha experimentado en sí mismo cuando le acontezca ver a un 
náufrago, se acordará de su historia pasada y tal desgracia, semejante 
a la suya, le conmoverá. Si el participar de la misma condición huma-
na no le había podido doblegar a practicar la misericordia, le doblega 
la participación en la misma desgracia. Quien alguna vez fue esclavo, 

6  En el mismo sentido en 351.8 y 251.9.



JULIO CÉSAR MUÑIZ PÉREZ406

¡qué pronto se compadece de otro esclavo! El que fue jornalero, ¡cuán 
pronto se asocia al dolor del jornalero defraudado en su salario!”. 

Esta argumentación no es idéntica a la de Isaías, pues allí el te-
mor conduce a la caridad, en este caso el recuerdo de la experiencia 
pasada funciona como temor y conduce a la caridad. La diversidad 
de la argumentación, así como la falta de referencias a Isaías, nos 
hace situarnos en una fase anterior de la argumentación agustiniana y 
muestra señales que anuncian su evolución posterior.

La clave está en la variación de la función que Agustín atribuye 
al temor. En 210,6,8, en los últimos años del siglo IV, Agustín vincula 
el temor con la ley antigua frente al amor de la ley nueva, (antiguo y 
viejo testamento, 350A,2) y manifiesta una visión negativa respecto a 
la función del temor en el cumplimiento de la ley. La superación de 
ese temor a través de la gracia hace a los hombres libres (212,2: “re-
generados por su gracia, quede inscrito en vuestros corazones por el 
Espíritu Santo, para que améis lo que creéis y la fe se haga activa en 
vosotros por la caridad, y así agradéis al Señor, dador de todo bien, 
no temiendo como siervos el castigo, sino amando la justicia como 
personas libres”).

De este modo aleja la causa del temor, que es la ley y el castigo, 
acentuando el amor, manifestado en la caridad, la misericordia y la 
tolerancia. Así relega el papel del temor en lo que creemos fruto de 
una situación de éxtasis religioso personal y cierto rechazo veterotes-
tamentario y estrechamente relacionado con la concepción paulina 
que tiene Agustín de la ley, como aguijón del pecado, y por ello de 
utilidad muy limitada, ya que el cumplimiento de la ley no depende 
de la coerción, sino de la gracia, como manifiesta con claridad en el 
sermón 252A,6: “Pero ¿Quién cumple la ley sin ayuda? Absolutamen-
te nadie”.

En 252A reduce el valor del temor para cumplir la ley, centrán-
dose en la gracia y en el amor, del mismo modo que en el sermón 
32,7 dice “Por esto, el Señor sustituyó la ley por la gracia”, puesto que 
(32,8) “No existe fuerza en los preceptos, sino la fuerza de la gracia de 
Dios. Si ellos la tuvieran, la ley los cumpliría. El que se pasa al lado 
de Cristo, pasa del temor al amor y comienza a poder cumplir con el 



LA ADMISIÓN DE LA COERCIÓN EN SAN AGUSTÍN DE HIPONA: CRÓNICA... 407

amor lo que con el temor no podía”. Ello debido a que Agustín yux-
tapone temor y caridad: “cuanto crece la caridad, decrecerá el temor; 
cuanto aumentará ella, él disminuirá; cuando ella es llevada a cabo, él 
es excluido, pues en la caridad no hay temor, sino que la caridad per-
fecta echa fuera el temor”(198,4) y porque “El amor está a la espera 
del premio, el temor, del castigo” (162A,4).

Aunque esta posición no le impide acudir al temor (la amena-
za) como incentivo de las buenas costumbres (351,7, “Dios, en efecto, 
amenaza al pecador” 7 o en 198,4: “Empújente el temor y el amor. Si 
apenas amas lo que promete, teme aquello con que amenaza, pues co-
mienzas por el temor, en el amor terminas de ser hecho”), ya dijimos 
es un temor escatológico, que encaja con el temor como una de las 
virtudes del Espíritu Santo, como primer escalón dentro del progreso 
del creyente en el camino hacia Dios, y no un temor temporal. 

Explicamos así la actitud reacia de Agustín a expulsar de la Igle-
sia, a utilizar la excomunión y la coerción, por el temor de alejar al 
cristiano de la Iglesia y por la confianza en que el sujeto llegue a cam-
biar en el futuro por sí mismo a través de la revelación, la conversión 
o la simple mudanza de costumbres. El desconocimiento de qué es 
trigo y qué cizaña/paja hasta el final de los tiempos lo interpreta como 
la incapacidad de ser separados por el hombre (73A,3) y posponer la 
coerción a momentos escatológicos.

En el Sermón 229S (400-410 o 29 marzo 403) dice: “Pero el que 
separa es Dios”. La esperanza en la conversión  8, inspirado en su 
propia experiencia vital, le lleva a mitigar su rigorismo y a creer fir-
memente que mediante el razonamiento y el diálogo puede llegarse 
racionalmente a una solución de consenso como Agustín considera 
logró en los sucesos de San Leoncio. En el plano teológico acentúa el 
papel de la gracia no considerando la utilidad del temor como vía de 
perfección hacia Dios.

7  Nam minatur hoc Deus peccatori...
8  Sermón 73A,1 (400-410): “Pero en el campo del Señor, esto es, la Iglesia, 

a veces, lo que era trigo se hace cizaña y lo que era cizaña se convierte en trigo; 
y nadie sabe lo que será mañana”.



JULIO CÉSAR MUÑIZ PÉREZ408

SEGUNDA FASE. De transformación o cambio de posición

El mayor problema está en determinar el momento de inicio, ya 
que las variaciones en la posición de Agustín son sutiles, la evolución 
paulatina y los elementos continuistas múltiples, junto a dificultades 
de datación que dificultan determinar la diacronía. Más clara parece 
la fase final, que tendemos a marcar en el 411, con la conferencia de 
Cartago y el asesinato de Marcelino. 

El elemento clave del cambio es el papel del temor en la interpre-
tación exegética y la aceptación del ejercicio de la coerción eclesiásti-
ca (ej. excomunión). Las llamadas a la tolerancia se acompañan de la 
penitencia y la asunción de la coacción física por parte de la Iglesia, a 
la que atribuye un foro propio y excluyente a la jurisdicción imperial. 

Si en el sermón 302 vimos que la coerción aparecía como “potesta-
tis necessitas”, pasamos al sermón 55,4 donde la disciplina eclesiástica, 
siempre admitida por Agustín, va adquiriendo un sentido más coer-
citivo: 

Pongamos en Él nuestra esperanza, y mientras nos doma y ablan-
da, es decir, nos hace perfectos, soportémosle en cuanto domador. 
Frecuentemente se sirve nuestro domador también del látigo. Si tú, 
para domar tus jumentos, empuñas la vara y el látigo, ¿no los va a 
utilizar Dios para domar sus jumentos, que somos nosotros, Él que de 
sus jumentos hará hijos suyos? Domas a tu caballo; ¿qué le vas a dar 
cuando ya amansado comience a llevarte sobre sí, a sufrir tu discipli-
na, a obedecer tus órdenes, a ser jumento, es decir, ayuda (adiumentum) 
para tu debilidad? ¿Qué recompensa vas a dar a quien ni siquiera das 
sepultura una vez muerto, sino que lo arrojas en presa a las aves? Dios, 
en cambio, una vez que te haya domado, te deja una heredad que es 
Él mismo. 

El “temor” gana relevancia, como instrumento para alcanzar la 
vida eterna. Del “tiempo de paciencia” contrapuesto al “tiempo de 
temor”, habla en 55,1 del tiempo de severidad contrapuesto al de se-
guridad: 

El capítulo del santo Evangelio que acabamos de escuchar en la 
lectura debe de habernos aterrorizado si tenemos fe. Quienes no la 



LA ADMISIÓN DE LA COERCIÓN EN SAN AGUSTÍN DE HIPONA: CRÓNICA... 409

tienen, no sienten terror alguno. Y, puesto que no lo sienten, quieren 
vivir en una perversa seguridad, no sabiendo distribuir y distinguir el 
tiempo del temor y el de la seguridad. Tema, pues, quien se halla en 
esta vida que tiene un fin; así podrá en aquella otra vida tener seguri-
dad sin fin.

Otro ejemplo de la transición la encontramos en la contraposición 
del 351,10, donde dice que él no puede excluir a nadie de la comunión, 
aunque sea medicinal, sin mediar confesión o juicio eclesiástico, (aún 
más contundente el ya visto 229S,1 donde parece excluir toda posi-
bilidad de separación, si bien confirma su posición ante el carácter 
escatológico del contexto del 229S) frente al sermón 3,1, donde acepta 
la coerción eclesiástica, y particularmente la excomunión, pues “la 
Iglesia dice: Arroja las herejías y sus hijos: porque los herejes no serán 
herederos de los católicos”. 

En el campo de la exégesis continúa la parábola de las dos pescas 
(251) reiterando la inevitable falta de separación de malos y buenos, 
pero la forma en la que se expresa cambia. La inestabilidad de las 
barcas se interpreta en el sentido de que la disciplina iba a hallarse en 
peligro lo que insinúa la aceptación del ejercicio de la coerción: 

Mas como en la Iglesia se iban a encontrar mezclados buenos y ma-
los, echaron las redes indistintamente a un lado o a otro, para capturar 
peces que simbolizasen la mezcla de buenos y malos. (...) Ninguno de 
las dos barcas se hundió, pero corrieron ese peligro. ¿De dónde les 
venía ese peligro? De la cantidad de los peces. Simbólicamente, vemos 
aquí expresado que la disciplina iba a hallarse en peligro a causa de la 
muchedumbre que iba a reunir la Iglesia. De aquella pesca se añade 
además –así está narrado– que hasta las redes se rompieron debido a 
la cantidad de peces. ¿Qué significaban las redes rotas sino los cismas 
del futuro? Esta pesca contiene en símbolo estas tres cosas: la mezcla 
de buenos y malos, la opresión de la multitud y las escisiones de los he-
rejes. La mezcla de buenos y malos, porque el Señor no dijo que echa-
ran las redes a derecha o a izquierda; la opresión de la muchedumbre, 
porque fue tal la cantidad de capturas que las naves tenían exceso de 
peso; las escisiones de los herejes, porque, al ser tantos, rompieron las 
redes. 



JULIO CÉSAR MUÑIZ PÉREZ410

Debemos admitir que en este texto no hay todavía una afirma-
ción tajante de la coerción sustancialmente distinta a la fase anterior 
aunque sí apreciamos un “cambio de actitud”. Cambios sutiles que 
se aprecian en otros elementos que perviven como las parábolas del 
grano o la paja o la pesimista visión de la ley. 

De hecho perviven categorías de la fase anterior en 251,6 9: 

No puedes ampararte en la ignorancia, dado que has recibido la 
ley; ya aprendiste lo que tienes que hacer; no tienes la disculpa de la ig-
norancia; si el Espíritu no te ayuda, estás perdido. ¿Qué dice el apóstol 
Pablo? La letra, pero el Espíritu vivifica. ¿Cómo vivifica el Espíritu? 
Haciendo que se cumpla la letra para que no mate. Ésos son los santos: 
los que cumplen la ley de Dios con el auxilio de Dios. La ley puede 
mandar, pero no ayudar. Hace acto de presencia el Espíritu en cuanto 
auxiliador, y se cumple lo mandado por Dios con gozo y satisfacción. 
Muchos son, en efecto, los que lo cumplen por temor. Mas quienes 
cumplen la ley por temor al castigo preferirían que no existiese lo que 
temen. Quienes, en cambio, cumplen la ley por amor a la justicia, go-
zan también con ella, puesto que no la consideran como enemiga.

Pero la función del temor cambia, en el sermón 82,12 en la exége-
sis de Isaías, transformado en instrumento frente al pecador mediante 
la amenaza del sacerdote: “Estoy seguro de que quien sienta temor se 
corregirá”. En el 313E,7, habla del temor, pero no del temor a la ley o 
a la amenaza de Dios, sino a la amenaza física, no escatológica, que 
sufrió Cipriano frente a los paganos y que ahora sufren los católicos 
frente a los donatistas y los circunceliones.

Las llamadas a la tolerancia siguen sucediéndose, (siempre en el 
marco de la polémica antidonatista). En 73,4 “Digo a vuestra caridad 
que en los presbiterios hay trigo y hay cizaña; y entre el pueblo hay 
trigo y hay cizaña. Lo buenos toleren a los malos; los malos cambien 
e imiten a los buenos”, pero exigiéndoles penitencia “¡Oh cristianos 
malos! Con vuestro número y mala vida oprimís a la Iglesia. Corre-
gíos, antes de que llegue la siega. No digáis pequé y ¿qué me ha suce-
dido? Dios no ha perdido su potencia, pero exige de ti la penitencia”. 

9  Estaríamos en el 410.



LA ADMISIÓN DE LA COERCIÓN EN SAN AGUSTÍN DE HIPONA: CRÓNICA... 411

Llamadas que se intensifican a partir del 410 de forma previa a la 
Conferencia de Cartago y a los intentos de reunificación. Entre ellas 
podemos en el sermón 4,14 (“Él dice: “Temo, no me acercaré”. Por-
que hay en la Iglesia sujetos que temen mezclarse con los pecadores, 
no sea que por el consorcio del pecado se mancillen en su unidad y 
perezcan por herejía y cisma”), 4.16 (“Por eso, todos los que toleran 
los pecados ajenos por la unidad de la Iglesia, imitan a Jacob”), 4.27 
(“Oigamos cómo es bendecido Esaú y veamos la diferencia entre los 
hijos carnales y los espirituales de la Iglesia, entre los que toleran los 
pecados ajenos y los que llevan los propios, entre los que viven siem-
pre espiritualmente y los que siempre se deleitan en goces carnales”), 
y 4.32 (“Porque le toca a él excluir la paja, y separarla del trigo, y pre-
parar el hórreo para el trigo y el fuego para la paja. Y porque lo sabe, 
tolera a los pecadores para separarlos al fin. En todas las gentes. Los 
pecadores y carnales están mezclados con los espirituales y a su servi-
cio. (...) Y por eso los hombres carnales son llamados siervos. Si hacen 
lo que no quieren, la mala conducta de los carnales aprovecha a los 
espirituales, ya que progresan por el mismo trato y son coronados por 
su tolerancia”), tolerancia que alcanza incluso a la eucaristía en 4,31 
(“Ambas cosas tienen en común en la Iglesia los buenos y los malos. 
En efecto participan de los sacramentos, incluso en el trigo y vino”). 
Pero esta tolerancia se acompaña del ejercicio de la coacción, pues en 
4,34 señala cómo la Iglesia adopta medidas: 

Así son también aquellos que no se separaron de la Iglesia, pero vi-
ven como si estuvieran fuera de ella. Porque los que en la Iglesia aman 
sus honores, tales son absolutamente; los que en la Iglesia aman sus co-
modidades seculares, también ellos son paja. Como no sopla el viento, 
no vuelan fuera de la era. Digo brevemente que falta la tentación, pues 
volarían fuera de la era. Cuando la Iglesia toma alguna medida contra 
ellos, ¡qué fácilmente se separan! ¡Qué fácilmente recogen en el exte-
rior y se resisten a dejar sus principados! ¡Cómo se disponen a morir 
por su principado! ¡Cómo quieren retener en su obediencia al pueblo, 
y no le dejan ir a la unidad de Cristo! ¡Cómo pretenden hacerse sus 
ovejas, las que no redimieron con su sangre y las que desprecian por-
que no las compraron! ¿Qué necesidad hay de discutir más sobre eso? 
Observadlos por toda la Iglesia, miradlos, ya a los que están dentro, 



JULIO CÉSAR MUÑIZ PÉREZ412

ya a los que, al ofrecerse ocasión, volaron de la era y quieren llevarse 
consigo los granos. 

Por supuesto continúa, en aras de salvaguardar la unidad, la exi-
gencia de pruebas y evidencias procesales (4,35), o la amenaza es-
catológica: “¿No acontece eso ahora en la Iglesia con los malos, que 
quieren perturbar la Iglesia? Son tolerados por la necesidad de la mis-
ma paz; son admitidos y gozan los sacramentos comunes. A veces se 
sabe que son malos, pero no pueden ser descubiertos. No se puede 
demostrar, para que se enmienden, para ser degradados, excluidos o 
excomulgados. Si alguien lo pretende, a veces se llega a la destrucción 
de la Iglesia. El gobernante de la Iglesia se ve como obligado a decir: 
¡Ea, la fertilidad de la tierra y el rocío del cielo tendrás! Usa de los 
sacramentos; como tu propia condenación y bebe tu propia condena-
ción. Porque quien come y bebe indignamente, su condenación come 
y bebe. Bien sabes que eres admitido por la necesidad de la paz de 
la Iglesia y en el corazón sólo tienes perturbaciones y divisiones”. La 
amenaza escatológica continúa en 57,6, “la voluntad de Dios es que 
reinen los buenos y sean condenados los malos”. 

En 56,8 se hace un análisis parecido a la convivencia del grano y 
la paja pero en unos términos distintos. Distingue carnales y espiri-
tuales “En la Iglesia, el cielo son los espirituales; la tierra, los carna-
les”, ambos están en lucha, una lucha escatológica entre el bien y el 
mal, lucha que también opera en el interior de cada hombre: “el cielo 
es la mente; la tierra es la carne. (...) cuando haya pasado esta guerra y 
toda la concupiscencia se haya conmutado en caridad, nada quedará 
en el cuerpo que resista al espíritu, nada que domar, nada que frenar, 
nada que pisotear, sino que todo caminará hacia la justicia de Dios 
en la tierra”. Pero el propio Agustín acepta otra interpretación: “Hay 
otra forma de comprensión piadosa en extremo. Se nos ha exhortado 
a orar por nuestros enemigos. El cielo es la Iglesia; la tierra, sus ene-
migos”, en la que el santo acude a la dialéctica amigo/enemigo, si bien 
desde el deseo de la conversión de los no creyentes, que se enmarca 
en la dialéctica “creyente/no creyente” que ha señalado Scholz (1911) 
y que se extiende por todo el sermón. Pero Agustín se inclina más por 
la primera interpretación, asumiendo que comulguen esos carnales: 
“También yo sé que son pocos quienes lo hacen, que son grandes 



LA ADMISIÓN DE LA COERCIÓN EN SAN AGUSTÍN DE HIPONA: CRÓNICA... 413

quienes lo hacen; que lo hacen los espirituales. ¿Acaso son tales todos 
los fieles que en la Iglesia se acercan al altar a recibir el cuerpo y la 
sangre del Señor? ¿Lo son todos?”, lo que está en relación con la inca-
pacidad de juzgar el interior del hombre, pero donde, a la vez, asume 
el ejercicio de la coerción: 

“Digo que expulses el odio de tu corazón, no la corrección. “¿Qué 
he de hacer si tengo que castigar a quien me pide perdón?” Haz lo 
que quieras; pienso que amas a tu hijo, y alguna vez le azotas. Cuando lo 
haces, no te preocupas de sus lágrimas, porque le reservas la herencia. 
Lo que te digo es esto: cuando tu enemigo te pide perdón, expulsa del 
corazón el odio. Dirás, tal vez: “Miente, finge”. ¡Oh juez del corazón 
ajeno! Dime los pensamientos de tu padre; dime los tuyos de ayer. 
Lo suplica, pide perdón; perdónale, perdónale sin reparos. Si no lo 
perdonas, no es a él a quien haces daño; es a ti mismo. El sabe qué ha 
de hacer. Tú, consiervo suyo, no quieres perdonarle; irá el Señor de 
ambos y le dirá: “Señor, rogué a mi consiervo que me perdonara y no 
quiso hacerlo. Perdóname tú”. ¿Acaso no es lícito a su Señor anular 
las deudas de su siervo? Recibido el perdón de su Señor, él marcha 
absuelto y tú permaneces con deudas”. 

En los sermones del año 411, enmarcados dentro de la polémica 
donatista (clave del fenómeno), apreciamos la transformación final, 
con una afirmación tajante de la potestad coercitiva de la Iglesia y la 
aceptación del ejercicio de la coerción. 

En el sermón 164,8, manifiesta la mezcla de buenos y malos y 
la incapacidad de éstos para expulsarlos de la Iglesia (refiriéndose a 
los fieles, es decir, que el fiel pueda expulsar a otro fiel, puesto que 
Agustín sí admite la excomunión, mediando confesión o juicio canó-
nico) y en contraposición a las prácticas donatistas. Esta cuestión está 
relacionada con la narración de la causa de Ceciliano que explicita en 
164,12. Es ahí, donde vemos una nueva afirmación de la capacidad de 
coacción de la Iglesia, negándosela al fiel, defendiendo la capacidad 
de coacción de la Iglesia para retener en ella, capacidad que se ma-
nifiesta a través de las “leyes mundanas”. Además, note el lector que 
vuelve a mostrar el rechazo contra los que litigan, y especialmente 
ante la jurisdicción imperial: 



JULIO CÉSAR MUÑIZ PÉREZ414

No quiero, repito, que te preocupes de ello; o si quieres preocuparte 
del hermano, no lo hagas litigando, para poder sanarlo. Preocúpate de la 
paja, si puedes; pero no abandones el trigo, si no puedes ocuparte de la 
paja. Llegará el momento en que también la paja sea arrojada de la era 
del Señor; alguna vez también el grano, pero no muy lejos. Hay obre-
ros buenos que recorren los entornos de la era, y a los granos arrojados 
fuera, una vez limpiados un poco, los impulsan y hacen venir de nuevo 
a la era, ya sea trayéndolos, ya coaccionándolos. Instrumentos de limpieza son 
las leyes mundanas. Hazlos venir; trae el trigo juntamente con la tierra, 
no sea que a causa de la tierra perezca el trigo. 

Esa capacidad para hacer volver a la Iglesia, justificada en la ne-
cesidad de mantener la Unidad de la misma, es explicada en 164,11 
con el símil del soldado desertor (que también utiliza en otros sermo-
nes) asumiendo ahora el ejercicio de la debida coerción/disciplina: 

No debías haber desertado de la grey de Dios, formada de ovejas 
y cabritos al mismo tiempo, por los pecados ajenos, aunque fuesen 
verdaderos y no fuesen mayores los tuyos; no debías haber abando-
nado la era del Señor mientras dura la trilla de la paja ni haber roto 
sus redes hasta que no se hayan traído a la orilla los peces buenos y 
malos. “¿Y cómo, dices, voy a soportar a quien sé que es malo?” ¿No 
es mejor soportarle a él que excluirte a ti mismo? Advierte cómo has 
de soportarlo; si pones atención a lo que dice el Apóstol, a saber: Cada 
uno llevará su propia carga, esta frase significa tu liberación. No par-
ticiparías con él en su avaricia, sino en la mesa de Cristo. ¿Qué daño 
te causaría participar con él en ella? Dice el Apóstol: Pues quien come 
y bebe indignamente, come y bebe su propia condenación. El, no tú. 
Si has sido constituido juez, si has recibido poder de juzgar, si le acusan 
ante ti y resulta convicto del pecado mediante pruebas y vestigios verídicos, 
castígale, corrígele, excomúlgale, degrádale, en conformidad con la norma 
eclesiástica. Haya tolerancia, pero sólo hasta donde lo permita el manteni-
miento de la disciplina.

Vemos ahora que la negación de la exclusión del malo de la 
Iglesia es negada a los fieles, pero no a los jueces canónicos, y ve-
mos cómo limita de forma tajante la tolerancia que anteriormente 
aparecía ilimitada. Además manifiesta la iudicandi potestas, de la 
Iglesia junto a la coacción. A su vez remite a la ecclesiastica regula, lo 



LA ADMISIÓN DE LA COERCIÓN EN SAN AGUSTÍN DE HIPONA: CRÓNICA... 415

que también excluye aquellas interpretaciones que, en otros textos 
donde no lo especifica, pudiera entenderse la legislación Imperial. 
Observamos, pues, que a partir del 411 Agustín afirma la capaci-
dad y ejercicio de la coerción eclesiástica junto otras potestades 
como la judicial.

En el sermón 340A,7 vuelve a defender el ejercicio de la po-
testad disciplinaria, no sólo en la Iglesia, sino también en la fami-
lia: “Encareció el disciplinar a los hijos, con miras a regir la casa: 
Quien no sabe mandar en su casa, ¿cómo podrá ocuparse diligen-
temente de la Iglesia de Dios? Son palabras del Apóstol mismo”. 
En este sermón, a diferencia de otros lugares en el que pleitear 
tiene un sentido peyorativo, habla de un “pleito de caridad”, litem 
caritatis, un litem concordem, pleito de concordia, por ser la con-
cordia lo que se persigue, se refiere en 340A,11 a la pugna con los 
donatistas, definida así por tener como objetivo la salvaguarda de 
la Unidad y del testamento de Cristo (pues Agustín considera la 
Escritura como el testamento de Dios en el que se describe la he-
rencia, la Iglesia, tal como señala De Luis (1987), y que podemos 
apreciar en otros sermones como el 358).

Con anterioridad a la conferencia de Cartago vemos, sermón 
357,4, Agustín encarece a los fieles a evitar toda litis y toda discordia, 
llamando una vez más a la tolerancia con los donatistas: 

“Que nadie litigue con nadie; que nadie quiera defender ahora ni 
siquiera la fe mediante disputas, no sea que de ahí salte la chispa y se 
ofrezca la ocasión a los que la buscan. Si oyes un insulto, sopórtalo, 
hazte el desentendido, déjalo pasar. Acuérdate de que hay que curarlo. 
Ved con cuánta suavidad tratan los médicos a los que curan, aunque 
sean mordaces. Escuchan el insulto y en cambio le dan la medicina, 
sin devolverles insulto por insulto. Que la palabra sirva para hablar: 
uno es el que ha de ser curado y otro el que cura, nunca han de ser dos 
litigantes. Soportadlos, os lo pido, hermanos míos. “No lo aguanto, 
dice, porque blasfema contra la Iglesia”. Esto mismo te suplica la Igle-
sia: que toleres el que se blasfeme contra la Iglesia”. 

En similares términos continúa Agustín en este sermón supli-
cando por “el fruto de la paciencia y de tan grande mansedumbre” 



JULIO CÉSAR MUÑIZ PÉREZ416

(357,4). En el 358 además de las llamadas a la tolerancia, hace referen-
cia directa a la coerción, admitiéndola abiertamente. Leemos 358,6: 
“Que ninguno de vosotros, hermanos míos, se presente en el lugar de 
la conferencia. Más aún, si es posible, evite hasta el pasar por aquel 
lugar, no sea que tal vez alguien encuentre una forma de dar entrada 
a disputas y litigios, o se ofrezca la ocasión y la encuentren quienes la 
buscan, sobre todo porque quienes temen poco a Dios o valoran en 
poco nuestra advertencia deben temer, al menos, la severidad del poder 
secular”. Admite ya Agustín la coerción secular, puesto que “quien 
opone resistencia a la autoridad, opone resistencia a lo establecido 
por Dios”, pero esto no impide que exista una capacidad de coerción 
eclesiástica como se aprecia en otros sermones en este mismo, pues 
Agustín manifiesta que “no quiero prejuzgar nada con mi autoridad”, 
ya que en esta conferencia ambas partes intentan dirimir la causa 
ante “el poder secular”. Valor que otorga al poder secular idéntico a la 
necesidad del Estado que manifiesta en La Ciudad de Dios, y particu-
larmente en la epístola 138,2.14.

Agustín está llamando a la tolerancia para convencer a los dona-
tistas, dispuesto a dejar a un lado la autoridad de la Iglesia y la suya 
propia para lograr que vuelvan sin temor (358,5). Intenta evitar el 
temor a través de la convicción, en la confianza de su capacidad para 
convencerlos mediante la razón y la lógica. Probablemente sea ver lo 
infructuoso de sus esfuerzos y la incapacidad de alcanzar la paz y la 
unidad mediante la palabra, por lo que a partir de este momento se 
aprecia un cambio de su visión y asume la necesidad de la coerción en 
la salvaguardia de la Unidad en la Iglesia.

Esa convicción en la posición católica se aprecia en 358,1: “Noso-
tros amamos la Iglesia católica, permanecemos en ella y la defende-
mos; a sus enemigos los invitamos a hacer las paces y a reconciliarse 
con ella no en base a opiniones humanas, sino con testimonios divi-
nos. ¿Qué he de hacer con quien grita en favor de una parte y lucha 
contra el todo? ¿No es un bien para él el ser vencido, puesto que, si es 
vencido, tendrá la totalidad, mientras que, si vence él, se quedará en 
la parte?”, en 358,2: “Tenemos las palabras del Señor en favor de ella 
y de nosotros”, 358,5: “Decimos esto por amor a la paz, no porque 
desconfiemos de estar en la verdad. Esto, en efecto, es lo que hemos 
escrito, y vosotros lo leísteis cuando se os propuso; no rehuimos la 



LA ADMISIÓN DE LA COERCIÓN EN SAN AGUSTÍN DE HIPONA: CRÓNICA... 417

discusión; al contrario, insistimos en que se produzca, para que así, 
habiéndole mostrado la posesión, comparta con él la herencia”.

Esa posición de San Agustín la podemos poner en relación con 
la propuesta de los obispos católicos a los donatistas, a la que alude 
Agustín en 358,4, en la que se buscaba regularizar la situación de los 
obispos donatistas, que pasarían a ser obispos católicos, en especial en 
aquellas ciudades en que había uno de cada parte, consistente en que 
si el comes Marcelino sentenciaba a favor de los donatistas, los católi-
cos dimitirían en bloque, mientras que, por el contrario, los católicos 
estaban dispuestos a admitir a los donatistas como hermanos en el 
episcopado y coepíscopos. Se manifiesta esa propuesta en una carta 
(128,2) donde se muestra la esperanza agustiniana en la demostración 
de la verdad, “si con documentos humanos o divinos probamos...”, 
que muestra la esperanza que tiene en la capacidad de llegar a acuer-
dos mediante la razón.

Llama Agustín a la paciencia de los cristianos en 296,8 (en el 
contexto del saquero de Roma): “Estoy enseñando la paciencia, aún 
no la sabiduría; sé paciente, el Señor lo quiere (...) Quiere que sufras 
lo que él quiere; sufre lo que él quiere que sufras y te concederá lo que 
quieres.”, y de la llamada a la paciencia pasa a la aceptación abierta 
de la coacción en 296,11: 

Un siervo que desconoce la voluntad de su señor: esto era antes el 
mundo. El siervo que desconoce la voluntad de su señor y no hace lo 
que debe recibirá pocos azotes. Pero el siervo que conoce la voluntad 
de su señor: tal es ahora el mundo; ahora decíos, mejor, repitámonos 
lo que sigue: El siervo que conoce la voluntad de su señor y no hace 
lo que debe recibirá muchos azotes. ¡Ojalá reciba muchos azotes! Son 
preferibles a ser condenado una sola vez. ¿Por qué rehúsas ser abun-
dantemente azotado, tú, siervo que conoces la voluntad de tu señor y 
no haces lo que debes? (...) He aquí que conoces ya la voluntad de tu 
Señor, que quiere que guardes tu tesoro en el cielo; tú, al guardarlo en 
la tierra, te haces merecedor de los azotes con tu acción. Y, cuando 
eres azotado, blasfemas, murmuras y osas decir que tu Señor no debió 
hacer contigo lo que está haciendo. ¿Debías hacer tú, siervo malo, eso 
que estás haciendo? 



JULIO CÉSAR MUÑIZ PÉREZ418

Y continúa en 296,12: 

Tú, hijo delicado del Señor, quiere que te acoja y que no te azote; 
para vivir tú en blandenguerías, (...)A los niños indisciplinados, Dios 
les quita de las manos los juguetes. (...) quien elimina la corrección 
está preparando la condenación. No se lo demandará; pues, si se lo 
demandase, lo azotaría; y, si lo azotase, se corregiría. (...) Mejor es ser 
azotado que ser condenado.

Y tras esta exaltación recrimina el ejercicio de esta coacción por 
los fieles en 296,14: 

Nos ha entristecido lo que acabamos de oír –pues no estuve pre-
sente–: que algunos hermanos protestaron y rechazaron a cierto dona-
tista que volvía a la Iglesia confesando el pecado del rebautismo tras 
haber sido exhortado a la penitencia por el obispo. Lo digo a vuestra 
caridad: mis entrañas están doloridas; os confieso que no me agradó 
tanta diligencia. Sé que lo hicieron motivados por ese celo; pero deben 
considerar también aquellas palabras del apóstol Pablo cuando llora 
incluso por los que tienen celo de Dios, pero no según ciencia. 

Como hacía en la primera fase, Agustín admite la penitencia, la 
confesión y el arrepentimiento por la incapacidad de entrar en el ám-
bito interno del sujeto, también en 296,14: “Suponed que hoy se le 
niega la admisión y mañana muere; ¿a quién se le exigirá la responsa-
bilidad? Dirás: “Está fingiendo.” Respondo: “Pero pide entrar”. Yo te 
muestro que pide entrar; muéstrame tú que finge (...) ¿Por qué quieres 
juzgar el corazón humano, oh hombre? (...) ¿Por qué quieres juzgar el 
corazón? Yo le veo pidiendo entrar, y ¿tú le acusas de fingir? Cristia-
no, acepta lo que ves, y lo que no ves déjalo en manos de Dios. (...) Tú 
no prestas atención más que a lo primero: Corregid a los inquietos. 
Mira no sea que el inquieto seas tú, y, lo que sería peor, quieras ser in-
quieto y no ser corregido. Por Cristo os ruego y suplico que no echéis 
a perder mi trabajo”, para finalizar el sermón en una llamada a que 
sean admitidos a la penitencia: 

“¡que no vuelvan a ocurrir estas cosas! (...) Vengan y sean admiti-
dos, como de costumbre, quienes nunca antes han sido católicos. En 
cambio, quienes han sido católicos con anterioridad y se hallaron ha-



LA ADMISIÓN DE LA COERCIÓN EN SAN AGUSTÍN DE HIPONA: CRÓNICA... 419

ber sido prófugos, inconstantes y débiles, pérfidos –¿soy acaso con-
descendiente con ellos? Sin duda alguna, pérfidos–, quizá sean fieles 
por haber sido pérfidos: vengan también ellos y sean admitidos a la 
penitencia. (...) Se les admite a la penitencia. Formarán parte de los 
penitentes hasta que quieran reconciliarse, sin que nadie los obligue 
ni les atemorice. Al hacerse penitente católico, ya no caen sobre él las 
amenazas de la ley; comenzó a querer ser reconciliado cuando nadie le 
infundía temor: créele, al menos, entonces. Suponte que se hizo cató-
lico coaccionado; se hace penitente. ¿Quién le obliga a pedir la recon-
ciliación sino su propia voluntad? Por tanto, de momento admitamos 
a la debilidad, para después probar su voluntad”. 

Destaquemos aquí la referencia a la legislación imperial contra los 
herejes, “las amenazas de la ley”, de las que se libra haciéndose cató-
lico, legislación que prolifera contra los donatistas tras la Conferencia 
de Cartago del 411. También debemos destacar cómo Agustín señala 
la incapacidad para obligar a hacer penitencia a los no católicos, pero 
cómo sí admite el temor al aceptar las amenazas de la ley. 

Un análisis especial exigen los sermones 46 y 47 donde debemos 
destacar una incongruencia en los datos aportados en la edición de la 
BAC en relación con la cronología. El sermón 46 es datado “en torno 
al año 410, o en el 414”, mientras que el sermón 47 lo fecha “en torno 
al año 410”. Sin embargo, en 47,2, encontramos que san Agustín hace 
una referencia al sermón del día anterior, que es identificado con el 
sermón 46, lo que nos hace pensar que debemos plantearnos que di-
cho sermón 47 sea igualmente del año 414. Además el sermón 46 pre-
senta, en 46,41, una referencia a las leyes antidonatistas y que induce 
a fecharlo con posterioridad a mayo del 411, ya que éstas se precipitan 
especialmente tras la conferencia contradictoria, bajo el patrocinio 
del representante del emperador, el comes Marcelino, en Cartago, y 
que viene a relativizar la cronología ofrecida por la edición, si bien 
ésta se viene produciendo con anterioridad y tampoco resulta un cri-
terio definitivo. El tema es relevante ante la importancia que parece 
tener el año 411 en la experiencia vital agustiniana. En cualquier caso 
nos limitaremos a analizar ambos a continuación admitiendo como 
viables las dos fechas, 410 o 414.



JULIO CÉSAR MUÑIZ PÉREZ420

En el sermón 47 destaca las referencias al temor, tanto de las ove-
jas como de los pastores. Vemos el temor, pero también la constan-
te referencia a la confesión y a la penitencia: “¿Ignoras, dice, que la 
paciencia de Dios te conduce a la penitencia?”. Encontramos ciertos 
elementos que manifiestan la transición hacia una mayor aceptación 
de la coerción. 

Por un lado clama por la tolerancia. En 47,6: “Vendrá la siega, y 
ellos serán separados. Ahora, pues, no es el tiempo de la separación, 
sino el de la tolerancia”, o “El que sembró tolera la amalgama”, o “Se 
les indigestó ver la cizaña y lamentaron verla mezclada a tan buena 
cosecha”, o “Cosa grave parecía a los siervos que hubiese cizaña entre 
el trigo, y ciertamente era grave. Pero una es la condición del campo 
y otra la tranquilidad del hórreo. Tolera; para esto has nacido. Tolera, 
pues tal vez eres tolerado tú. Si siempre fuiste bueno, ten misericordia; 
si alguna vez fuiste malo, no lo olvides”, o, “Pasará la promiscuidad 
del campo; vendrá la separación de la mies. El Señor exige ahora de 
nosotros la paciencia que presenta en sí mismo al decirte: Si yo quisie-
ra juzgar ahora, ¿sería mi juicio injusto? Si yo quisiera juzgar ahora, 
¿acaso podía equivocarme? Si, pues, yo, que siempre juzgo rectamen-
te y que no puedo equivocarme, retardo mi juicio, ignorando tú cómo 
has de ser juzgado ¿te atreves a juzgar antes de tiempo?” entre otros. 

Pero esta evidente llamada a la tolerancia es pronto matizada, lo 
que no veíamos en los escritos anteriores: “no es el tiempo de la se-
paración, sino el de la tolerancia. Y no decimos esto, hermanos, para que 
dormite el afán en corregir. Al contrario, para no llegar como incautos a 
aquel juicio y como ciegos que descuidaron su ceguera; para que no 
nos encontremos repentinamente a la izquierda; para eso se imponga la 
disciplina, pero no se anticipe el juicio”, y más adelante, en 47,10: “El 
que diga esto, hermanos, no significa que no se haya de corregir alguna vez 
la dureza”.

Se encuentra Agustín en este sermón 47 entre la separación es-
catológica y la mezcla temporal, y ante la incapacidad de distinguir 
a los buenos de los malos, que no le impide afirmar la capacidad de 
“corregir” y de mantener la “disciplina”, aunque le cuesta asumir la 
responsabilidad del juicio buscando un equilibrio entre coerción y 
tolerancia: “Te puedes dar nombre de ángel pero no puedes hacer 



LA ADMISIÓN DE LA COERCIÓN EN SAN AGUSTÍN DE HIPONA: CRÓNICA... 421

que llegue antes el tiempo de la siega. Por lo tanto, falsamente dices 
que lo eres, puesto que aún no ha llegado el tiempo en que lo seas. 
Cuando éste llegue y sean enviados los verdaderos segadores, no sé 
dónde te encontrarán, si preparado para ser limpiado y escondido en 
el hórreo o para ser atado y arrojado al fuego. Digo “quizá” porque 
no me atrevo a juzgar. Ahora me duele que estés fuera. Ignoro si vas a 
estar dentro” (47,16). Non audeo iudicare, expresa Agustín, pero se diri-
ge en estas líneas a los donatistas, que son los que juzgan y se separan 
de la católica achacándole falta de pureza en sus miembros, “Él la 
retrasa hasta el final y tú separas antes de tiempo. No esperas el final, 
ignorando cuándo llegará tu fin”, “No te imputo los hechos ajenos, ni 
siquiera los de los tuyos. Pongo mi atención solamente en tu acción. Te 
arguyo el que estás fuera. Dejo de lado completamente todas las co-
sas que se pueden decir contra vosotros. Omito vuestras borracheras, 
vuestros lucros y usuras sobre usuras. Omito las bandas y furia de los 
circunceliones. Omito todas estas cosas y muchas otras que no puedo 
enumerar”, para finalizar con una nueva llamada a la tolerancia “ven-
ga, aporte buenos frutos dentro de la paz católica, guárdelos en la paz 
católica, pues no hay fruto donde no coexiste con la tolerancia”. Es 
por ello que quizá debamos relativizar este clamor a la tolerancia en la 
dialéctica con los donatistas, a aquellas otras llamadas a la tolerancia 
dirigidas a los católicos. Además resulta evidente la aceptación de la 
coerción, dentro de esa tolerancia, lo que tampoco aparece con tal 
claridad en otros escritos más tempranos. Se aprecia también la hos-
tilidad hacia los circunceliones (en 47,18: “segadores los ángeles, no 
los oficiales de los circunceliones;”) y hacia los donatistas que ya eran 
perseguidos por las leyes imperiales, con referencia a una ley imperial 
de 405 en la que se priva a los donatistas de hacer testamento (Código 
Teodosiano XVI 6,4) en 47,22: “Enfureceos contra los emperadores 
cristianos porque invalidaron vuestros testamentos en vuestras casas”, 
interpretando esas leyes imperiales: 

Este dolor es un aviso, aún no la condenación. Quiso Dios compa-
decerse de vosotros con el testamento de su paz. Te dueles por tu testa-
mento si no tiene validez en tu casa. (...) Despiértete tu dolor; enderécete ese 
castigo. Sabes que un palo torcido suele ponerse al calor. Enderécete este dolor. 
No es todavía la llama del fuego eterno. Como calor de hogar se aplicó a tu 
corazón torcido para que mediante él seas amonestado y enderezado. Duélete; 



JULIO CÉSAR MUÑIZ PÉREZ422

con toda razón te dueles de que no valga tu testamento en tu casa. Tu 
corazón es la casa de Dios. Si quieres que sea vigente tu testamento en 
tu casa, ¿por qué no quieres lo mismo para el testamento de Dios en 
su casa? 

Y las interpreta como coerción legítima, no como juicio, sino 
como disciplina, como corrección. ¿Cómo interpretar cuando dice, 
en 47,28: “Germine lo que planta Dios y arránquese lo que plantó el 
hereje”?, sino en el sentido de una admisión creciente de la coerción, 
al igual que en 47,3: “Escuchemos, pues, hermanos, por qué corrige 
el Señor a sus ovejas díscolas y qué les promete”, (si bien aquí con un 
sentido quizá más escatológico), la coerción como remedio frente a los 
herejes que oprimen a la Iglesia: 

Rompe, Señor, las horcas con las que los herejes oprimen el 
cuello de los débiles. ¿Qué hay más estrecho y encogido por las 
horcas que “no oigáis a Cristo, oídme a mí”? Aparta la horca, dé-
jame respirar. No sé lo que estás diciendo. Escucho la voz de mi 
pastor: Por todos los pueblos, comenzando por Jerusalén. Permí-
teme seguir al pastor. ¿Por qué me oprimes? Quita la horca de mi 
cuello, tomaré el yugo ligero de mi Señor. El oye estas cosas, pero 
oprime. Señor, el hereje no quiere quitar la horca; rómpela tú.

En el Sermón 46 manifiesta la necesidad de que los fieles susten-
ten a los sacerdotes, lo que ni impide ni reduce la capacidad discipli-
naria del sacerdote, sino al contrario, 46,7: 

Pero, a pesar de habérsele concedido tan grande honor, ¿acaso 
por este mismo honor se abstuvo de corregir a los que erraban, 
para que no se lo negasen o le alabasen menos si los reprendía? 
Si hubiese hecho esto, sería de aquellos que se apacientan a sí 
mismos, no a las ovejas” y algo más adelante “Y, sin embargo, se 
acercó a la oveja enferma, a la apestada, para sajarle la herida y no 
disimular la podredumbre. 

Encontramos pues la amenaza a las ovejas, 46,25: “Aparté a las 
ovejas de los malos pastores intimándolas, como dije, que no hagan lo 
que hacen; es decir, que no hagan las incautas y despreocupadas ove-



LA ADMISIÓN DE LA COERCIÓN EN SAN AGUSTÍN DE HIPONA: CRÓNICA... 423

jas lo que hacen los malos pastores” (quizá en sentido escatológico). 
Volvemos a ver el importante papel que juega el temor, al igual que 
en el 47, en 46,1 escuchan “con temblor”. No habla escatológicamente 
cuando expresa “rectamente obran los emperadores católicos que os 
obligan a volver a la unidad” del 46,41, lo que constituye una defensa 
de las leyes imperiales antidonatistas de evidente carácter coactivo en 
defensa de la Unidad de la Iglesia.

También vuelve a afirmar la autoridad de la Iglesia y su fuero (o 
foro) propio. Así critica a los donatistas por acudir a los tribunales 
imperiales y no a los eclesiásticos (46,29): “Sin lugar a duda eres tú el 
que en los primeros tiempos de tu separación acusabas de traidores, 
condenabas a los inocentes, buscabas la sentencia del emperador, no 
te sometías al juicio de los obispos, siempre que eras vencido volvías a 
apelar, ante el mismísimo emperador litigabas afanosamente”, y que 
debemos poner en relación con el sermón 351, muy anterior. 

De este modo en la exégesis del temor y del trigo/paja puede ver-
se esta evolución, donde el ejercicio de la coacción gana terreno en el 
marco de la polémica con los donatistas y especialmente tras el fraca-
so de la Conferencia de Cartago.

TERCERA FASE. Posición final

Marcamos el inicio a finales del 411 o en el 412. Algunos aspectos 
ya comentados como la amenaza de la coerción escatológica (15.9), la 
mezcla de buenos y malos o la necesidad de convivencia no varía 10. 
Sigue defendiendo la tolerancia, para evitar la separación y garanti-
zar la Unidad eclesial (10.8 o 71.2), pero matizada. En 312,6 señala 
cómo Cipriano soportó a los herejes en bien de la Unidad y al mismo 
tiempo admite la coerción en 312,5 cuando se refiere a las leyes impe-
riales (Código de Teodosio 10,18, respecto a la legislación de Honorio 
del 399 (que conservó los templos en tanto monumentos públicos), o 
Código de Teodosio XVI,10,19) que ordenaron la destrucción de los 
ídolos y templos paganos.

10  En 264,5, 250,2, 270,7, 260D,1 y 2; en 272B,2, o en 15,6: “Aguantando 
internamente a muchos malos te incomodas e indignas como si ya hubiese llegado 
el tiempo de la bielda”.



JULIO CÉSAR MUÑIZ PÉREZ424

A partir de este matiz la aceptación del ejercicio de la coerción 
se generaliza desde los presupuestos que admitía en la fase anterior 
como una Iglesia con potestad judicial (71.2) o un Agustín que ordena 
a los fieles (iubet) en 61,13.

En 349,7 el temor gana peso, sin duda derivado de la exégesis de 
Isaías y dentro del contexto de la amenaza escatológica: “Si el fuego 
del cielo no te abrasa, teme el fuego del infierno; si no amas el estar 
entre los ángeles de Dios, teme hallarte entre los ángeles del diablo. Si 
no amas estar en el reino, teme hallarte en el horno del fuego eterno, 
que arde sin apagarse. Venza primero en ti el temor, y tendrás amor. 
Sea el temor como tu pedagogo; pero no se quede en ti, antes bien, con-
dúzcate al amor como al maestro”. 

Este cambio está representado en la exégesis del texto de Isaías y 
la interpretación que de los dones del Espíritu Santo hace en 250,2. El 
primer elemento de gracia o don del Espíritu Santo es el temor, y de 
aquí pasa a admitir el ejercicio de la coacción sin ambages:

Dice el bienaventurado profeta Isaías: Reposará sobre él el Es-
píritu Santo. Y, después de haber mencionado al Espíritu Santo, 
enumeró sus siete virtudes: Espíritu de Sabiduría y de entendi-
miento, Espíritu de consejo y fortaleza: ya son cuatro; Espíritu de 
ciencia y de piedad, Espíritu de temor del Señor. Comenzó con la 
sabiduría y concluyó con el temor; habla como descendiendo de 
los superior a lo inferior, desde la sabiduría hasta el temor. El or-
den inverso, de lo inferior a lo superior, va desde el temor hasta la 
sabiduría. Pues el temor del Señor es el comienzo de la sabiduría. 
Esto es un don de la gracia; mediante esta virtud septiforme ac-
túa el Espíritu Santo en los amados de Dios para que la ley tenga 
alguna fuerza en ellos. 

En la misma línea el 272B,8, donde también se ve su visión pesi-
mista de la ley, necesitada de la gracia: 

A cualquier judío que sacrificase a los ídolos se le penaba con 
la lapidación o con la crucifixión; mas como el temor los oprimía, 
el amor no los poseía: no temían porque les vencía la codicia, e 
iban tras los ídolos, a lo que tenían asociada la cruz, la amenaza 



LA ADMISIÓN DE LA COERCIÓN EN SAN AGUSTÍN DE HIPONA: CRÓNICA... 425

inminente de la lapidación y la muerte, y ni estos castigos los re-
traían de ello. Luego, como llegó el amor y el temor, se abrió paso 
la caridad. Se anunció el evangelio a los gentiles; comenzaron a 
amenazarles con la hoguera, con la cruz o con las fieras para que 
sacrificasen a los ídolos, pero sufrían todos los tormentos con que 
los emperadores les amenazaban y les infligían y ni aun así se 
inclinó su corazón a los ídolos. Los tormentos que no conseguían 
apartar a los judíos eran incapaces de forzar a los cristianos a 
adorarlos, porque ya estaba presente la caridad donada por el Es-
píritu Santo (...) queremos probar que la caridad que hace cumplir 
la ley proviene del Espíritu Santo. 

Esta visión negativa, por insuficiente, de la ley se reitera en varios 
lugares como 169,9;11;12 o en 313,9: “Mas el Apóstol dice: Si por la 
ley se alcanzase la justicia, Cristo habría muerto en balde. Lo que de 
la ley dice el Apóstol, se lo decimos nosotros a estos pelagianos de la 
naturaleza: “Si basta la naturaleza para lograr la justificación, en vano 
fue morir Cristo”.

Esta doctrina de Agustín sobre la ley deriva de San Pablo, ley que 
es buena por haber sido dada por Dios y por prohibir el mal, pero 
es incapaz de justificar al hombre. En ella Pío De Luis (1980) ve una 
función negativa representada en la expresión de que la letra mata, 
esto sucede cuando se interpreta carnalmente lo que debe serlo espi-
ritualmente, por convertir al hombre en transgresor y por poder au-
mentar el deseo del mal en el hombre. La función positiva al aparecer 
como un don de Dios para prepararnos a recibir la gracia, muestra al 
hombre sus límites y pedirá ayuda a Dios para cumplirla, en términos 
del 156,4 “Apoyados en la fe, piden ayuda para cumplir la ley; no por 
la ley, sino por la fe piden las fuerzas para cumplirla”. Pero también 
una visión pesimista de la ley que se observa en 136,4: “fueron los 
defensores de la ley, los expositores de la ley, los doctores de la ley, los 
conocedores a fondo de la ley, quienes crucificaron al autor de la ley”.

También destacar la conexión del Espíritu Santo con la coerción. 
En 71,32, cuando habla del “espíritu santo de disciplina” (Sanctus spi-
ritus disciplinae), señala la gravedad del atentado contra el Espíritu 
Santo, pues es en Él en quien “se asocia esta congregación” (71,37) a 
la que denomina societas spiritus, o en 71,37 cuando vuelve a la peni-



JULIO CÉSAR MUÑIZ PÉREZ426

tencia como vía de remisión de los pecados dentro de la Iglesia, o en 
71,7 donde afirma la necesidad de corregir: “en la Iglesia no se niega 
lugar de penitencia a ningún crimen y el Apóstol dice que hay que 
corregir a los mismos herejes: Pues quizá les dé Dios penitencia para 
conocer la verdad, y se liberen de los lazos del diablo, el cual los tiene 
prisioneros a su capricho. ¿Cuál sería el fruto de la corrección si no 
hay esperanza de remisión?”, (vemos el carácter rehabilitador de las 
penas también en 71,28 o 71,34 propia de la patrística y que influirá 
también en la legislación imperial) incluso aparece una afirmación 
que parece extender la corrección más allá de los cristianos al decir: 

En fin, el Señor no dijo “el fiel católico que diga algo contra el 
Espíritu Santo”, sino, quien dijere, es decir, “cualquiera que dije-
re”, “quienquiera que dijere”, no será perdonado ni en este siglo 
ni en el futuro. Sea, pues, pagano, judío o cristiano, o hereje entre 
los judíos o cristianos, o tenga cualquiera otro título de error, no 
es designado como “éste” o “el otro”, sino quien dijere algo contra 
el Espíritu Santo, esto es, “blasfemare contra el Espíritu Santo”, 
no será perdonado ni en este siglo ni en el futuro (...)la Iglesia no 
cesa de corregir y de llamar a los que del error vienen a recibir el 
perdón de los pecados y ese mismo Espíritu Santo contra quien 
blasfemaron.

Si bien en los no cristianos está limitada al castigo escatológico, 
pues la jurisdicción eclesiástica se limita a bautizados, herejes inclui-
dos, entrando en el campo de la teología bautismal de Agustín contra 
el Donatismo (Langa,1980) como se evidencia en 71,9; 23;28; 33;36; 
y en ACEP,4:

Me respondes y me dices: “Pero tengo el sacramento”. Lo tie-
nes, lo reconozco; por eso precisamente te busco. Has añadido 
un importante motivo para buscarte con mayor diligencia. Eres, 
en efecto, una oveja del rebaño de mi Señor, te descarriaste con 
la marca; por eso te busco con mayor empeño, porque tienes la 
misma marca. 

De hecho, el sermón a los fieles de la Iglesia de Cesarea (ACEP) 
ejemplifica este cambio. En el apartado 2 acepta la coerción contra el 



LA ADMISIÓN DE LA COERCIÓN EN SAN AGUSTÍN DE HIPONA: CRÓNICA... 427

símbolo de Donato (en contraste con el bautismo como símbolo de 
Cristo) en una enumeración que lleva a la coacción: “Si Donato, cuan-
do creó el cisma, hubiera bautizado en nombre de Donato, habría im-
preso la marca del desertor. Y yo, si al llamar a la unidad, me topara 
con la marca del desertor, trataría de suprimirla, destruirla, anularla, 
alejarla, no la aprobaría, la rechazaría, la anatematizaría, la condenaría. 
Nuestro Dios y Señor Jesucristo busca al desertor, destruye el crimen 
del error, pero no suprime su propia marca. Así yo, cuando me acerco 
a un hermano mío y recojo a mi hermano errante”. En ACEP,7, junto 
a la crítica a los donatistas por llevar la causa ante los tribunales del 
emperador, acepta la persecución: “No te enfades con nosotros, si per-
seguimos; no digas: “Sois unos injustos, puesto que perseguís”; pues 
ya habéis demostrado que puede ocurrir que aun los santos persigan 
al injusto”, para culminar en ACEP,8 en una afirmación tajante de la 
capacidad de coerción y corrección de la Iglesia. 

Trascendental también resulta el sermón 112,8 datado a partir 
del 412. En él se manifiesta con bastante claridad la evolución final 
del Santo hacia una admisión de la coerción, que es fundamentada 
ahora en el Nuevo Testamento, en la parábola del Evangelio según 
San Lucas 14,16-24: 

Vengan los ciegos con estas palabras: Ilumina mis ojos para 
que jamás me duerma en la muerte. Estos vinieron en horario, 
pues los primeros invitados fueron reprobados debido a sus excu-
sas. Llegaron en horario y entraron procedentes de las plazas y su-
burbios de la ciudad. Entonces dijo el siervo enviado a buscarles: 
Señor, está hecho lo que mandaste, pero aún sobre lugar. Bien, 
dijo el Señor: Sal a los caminos y cercados y a quienes encuentres 
oblígales a entrar. “No esperes que se dignen venir quienes en-
cuentres, oblígales a entrar. He preparado una gran cena, engala-
né mi gran casa, no toleraré que quede vacío algún lugar”. Vinie-
ron los gentiles desde las plazas y suburbios; vengan los herejes y 
cismáticos desde los caminos y cercados. Oblígales a entrar. Aquí 
encuentran la paz. Quienes construyen cercados, buscan separar. 
Tráigaselos de los cercados, arránqueselos de entre las zarzas. Se 
enredaron en ellas y no quieren que se les obligue. “Enfermos, 
dicen, por nuestra libre voluntad”: El Señor no ordenó esto, pues 



JULIO CÉSAR MUÑIZ PÉREZ428

dijo: Oblígales a entrar. Hállese fuera la coacción; una vez dentro 
nacerá la voluntad. 

En este fragmento se aprecia cómo acepta la coerción sobre here-
jes y cismáticos, en defensa de la unidad, es decir, dentro de aquellos 
que han sido bautizados, bautismo que introduce al sujeto dentro de 
la jurisdicción eclesiástica. Esta interpretación favorable a la coerción 
también la encontramos en la carta 185,6,24, y a ella vuelve unos años 
más tarde en el sermón 270, donde además de una nueva disertación 
sobre el sentido de ley que ya vimos, encontramos la referencia a Ma-
teo 22,10 donde los de fuera también son traídos como en el de Lucas 
(270,7): “En efecto, también aquellos siervos enviados a llamar a los 
invitados salieron y llevaron a cuantos encontraron, buenos y malos, y 
se llenó de comensales el banquete de bodas”. Y así el temor adquiere 
una relevancia mayor: 

Estoy diciendo a vuestra caridad algo que también vosotros 
podéis considerar y ver fácilmente: que la caridad cumple la ley. 
El temor al castigo hace que el hombre la cumpla, pero todavía 
como si fuera un esclavo. En efecto, si haces el bien porque temes 
sufrir un mal o si evitas hacer el mal porque temes sufrir otro mal, 
si alguien te garantizase la impunidad, abrazarías al instante la 
iniquidad. Si se te dijera “Estáte tranquilo; ningún mal sufrirás, 
haz esto”, lo harías. Sólo el temor al castigo te echaría atrás, no 
el amor a la justicia. Aún no actuaba en ti la caridad. Considera, 
pues, cómo obra la caridad. Amemos al que tememos de manera 
que lo temamos con un amor casto. También la mujer casta teme a 
su esposo. Pero has de distinguir entre un temor y otro. La esposa 
casta teme que la abandone el marido ausente; la esposa adúltera 
teme que llegue el suyo y la sorprenda. La caridad, pues, cumple 
la ley, puesto que el amor perfecto expulsa el temor; esto es, el te-
mor servil, que procede del pecado, pues el casto temor del Señor 
permanece por los siglos de los siglos. Si, pues, la caridad cumple 
la ley, ¿de dónde proviene esa caridad? Haced memoria, prestad 
atención, y ved que la caridad es un don del Espíritu Santo,… 

Volviendo poco después, 270,5, a la referencia veterotestamenta-
ria y a Isaías 11,2: 



LA ADMISIÓN DE LA COERCIÓN EN SAN AGUSTÍN DE HIPONA: CRÓNICA... 429

Así, pues, el número siete está dedicado al Espíritu Santo, 
como el diez a la ley. Esto lo insinúa también el profeta Isaías allí 
donde dice: Lo llenará el Espíritu de sabiduría y entendimiento 
–vete contando–, de consejo y fortaleza, de ciencia y de piedad, el 
Espíritu del temor de Dios. Como presentando la gracia espiritual 
en orden descendente hasta nosotros, comienza con la sabiduría y 
concluye con el temor; nosotros, en cambio, al tender o ascender 
de abajo arriba, debemos comenzar por el temor y terminar en la 
sabiduría, pues el temor del Señor es el comienzo de la sabiduría. 

Nuevamente la puesta en valor del temor se aprecia en 156,14, 
donde acepta la función del temor como vía de perfección: 

Quien obra bien por temor al castigo, aún no ama a Dios, aún 
no se cuenta entre los hijos. Con todo, ¡ojalá que al menos tema el 
castigo! El temor es siervo, y la caridad, libre; y, para decirlo así, el 
temor es siervo de la caridad. No se adueñe el diablo de tu cora-
zón; vaya el siervo delante y haga reserva del lugar de tu corazón 
para la dueña que ha de llegar. Haz el bien; hazlo al menos por 
temor del castigo, si aún no puedes hacerlo por amor a la justicia. 
Llegará la dueña, y entonces se retirará el esclavo, porque la cari-
dad perfecta expulsa el temor.

Otrosí debemos tener en cuenta que en ese sermón fundamenta 
la coacción civil, y no tanto la eclesiástica. La segunda la podemos 
ver fundamentada en el sermón 196,4 donde muestra la capacidad de 
coerción física que ostenta Agustín como obispo: 

Yo estaba ausente; pero, según he averiguado, los sacerdotes, 
muy motivados por el deseo de salvaguardar la disciplina cristia-
na, impusieron a algunos una corrección adecuada en conformi-
dad con las normas de la Iglesia (...) Ved que el obispo os avisa 
de antemano; os amonesto, os lo digo con tiempo, os lo ordeno. 
Escuchad al obispo que os manda, os amonesta, os suplica, os 
conjura. Os conjuro por el que ha nacido hoy; os conjuro, os obli-
go; que nadie lo haga. Yo me lavo las manos. Os es mejor oírme 
cuando os amonesto que experimentar mi mano cuando esté dis-
gustado. 



JULIO CÉSAR MUÑIZ PÉREZ430

Culmina en ACEP,8, ya referido, en una afirmación tajante de esa 
capacidad coactiva de la Iglesia: 

Es una persecución bien gloriosa; de ella proclamo que la 
hago. Repréndame quien quiera: proclamo que hago semejante 
persecución. Leo en el salmo: Al que difama en secreto a su pró-
jimo, yo le perseguía. Si persigo justamente al que difama a su 
prójimo en secreto, ¿no persigo con más justicia al que insulta 
públicamente a la Iglesia de Dios al decir: “No es ésta”; al decir: 
“La auténtica es la de nuestro partido”; al decir: “Aquélla es una 
prostituta”? ¿No voy a perseguir a quien blasfema de la Iglesia? 
Sí, lo perseguiré abiertamente, porque soy miembro de la Iglesia; lo per-
seguiré abiertamente, porque soy hijo de la Iglesia. Me sirvo de la voz 
de la misma Iglesia, la misma Iglesia dice por mí en el salmo: 
Perseguiré a mis enemigos y les daré alcance, y no cesaré hasta 
que desfallezcan. Desfallezcan en su mal, progresen hacia el bien. 

Tengamos en cuenta que el sermón ACEP (a los fieles de la Igle-
sia de Cesarea) es considerado como una pieza oratoria improvisa-
da 11, en la que Agustín recurre a su condición de retórico, también 
dentro del contexto donatista, sin la ayuda de notas o referencias, de 
modo que está hablando el más puro Agustín de memoria, enuncian-
do directamente su pensamiento. El sermón lo realiza en presencia 
del Donatista Emérito, intentando la reconciliación de éste de forma 
infructuosa. Así se explica la justificación de las medidas coercitivas y 
la defensa de la Iglesia contra los que los insultan, así como la breve-
dad de esa defensa, ya que su principal objetivo es la integración de 
los mismos de nuevo en Ella. De este modo la defensa de la capacidad 
coercitiva de la Iglesia se hace abiertamente en un texto que no tenía 
preparado de antemano y encontramos la justificación a la misma en 
los sermones 100,5, y 17,38, que la legitiman.

Consideremos ahora, en último lugar, el sermón 114A. Estamos 
en un sermón datado en el 428, dos años antes de su muerte. En él 
Agustín enseña a los fieles la necesidad de corregir y disciplinar, 

11  Recordemos que utilizamos como fuente la edición bilingüe de las obras 
de San Agustín de la Biblioteca de Autores Cristianos.



LA ADMISIÓN DE LA COERCIÓN EN SAN AGUSTÍN DE HIPONA: CRÓNICA... 431

de que ellos mismos sean los que corrijan y disciplinen, en 114A,5 
leemos: 

Perdónale. Lo mandó Cristo, lo mandó la verdad a la que 
acabas de cantar(...) Pero así, dirás, no habrá corrección alguna; 
cualquier pecado permanecerá siempre impune. Siempre agra-
da pecar cuando aquel que peca piensa que tú siempre le vas a 
perdonar. No es así. Esté en vela la corrección, pero no dormite la 
benevolencia. ¿Por qué juzgas que devuelves mal por mal cuando das un 
correctivo al que peca? No pienses de este modo; devuelves bien por 
mal, y no obrarías bien si no lo das. Eso sí, de vez en cuando se 
suaviza la corrección con la mansedumbre, pero la corrección se 
hace. Una cosa es eliminarla por negligencia y otra suavizarla con 
la mansedumbre. Esté en vela la disciplina: perdona y castiga. (...) 
Mas, puesto que hablábamos de la corrección, ¿acaso no nos per-
dona el Señor nuestro Dios cuando decimos con fe Perdónanos 
nuestras deudas? Y, sin embargo, aunque nos las perdone, ¿qué 
se ha dicho de él? ¿Qué está escrito acerca de él? Dios corrige al 
que ama. Pero ¿con sólo palabras, tal vez? Azota a todo hijo que 
recibe. Para que no se moleste el hijo pecador al ser corregido 
con azotes, también él, Hijo único sin pecado, quiso ser azotado. 
Por tanto, aplica el correctivo, pero abandona la ira del corazón. El 
Señor mismo, refiriéndose a aquel deudor al que exigió de nuevo 
toda la deuda por haber sido despiadado con su consiervo, dice 
así: Del mismo modo obrará vuestro Padre celestial con vosotros 
si cada uno no perdona de corazón a su hermano. Perdona allí 
donde Dios ve. No pierdas allí la caridad; practica una saludable 
severidad. Ama y castiga, ama y azota. A veces acaricias y actuando 
así te muestras cruel. ¿Cómo es que acaricias y eres cruel? Porque 
no recriminas los pecados y esos pecados han de dar muerte a 
aquel a quien amas perversamente perdonándole. Pon atención 
al efecto de tu palabra, a veces áspera, a veces dura y que ha de 
herir. El pecado desuela el corazón, demuele el interior, sofoca el 
alma y la hace perecer. Apiádate, castiga. 

Vemos que en esta fase parece que el perdón no evita la pena, 
ahora la coerción aparece como un acto de caridad en sí mismo, asu-
mido no sólo como una necesidad de toda potestad, sino también 



JULIO CÉSAR MUÑIZ PÉREZ432

como una necesidad para el bien del infractor, lo que también se apre-
cia en 114A,6: 

Para entender mejor lo que estoy diciendo, poneos ante vues-
tros ojos, amadísimos, a dos hombres. Un ingenuo chiquillo, cual-
quiera, quería sentarse donde ellos sabían que entre la hierba se 
ocultaba una serpiente. De llegar a sentarse, sería mordido y mo-
riría. Esto lo saben los dos hombres. Uno le dice: “No te sientes 
allí”. Su consejo fue despreciado. El ir a sentarse es ir a morir. El 
otro dice: “Este no quiere escucharnos; ha de corregírsele, hemos de 
sujetarlo, arrancarlo de allí, aun con bofetadas. Hagamos lo posible 
para no perder a ese chiquillo”. Dice el primero: “Déjalo, no lo 
hieras, no le molestes ni le hagas daño”. ¿Quién de éstos fue mi-
sericordioso? ¿El que perdonaba en modo tal que el hombre iría 
a la muerte por la serpiente, o el que se mostraba cruel y de esta 
forma le salvaba? Comprended, pues; también vosotros corregís a 
los que os están sometidos. Imponed disciplina en las costumbres, 
conservando la benevolencia. Perdonad de corazón; no haya ira 
en el interior, puesto que esa ira reciente es una paja tierna y casi 
despreciable. 

Un ejemplo similar ya lo puso mucho antes, en el sermón 82,2, 
entre el 408 o 409, pero la intensidad coactiva podemos ver es muy 
distinta: 

Ni es otra la forma como castigamos a nuestros hijos, es 
decir, airados e indignados; pero no los castigaríamos si no 
los amáramos. No todo el que se aíra odia; hasta tal punto es 
cierto, que a veces el no airarse aparece como prueba de que 
existe odio. Suponte que un niño quiere jugar en el agua de un 
río, en cuya corriente puede perecer; si tú lo ves y lo toleras pa-
cientemente, lo odias; tu paciencia significa para él la muerte. 
¡Cuánto mejor sería que te airases y lo corrigieses, que no el 
dejarlo perecer sin indignarte! Ante todo, pues, ha de evitarse 
el odio; ha de arrojarse la viga del ojo. Cosas muy distintas son 
el que uno, airado, se exceda en alguna palabra, que borra des-
pués con la penitencia, y el guardar encerradas en el corazón 
las insidias.



LA ADMISIÓN DE LA COERCIÓN EN SAN AGUSTÍN DE HIPONA: CRÓNICA... 433

Terminando en 82, 4 “Por tanto, debemos reprender con amor; 
no con deseo de dañar, sino con afán de corregir”.

CONCLUSIONES

En primer lugar, apreciamos que los elementos teóricos básicos 
( justificadores de la coacción) son asumidos en todo momento, como 
el sacramento de la penitencia, la potestad disciplinaria de la Iglesia 
manifestada expresamente en un foro propio de carácter tendencial-
mente exclusivo o la aceptación de la coacción eclesiástica limitada a 
la existencia de un sistema de garantías procesales. Acepta la utilidad 
de la potestad como instrumento para reprimir el mal, tanto estatal 
como eclesiástica. Ve en la legislación imperial un auxilio al servicio 
de la justicia (en La ciudad de Dios uno de los beneficios que aporta 
el Estado es la consecución de la paz) y la eclesiástica se encuentra 
adornada de ciertas potestades “para-estatales” como la obligación de 
los fieles a mantener la Iglesia, especie de “potestad tributaria”12. De-
bemos destacar el contexto de la herejía donatista, si bien podremos 
aceptar otras influencias señaladas por otros autores como Brown 
(1963), y que conduce a una mayor aceptación del ejercicio de la coac-
ción que se manifiesta en la exégesis testamentaria.

El cambio de posición en Agustín no ha sido fácil de apreciar 
por parte de algunos autores, creándose cierto desconcierto entre la 
doctrina, quizá justificado por la gran cantidad de obras, autores y 
opiniones13. De hecho, se podría dedicar una investigación completa 
a analizar la bibliografía en este sentido, y las diferentes variantes que 
cada autor aporta, pero sería demasiado prolijo para este lugar. 

En las páginas anteriores podemos ver cómo en los sermones se 
detectan con claridad al menos dos fases, una en la que la restricción 

12  Cuestión que enlaza con la atribución a la Iglesia de potestades netamente 
estatales. Por todos: López Espadafor (2010. p. 37/2012, p. 101).

13  En ocasiones ciertos errores calan en la doctrina e incluso llegan a 
perpetuarse, por lo que nos hemos inclinado a fundamentar nuestro examen en 
las fuentes, para después corroborar nuestras conclusiones con otros autores, y 
contrastarlas con aquellos que difieren. Un ejemplo peculiar es el trabajo de Pizzolo, 
(1997). En la p. 133 realiza la siguiente perturbadora afirmación: “Por otra parte, 
el tiempo que tocó vivir a san Agustín fue la época de las cruzadas”.



JULIO CÉSAR MUÑIZ PÉREZ434

de la coerción es mayor y otra en la que asume su ejercicio. Estamos 
ante un cambio paulatino, a pesar de la importancia del año 411 y que 
induce a marcar una fase intermedia. 

Tras examinar la forma en que Agustín evoluciona en relación 
con la aplicación de la coerción podemos asumir con matices la pe-
riodificación que ya mencionó Maisonneuve (1960: 37) que toma de 
Portalié (1930: 2432-2443), en tres fases sucesivas, la primera del 392 
al 405, denominado período de dulzura; la segunda del 405 al 411, de-
nominándolo período de hesitación. Y una tercera fase, del 411 hasta 
su muerte, período de severidad. Dejando a un lado la nomenclatura 
de Maisonneuve, puesto que hablar de “hesitación” implica una posi-
ción dubitativa del santo, y no se aprecia duda alguna, sino un cambio 
progresivo de las circunstancias que le llevan a oscilar de una posición 
en la que la coerción (aceptada teóricamente) cree debe ser relegada 
al máximo, a ostentar un papel progresivamente más relevante como 
potestad necesaria en el mantenimiento del orden, la paz y la unidad 
de la Iglesia. En cualquier caso el propio Maisonneuve señala cómo 
no debemos entender esas fases de forma rígida, sino como una tra-
ducción de la evolución del pensamiento agustiniano en relación con 
la represión de la herejía y de los heréticos. 

En el trabajo de Portalié (1930: 2432-2443) podemos encontrar 
distintas divisiones temporales de su vida y su obra. La que nos ocu-
pa, la evolución del santo en relación con la asunción o no del empleo 
de la coerción temporal contra los herejes es vinculada por Porta-
lié, como nosotros hemos hecho, con la polémica donatista (a la que 
Brown (1972) añade la posible influencia de la pedagogía maniquea 
del temor.

Aquí encontramos que Portalié plantea una división en dos fases, 
a diferencia de Maisonneuve, que plantea tres citando al primero. La 
división general que hace Portalié es denominada, para la primera 
como “Période de douceur et de discussion pacifique” que duraría 
hasta el 404, momento en el que, por el incremento de la violencia 
donatista (incluyendo el atentado que sufre Agustín) pasaría a la se-
gunda fase, denominada “Période de répression rigoureuse”. Sin em-
bargo, poco después Portalié señala que Agustín duda entre el 407 y el 
410 entre las dos alternativas de rigor e indulgencia por parte del po-



LA ADMISIÓN DE LA COERCIÓN EN SAN AGUSTÍN DE HIPONA: CRÓNICA... 435

der civil. Curiosamente las fuentes que cita Portalié para representar 
tal situación se limitan al epistolario. El punto de inflexión será, según 
Portalié, la conferencia del 411, y que nuestro análisis confirmaría. 
Pero las únicas fuentes que utiliza (y que justifican este trabajo) son, 
como hemos dicho, reducidas al epistolario, lo que lleva a producirse 
un vacío del 412 al 417. En este lugar debemos referirnos al trabajo de 
Jules Martin (1901: 373-388), si bien su investigación estudia la tole-
rancia en San Agustín desde una perspectiva teológica. 

La única posible duda en relación con la cronología la impone el 
análisis de la carta 93,5.18-19, que está datada en 407/408, es decir, en 
la que sería fase de transición. En el apartado 18 podemos observar 
que valora de gran utilidad el temor en relación con las leyes imperia-
les contra los donatistas, abriéndose paso el papel del temor, mientras 
en el 19 pasa de ser reacio a aceptarla tanto por necesidad contra los 
donatistas como por no oponerse a sus colegas.

En 18 dice: “Por todo esto, el terror que infunden esas leyes, con 
cuya promulgación los reyes sirven a Dios en el temor, fue tan prove-
choso, que muchos dicen ahora: 

“¡Bien lo deseábamos; pero gracias a Dios, que nos dio ocasión 
de ejecutarlo y cortó los retardos y dilaciones!” Otros dicen: “Ya 
sabíamos cogidos por la costumbre; gracias a Dios, que rompió 
nuestros lazos y nos trajo al vínculo de la paz”. (...) Otros dicen: 
“Para entrar nos veíamos aterrados por los falsos rumores; nunca 
hubiésemos sabido que eran falsos si no hubiésemos entrado, y no 
hubiésemos entrado si no nos hubiesen obligado. Gracias a Dios, 
que cortó nuestras vacilaciones con el flagelo y nos enseñó con la 
experiencia cuán vanas y necias acusaciones pregonaba acerca de 
su Iglesia la mentirosa fama. Por donde vemos que son también 
falsas las que los promotores de esta herejía, denunciaron, ya que 
sus sucesores las inventan tan falsas y pérfidas”. 

En el apartado 19: 

¿Podía yo oponerme y contradecir a mis colegas, impidiendo 
tamañas ganancias del Señor? ¿Por qué no iban a ser recogidas en 
una sola grey las ovejas de Cristo que erraban en vuestros montes 



JULIO CÉSAR MUÑIZ PÉREZ436

y colinas, es decir, en los tumores de vuestro orgullo? ¿Por qué no 
habíamos de llevarlas allí donde hay un solo rebaño y un solo pas-
tor? ¿Debía yo contradecir esas providencias, para que vosotros 
no perdierais los bienes que llamáis vuestros y desechaseis con se-
guridad a Cristo, para que legalizaseis los testamentos conforme 
al derecho romano y rasgaseis con vuestras calumniosas imputa-
ciones el Testamento legalizado con los Padres conforme al dere-
cho romano y rasgaseis con vuestras calumniosas imputaciones el 
Testamento legalizado con los Padres conforme al derecho divi-
no, en el cual está escrito: En tu linaje serán bendecidas todas las 
gentes? ¿Había yo de trabajar para que vosotros pudieseis hacer 
libremente contratos de compra y venta y os repartieseis lo que 
Cristo compró al dejarse vender? ¿O para que tuviesen valor las 
donaciones de cada uno de vosotros y no valiese para los llama-
dos hijos lo que les donó el Dios de los dioses desde la salida del 
sol hasta el ocaso? ¿O para que no fueseis arrancados de la tierra 
de vuestro cuerpo, al ser enviados al destierro, y os esforzaseis 
en desterrar a Cristo del reino de su sangre, desde el mar hasta 
el mar, desde el río hasta los términos del orbe de la tierra? Por 
el contrario, sirvan a Cristo los reyes de la tierra, pues también 
se le sirve haciendo leyes en favor de Cristo. Vuestros mayores 
imputaron a Ceciliano y a sus compañeros falsos crímenes para 
que los castigasen los reyes de la tierra. Vuélvanse los leones y 
quebranten los huesos de los calumniadores; no interceda Daniel, 
una vez demostrada su inocencia y libertado de la leonera en que 
ellos perecieron; porque quien prepara a su prójimo la hoya, cae-
rá muy justamente en ella. 

En esta carta es Agustín el que trata de convencer de la ne-
cesidad de admitir la coerción a Vicente, pero sin fundamentarla 
teológicamente ya que justifica la coerción secular de las herejías, 
de hecho en 93,6,20, acepta todo temor (y la coerción) que ejerza 
la autoridad, puesto que “cuando la autoridad favorece a la verdad 
y castiga, alaba al que se enmienda. Cuando esa autoridad es ene-
miga de la verdad y castiga, alaba al que es coronado por haberla 
despreciado. Y como tú, por tu parte, no haces el bien, por eso debes 
temer a la autoridad”, (aunque donde se traduce autoridad debemos 
entender potestad).



LA ADMISIÓN DE LA COERCIÓN EN SAN AGUSTÍN DE HIPONA: CRÓNICA... 437

En la segunda y tercera fases observamos un creciente protago-
nismo del “temor”, como don del Espíritu Santo la amenaza de la 
coacción crece del momento inicial, limitada a la amenaza escatoló-
gica de los fuegos eternos y del día de la ira, a la temporal, secular y 
eclesiástica, que ya era asumida como una necesidad de toda potes-
tad. Su papel crece hasta llegar a aceptar la compulsión física.

El sustento bíblico fundamental está en los ya señalados textos 
de Isaías y San Lucas,14,16-24. A este último suelen referirse distintos 
autores (ej. Truyol y Serra 2004: 271) como fundamento esencial de 
la admisión de la coerción en la Iglesia, si bien en la obra de Agus-
tín podemos encontrar otros destacando el de Isaías y la importancia 
general del Antiguo testamento (Brown 1972) y de los Salmos (Rat-
zinger 1992: 237). Es en los dones del Espíritu Santo expresados en 
Isaías 11,2-3 donde por primera vez encontramos el cambio de acti-
tud del santo hacia la aceptación del temor, y por ende del elemento 
generador del temor por antonomasia que es la coerción, tanto como 
amenaza como su ejecución. En el Sermón a los fieles de la Iglesia 
de Cesarea, ACEP la fundamentación estaba en los salmos 100,5 y 
17,38. A esto podemos añadir la teología paulina y la configuración 
que hace san Pablo de la Autoridad, por ejemplo en Romanos 13,1-4, 
donde en otros escritos verá el poder del obispo para reprimir el mal 
(En Contra la Carta de Parmeniano I,8,13-14) la obligación del obispo 
como centinela de Ezequiel 33,2-9 o Jeremías 3,14-18, o, por todos, el 
sermón 302,13. 

Hay muchos otros ejemplos de la función del temor en Agustín. 
En relación con su utilidad en el creyente destaca la cuestión 77 de 
“ochenta y tres cuestiones diversas”. En ese texto, de difícil traducción, 
se plantea si el temor es pecado (De timore, utrum peccatum sit) recha-
zándose que toda pasión sea pecado, asumiendo así la existencia de 
un temor no pecaminoso, sino incluso piadoso, en el sentido de don 
espiritual.

Encontramos en la última fase manifestaciones del “Trahimus ad 
salutem” y el “compelle intrare”. En relación con el primero, notemos 
que la coerción aparece como un medio de retener más que de atraer, 
es la capacidad de la Iglesia para impedir la segregación y la rotura de 
la unidad. El compelle intrare es la principal justificación neotestamen-



JULIO CÉSAR MUÑIZ PÉREZ438

taria de la coerción para Agustín, tomado del Evangelio según San 
Lucas 14,23 y junto la veterotestamentaria de Isaías. 

Es digno de destacar que este proceso de creciente aceptación del 
ejercicio de la coerción nunca llegará a la admisión de la tortura, que 
en el año 425 proscribe: “bajo ningún concepto es conveniente que la 
Iglesia haga tal cosa”14.

Hemos intentado en este trabajo afrontar la aparente contra-
dicción de los textos que se ha visto apoyada en las afirmaciones de 
distintos autores. En la evolución personal de san Agustín sobre la 
admisión de la coerción resultan esenciales las vivencias personales 
del mismo. Así lo señala en un sentido genérico Martínez García 
(1982: 353) cuando afirma, de todo escritor “que la vida real y las 
vivencias personales condicionan la obra literaria”. Jerónimo Mon-
tes (1918: 126) dice que San Agustín “ofuscado quizás durante algún 
tiempo por su magnánimo corazón y su caridad sin límites hacia 
los extraviados, opinó que no debían emplearse medios coercitivos 
contra los herejes. Pero una reflexión más detenida de las cosas o 
una más larga experiencia de la realidad le hicieron cambiar de opi-
nión”. También Combés (1927: 188). En los sermones esta evolución 
se detecta cuando se dirige a los donatistas, tal como señaló Portalié 
(1930: 2432-2443) “la historia de las luchas de Agustín contra los 
donatistas es la historia de sus cambios de opinión sobre el empleo 
de rigores contra los herejes”. No obstante, no hemos encontrado 
en ningún autor un examen detallado de los escritos agustinianos 
donde se evidencie esta transformación, perpetuándose en cierta lí-
nea historiográfica (y cuantitativamente la menos numerosa) su afir-
mación apriorística. El presente estudio, en lo que hemos estudia-
do, es el único que afronta la comparación sistemática de los textos 
agustinianos y constata tal cambio, ligado a la exégesis bíblica y el 
creciente papel teológico del temor en un magnífico ejemplo de la 
interacción entre Dogma y Derecho.

14  Cf. Sermón 355, 5.



LA ADMISIÓN DE LA COERCIÓN EN SAN AGUSTÍN DE HIPONA: CRÓNICA... 439

Bibliografía

Aa.Vv., Tratado de Derecho Eclesiástico, Instituto Martín Azpilcueta, Fa-
cultad de Derecho Canónico, Universidad de Navarra, Pamplona 
1994.

Agustín de Hipona, Obras Completas San Agustín, toms. i-lxii, Edito-
rial BAC, Madrid (años varios).

Biondi, B., «Religione e diritto canonico nella legislazione di Giusti-
niano», Acta Congressus Iuridici Internationalis I: VII Saeculo a decre-
talibus Gregorii IX et XIV a codice Iustiniano Promulgatis, Roma (12-17 
nov. 1934) 3-19. 

	 – Il diritto romano cristiano,3 vol., Ed. Giuffré. Milano 1952

Blázquez Fernández, N., Aclaraciones sobre san Agustín y la pena capi-
tal, en Revista de estudios políticos, nº 211, enero-febrero, 1977a, pp. 
275-279. 

	 – San Agustín, contra la pena de Muerte, en (separata de ARBOR, 
revista general de investigación y cultura), junio, Madrid 1975.

	 – La pena de muerte según San Agustín, Madrid 1977b.

	 – Teología del siglo xx. Pena de muerte, Madrid 1994. 

	 – La pena de muerte y biotanasia de Estado, Madrid 2012. 

Bondolfi, A., Pena e pena di morte, Bologna 1986.

Brown, P., «Religious coercion in the Later Roman Empire», en His-
tory, 48 (1963) 283-305.

	 – Religione e società nell’età di sant’Agostino, Turín 1972.

Cantera Montenegro, S., Una visión cristiana de la historia, Comenta-
rios sobre La Ciudad de Dios de San Agustín, Sevilla 2011.

Combés, G., La Doctrine politique de S. Augustin, Paris 1927. 

Congar, Y., El Espíritu Santo, Ed. Herder, sección de teología y filoso-
fía, vol. 172, Barcelona 1991.

Daube, D., Studies in Biblical Law, Cambridge 1947.

De Luis Vizcaíno, P., «La Sagrada Escritura como “testamento” de 
Dios en la obra antidonatista de San Agustín», en Estudio Agustinia-
no, n. 15 (1980) 3-37.



JULIO CÉSAR MUÑIZ PÉREZ440

Gaudemet, J., L’Eglise dans l’Empire Romain (IV-V siecles), Sirey, Paris 
1999.

Gilson, É., «Pourquoi S. Thomas a critiqué S. Augustin», en Archives 
d’histoire doctrinale et littéraire du Moyen Age, 1 (1926) 5-127.

Grima Lizandra, V., Los delitos de tortura y de tratos degradantes por 
funcionarios públicos, Valencia 1998.

Gudín Rodríguez-Magariños, F, «Estudios: Evolución de la tortura 
en España: de un reputado instituto procesal a un execrable deli-
to», en Boletín de información del Ministerio de Justicia de España, año 
60, nº 2021, (septiembre 2 - 2006) 3827-3858.

Hergenroether, J., Historia de la Iglesia, tom. ii, Biblioteca Teológi-
ca del s. xix, Madrid 1884. 

Lombardi, G., «La laicità dello Stato», en Studi cattolici, 31 (1987) 323-
330. 

López Espadafor, C. M., Principios básicos de fiscalidad internacional, 
Madrid 2010.

	 – «Los preceptos de naturaleza tributaria en la legislación sobre ex-
tranjería tras su reforma», en Revista española de Derecho Financiero, 
Civitas, n. 154 (2012) 89-115.

Maisonneuve, H., Études sur les origenes de l’Inquisition, Librairie Phi-
losophique J. Vrin, 12º edition, Paris 1960.

Martin, J., Saint Augustine, Paris 1901.

Martínez García, F., Historia de la Literatura Leonesa, León 1982.

Montes, J., El crimen de herejía, Madrid 1918. 

Novoa, C., «Castigo de Dios y pena de muerte», en theologica Xaveria-
na, n. 141 (2002) 81-100.

Pizzolo, C., Democracia, opinión pública y prensa: en la construcción de un 
paradigma, Mendoza 1997.

Portalié, E., Dictionnaire de théologie catholique, voz “Augustin”, Paris 
1930. 

Prego de Lis, A., «La pena de exilio en la legislación hispanogoda», 
en Conde Guerri, E.; González Fernández, R.; y Egea Vivan-
cos, A., Espacio y tiempo en la percepción de la Antigüedad Tardía. En 
Antigüedad y Cristianismo, xxiii (2006) 515-529.



LA ADMISIÓN DE LA COERCIÓN EN SAN AGUSTÍN DE HIPONA: CRÓNICA... 441

Ratzinger, J., Iglesia, Ecumenismo y Política, Madrid 1987.
	 – Volk und Haus Gottes in Augustins Lehre von der Kirche, München 

1992.
Rico Aldave, H., El Derecho de asilo en la cristiandad, Pamplona 2005.
Roche Arnas, P. (coord.), El pensamiento político en la Edad Media, 

Madrid 2010.
	 – «San Agustín y Edigio Romano: De la distinción a la reducción 

del poder temporal a la autoridad espiritual», en Revista Española de 
Filosofía Medieval, 15 (2008) 113-126. 

Schepses, E., «Rechtsfall der Alypius», en Studia et Documenta Historia 
et Iuris, 5 (1939) 140-160.

Scholz, H., Glaube und Unglaube in der Weltgeschichte. Ein Kommentar 
zu Augustinus de Civitate Dei, Berlin 1911.

Silva, E., «San Agustín y la pena capital», en Revista de Estudios Políti-
cos, nº. 208-209 (1976) 207-220.

Soler, C., «Sobre el papel del dualismo cristiano en la génesis de la 
libertad», en Ius canonicum, 30 (1990) 287-304.

Stöckl, A., Geschichte der Christlichen Philosophie zur Zeit derKirchen-
väter (reeditado en Kessinger Legacy Reprints, Whitefish 2010) 
Mainz 1891.

Tomás y Valiente, F., La Tortura en España: Estudios históricos, Barce-
lona 1973.

Truyol y Serra, A., Historia de la Filosofía del Derecho y del Estado: 1. 
De los orígenes a la Baja Edad Media, Madrid 2004.

Julio César Muñiz Pérez




