
Actualidad bibliográfica





RECENSIONES 1081

Recensiones

Agustiniana

Kolawole Chabi, Augustin prédicateur de la Trinité. La Trinité dans l’histoire du 
salut et dans la vie du chrétien selon ses «Sermones ad populum», Institutum Patristi-
cum Augustinianum, Roma 2021, 554 pp.

El pensamiento de San Agustín sobre el misterio de la Trinidad ha sido 
estudiado ampliamente, pero casi exclusivamente a partir de su obra De Tri-
nitate. Se han dejado de lado todos aquellos Sermones que San Agustín dirige 
a sus fieles de Hipona y en los cuales expone la importancia del misterio de la 
Trinidad para la vida cristiana. A propósito de obra De Trinitate San Agustín 
afirma: “Ante todo conviene advertir al futuro lector de este mi tratado sobre 
la Trinidad que mi pluma está vigilante contra las calumnias de aquellos que, 
despreciando el principio de la fe, se dejan engañar por un prematuro amor a 
la razón”. Esta es la razón por la cual San Agustín en esta obra otorgue gran 
importancia a los argumentos racionales. En los “Sermones ad populum” trata 
sobre todo de mostrar de una forma sencilla y adaptada a la mentalidad de sus 
fieles la importancia de este misterio para la vida de cada día. En estos Sermo-
nes,  sin dejar de lado la razón, Agustin fundamenta su exposición sobre todo 
en la Sagrada Escritura. Los “Sermones ad populum” son explicaciones sencillas 
y prácticas evitando siempre los problemas teológicos más difíciles.

La obra que nos ofrece Kolawole Chabi se centra precisamente en los 
“Sermones ad populum”. Le interesa cómo San Agustín expone a sus files este 
misterio de la Trinidad para que ilumine la vida cristiana. Divide la obra en 
tres amplias partes. La primera de ellas (págs. 39-130) es ante todo informa-
tiva. Describe, en primer lugar, la interpretación que diferentes teólogos mo-
dernos han realizado del pensamiento de San Agustín sobre el misterio de la 
Trinidad indicando igualmente los límites e incluso con frecuencia las defor-
maciones de estas interpretaciones. Analiza entre otros la interpretación de 

CiuD-Ra 234-3 (2021) 1081-1114



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-3 (2021)1082

Th, Regnon, E. Portalié, M. Schmaus, K. Rahner, J. Moltmann, A. Plantinga, 
etc. A continuación muestra cómo otro conjunto de teólogos ha tratado de co-
rregir estas deformaciones del pensamiento de San Agustín: G. Lafon, E. Hill, 
A. de Halleux, etc. La exposición es sencilla y sumamente clara. Nos sitúa bien 
ante los problemas que plantea actualmente la lectura e interpretación de la 
obra De Trinitate de San Agustín.

En la segunda parte de la obra (págs. 133-208) estudia la predicación 
cristiana antigua y los “Sermones ad populum” de San Agustín como forma de 
transmisión de la fe cristiana. En primer lugar expone con cierta brevedad 
la predicación de algunos Padres latinos anteriores o contemporáneos a San 
Agustín: Tertuliano, San Cipriano, San Ambrosio, San Jerónimo, Lactancio, 
Hilario de Poitiers etc. A continuación,  y centrándose ya en los “Sermones ad 
populum” de San Agustín expone su género literario, lenguaje, estilo, figuras 
retóricas, etc. Es un estudio literario sobre los “Sermones ad populum”. Como 
éste es un tema ya ampliamente estudiado el autor no se detiene en profundi-
zar sino en informa ampliamente sobre la situación actual de estos estudios. 
Pasa a exponer a continuación la transmisión o cómo han llegado hasta notros 
los Sermones de San Agustín. El autor nos ofrece ciertamente una buena intro-
ducción a la lectura y estudio de los Sermones de San Agustín. Dentro de esta 
misma parte dedica un amplio capítulo a los “Sermones ad populum” pero como 
lugar teológico para la enseñanza doctrinal. Expone el contexto litúrgico y 
pastoral de los mismos, la espiritualidad del Pastor-Predicador, la relación en-
tre predicación y oración etc. Esta parte contextualiza bien la predicación de 
Agustín tanto desde un punto de vista literario como doctrinal. En la tercera 
parte (211-471) el autor se centra ya de lleno en el tema que pretende estudiar: 
“El misterio de la Trinidad en la historia de la salvación y en la vida cristiana 
en los “Sermones ad populum” de San Agustín”. Podríamos afirmar que esta ter-
cera parte es el núcleo de toda la obra. Las dos partes anteriores no han sido 
más que introducciones a esta tercera parte. Aquí se estudia con detalle y pro-
fundidad la exposición que hace San Agustín del misterio de la Trinidad a sus 
fieles. En un primer capítulo expone los conocimientos que tenía San Agustín 
sobre este misterio de la Trinidad antes de ser sacerdote y obispo. Ciertamente 
este tema ha sido ampliamente estudiado por varios autores y entre ellos por 
N. Cipriani. Esta es la razón por la cual el autor no hace más que una síntesis 
del tema. A continuación expone la enseñanza doctrinal sobre el misterio de 
la Trinidad que San Agustín ofrece a sus fieles en estos Sermones, primero 
en cuanto sacerdote y luego en cuanto obispo. Fundamenta su exposición en 
un análisis detallado de todos los Sermones en los cuales San Agustín hace 
referencia a este misterio. En el segundo capítulo de esta última parte, capítulo 
por otro parte sumamente amplio (295-423), realiza un análisis detallado de la 
enseñanza de San Agustín sobre las relaciones entre las tres divinas Personas 
en el interior de la Trinidad y sus manifestación en la historia, (operationes ad 



RECENSIONES 1083

extra). La exposición está igualmente fundamentada en el análisis de cada uno 
de los Sermones que hacen referencia a este misterio situando siempre cada 
sermón en su época y situación correspondiente y haciendo siempre resaltar el 
contexto en el cual fue predicado dicho Sermón. En el último capítulo estudia 
el pensamiento de san Agustín sobre la presencia del misterio de la Trinidad 
en la vida cristiana de cada día. Fundamente su exposición, como los capítu-
los anteriores, en un análisis detallado de los textos de aquellos sermones en 
donde San Agustín hace referencia al tema. Se detiene con detalle y cierta 
amplitud en algunos temas fundamentales de la espiritualidad cristiana: la 
Trinidad como fundamente de la vida cristiana, el alma imagen y templo de la 
Santísima Trinidad, la Trinidad alimento de la vida cristiana, el cristiano y la 
contemplación de la Trinidad, etc. 

La obra finaliza con una conclusión en donde el autor hace una síntesis 
de los resultados obtenidos a través de su investigación: “El objetivo que nos 
hemos fijado al realizar esta monografía era el mostrar, a través de una inves-
tigación sobre los “Sermones ad populum”, la riqueza de la teología trinitaria 
agustiniana identificando su enseñanza sobre la Trinidad en la historia de la 
salvación et sobre su importancia para la piedad cristiana”. La obra ofrece 
igualmente una amplia bibliografía sobre el tema y un conjunto de índices de 
gran utilidad para el lector. 

Esta obra es ciertamente una obra necesaria para un recto conocimiento 
del pensamiento de San Agustín sobre el misterio de la Trinidad. Un estudio 
serio, muy bien informado y muy bien fundamentado. Es, a la vez, una obra 
que muestra con claridad cómo para San Agustín el misterio de la Trinidad es 
el fundamento de la espiritualidad cristiana. Su lectura quizás de la impresión 
que el autor teme abordar el tema y, por ello, realiza una, otra y otra introduc-
ción. De hecho la mayor parte de la obra está consagrada a introducciones 
dedicando exclusivamente dos capítulos al tema investigado. 

Jaime García Álvarez  

Biblia 

Calduch-Beneges, N., Pan de sensatez y agua de sabiduría. Estudios sobre el 
libro de Ben Sira (Col. “Asociación Bíblica Española. Artículos Selectos”, 01). 
Ed. Verbo Divino, Estella (Navarra), 2019, 453 pp.

Esta obra reúne 21 artículos, y su temática se centra en diversos aspectos 
técnicos de Ben Sira, Sirácida, o Eclesiástico, libro canónico y sapiencial del 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-3 (2021)1084

Antiguo Testamento, que nuestra autora ha ido investigando durante más de 
tres décadas. Calduch-Beneges enseña literatura sapiencial bíblica en la Uni-
versidad Pontificia Gregoriana de Roma, desde hace años; su especialización 
está circunscrita al libro de Ben Sira, con abundantes artículos al respecto, y 
en varios idiomas. La práctica de publicar nueva y conjuntamente, en un libro, 
artículos ya editados en diversas revistas científicas o en Misceláneas, es una 
iniciativa digna de encomio. El reunir un bloque de artículos, con temática 
característica, sobre todo, y de un mismo autor, y editarlos nuevamente en un 
libro, es una idea de agradecer y valorar mucho. La razón es sencilla: favorece 
su consulta, algunos son actualizados por su autor, y se ahorran muchas horas 
de búsqueda, ya que su primera publicación apareció en revistas, misceláneas 
u homenajes a profesores, de difícil acceso y consulta. Además, este hábito 
es frecuente en círculos universitarios de países anglosajones, germánicos, y 
últimamente en algunos latinos, desde hace decenios. Calduch-Beneges es ac-
tualmente Secretaria de la Pontificia Comisión Bíblica, la primera mujer que 
ejerce este cargo en dicha institución del Vaticano. 

Esta obra de la Dra. Calduch-Beneges, como novedad a resaltar, inicia 
una nueva andadura y colección de publicaciones científicas de la Asociación 
Bíblica Española (=ABE), denominada “Artículos Selectos”. Si la ABE dirige 
ya varias colecciones de Biblia y su entorno, contando siempre con la magní-
fica colaboración y edición de la Editorial Verbo Divino (Estella), que tanto 
ha hecho, y sigue haciendo, por la cultura religiosa en lengua española, ahora 
comienza otra dedicada a publicar nuevamente artículos de miembros de di-
cha Asociación para esta facilitar la consulta de esos artículos, ya editados y 
dispersos en revistas científicas o misceláneas, obras colectivas, de difícil ac-
ceso o búsqueda. La iniciativa nos parece muy positiva y oportuna la edición 
de estos 21 artículos, en un solo libro, para estrenar esta nueva colección de la 
ABE. Juan Chapa, actuar Director de Publicaciones de la ABE, presenta esta 
colección y da unas breves pinceladas sobre sus objetivos.

La autora, en su breve introducción, señala el origen y temática predomi-
nante de los 21 artículos y su procedencia, como su familiarización y estudio 
del libro de Ben Sira, obra de un sabio judío jerosolimitano y compuesta en el 
siglo II. A. C. Aquí, en palabras de la autora, se agrupan sus artículos escritos 
en la lengua de Cervantes, con alguna excepción; sus artículos escritos en la 
lengua de Shakespeare se publicarán en otro volumen aparte y los editará una 
editorial de Berlín. Todos estos artículos aparecieron anteriormente en revis-
tas científicas, obras conjuntas o libros de homenajes, y todos ellos han sido 
revisados minuciosamente; algunos aparecen aquí, en español, por primera 
vez, ya que han sido traducidos del inglés. Calduch-Beneges examinó, para su 
tesis doctoral, la perícopa de Sir 2,1-18, y a partir de dicho estudio, continuó 
su interés por ese libro sapiencial de la Biblia. Y, dentro de los apartados de la 



RECENSIONES 1085

introducción, lo cierra la “Lista de Publicaciones”, es decir, las revistas cientí-
ficas o libros de homenajes, en donde aparecieron editados por vez primera. 

Señalamos ahora algunos rasgos de los contenidos de los artículos, aun-
que sea brevemente. Así, nuestra autora ordena el material de ellos en cinco 
partes o secciones. El primer bloque. I: Cuestiones Introductorias (pp. 19-54), 
consta de tres artículos y abordan cuestiones: Ben Sira y el canon de las Es-
crituras, en donde analiza la autora la historia textual de este libro bíblico, 
como su situación en el judaísmo rabínico y en la Iglesia primitiva. No olvida 
Calduch-Beneges que estudia el texto de Ben Sira conduce necesariamente al 
estudio de su inspiración, teniendo en consideración las varias versiones del 
mismo, hebreo (no completo) y griego (éste en dos versiones griegas: la larga 
y la corta), que han llegado hasta hoy. Sin entrar en más detalles, la autora 
afirma, en línea con su maestro M. Gilbert, que no es un doble texto inspirado, 
sino dos estados del texto inspirados, canónicos. El segundo artículo contiene 
un desarrollo más vasto de la cuestión de la inspiración del Sirácida: sus distin-
tas versiones, el papel de la tradición y sus sucesivos añadidos del texto largo, 
transmitidos por la tradición eclesial, deben ser consideradas canónicas y, por 
consiguiente, inspiradas. Y, por último, en el tercer artículo de este bloque, 
nuestra autora analiza los títulos griegos y latinos de Sirácida 1-2, dentro de 
la colección de sentencias del Eclo. 1-42, y resume la autora su estudio: “son 
títulos que ponen de relieve los siguientes temas teológicos: el origen divino 
de la sabiduría, la supremacía del Señor sobre la sabiduría, la relación entre 
sabiduría y temor del Señor, los frutos del temor del señor, el cumplimiento de 
los mandatos del Señor, la confianza en el Señor y el alejamiento del Señor”. 
Es más, para la autora de los artículos, estos títulos no son meros rasgos co-
yunturales, sino que contienen un rico bagaje teológico, que posteriormente 
enriqueció la teología del texto y ello contribuyó, en la lectura e interpretación 
cristiana del AT, a que algunos de estos textos citados se enriquecieran en la 
teología cristiana. 

Son tres artículos, aparte del interés que me han dejado, están expuestos 
con claridad y método, breves y bien documentados, con numerosas notas, 
que iluminan hipótesis del pasado con nuevos enfoques y fuentes. Por eso, la 
extensión de estas líneas y dedicadas a la primera parte del libro, pero que 
sirve para el resto de los restantes 18 artículos, que me limitaré a una sucinta 
descripción. 

El segundo bloque de artículos, titulado: “Estudios temáticos y semán-
ticos” (pp. 55-141), consta de cinco artículos y en donde la autora examina 
el motivo de la prueba Sir 2,1-6, imprescindible en el hombre para lograr la 
sabiduría, en primer lugar, luego indaga Calduch-Beneges el tema del culto en 
el Sirácida, en base a su vocabulario, o la importancia de los olores y fragan-
cias y perfumes, otro artículo escudriña la presencia de animales en el texto 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-3 (2021)1086

hebreo de Ben Sira, su simbología y, el último artículo examina el tema de la 
misericordia en el Sirácida (Sir 18,13ab). El tercer bloque abarca seis artículos, 
siendo la parte más extensa del libro (pp. 143-267) y todos ellos analizados des-
de la perspectiva exegética: Sir 1 y la traducción, interpretación, que la versión 
siriaca hizo de este capítulo, resaltando la interpretación teológica del traduc-
tor. Otros artículos exegéticos del Sirácida, aquí desarrollados: Sir 4,11-19; Sir 
6,22; Sira 27,30-28,7; Sir 43, 27-33, cerrando la sección un interesante artículo 
sobre la importancia de los viajes en el libro de Ben Sira, su contacto con otras 
culturas y aquellos elementos de inculturación helenística en este libro bíblico, 
Ben Sira Sir 31[34 Hb] 9-17 (pp. 235-244), y en donde muestra el sabio autor 
judío su admiración por la cultura helenística.

La cuarta parte consta de cinco artículos (pp. 269-348), relativos a la mu-
jer en el libro del Ben Sira (esposas, divorcios, poligamia…) y el autor sagrado 
es el que más espacio dedica a la mujer en su obra, pero sabe mantenerse 
dentro del sistema patriarcal de la Biblia (=AT), sabiendo que quien “pierde el 
control, pierde el poder” (p. 288). Así, pues, nuestro autor sagrado presenta a 
la mujer en su obra, Ben Sira, desempeñando su rol, pero al lado del marido. 
Calduch-Beneges analiza detenidamente los pasajes de Sir 25,26, relativo al 
divorcio, y de Sir 44-50, el silencio del autor sagrado sobre las heroínas de Is-
rael, en el “Elogio de los Antepasados”, que sorprende tanto a nuestra autora, y 
apenas si se han detenido en el detalle los estudiosos del libro sagrado, sucede 
lo contrario sobre el silencio de Esdras, en dicho elogio, que ha impresionado 
tanto a los estudiosos del Sirácida. Nuestra autora interpreta la ausencia de 
las mujeres heroínas de Israel en Sira 45-50, en síntesis, al influjo de las so-
ciedades mediterráneas en el piadoso y sabio autor judío del libro bíblico. Un 
cambio, sin embargo, observamos en la versión siríaca (Peshitta) de Ben Sira, 
que presenta una visión más elogiosa, suave, de la mujer que otras. Esto sería 
debido, según nuestra autora, a los cambios efectuados al texto original, en su 
nueva versión siríaca. Finalmente, la sección quinta, titulada “Relecturas” (pp. 
349-380) está dedicada, con dos capítulos, a la recepción del libro en el Nuevo 
Testamento y en los Padres de la Iglesia, desde el estudio de Sir 2,1-18, y aun-
que el Eclesiástico no se cita explícitamente en el Nuevo Testamento, aunque 
sí está presente su lenguaje sapiencial, en algunos libros: la Carta de Santiago, 
no sucede lo mismo en la Iglesia antigua, que fue muy leído y recibió el nombre 
de Eclesiástico, es decir, libro de la asamblea (eklesia). Entre los Padres de la 
Iglesia, los que más lo citan explícitamente son: Agustín, Juan Crisóstomo y 
Gregorio Magno, y acuden a Sir 2,1-18, en sus reflexiones teológicas, “como 
autoridad en cuestiones morales” (p. 380). Pero, un comentario completo a 
Ben Sira, por parte de los Padres de la Iglesia, no aparece hasta el siglo IX. 

Sin alargarnos más, señalar, por último, que esta obra de 21 artículos de 
la Dra. Calduch-Beneges, editados nuevamente en este libro, concluye con 



RECENSIONES 1087

unos extensos y completos índices de 72 páginas, que prestarán una excelente 
ayuda a los futuros usuarios de estos artículos, aquí reunidos. Sin entrar ya en 
más detalles. Hemos de concluir elogiando el objetivo de la nueva colección de 
la ABE, con este magnífico primer volumen, perfectamente editado, por parte 
de la Editorial Verbo Divino (Estella), y esperando que los futuros volúmenes 
tengan la misma calidad que el presente. En definitiva, felicitamos a la autora 
del libro su buen trabajo en la revisión minuciosa de sus artículos, a la Edito-
rial por los medios puestos a disposición de la edición, y desear que el futuro 
volumen de sus artículos, escritos en inglés, se traduzcan a la lengua en que 
fueron pensados. 

J. Gutiérrez Herrero

Aldave Medrano, E., Muerte, duelo y nueva vida en el cuarto Evangelio. Estudio 
exegético de Jn 11,1-12,11 a la luz de las prácticas rituales de la antigüedad 
(Col. “Asociación Bíblica Española. Institución San Jerónimo”, 70. Tesis), Ed. 
Verbo Divino, Estella (Navarra), 2018, 437 pp.

Estamos ante un trabajo de doctorado atrevido y bien expuesto por la 
Dra. E. Aldave, y que se lee con verdadera atención. El presente estudio in-
vestiga en detalle la perícopa joánica, 11,-12,11, que abarca la resurrección de 
Lázaro y su unción, ambos relatos situados en Betania. No es habitual encon-
trarse con una investigación bíblica de estas dimensiones, con 68 versículos, y 
compleja de analizar. No obstante, la autora ha encauzado su trabajo en una 
doble perspectiva: en primer lugar, desde la exégesis histórico-crítica y, en 
segundo lugar, acudiendo a las ciencias sociales. El análisis, como leemos en el 
subtítulo, la temática de la muerte, el duelo y la nueva vida en el IV Evangelio, 
pero a la luz que estas prácticas rituales tenían en algunas culturas vecinas 
del cristianismo, en el Oriente Medio y en la cuenca del Mediterráneo. Y este 
segundo aspecto es el da peculiaridad al estudio. 

La autora, E. Aldave, de la investigación enseña actualmente Sagrada 
Escritura en el Centro Regional de Estudios Teológicos de Aragón (=CRETA) 
y en la Facultad de Teología del Norte de España, sede Vitoria. Y, su trabajo es 
el resultado de un “recorrido largo y apasionante” hasta llegar a puerto seguro, 
es decir, la adquisición del doctorado en la Biblia, especialidad en el IV Evan-
gelio. Su investigación fue defendida en la Facultad de Teología de Deusto 
(Bilbao) y aprobada el día 04.05.2017, siendo la Directora de su trabajo cien-
tífico, la Dra. C. Bernabé. El resultado del trabajo ha sido publicado, después 
de las clásicas correcciones y añadidos, en la reputada Colección “Asociación 
Bíblica Española. Sección Tesis”, por la curtida y especialista en estos, las Edi-



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-3 (2021)1088

torial Verbo Divino (Estella). La edición es perfecta, lo que favorecerá más su 
contenido, lectura y consulta. 

El trabajo contiene este iter, donde resaltaremos los aspectos más sobre-
salientes. Así, las primeras páginas del trabajo están dedicadas al: índice ge-
neral, a los agradecimientos, en el prólogo, a las personas que la han ayudado 
en la elaboración de un tema, que quiso: “estudiar dentro de la temática de los 
Evangelios desde una perspectiva contextual, que permitiera, con la ayuda de 
las ciencias sociales, poner de relieve la dimensión social de los textos”. Una 
peculiaridad que no es nueva, en el campo de los estudios bíblicos, aunque no 
tanto en los ambientes universitarios hispanos. A continuación, están las pági-
nas dedicadas a las siglas y abreviaturas, las clásicas en esta clase de estudios, 
relacionados con la Biblia. Están colocadas en dos apartados, bien ordenados y 
claros: uno, dedicado a los autores- textos, judíos, cristianos y grecorromanos, 
y el otro apartado, a las siglas de las revistas, diccionarios y colecciones de 
monografías relacionadas con el tema, o enciclopedias. Y, por último, está la 
introducción (pp. 23-25), en donde señala los objetivos del estudio, “el trabajo 
que expondremos a continuación es un estudio exegético de Jn 11,1-12,11, cuya 
característica principal es su carácter interdisciplinar, ya que abordará el texto 
aunando el estudio literario y algunas aportaciones de las ciencias sociales en 
lo que respeta a la muerte y al duelo” (p. 23). Un tema, la muerte y el duelo, 
que “siguen siendo temas de actualidad” y aquí terminan las páginas introduc-
torias al trabajo.

El cuerpo central del estudio lo configuran cinco extensos capítulos, que 
expondremos brevemente sus contenidos, más las conclusiones finales, la am-
plia y ordenada bibliografía, y el índice de fuentes antiguas. Así, dentro de 
la temática central del estudio, diremos que los dos primeros capítulos (pp. 
27-122) son los prolegómenos a los tres restantes. El primero, titulado: plantea-
miento, historia de la investigación de Jn 11,1-12,11, contiene un claro y extenso 
Status Quaestionis a las distintas interpretaciones dadas a este pasaje joánico, la 
pluralidad de su unidad literaria, las aportaciones de los estudios histórico-crí-
ticos, su logros y problemas que dicho pasaje joánico sigue suscitando entre 
los estudiosos del IV Evangelio. A esto hemos de añadir la metodología que 
la autora empleara en su investigación, ciertos matices sobre algunos vocablos 
frecuentes en el estudio; como “judíos-judeos”, “resurrección-resucitación”. Y, 
en el segundo capítulo, E. Aldave ofrece al estudioso o simple lector una bue-
na exposición “sobre el marco conceptual de interpretación y construido con 
datos de diferentes disciplinas (historia, sociología) que permita comprender 
cómo afecta la muerte a individuos y grupos, y la conducta ritual que desplie-
gan las sociedades ante esta experiencia” (p. 59). En las distintas subdivisiones 
del capítulo, la autora subraya el valor, la importancia, del rito ante la muerte y 
el duelo, con la ayuda de algunas ciencias humanas, en las sociedades antiguas 



RECENSIONES 1089

del Oriente Medio y de la cuenca del Mediterráneo. Un capitulo que es intere-
sante y que ayuda a leer el relato joánico con otros ojos o elementos.

E. Aldave señala que su estudio tiene dos objetivos: el primero es exegé-
tico, expuesto en el extenso capítulo tercero: la ruptura del duelo en Betania. 
Interpretación ritual de Jn 11,1-44, así titulado (pp. 123-247). Es el capítulo 
más extenso y, desde la aplicación de los métodos de la moderna exégesis, la 
autora nos brinda unas excelentes páginas de filología. Ella afirma igualmen-
te, que en los textos narrativos de Juan influyen otros elementos, que están en 
consonancia con los datos de la antropología e historia: “mujeres como prota-
gonistas, sepulcros, muertos que se transforman en cuerpos vivos y experien-
cias visuales del Resucitado” (p. 247). El problema del relato joánico, en este 
marco, es que Cristo está en el centro, del lado de los difuntos, y es una forma 
de afirmar que los que creen en Él, también estarán vivos. En definitiva, este 
capítulo tercero constituye el centro del estudio y del cual saca los elementos 
necesarios para asentar hipótesis o puntos novedosos. El segundo objetivo del 
estudio trata de das interpretaciones rituales que la autora saca del anterior 
capítulo y los titulo: el banquete funerario por Lázaro. Interpretación ritual de 
Jn 11,45-12,11 (pp. 249-311) y sus repercusiones en la comunidad joánica: los 
conflictos intergrupales, que origina la experiencia de la muerte, que subyace 
en el pasaje joánico (p. 311). Los detalles y las aplicaciones que nuestra autora 
deduce del banquete funerario por Lázaro son dignos de reflexión y de varias 
lecturas, por la novedosa e interesante información que ofrecen al lector, y con 
la ayuda de las ciencias sociales. 

Por último, el capítulo quinto: muerte y duelo en la comunidad joánica 
(pp. 313-361), y desde la interpretación exegética joánica de 11,1-12,11, y consi-
derando determinadas circunstancias (un contexto ritual), dicho pasaje joáni-
co pudo en su audiencia tener un efecto análogo al ritual. Y, ello se realizará en 
base a ciertas conclusiones a las que ha llegado el sector de la exégesis bíblica, 
denominada “crítica performativa” (p. 60). El Evangelista Juan, en su relato de 
la resurrección de Lázaro, presentaría este hecho, con elementos rituales de 
otras culturas vecinas y antiguas, con su luto y ritual, como una comida fune-
raria para definir la identidad del grupo, que las celebra (p. 360) y establecer 
fronteras respecto a otros grupos y a fortalecer los lazos entre sus miembros. 

El estudio se cierra con unas extensas conclusiones finales (pp. 363-378) 
reunidas aquí, creo que demasiado amplias y reiterativas, que hallamos al final 
de cada capítulo o, a veces, subdivisiones, pero son de agradecer. La autora 
detalle las distintas metas u objetivos obtenidos en su trabajo, sus consecuen-
cias notables sobre el estilo de vida y ética, a partir de la muerte y su ritual que 
desempeñó en los seguidores de Jesús y cómo les influyó el contexto, convi-
vencia, con otras culturas. La muerte, matiza la autora, nos sitúa ante nuestros 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-3 (2021)1090

miedos, dudas, interrogantes, nuestra fragilidad y pequeñez, pero, también 
“ante nuestra fe y nuestra confianza” (p. 378). 

Lo mucho y positivo del estudio ya lo hemos ido indicando varias veces 
a lo largo del estudio, aquí volvemos a insistir en ello. Es más, la metodología 
empleada en esta investigación, creo que tendrá seguidores en el mundo his-
pánico, porque son muchos y valiosos los elementos logrados en ella. Las notas 
del estudio son más de mil, (¡ojo al dato!), muchos muy extensas y oportunas 
A ello, contribuye la magnífica impresión efectuada por la Editorial Verbo 
Divino (Estella) y la distribución del texto y claridad, sobre todo para los de 
lengua griega, que son numerosos. 

Para futuras ediciones del trabajo, señalaría estos añadidos a considerar: 
creo que en francés e italiano, sin mencionar el alemán, existen obras que 
merecen ser citadas en este estudio. La bibliografía en lengua inglesa es casi 
única, cierto que fueron sus autores los que desarrollaron este campo de las 
ciencia s sociales y su aplicación a la exégesis bíblica. Las repeticiones de las 
distintas unidades o capítulos son evidentes. No me extiendo en algún otro 
detalle, pero todo ello no quita ningún mérito o valor al minucioso y magnífi-
co estudio que tenemos delante, y por ello, hemos de agradecer el esfuerzo, el 
buen trabajo de la autora que ha conseguido. 

J. Gutiérrrez Herrero

Navarro Puerto, M., Los rostros bíblicos de María. Exégesis y hermenéutica 
bíblica feminista, Ed. Verbo Divino, Estella (Navarra), 2020, 335 pp.

Esta autora tiene una densa investigación exegética sobre la Biblia, y son 
estudios de calidad. Así, la obra que ahora presentamos ha tenido una larga 
maduración científica y sus artículos han ido apareciendo en revistas especia-
lizadas, en misceláneas, o libros propios, De ello, juntar en un solo volumen 
dichos artículos, se favorece al lector o estudioso su consulta, y si además vie-
nen revisados, mejor. La autora enseñó Sagrada Escritura y Psicología de la 
Religión en la Universidad Pontificia de Salamanca. En estos momentos, es 
la responsable, para el mundo hispánico, del proyecto editorial, y publicada 
en la Editorial Verbo Divino, de La Biblia y las La mujeres, con numerosos 
volúmenes ya editados. Su actividad académica e investigadora es tan amplia 
y admirada, que un grupo de colegas y antiguas alumnas han preparado un 
volumen, una miscelánea-homenaje, titulado: Mujer, Biblia y Sociedad, que está 
a punto de aparecer, en la Editorial Verbo Divino, donde ha publicado nume-
rosas monografías, y dentro de la colección “Estudios Bíblicos”, como sucede 
con la presente obra. 



RECENSIONES 1091

Este volumen examina la presencia de María, sus rostros, tal como los 
presentan o leemos en los escritos canónicos del NT, particularmente en los 
Evangelios. En el prólogo, M. Navarro describe su experiencia con la figura de 
María y su estudio, desde los Evangelios y la aportación de la teología católica, 
que ha hecho a lo largo de los siglos sobre María. Y la autora puntualiza: “Ma-
ría ha sido objeto de estudio para mí, pero siempre desde dentro… ella perte-
nece a mi biografía de una manera especial, en su mayor parte para bien” (p. 
15). Indica nuestra autora que su obra se compone de un conjunto de artículos, 
ya publicados, aunque no lo dice expresamente dónde aparecieron y cuándo: 
Esto se puede deducir de la amplia bibliografía que cita sobre aportación al 
tema. Y, siguiendo en la introducción, ofrece unas pinceladas sobre el texto 
griego y su transmisión en la historia del cristianismo, con sus respectivos 
interrogantes o preguntas. Y, como colofón a todo ello, indica que la figura de 
María conviene revisarla en nuestros días, “honesta y críticamente”, desde el 
marco narrativo de los principios cristianos sobre su figura” (p. 20). Una re-
censión no da para ahondar en determinadas cuestiones complejas o extensas 
discusiones, críticas, aunque el prólogo se presta a ello. Pero, con todo y desde 
una posición neutra, creo que el subtítulo del libro ya plantea dudas sobre la 
honestidad e imparcialidad a la hora de revisar la figura de María: “Exégesis y 
hermenéutica bíblica feminista”, marca ya un enfoque unidimensional, de un 
tema tan complejo, y que se presta a enfoques multiculturales, que no podemos 
olvidar. El estudiar la figura de María, sus rostros, solo desde “la exégesis y 
hermenéutica feminista”, creo sinceramente que es dejarlo muy incompleto o 
cojeando. Insisto, no entro en más detalles. Solo que cuando la Dra. M. Nava-
rro indica que empleará el método narrativo para los textos del NT que tratan 
de María, hemos de reconocer que es una importante misión, labor. Aunque 
la autora no debería excluir o subestimar la elaboración doctrinal de los datos 
que contienen los relatos de la Biblia, como leemos en el Documento de la 
PCB, IBI, 1993, “la interpretación de los textos bíblicos continúa suscitando en 
nuestro tiempo un vivo interés y provoca importantes discusiones”. 

El libro contiene cinco partes o bloques, y esta estructura permite a nues-
tra autora distribuir el material neotestamentario en cuatro bloques, los Evan-
gelios, más el dedicado a Pablo, Gal 4,4, sobre la madre de Jesús. La primera 
parte contiene aquellos pasajes de Marcos sobre María, y lo titulado: “Ruptu-
ras y transformaciones socio- familiares” (pp. 27-114); es la parte más extensa 
del estudio y la autora examina detenidamente los pasajes de Marcos: 3,20-
21.31-35; 6,1-6a; 10,28-31; 15,40-47 y 16,1-8, desde el análisis narrativo y la 
psicología, sus análisis son extensos. M. Navarro afirma que Marcos ofrece 
una mariología narrativa del personaje, de contenido independiente, donde 
los datos históricos son escasos, a la hora de ofrecer un cuadro o marco más 
amplio de la figura de María. El segundo bloque del libro consta de siete apar-
tados, más una conclusión, cuyo título reza: “Mateo: en las encrucijadas de la 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-3 (2021)1092

vida” (pp. 115-189), y, como no podía ser menos, la autora dedica un extenso 
espacio a los relatos de la infancia en Mateo y Lucas, deteniéndose en el estudio 
de los personajes masculinos y femeninos. El estudio de los pasajes mateanos 
y sus análisis narrativos y psicológicos, conduce a nuestra autora a recuperar 
la figura de María como un personaje impregnado de sentido y también como 
un enigma que atrae la atención sobre dicho sentido (p. 189). No me resigno 
a silenciarlo, y lo percibo un lapsus considerable, que una magnífica sobre los 
Evangelios de la Infancia, y en la lengua de la autora, que no aparezca cita en 
esta parte de su investigación, o se me ha pasado, ni en la siguiente. S trata de 
la conocida y prestigiosa obra de S. Muñoz Iglesias sobre, Los Evangelios de la 
Infancia, vols. I-IV, Ed. BAC. Normal, Madrid 1986-1990.

La tercera parte está dedicada al estudio de la aportación de Lucas, Evan-
gelio y Hechos, sobre la figura de María, con tres capítulos, y su título es: La obra 
de Lucas: las luces y las sombras de una mujer (pp. 194-243) y los textos examinados 
son: Lc 1,26-39; 1,39-45; 1,39-56; 2,1-21; 8,19-21 y 11,27-28; Hech 1,14: María en 
la nueva familia de Jesús, y concluye nuestra autora este bloque, afirmando que: 
la obra lucana muestra a un redactor “más patriarcal que el resto de los Sinóp-
ticos y que el Cuarto Evangelio. María queda encuadrada en este marco, pero 
que la actuación de María desborda este encuadre tanto literario como cultural” 
(p. 243). Por otro lado, siempre pensé que María, en la obra lucana, estaba muy 
unida, asociada, a la obra salvífica de Cristo, en calidad de madre, de creyente, de 
responsable (Lc 1, 26-38) y partícipe de sus bendiciones y de su pasión redentora 
(Lc 2,35), aunque creo que el estudio de M. Navarro va por otros caminos. “María 
en el corpus joánico” (pp. 245-307) es el título de la cuarta parte y nuestra autora 
examina dos pasajes joánicos: 2,1-12 y 19,25-29, que son los únicos de Juan en que 
se nombra explícitamente a la madre de Jesús: en las bodas de Caná y María junto 
a la cruz de su hijo. Hallamos en esta parte también un breve análisis de Apoc 
12, la visión de la mujer y la serpiente. La autora se pregunta el por qué Juan solo 
nombra a la madre de Jesús al inicio y al final de su obra, y también constata que 
Juan ofrece unos rasgos diferentes de María a los que hallamos en los Sinópticos. 
Los resultados obtenidos por la autora, después de sus detallados análisis de los 
textos citados, y sobre la figura de María en Juan, se resumen así: en Apoc 12: el 
signo de la mujer cósmica, solo se ha estudiado “en una dimensión doctrinal al 
servicio de los dogmas marianos, en lugar de ensanchar sus claves simbólicas. Es 
más, la autora insiste en que Apoc 12 siempre ha servido para afianzar la idea sub-
yacente de María como “la diosa implícita del catolicismo”. Es más, los textos del 
IV Evangelio sobre María son ricos y variados, pero han de estudiarse desde una 
dimensión liberadora, a disposición de hombres y mujeres, que necesitan liberar a 
la figura de María del encorsetamiento patriarcal (p. 307). 

La monografía examina el análisis de Gal 4,4 y la nueva antropología: 
nacido de mujer, en la quinta parte (pp. 309-324). Este bloque reproduce una 



RECENSIONES 1093

conferencia que M. Navarro dio en Loreto (Italia), en un Congresos Interna-
cional de Mariología, 22-25/ 03/1995, y afirma que nacido de mujer “evoca 
cuestiones fundamentales del Misterio de la Encarnación y la Redención, que 
por más que se traten, no se agotan” (p. 311). La autora, que ha citado varias 
veces, en este bloque, a un buen conocedor de María en el Nuevo Testamento, 
A. Serra, y, con un artículo ad hoc sobre Gal 4,4, y que afirma: “la mención de 
la madre de Jesús en Gal 4,4 es solamente indirecta, incidental, casi de pasada, 
situada en un contenido que tiene como argumento primordial la encarnación 
del Hijo de Dios” (Cf. Nuevo Diccionario de Mariología, p. 300), me sorpren-
de el mucho espacio que M. Navarro da a esta cita paulina. 

El estudio cierra con una conclusión final y la bibliografía empleada en 
su trabajo, mayormente de los años 1980-2000, y con notable ausencias, creo, 
además de algunas ya mencionadas. Así, en un estudio joánico, que conozco 
mejor, que no aparezca el nombre de R. Schnackenburg y su comentario “en-
ciclopédico” sobre Juan, resulta una ausencia un tanto llamativa, como a E. 
Testa y su artículo, como otros muchos, sobre María de Nazaret, apartados 
III-IV-V (pp. 1251-1272). Tiene otros numerosos artículos, monografías, sobre 
María en Nazaret y su contexto social. Un franciscano, E. Testa, que vivió 
muchos años en Tierra Santa, concretamente en Nazaret, y participó en las 
excavaciones realizadas en el poblado donde Jesús pasó su vida oculta, y ex-
cavaciones realizadas por la Escuela Arqueológica Franciscana de Jerusalén. 

El libro está bien editado y presentado, tiene un estilo fluido, claro, orde-
nado y agrada su lectura, te fascina. Las notas técnicas son muchas, densas y 
algunas, muy amplias y documentadas. Y así podríamos seguir citar otros mu-
chos aspectos interesantes de la monografía, aportando otra visión de María 
desde ángulos un tanto desconocidos por la teología clásica, particularmente 
desde la visión de los pasajes bíblicos, aquí analizados. No entiendo la forma 
de citar o nombrar el nombre de Dios (=D .S), sin explicarlo previamente. 

J. Gutiérrez Herrero

Filosofía 

Dawson, Christopher, Hacia la comprensión de Europa, Ed. Encuentro, Madrid 
2020, 281 pp.

Ediciones Encuentro inaugura la colección ESENCIALES con esta obra 
escrita a mediados del pasado siglo XX. Pretende la nueva serie publicar traba-
jos de saberes fundamentales que nos ayuden a comprender el nervio de la ci-



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-3 (2021)1094

vilización occidental y creemos que ha acertado plenamente con esta primera 
publicación. Así justifica la actualidad de la obra su actual prologuista, George 
Weigel: “Hace más de medio siglo, Dawson comprendió que Europa corría el 
riesgo de desmoronarse, no tanto por las amenazas directas de la Guerra Fría 
(aunque eran un peligro real), como por no ser fieles al pasado, no ser fieles a 
sus raíces culturales y espirituales. Tal y como proponía Dawson, Europa ha 
de entenderse no tanto como una entidad política sino como una comunidad 
cultural: «una realidad social de pueblos que comparten la misma fe y los 
mismos valores morales»” (7). El propio autor del libro, criticaba en el prólogo 
de 1952, con palabras totalmente válidas para este siglo XXI, que los euro-
peos nos hemos centrado en el estudio de nuestras historias nacionales, descui-
dando ese trasfondo cultural común. Proponía entonces, y creo que debemos 
asumir como necesaria propuesta actual lo siguiente: “necesitamos urgentemente 
comprender mejor a Europa, no solo como a una viva comunidad de pueblos, sino como 
al foco creador de lo que llamamos la cultura moderna. Porque, por inciertas que sean 
las perspectivas políticas de Europa, la abrumadora importancia de su aportación a 
la cultura sigue en pie, y, si no entendemos esto, no podremos comprender gran cosa del 
mundo en que vivimos” (19).

La obra está dividida en dos partes, una para ofrecernos la visión que so-
bre la naturaleza de Europa tiene Dawson y la otra para tratar de comprender 
y superar la crisis de la cultura de occidente. Sobre la naturaleza de Europa 
manifiesta repetidamente opiniones como la siguiente: “Europa es una comuni-
dad de pueblos que participan de una tradición espiritual común, que tuvo sus orígenes 
hace tres mil años en el Mediterráneo oriental y que ha sido transmitida de siglo en 
siglo y de una a otra raza hasta llegar a extenderse por todo el mundo” (47). Las na-
ciones europeas antes que particulares entidades políticas son parte de una 
comunidad espiritual más amplia. Rastrea esta naturaleza común a lo largo de 
siete etapas rigurosamente analizadas: Grecia, Roma, cristianismo, cristian-
dad medieval, periodo de división religiosa y cultura humanista, épocas de las 
revoluciones y, finalmente, la desintegración de Europa, que ha sido tanto la 
causa como el resultado de los dos guerras mundiales. Completa esta primera 
parte un interesante análisis de cómo han de entenderse en este idea global 
Alemania, Europa central, Rusia, las relaciones habidas entre Asia y Europa y 
la expansión de Europa por medio de las colonizaciones, el imperio y el Nuevo 
Mundo americano. Piensa el autor que Norteamérica, tras las guerras mun-
diales, ha vuelto a mirar a su madre Europa para convertirse en el arquitecto 
del orden mundial y en el defensor de la cultura de Occidente. Pero añade que 
tanto Europa como Norteamérica han prosperado material y técnicamente, 
pero han perdido gran parte de los recursos espirituales que emanan de su 
propia cultura. 



RECENSIONES 1095

La segunda parte intenta explicar la crisis actual de la cultura de occi-
dente y sus raíces. Comienza estudiando los antecedentes intelectuales desde 
el pensamiento de Hegel y la ideología alemana, pasando por el nihilismo 
de Nietzsche hasta identificar las reacciones actuales contra Europa. Observa 
cómo los focos de poder mundial a mediados del siglo XX ya no están en 
Europa y Europa misma se encuentra dividida por dos sistemas rivales, que 
nuestro autor defiende que no son de origen europeo. Lo más grave, piensa, es 
la “pérdida de su caudillaje cultural”. “Asia y África se levantan, no solamente contra el 
dominio político de Europa, sino, aún más, contra su derecho a la hegemonía cultural. 
América está convencida de su superioridad cultural representada por su peculiar forma 
de vida, y empieza a considerar a Europa como un área atrasada, que no solo precisa 
dinero, sino métodos de organización social y dirección cultural americanos. Europa 
misma, ha empezado a perder la fe en sus propias tradiciones y valores culturales. Los 
críticos externos de la cultura europea encuentran sus defensores dentro de la sociedad 
europea. En realidad, esos críticos han sido discípulos de los críticos internos de la tra-
dición europea; así que, en gran parte, Europa ha sido el mayor enemigo de sí misma” 
(220). El nacionalismo exacerbado y el secularismo que se venían lentamente 
fraguando han desembocado de manera dramática en las dos guerras mundia-
les. Nuestra cultura occidental se ha hecho superficial y se ha materializado, 
pero la enfermedad todavía tiene cura. Hemos de elegir, piensa el autor, entre 
la secularización total o la restauración de la cultura cristiana. Dawson nos 
ofrece su propia solución: “Hemos visto que la fragilidad de la cultura occidental 
frente a las nuevas fuerzas que amenazan su existencia se debe sobre todo a la pérdida de 
la fe en sus propios valores espirituales y en el creciente desinterés que manifiesta su vida 
por los fundamentos religiosos y las fuentes de su vitalidad espiritual. Si Europa tiene 
que sobrevivir, es decir, si no nos rendimos al ideal inhumano de la sociedad de masas, 
que no es más que un mero instrumento de la voluntad de poder; debemos encontrar la 
forma de invertir este proceso y recobrar nuestra unidad espiritual” (255).

Interesante reflexión hecha a mediados del siglo pasado, que la Editorial 
Encuentro nos ofrece con la esmerada edición acostumbrada, y que hoy se 
convierte en contracultural desafío para redescubrir esas raíces humanistas y 
cristianas, como las únicas capaces de dar profundidad y alma a nuestra actual 
Unión Europea.

Mariano Boyano Revilla

Duch, L., Salida del laberinto. Una trayectoria intelectual. Ed. Fragmenta, Barce-
lona 2020, 220 pp.

El autor, Monje de Montserrat, Doctor en Antropología y Teología, pro-
lífero y profundo autor de lecciones y obras significativas, nos ofrece en esta 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-3 (2021)1096

última obra (que conoce la luz dos años después de su muerte) como un suge-
rente testamento de su devenir particular, de su trayectoria personal y de sus 
muchos conocimientos en torno al “laberinto de la propia existencia”. Hombre 
de vasta cultura, que escribe con argumentos sugerentes y certeros, trata de 
introducir sus pesquisas en el laberinto de la vida, al mismo tiempo que nos 
expone diversas trayectorias empleadas por autores significativos para “salir” 
de ese laberinto. Y da a entender, en definitiva, que el acaecer problemático 
de la propia existencia tiene diferentes salidas, que cada uno trata de asimilar 
para deducir posturas que la clarifiquen, aun cuando muchas veces no se vis-
lumbren soluciones de salidas definitivas. Terminará indicando que lo valioso 
será mantener la inquietud de búsqueda de sentido a la propia existencia. Es 
un libro denso; cargado de razonamientos un tanto complicados, de expresio-
nes largas, a veces de difícil asimilación. Abunda en definir facetas personales 
de su propia vida, experiencias que han sido para él significativas, al mismo 
tiempo que vierte prolíferas afirmaciones objetivas sobre lo que él ha enten-
dido que exige y da la vida. Y lo avala con afirmaciones extraídas de autores 
que testifican la misma inquietud. El autor demuestra una erudición pletórica 
de amplios y espontáneos recursos culturales. A veces se hace un tanto difícil 
seguir sus argumentaciones y explicaciones. Pero incita a la reflexión y a la 
valoración de cuantos interrogantes nos plantea la vida. Él concluirá que el 
intento de resolverlos o “el persistente deseo de salir del laberinto, ya es la salida” 
(p. 220), ya ayuda y da significado a cuanto cada uno entiende que debe ser el 
sentido de la propia existencia con cuanto tiene de personal y social.

Jesús Domínguez Sanabria

Flamarique, L., Filósofos del siglo XX, Ed. EUNSA, Pamplona 2020, 313 pp.

El saber filosófico ha ido desplazando paulatinamente a la filosofía como 
principal árbitro del saber. En consecuencia, la filosofía ha de probar su razón 
de ser y su necesidad particular en esta era de la hegemonía de la ciencia. Este 
libro de Lourdes Flamarique recoge lecciones de filosofía que la autora ha 
impartido en las aulas universitarias. Aquí se recoge una exposición sobre el 
pensamiento de los principales filósofos del siglo XX.

En el primer capítulo aborda los síntomas principales del malestar de la 
filosofía contemporánea. En la primera mitad del siglo XX predominan co-
rrientes filosóficas con una función terapéutica que abogan por un comienzo 
sin tradición, lo que se plasmó en intentos de reducir la filosofía a epistemo-
logía y lógica de la ciencia o, también, al análisis del pensamiento mediante 
el análisis del lenguaje. Queriendo convertir la filosofía en disciplina básica 
que proporcionase su fundamento al resto de las ciencias, fracasaron en sus 



RECENSIONES 1097

intentos por prescindir del mundo vital en el que trascurre la existencia fáctica 
e histórica del ser humano. 

El segundo capítulo presenta los debates y pensadores de las últimas dé-
cadas del siglo XIX que condicionaron la orientación que tomaría la filosofía 
en el siguiente siglo.Las ciencias del espíritu se verán fuertemente afectadas 
por la cuestión del psicologismo que reduce la especificidad de las leyes lógicas 
a leyes básicamente psicológicas.

El diagnóstico de las causas de la crisis que viven las sociedades desa-
rrolladas es constante en el pensamiento contemporáneo. Los últimos años 
del siglo XIX ofrecen una amplio panorama de movimientos revisionistas. El 
siglo discurre en la dirección del historicismo, del existencialismo y del posi-
tivismo que dan forma en buena medida a la modernidad actual. Lo histórico 
se convirtió en el principio fundamental desde el que acceder a la verdad de 
cualquier realidad humana. Las críticas de Schopenhauer y de Nietzsche a 
los excesos del racionalismo moderno abrirían las puertas a una filosofía de 
la vida que renuncia a toda pretensión de validez y fundamentación. Para L. 
Flamarique, Nietzsche fue quien escribió el guión de la filosofía del siglo XX 
que han reescrito pensadores de muy distinto signo. Y lo hizo a través de la 
deconstrucción del cogito, y sus sospechas sobre el lenguaje y el estatuto de la 
ética que desembocarían irremediablamente en el nihilismo.

El capítulo III se centra en E. Husserl y la fenomenología en su intento 
de despejar los obstáculos de las variantes cientificistas del siglo XX. Husserl 
quiere restaurar la esperanza en la victoria sobre el relativismo. Pretende que 
la fenomelogía sea fundamentalmente un saber de los primeros principios del 
conocimiento y de la realidad. Para Husserl, la verdad no reside en el juicio, 
sino en sí misma, y la evidencia no es un sentimiento añadido al juicio, sino 
la verdadera experiencia de la verdad. En el conocimiento es aprendida la 
verdad, la esencia de la cosa (noema). Por ello, la investigación epistemológica 
se ha de dirigir a las cosas mismas a través de vivencias intencionales, en las 
que se da una adecuación con el objeto, prescindiendo de otros supuestos. La 
fenomenología pura o trascendental no es psicología, ni tampoco consiste en 
una ciencia de hechos, sino de esencias. Y toda ciencia positiva depende de las 
esencias como sus fundamentos teóricos. Es posible, pues, el conocimiento de 
la cosa en si, solo que el-ser-en-sí es el ser en relación a la conciencia.

El capítulo IV está dedicado a M. Heidegger y la filosofía post-metafísica. 
La cuestión del ser es el tema central del pensar heideggeriano. La falta de con-
creción de la fenomenología pudo ser una de las razones de la rápida acogida 
que tuvo el pensamiento de Heidegger. En Ser y tiempo se propone pensar el 
ser en su temporalidad, en su historicidad. La temporalidad es el sentido del 
ser del Dasein, la condición de su historicidad. La fenomenología es la ciencia 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-3 (2021)1098

del ser del ente, ontología, y para esto se requiere una ontología fundamental 
para la que hay un ente privilegiado, el Dasein, que se plantea específicamente 
el problema del ser. La constitución fundamental del Dasein es el estar-en-el-
mundo. Así, pues, el mundo es un existencial, una determinación que perte-
nece al mundo. 

El capítulo V está dedicado a la hermenéutica filosófica. Algunos autores 
recurren a la interpretación como el camino de una teoría del conocimiento 
que resuelva el abismo creado entre las ciencias de la naturaleza y las ciencias 
del espíritu. Frente al objetivismo científico, la teoría de la interpretación se 
convierte en el método de las ciencias históricas. Gadamer consigue que la 
hermenéutica desempeñe un papel fundamental en el terreno de la existencia 
vivida, lo que ha ejercido una gran influencia en la mayor parte de las corrien-
tes filosóficas contemporáneas. A diferencia de Heidegger, Gadamer propone 
entablar un diálogo con la tradición. El comprender constituye la estructura 
fundamental de la existencia humana y lo sitúa en el lugar del yo trascenden-
tal. Como ocurre en la experiencia del arte, el hombre es espíritu mediador 
que hace hablar a las cosas del mundo y queda constituido por la verdad que él 
mismo ayuda a evocar. Así se produce una integración entre el sujeto cognos-
cente y el objeto conocido.

El último capítulo lo dedicará al estudio de Habermas y la Teoría crítica. 
Esta refuerza la autoridad de la perspectiva marxista en el análisis y crítica 
de la realidad social. Los autores frankfurtianos, fieles a los ideales de la ilus-
tración, rechazan las filosofías de la vida, por lo que tienen de irracionalismo. 
La Teoría crítica es una perspectiva de análisis de la realidad social con una 
finalidad emancipatoria ante la injusticia social. Defenderá, pues, el rechazo 
de la facticidad, el no conformarse con lo dado. Será necesario volver a pensar 
la ilustración desde una historia crítica de la razón ilustrada e instrumental que 
ha llevado a la humanidad a un nuevo género de barbarie. El dominio de la 
naturaleza desembocó en el dominio del hombre y, a consecuencia del prag-
matismo, la sociedad moderna ha vuelto ciega ante las verdaderas necesidades 
del ser humano. 

Habermas quiere sacar a la Teoría crítica de su limitado papel de denun-
cia. Desde los años noventa viene enarbolando el estandarte de la racionalidad 
frente a la deriva escéptica y neopragmática del pensamiento contemporáneo. 
Para él, la filosofía moderna se centró en una sola cuestión: cómo es posible 
un conocimiento fiable. Y toda la herencia de la teoría del conocimiento ha 
sido monopolizada por el conocimiento científico, llegando a desplazar a la 
filosofía de su posición reguladora. Con su hermenéutica crítica, Habermas 
pretende integrar la teoría general de la ciencia, la hermenéutica y la filosofía 
contemporánea del lenguaje. Una afirmación es racional cuando el hablante 
llega a entenderse con otro interlocutor. Y las condiciones del entendimiento 



RECENSIONES 1099

coinciden con las propuestas universales de la acción comunicativa como una 
acción racional. La verdadera racionalización social pasa por el lenguaje. A 
través de la ética del discurso es posible restituir el sentido de la vida humana. 
En lugar de la subjetividad trascendental la filosofía he de elaborar una teoría 
de la racionalidad, comparando sus hallazgos con los de las ciencias.

Para concluir, podemos afirmar que el libro de L. Flamarique es una gran 
ayuda para pensar nuestro tiempo y, a través de los autores más representativos 
del pensamiento contemporáneo, poder hallar las claves para comprenderlo. 
Nos parece una obra muy apropiada y aconsejable para estudiantes de filosofía 
y otros lectores familiarizados con esta temática. Valoramos muy positivamen-
te el hecho de dar voz a los propios pensadores abordados a través de una gran 
cantidad de textos cuidadosamente seleccionados. 

Valentín Lorenzana 

Hildebrand, D. von, Ética, Ed. Encuentro, Madrid 2020, 548 pp.

La Ética de D. von Hildebrand está considerada como la obra clave del 
autor, uno de los fundadores de la ética fenomenológica de los valores, junto 
a Husserl, Scheler y Hartmann. El autor se convirtió al catolicismo a los 25 
años y la influencia religiosa está presente en sus escritos, si bien Von Hilde-
brand siempre deja constancia de la distinción entre razón y fe, como se puede 
apreciar en el último capítulo del libro dedicado a la especificidad de la ética 
cristiana.

La obra es una descripción de la estructura fundamental del mundo moral 
en la que se tratan los grandes temas de la ética y en los que introduce con-
ceptos originales como el de las categorías de la importancia y la respuesta al 
valor, o la diferencia entre valores ontológicos y valores cualitativos.

Se pueden distinguir dos grandes partes en la obra. La primera parte 
aborda la noción de valor y, para ello, se sirve del concepto de importancia y 
las diversas categorías de lo importante. Se podría decir que las nociones de 
valor y de respuesta adecuada a los valores definen el eje de la ética de nuestro 
autor. Comienza la investigación por descubrir aquella característica de un ser 
que le permite motivar nuestra voluntad. Para ello, examinara las categorías 
de la importancia como modos fundamentales de la motivación. Más allá de 
lo subjetivamente importante, la auténtica motivación ha de provenir de lo 
intrínsecamente importante. Solo se puede llegar al concepto de valor por la 
importancia intrínseca con la que está dotado un acto moral. El deleite ante 
un valor no proviene de la satisfacción subjetiva, sino del conocimiento de la 
importancia intrínseca de ese valor. La causa de que tengamos algo por bueno 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-3 (2021)1100

no está en que nos agrade, sino que es el valor el que causa nuestra atracción. 
Más allá de lo subjetivamente satisfactorio, el valor es una propiedad objetiva 
del ser, y no una simple categoría de nuestra motivación, de nuestro deseo o 
de nuestra voluntad. 

La acción y la actitud moralmente buena consiste en responder adecuada-
mente a lo valioso o moralmente relevante. La respuesta al valor exige plegarse 
a lo importante en sí, dejándose regir por ello, desde una actitud de profundo 
respeto a lo que reconoce como valioso y superior. La persona que responde 
adecuadamente al valor se transciende, se entrega a él, sale de sí mismo y de 
sus propios intereses. Al entregarse al valor, se deja penetrar por él. El autor se 
lamenta de que se esté usando el termino valor en un sentido exclusivamente 
subjetivo y relativista, llegando a afirmar que el relativismo ético no es más 
que una subespecie del relativismo universal.

Hildebrand distingue dos grandes dominios en el reino de los valores: 
los valores ontológicos y los cualitativos. Mientras que estos siempre tienen 
un contrario (polaridad), los ontológicos no. Un valor ontológico remite 
siempre a la esencia del portador, pero en los valores cualitativos el portador 
participa de un valor que le transciende. La tesis de Hildebrand que puede 
resultar más sorprendente para un público poco familiarizado con el autor 
es que los valores morales suponen objetivamente a Dios, si bien pueden ser 
cognoscibles sin relación a él. La bondad esencial de Dios implica necesa-
riamente la existencia substancial y absoluta de todos los valores cualitativa-
mente más sublimes.

En la segunda parte, Hildebrand profundiza en la esencia de los valores 
morales, intentando diferenciarlos de los intelectuales o de los estéticos. Los 
valores morales son por esencia valores personales y, por ello, presuponen 
la libertad de la persona. Además, son indispensables para la persona, pues 
poseerlos representa un bien mayor que cualesquiera otros. Por otra parte, 
para el autor no es posible captar la esencia de la moralidad si la deducimos 
simplemente de la racionalidad. El acto humano solo puede poseer un valor 
moral en la medida en que es conforme con la naturaleza racional del hombre. 
La persona no solo es sensible a los valores, sino que está orientada a captarlos 
y responder a ellos adecuadamente. Para Hildebrand, los grados de unión con 
el valor son: la aprenhensión de los valores, el ser afectados, y las respuestas 
al valor. Y dentro de las respuestas, además de las teóricas y volitivas, el au-
tor destaca las afectivas que, a diferencia de las meras pasiones y emociones, 
poseen una naturaleza espiritual y racional. Únicamente desde la respuesta al 
valor se coopera plenamente con él desde una lógica del corazón.

Al abordar el tema de la libertad, además de la libertad manifestada en 
los actos voluntarios, Hildebrand defiende la existencia de otras formas de 



RECENSIONES 1101

libertad: la cooperadora y la indirecta. En realidad, más que a formas de liber-
tad, se refieren a su influjo y alcance en el progreso moral.

Termina la segunda parte con una investigación sobre las fuentes de la 
bondad y de la maldad moral. Para que una acción sea moralmente buena, 
debe ser mandada o dirigida por una respuesta volitiva enderezada a un bien 
dotado con un valor moralmente relevante. Las tres fuentes principales de la 
bondad moral se encuentran en las acciones, en las respuestas volitivas y afec-
tivas y, por último, en las cualidades permanentes del carácter de una persona. 
Hildebrand reivindica la virtud y cuestiona la reducción de la ética moderna a 
la sola acción ocasional. 

La conclusión está dedicada a la ética cristiana a la que considera la cul-
minación de la ética natural. No abandona el ámbito de la investigación filosó-
fica a la luz de la razón, y en ningún caso deviene en una Teología Moral que 
necesariamente presupone la fe. El autor es consciente de que determinadas 
virtudes solo son posibles en el marco de la Revelación cristiana. Todas la 
virtudes y actitudes en la moralidad cristiana se originan de una respuesta a 
Dios. Se trata de una moralidad en la que la respuesta fundamental básica no 
se dirige solo a los valores moralmente relevantes, sino a la Persona absoluta, 
que es la infinita bondad.

Para concluir, consideramos que se trata de una obra en la que se abren 
nuevos horizontes a la filosofía moral. Aunque se trate de un autor que resulte 
poco conocido en los ámbitos académicos en la actualidad, su descripción de 
la estructura fundamental del mundo moral merece ser estudiada sin prejui-
cios. Es una obra muy recomendable para quienes desean profundizar en la 
fundamentación de la ética y su concreción en la ética de los valores. 

Valentín Lorenzana

Hildebrand, D. von, La filosofía y la personalidad de Max Scheler, Ed. Encuentro, 
Madrid 2019, 95 pp.

Max Scheler ejerció una gran influencia intelectual y personal en Hilde-
brand, manteniendo con él una estrecha amistad que se prolongó desde 1907 
hasta 1921, siete años antes de la muerte del gran filósofo muniqués. 

El libro se compone de tres breves escritos de índole filosófica y biográfica 
sobre M. Scheller, uno de los grandes filósofos del siglo XX. Los tres escritos 
forman parte de una obra de Hildebrand titulada La humanidad en la encru-
cijada. En ellos se percibe la profunda influencia de Scheler en nuestro autor 
durante su juventud, llegando incluso al plano religioso, uno de los motivos 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-3 (2021)1102

que le llevaron a ser acogido en el seno de la Iglesia católica, llegando a ser 
Hildebrand uno de los grandes católicos del siglo XX. Sin embargo, también 
a nuestro autor se le podría aplicar aquella frase atribuida a Aristóteles: “Soy 
amigo de Platón pero más amigo soy de la verdad”. Hildebrand expone con 
gran honestidad intelectual los factores biográficos e intelectuales que modela-
ron el carácter y la filosofía de M. Scheler.

El primero de los textos se centra en M. Scheler como filósofo moral, ha-
ciendo un breve balance del alcance y significación de la ética de Scheler quien 
consiguió desbancar a la ética formal kantiana a través de la profundización en 
el reino de los valores.

En el segundo de los escritos se ocupa de la convulsa relación de Scheler 
con el mundo de ideas católicas. Nuestro autor parte de una constatación: el 
abismo insalvable del pensamiento scheleriano antes y después de 1922, año 
que nuestro autor no duda en señalar como el comienzo de una decadencia 
filosófica en el que se produce una ruptura definitiva con la Iglesia católica. 

El tercer y último texto está dedicado a analizar la conexión que en opi-
nión de Hildebrand existe entre el desarrollo filosófico de Scheler y su turbu-
lenta biografía. Capaz de captar lo fundamentalmente esencial en su manera 
de pensar, llegará un momento en que estará subjetivamente condicionado 
por situaciones personales que lo llevarán a ser víctima de autoengaños. En 
opinión de nuestro autor, el ethos católico y la imagen católica del mundo fue-
ron la piedra angular de su pensamiento y de su vida. Pero cuando rehuyó ese 
mundo y buscó arrojarse a una metafísica propia construida artificialmente ya 
no aguantó el peso de su conciencia de culpa.

Estamos, pues, ante una obra que de forma muy sencilla y sincera nos 
ofrece un testimonio muy valioso sobre la filosofía y personalidad de Scheler. 
Es una obra aconsejable para todo tipo de público interesado en profundizar 
en la ética de los valores del genial pensado alemán.

Valentín Lorenzana

Husserl, E., Introducción a la ética. Lecciones de los semestres de verano de 1920 y 
1924. Ed. Trotta, Madrid 2020, 364 pp.

Lo fundamental de esta publicación lo constituyen las diez lecciones sobre 
ética que dictó Husserl durante el semestre de verano de 1920 con el título de 
Introducción a la ética, y que serían nuevamente publicadas en 1924 como Pro-
blemas fundamentales de ética. Edmund Husserl hace una exposición crítica de la 
historia de la ética rechazando las principales formas de hedonismo. 



RECENSIONES 1103

El volumen se compone de diez capítulos y una serie de textos comple-
mentarios. El primer capítulo es de carácter conceptual y sistemático, y lo 
dedica a la delimitación del concepto de ética. Husserl concibe la ética como 
una disciplina técnica universal que está por encima de todas las disciplinas 
técnicas humanas y las abarca en su conjunto, cuyo cometido consiste en com-
probar que los fines humanos sean los que deben ser. Desde el capítulo segun-
do hasta el noveno, Husserl hace una exposición crítica de la historia de la 
ética con el fin de mostrar los principales problemas para una fundamentación 
fenomenológica de la ética en tanto ciencia. En el último capítulo plantea la 
idea de de una ética instituida sobre la voluntad por un imperativo categórico 
reinterpretado a partir de la idea de personalidad. 

En el capítulo segundo, Husserl traslada la refutación del psicologismo a 
la historia de la ética y, por ello, va a refutar el psicologismo ético por reducir 
las normas axiológicas a generalizaciones de hechos psicológicos. Convenci-
do del fuerte marchamo empirista de la cultura moderna, Husserl muestra 
los principales problemas para la fundamentación ética que de ello se deriva, 
particularmente en la disputa entre la moral del sentimiento y la del entendi-
miento.

En el tercer capítulo expone los motivos hedonistas de la filosofía de Ho-
bbes y señala sus repercusiones en el utilitarismo egoísta y en el altruista. Para 
Hobbes, los hombres solo hacen el bien a los otros en beneficio propio. Se po-
dría decir que Hobbes fue el primer intento de una filosofía moral utilitarista 
basada únicamente en el utilitarismo. Las repercusiones de la ética de Hobbes 
se van a mostrar en la tendencia a fundamentar la moral en el principio del 
amor propio, bien con el disfraz psicologista o con el del utilitarismo altruista.

Dos capítulos los dedica al tema del hedonismo, cuyo principio funda-
mental sobre el que se asienta el egoísmo es que todos los hombres aspiran 
por naturaleza al placer y huyen del displacer. Un argumento del hedonismo 
consiste en afirmar que el hombre solo puede desear lo que echa de menos. 
Desde un análisis fenomenológico, Husserl trata de mostrar que el aspirar es 
una vivencia intencional, una intención a algo. El método fenomenológico in-
terroga esas vivencias para descubrir lo que son en sí y lo que mientan. Según 
este análisis, descubre que la estructura del aspirar se basa en tener por valioso 
lo aspirado. La crítica que hace al hedonismo consiste en confundir la vivencia 
valorativa con el valor mismo. Mientras este pertenece al aspecto objetivo, el 
valorar pertenece al sujeto que siente. El hecho de que la vivencia del valor sea 
subjetiva no significa que sea meramente subjetivo. Al confundir valor y valo-
rar , el hedonismo cae en un subjetivismo que elimina toda ética auténtica. Y, 
por ello, hablar de un hedonismo altruista no es más que un oxímoron ético in-
aceptable, puesto que el altruismo jamás podrá ser deducido del amor propio. 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-3 (2021)1104

Los capítulos séptimo y octavo están dedicados a la polémica entre la 
moral del sentimiento y la moral del entendimiento,u oposición entre ética em-
pirirista y ética racionalista que surgiría como reacción a la teoría hobbesiana 
del Estado. Husserl es esencialmente crítico con David Hume por reducir los 
sentimientos a hechos psíquicos, perdiendo de vista la motivación y la inten-
cionalidad propia del sentimiento. Para Husserl, en todo sentir hay un valorar, 
y este puede ser correcto o incorrecto. 

El capítulo noveno lo dedica a la moral kantiana. Husserl reconoce el mé-
rito de Kant al criticar la moral del sentimiento, ya que considera que ningún 
motivo del sentimiento puede ser determinante en una voluntad moral. Sin 
embargo, Kant no llegó a ver que es impensable un querer que no tenga base 
motivacional en el valorar sentiente, y esto le llevará al error de buscar los au-
ténticos motivos morales en una razón pura. Husserl considera muy importan-
tes las intuiciones kantianas contra el hedonismo, pero erró en el método. Al 
alejamiento del psicologismo empirista, Kant no supo contraponer un análisis 
esencial fenomenológico y, en consecuencia, cayó en un formalismo vacío. El 
último capítulo lo dedica Husserl a presentar una ética de la mejor vida posible 
sobre una voluntad normativa universal que funde la vida ética y devenga en 
imperativo categórico que guíe habitualmente la vida toda. La mejor vida po-
sible de un yo implica como punto de partida una voluntad fundante dirigida 
precisamente a esa mejor vida posible. 

Se puede concluir que Husserl ofrece una exposición sobre cómo y según qué 
método es posible una ética realmente científica de la razón axiológica y práctica, 
pero fundamentada metodológicamente. La ética contemporánea se encontraba 
en una situación análoga a la que se encontraba la lógica frente al neokantismo 
y al psicologismo lógico. Husserl va a rechazar toda ética que en el fondo no se 
base más que en el amor propio. Los errores de fundamentación se deben prin-
cipalmente a la ausencia de un método fenomenológico que lleva a confundir la 
vivencia valorativa con el valor en si, lo que lleva a un puro subjetivismo. 

La obra es, pues, un estudio riguroso y “científico” que parte del análisis 
de autores que han llevado a la ética a serios problemas de fundamentación en 
teorías éticas anteriores y que el autor trata de contrarrestar con análisis feno-
menológicos que permitan salir superar el psicologismo ético. Valoramos muy 
positivamente los capítulos dedicados a descubrir los errores del pasado, pero 
nos ha resultado insuficiente la forma de presentar su propia propuesta de una 
ética en tanto ciencia. Es de agradecer la Presentación de Mariana Chu García 
que ayuda bastante en la comprensión de la obra. Consideramos la obra como 
un buen estudio para un público especializado que puede ayudar a compren-
der los problemas que se le plantean a esta disciplina.

Valentín Lorenzana



RECENSIONES 1105

Palma Ramírez, M., Michel Henry. Ser-hijo. La incesante experiencia de la vida. 
Ciudad Nueva, Madrid 2019, 212 pp. 

Michel Henry murió el año 2002 en Albi dejando una amplia y suma-
mente original producción filosófica fruto, sobre todo, de su enseñanza en la 
Universidad de Montpellier. A partir de su muerte su pensamiento ha ido ad-
quiriendo mayor relevancia en el ámbito filosófico: múltiples son los congre-
sos que se han reunido y siguen convocándose para estudiar y profundizar su 
obra, se ha fundado incluso con con este mismo fin la “Sociedad Internacional 
Michel Henry” y la “Revue Internationale Michel Henry”. Manuel Palma Ra-
mírez nos ofrece en esta obra una valiosa presentación de su pensamiento. 
Muestra con plena claridad la originalidad del pensamiento de Michel Henry. 
Michel Henry busca un nuevo punto de partida para la investigación fenome-
nológica. Constata que Husserl y posteriormente Heidegger se centran sobre 
todo en el objeto en-si, y, sin embargo es preciso centrar el análisis fenomeno-
lógico no en el objeto sino en el “aparecer” en cuanto tal. No es el conocer re-
presentativo quien nos descubre la realidad, es necesario acoger el “aparecer” 
en cuanto “don”, en cuanto “darse a sí mismo”. El “aparecer” se da en plenitud 
en la Vida. De aquí que sea necesario centrar la investigación fenomenológica 
en la Vida. La Vida no es un objeto que pueda ser representado. “La Vida es la 
verdad. No es viviente sino como revelación de sí y como constituida en lo más 
profundo de su ser y en cada una de sus partes por esta revelación”. 

Esta introducción al pensamiento de Michel Henry ofrece todos los ele-
mentos necesarios para su comprensión. En primer lugar consagra todo un 
capítulo a la biografía de Michel Henry situando con precisión cada una de sus 
obras e indicando las circunstancias en las que fueron escritas. A continuación 
expone lo que podríamos llamar presupuestos de su pensamiento filosófico 
“Filosofía y fenomenología”, “Michel Henry crítico de la fenomenología clá-
sica”, “Más allá del mundo”. Dedica luego un amplio capítulo a exponer el 
pensamiento filosófico de Michel Henry mostrando con claridad su originali-
dad y su valor: “Fenomenología radical: en el camino que conduce a la vida”, 
“El estatuto fenomenológico de la vida”, “Autogeneración de la Vida como 
autorevelación”. Los últimos años de su vida Michel Henry los consagró a una 
reflexión fenomenológica sobre el cristianismo y, de forma muy concreta, so-
bre el Evangelio de San Juan. No se acerca a los escritos del Nuevo Testamento 
desde una perspectiva religiosa sino fenomenológica. Su estudio y reflexión 
dio origen a tres obras de gran importancia: “C’est moi la Verité. Pour une phi-
losophie du christianisme”, “Incarnation. Une philosophie de la chair”, y « Paroles du 
Christ”. A presentar estas obras dedica el autor todo un amplio capítulo.  En 
el último capítulo continúa la reflexión fenomenológica sobre el cristianismo 
siendo, a la vez,  como una síntesis del pensamiento filosófico de Michel Hen-
ry: “El hombre no es un ser-en-el-mundo”. “El hombre en calidad de hijo en 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-3 (2021)1106

el Hijo”. Esta introducción viene acompañada de un vocabulario básico de la 
fenomenología de M. Henry. Ofrece igualmente una amplia bibliografía de 
las obras de Michel Henry con sus respectivas traducciones al español e igual-
mente de los estudios más importantes consagrados a su pensamiento.

Esta obra es una excelente introducción al pensamiento de Michel Henry. 
La exposición es clara, bien estructurada y expuesta en un lenguaje asequible 
y elegante. 

Jaime García Álvarez 

Spinoza, B., Ética demostrada según el orden geométrico, Ed.Trotta, Madrid 2020, 
445 pp.

Esta versión de la Ética de Baruj Spinoza está precedida de un estudio 
riguroso llevado a cabo por el editor y traductor Pedro Lomba en la Introduc-
ción. De igual forma que para Descartes y Euclides la geometría resultó ser el 
campo perfecto de las ideas claras y distintas, Spinoza comprendió que la ética 
no consistía básicamente en un conjunto de deberes, sino en las consecuencias 
de un actuar racional.

La Ética demostrada según el orden geométrico delimita en cinco partes la con-
ducta del hombre de acuerdo a la razón. En la primera parte de su obra, Spi-
noza redefine las categorías con las que levanta su sistema filosófico: sustancia, 
atributo, modificación,… Dios, es la única sustancia y no depende de nadie 
ni nada para formarse, se basta a sí mismo. Fuera de Dios no puede existir ni 
concebirse sustancia alguna, por ello Dios tiene todos los atributos.

En cuanto al actuar de Dios, su conducta está determinada por su propia 
naturaleza. La racionalidad es una frontera que el mismo Dios no puede reba-
sar. La razón es la gran causa necesaria, la que une y tudio todo. No hay nada 
que escape a lo racional. 

Esta parte De Deo es una especie de metafísica general que pretende huir 
del abuso de la lógica de la analogía y de la equivocidad que el autor observa 
en Descartes. Muchos son los comentadores de han visto en su obra una con-
tinuidad de la metafísica cartesiana. Es cierto que el público al que se dirige 
Spinoza en su obra es mayormente cartesianizante, razón por la cual ha de re-
sultar sorprendente la desacreditación a la que el judío de Ámsterdam somete 
a la metafísica de Descartes que, como padre de la Modernidad, convierte al 
ser del pensamiento en el primer principio del cual deben deducirse todos los 
demás. No es de extrañar que su enfrentamiento con el filósofo francés conde-
ne a la Ética al ostracismo durante los dos siglos siguientes. La nueva ciencia de 



RECENSIONES 1107

Spinoza no podía tener cabida en la nueva filosofía cartesiana. Su racionalismo 
absoluto vendría a poner fin al subjetivismo cartesiano y a toda la metafísica.

La segunda parte de la Ética está dedicada a la naturaleza y origen de la 
mente. En continuidad con Descartes, comienza separando alma y cuerpo, 
pero para Spinoza ambos no son mutuamente excluyentes. El cuerpo es parte 
importante del hombre en tanto creación divina. 

La tercera y cuarta partes tratarán sobre los afectos. Los sentimientos son 
parte de la naturaleza humana. Spinoza no propone tanto una dominación de 
las pasiones y sentimientos, como un pleno conocimiento de ellos. La conducta 
humana está sujeta a una serie de afecciones, sentimientos, pasiones y equivo-
caciones, que son tudio de su propia alma y del desconocimiento. La ética es el 
tudio de esas afecciones para conocerlas y saber cómo actuarán en el hombre.

La última parte la dedica a la libertad o, mejor, al camino para llegar a 
ella, que es de lo que se ocupa fundamentalmente la ética en cuanto uso ade-
cuado de la razón. 

La obra va acompañada de cuatro anexos. El primero es la denuncia de 
Niels Stensen de la filosofía de Spinoza al Santo Oficio, señalando a Holanda 
e Inglaterra como los países donde más se estaba propagando el spinozismo, 
y cuya finalidad era incluir la obra que nos ocupa en el Índice de libros pro-
hibidos. El segundo anexo es sobre los vocablos con que Spinoza nombra los 
afectos, un terreno ya demarcado por Descartes, pero cuyo resultado es com-
pletamente extraño para el francés. Será este léxico el que utilizará Spinoza 
para escribir las tres últimas partes de su Ética. Como tercer anexo encontra-
mos el listado de algunos de los textos conservados en la biblioteca personal 
del filósofo escritos en castellano, la lengua de sus antepasados, lo que permite 
intuir la influencia de la cultura hispana en su obra. Y como último anexo, 
encontramos un índice de las referencias internas de la Ética, con el fin de 
orientar al lector en el estudio de la obra.

La Ética de Spinoza es un intento por comprender el destino moral del 
hombre. No nos habla de una libertad en sí, sino del camino para llegar a ella. 
Al más puro estilo de un libro de física, nos describe al hombre como un ser 
determinado a obrar según unas causas que rigen su naturaleza racional. En 
su excelente Introducción Pedro Lomba nos ayuda a entender el carácter ex-
temporáneo de la obra de Spinoza en el momento en que se publicó, pero no 
deja de ser uno de los autores en los que se ha de seguir profundizando fuera de 
todo prejuicio en el ámbito académico. Estamos seguros de que el cuidadoso 
trabajo de esta edición contribuirá a ello.

Valentín Lorenzana



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-3 (2021)1108

Espiritualidad 

Aranda, A., El hecho teológico y pastoral del Opus Dei. Una indagación en las fuentes 
fundacionales, EUNSA, Pamplona 2020, 369 pp. 

Es de alabar este magnífica trabajo que hace el autor. Nos ofrece con 
nitidez y para conocimiento de todos los interesados en los temas, las claves 
fundacionales de este gran Instituto de la Iglesia, el “Opus Dei”: su carisma, 
su espíritu, su misión evangelizadora. Y la exposición la hace o desarrolla par-
tiendo de textos escogidos redactados por el mismo Fundador, San Josemaría 
Escrivá, a los que añade una oportunas introducciones y aclaraciones, que son 
de agradecer. Todo ello nos lleva a comprender la impronta eclesial y evange-
lizadora de una modo y estilo de vida y de apostolado, que, no solo ayuda a la 
propia santificación de sus miembros, sino también, y mejor aún, para prestar 
a la Iglesia y a la sociedad un modo de evangelización, que hasta ahora, en 
el casi ya siglo de existencia que tiene, está consiguiendo ubérrimos frutos. 
Ciertamente es un modo transparente de dar a conocer, estimular, acoger, “un 
espíritu peculiar de vivir y un modo propio de trabajar apostólicamente”, como indica 
el Santo Fundador (p. 177). Las muchas y abundantes citas del Santo, particu-
larmente recogidas de cartas donde indudablemente él mejor expresa con más 
calor íntimo y anhelo paterno cuanto el Espíritu Santo le inspiró para llevar a 
cabo su institución eclesial, dan grata valía y agradable convicción de cuanto 
los miembros de la “Obra” deben vivir y expresar, tanto en su vida personal, 
como en su misión apostólica. Y que a la vez sirven para que, cualquier cristia-
no no perteneciente a la Obra, tome cita para estimular un modo santificador 
de vivir. Ciertamente la presente obra trata de dar a entender aquel anhelo que 
sugestionaba al Fundador del Opus Dei: “el querer divino de abrir en la Iglesia un 
nuevo camino de santidad y la responsabilidad de llevarlo con fidelidad a la práctica” 
(p. 357). El objetivo del autor es patente y al alcance de cualquier lector intere-
sado en el tema. Y, aunque el libro es de largo y profundo contenido, su lectura 
se hace interesante, sugerente, estimulante.

Jesús Domínguez Sanabria

Cebrián, O., Desierto. La aventura del silencio interior, San Pablo, Madrid 
2020.193 pp.

Tengo que ser sincero. El libro que ahora trato de presentar me resulta des-
concertante. Por una parte me parece admirable por las reiteradas afirmaciones 
y convencimientos de seguridad que demuestran cuantos escriben en él o que 
anotan su experiencia de desierto (porque se recogen testimonios muy interpe-



RECENSIONES 1109

lantes de 18 personajes, además de cuanto narra la autora); y por otra parte me 
resulta tan machacón, insistente, y reiteradamente pertinaz, con tantos y tan 
diversos calificativos sobre las ventajas de hacer desierto, que termino por llegar 
a la conclusión clásica de que quien “nimis probat, nihil probat”, o de que este 
libro sólo será válido si uno lo cierra, lo arrincona, se retira a un lugar solitario 
–pero solitario de verdad, sin presencia de ruidos y ni persona alguna–, decidido 
hacer con sinceridad perseverante y de corazón una aventura de soledad inte-
rior y exterior. Porque si no es así, cuanto se dice aquí, incluidos los admirables 
testimonios que en él se vierten, resultan humo vacío de contenido. Ciertamente 
abundan afirmaciones que impactan, seducen, interpelan. Pero al acompañarlas 
otras afirmaciones y experiencias que indican sentimientos contrarios y contra-
puestos (efecto de la vivencia del desierto), a la postre parece un libro muy bueno 
e interesante, pero con una redacción muy exagerada; muy práctico por el ob-
jetivo que pretende, pero sorprendente y un tanto enigmático por lo que indica 
que puede uno encontrase en el desierto. Es verdad –lo confieso– que cuantos 
más de una vez en la vida hemos hecho un estilo de desierto, largos espacios a 
solas de interiorización y de búsqueda, días de despojo y de anhelo de quedarse 
a solas con uno mismo y con el Dios interior del que nos hace participar la gracia 
santificante, ciertamente podemos afirmar que los efectos beneficiosos, gratos o 
hirientes, que en esa aventura se detectan, quedan ampliamente reflejados en 
este libro. Precisamente por esta cualidad de experiencia y de búsqueda, si esos 
efectos beneficiosos se consiguen mejor con su lectura, redactada por una perso-
na que indudablemente escribe desde su propia e intensa experiencia, es lógico 
que se recomiende su lectura, particularmente a quienes nunca han llegado a 
vivir ese encuentro consigo mismo en un silencio absoluto, y con un corazón 
inquieto que se deje interpelar por Dios en larga soledad de desierto. Sí, invito 
a que se lean despacio y se valoren tantos y variados efectos benéficos como se 
describen en esta obra, pero ha de ser con el franco propósito de hacerlos reali-
dad en una experiencia propia sincera, paciente y perseverante.

 Jesús Domínguez Sanabria

Colom Martí, E., Esperanza, San Pablo, Madrid 2020, 215 pp.

Muchos se ha escrito sobre la esperanza como actitud vital, como impulso 
natural humano, como virtud, como contexto necesario para mantener la fe, etc. 
¿Nos encontramos ante un libro más sobre el tema? A primera vista así parece. 
Pero tras el variado y aparentemente desordenado índice que recoge el presente 
libre, el lector saca la impresión de que en muchos aspectos quizá todos tenemos 
que repensar las prácticas vitales que implican hoy ser persona con esperanza. El 
autor describe algunos aspectos y rasgos inquietantes, sí, desde sus saberes de An-



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-3 (2021)1110

tropología y de Teología; pero aún refleja más unas reflexiones prácticas vertidas 
desde su variada experiencia en los diversos contextos del amplio “mundo” donde 
ha ejercido su ministerio sacerdotal: ambientes tan diversos como Estados Uni-
dos, República Dominicana, Bogotá, amén de cuanto ha podido asimilar en el de-
venir de su ciudad natal, Barcelona. Quizá esta proyección de vivencias prácticas 
se dan más en su redacción y pretensión, que en los planteamientos culturales de 
sus argumentaciones. Es en este aspecto un libro un tanto diferente sobre la espe-
ranza. Y es probable que muchos de los lectores lo prefieran así, máxime cuando 
el autor pretende indicar que quizá “nunca como en las circunstancias históricas actua-
les la esperanza ha estado tan activa y vigente como hoy” (p. 203). Preveo que la lectura 
pausada de cuanto aquí nos ofrece el autor, causará grata inquietud a muchos, y les 
llevará a replantarse cómo vivir hoy con autenticidad la propia esperanza.

Jesús Domínguez Sanabria

Francisco, Papa, La ley de Dios. Catequesis sobre los Mandamientos y las Bienaven-
turanzas, Ciudad Nueva, Madrid 2020, 171 pp.

Hemos de felicitar a la Editorial Ciudad Nueva por el acierto que ha teni-
do al publicar en bien editados y fácilmente manejables libritos todas las ca-
tequesis que el Papa Francisco ha ido impartiendo en las audiencias generales 
de los miércoles. Y aquí nos ofrecen las emitidas en la segunda mitad del año 
2018 y en los primeros meses del 2020. Eso y solo eso es el contenido del pre-
sente librito; únicamente precedido por una breve presentación de 2 páginas 
para indicar y ambientar las dos partes de que consta la obra, tal como reza 
el subtítulo: los Mandamientos y las Bienaventuranzas. Lógicamente solo nos 
queda decir que poder disponer así de tan práctica y provechosas catequesis 
dada por el Papa es un acierto que agradecemos. Las sencillos y gratificantes 
explicaciones que nos ofrece el Vicario de Cristo resultan reconfortantes y ani-
madoras, además de clarificar las mejores posturas que definen una conducta 
cristiana santa y santificadora. Hay en ellas mucho bueno que meditar, y sufi-
cientes argumentos para animarse a ser gozosamente fieles a tan agradable y 
–a la vez– comprometido mensaje evangélico. ¡Todo un ideal de vida cristiana!

Jesús Domínguez Sanabria

González Alba, C., Busco tu rostro. Recursos espirituales para orar, Desclée de 
Brouwer, Bilbao 2020, 136 pp.

El subtítulo nos resume el objetivo de este sencillo librito en el que la 
autora describe y sugiere lo que puede o debe ser una experiencia orante. Son 



RECENSIONES 1111

24 reflexiones ofrecidas como recursos para vivir el mejor encuentro con Dios 
en la oración. Modos de búsqueda del “Rostro del Señor”, en los que la autora 
vierte, en calidad de enamorada de Dios, su modo ardiente de proceder, desta-
cando que, tratándose de ayudar a la presencia y actuación de Dios en el espa-
cio oracional de encuentro con Él, hemos de partir de la convicción de que el 
“milagro” de su manifestación o experiencia íntima gratificante ya no depende 
de nosotros. Pero de nosotros depende utilizar los recursos apropiados, de tal 
manera que ayudemos a que su manifestación o presencia dialogante estén 
ambientadas con la mejor preparación de acogida gozosa y eficaz. Lo demás 
será obra del Espíritu. En este aspecto lo “recursos” que la autora propone, 
sugiere o analiza, pueden ser válidos para conseguir el objetivo de la oración 
y abordar una vida influenciada por la presencia vitalizadora del Espíritu de 
Dios. “Mirar. Contemplar. Amar. Mirar profundo y pausado... Contemplar disfrutan-
do... Y llegar a vivir amando” (pp. 68-69). Ese viene a ser el objetivo, siempre que 
en ese mirar, contemplar y vivir, Dios sea ante todo el protagonista, y la per-
sona orante no se estacione y se “duerma” en los recursos, sino que pase más 
y mejor con ellos a un encuentro vital con el Señor que anime la vida. En este 
aspecto, los recursos que utiliza la autora, descritos en fórmulas de redacción 
sencilla, agradable, sugerente, –que suenan a meritoria experiencia personal– 
pueden resultar útiles.

Jesús Domínguez Sanabria

Medina Balguerías, M. Seducidos y transformados. La belleza como camino de 
conversión. Editorial Paulinas, Madrid 2020, 119 pp.

“Dios hizo la belleza porque nos amó con pasión” (p. 51). Sólo con esta afirma-
ción de la autora de este sencillo y práctico librito, merece la pena leerlo despa-
cio, disfrutar de su lectura, acoger cuanto va describiendo y adoptar la postura 
contemplativa y de paz que página a página va generando. Resulta muy grato 
encontrase con escritos como el presente. Hace que nos paremos ante la agi-
tada vida en que nos ha metido esta vertiginosa sociedad en la que vivimos. 
Hay en la naturaleza, en la vida de cada persona, en las situaciones personales, 
hasta incluso en muchas de las circunstancias que nos resultan adversas -no en 
todas- un cierto grado de belleza, en que somos capaces de encontrar lo bueno 
de la verdad, del orden, de la vida en general, y particularmente la huella amo-
rosa de Dios, “porque Dios en sí mismo es bello -dice la autora-, ha creado un mundo 
bello, y nos ha hecho partícipes de su belleza” (p. 50). Necesitamos apreciar, valorar 
y contemplar con santa y beneficiosa paciencia la inmensa realidad de belleza 
que tenemos en nuestro entorno y en nuestras situaciones vitales. Veríamos la 
vida de forma distinta y nos apreciaríamos mejor a nosotros mismos y a los 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-3 (2021)1112

demás. Viviríamos más lo positivo de la existencia humana; y, desde el punto 
de vista religioso, valoraríamos más y mejor la fe en Dios, y todo cuanto Él 
quiere o permite que vivamos como construcción de nuestra realidad humana 
y sobrenatural. Todo esto y mucho más lo podemos encontrar en este agrada-
ble y sencillo librito, en el que, además, percibimos la grata característica de 
que la autora describe cuanto expone transparentando vivencias personales, y 
simultáneamente hace notar la alta cultura propia de sus vastos conocimientos 
en Filosofía y Teología, en experiencias religiosas y prácticas de pastoral. Sí, 
se nota que es una persona muy inmersa en la realidad de hoy, y destaca su 
pretensión de hacer para todos la vida mucho más bella, más hermosa, más 
positiva, en definitiva, más de acuerdo con los designios divinos. Es que, como 
indica tras de sus muchas reflexiones, la belleza que encontramos en la natu-
raleza, en la sociedad y en el entorno vital, suscita una vida de amor, que da 
felicidad; y si este amor es compartido entenderemos que “la belleza de un amor 
compartido... brilla hasta en las situaciones más duras de la vida” (p. 114). A la postre 
es lo que todos deseamos: que, a pesar de tantas circunstancias adversas que 
nos invaden, podamos disfrutar más y mejor de tanta bondad y belleza como 
podemos apreciar, y, en consecuencia, valorar con ánimo creativo el gozo de 
la propia existencia.

Jesús Domínguez Sanabria

Otón Catalán, J., Tabor, el Dios oculto en la experiencia. Sal Terrae, Bilbao 
2020, 191 pp.

Hoy se precisa de manera urgente profundizar en la experiencia de Dios, 
como base para llevar a cabo una buena pastoral en general, y particularmente 
con los jóvenes. Y si se consigue promover una reiterada práctica de la expe-
riencia de Dios, cimentar adecuadamente las motivaciones doctrinales que la 
sustentan, los fundamento de cuanto hace que sea viva, que se mantenga y 
persevere de forma creciente, estaremos en el buen camino para conseguir una 
pastoral efectiva, con el consiguiente crecimiento y madurez de los receptores 
del mensaje objeto de la pastoral. Y junto a eso, para que ésta sea aun más 
efectiva, inculcar en quienes viven esa experiencia de Dios una sólida orienta-
ción moral, una conocimiento claro de la Palabra de Dios, de los Sacramentos, 
de cuanto induce a una conducta auténticamente cristiana. Así la intimidad o 
experiencia de Dios se hace real y urge a una vida coherente. Se une la vida 
de piedad con la práctica externa de una conducta cristiana, y, sobre todo se 
puede llegar a una vivencia clara y decidida del Evangelio, a testimoniarle, 
a entender que la vida cristiana se hace plena cuando se difunde, cuando se 
propaga, cuando deviene en apostolado. Pues bien, dentro de esos parámetros 



RECENSIONES 1113

se desenvuelve la temática de la presente obra. Un libro que pretende orientar 
adecuadamente la vida pastoral, particularmente con jóvenes. Y el autor va 
tomando algunos de los muchos puntos de reflexión que nos podemos encon-
trar en la Biblia, en algunas personalidades destacas por su proceder cristiano, 
y, sobre todo, en algunos fundamentos de la Teología, para conducirnos y 
conducir a otros a una experiencia auténtica de Dios, que lleve a realizar una 
vida cristiana debidamente motivada y que no se tambalee ante las dificulta-
des que surgen en el ambiente social. Se trata de que la experiencia de Dios, 
si es auténtica, induzca a una perseverante vivencia cristiana suficientemente 
equipada para promover la fidelidad y para dar el testimonio que se espera de 
todo buen cristiano practicante. Y todo ello el autor lo va exponiendo de forma 
amena, con sencillez y profundidad a la vez, acudiendo a veces a personas y 
circunstancias significativas de actualidad. Es un acertado intento de llegar a 
una espiritualidad para hoy y vivirla de manera creciente.

Jesús Domínguez Sanabria

Rodríguez, M.,“Mas allá del narcisismo espiritual”. Desclée de Brouwer, Bilbao 
2021, 174 pp.

Es reconfortante encontrarse libros como este. Enormemente práctico, 
sugerente, razonado, muy interesante. Aborda un tema en el que toda persona 
que pretenda aspirar a la mejor perfección en la vivencia de su fe, y en cohe-
rencia con la religión, ha de tener en cuenta. La autora, experta en Medicina, 
Psiquiatría y Espiritualidad, nos propone “un camino que puede ayudarnos a crecer 
más auténticamente como personas, y a vivir más sanamente el sentido de la religión y 
la espiritualidad” (p. 11) Y va discurriendo pausada y profundamente, con ex-
posición sencilla y clara a la vez, sobre frecuentes modos de vivencia religiosa 
y espiritual en la que solapadamente se deslizan posturas narcisistas, egoís-
tas, orgullosas, bajo una apariencia de bondad, e incluso pretendiendo la más 
santificadora forma de vivir la espiritualidad. Si es verdad que todos tenemos 
algo de narcisistas, y el “ego” se nos mete interfiriendo muchas de nuestras 
vivencias, no es menos cierto que muchas veces no caemos en la cuenta de que 
por adoptar posturas de intensa afirmación en lo que entendemos que es más 
sano y perfecto, excluimos a los demás, nos consideramos demasiado seguros 
y aferrados a una verdad interesada, e incluso pasamos por alto valores que 
otros nos pueden ofrecer, por creernos en el “buen” camino de la verdad. La 
autora va distinguiendo las variadas formas de narcisismos que se “cuelan” en 
nuestras pretensiones santificadoras, que a la postren nos impiden ser auténti-
cos y sanamente coherentes con las pretensiones genuinamente espirituales. Y, 
al mismo tiempo que nos enseña a detectar estas ocultas falacias y distorsiones 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-3 (2021)1114

que nos desvían del camino de la santidad, la autora nos va indicando pautas, 
modos de liberarnos de estas ocultas lacras que podemos padecer, para orien-
tarnos hacia el camino de la humildad evangélica y del proceder sincero, en 
el que el “yo” no cuenta ni sobresale para que prevalezca un estilo espiritual y 
práctico de amar que de verdad santifique, resulte beneficiosamente altruista, 
y termine por hacernos personas maduras, valiosas y capacitadas de una espi-
ritualidad positiva, constructiva, auténtica. La conclusión es “llegar a la libertad 
y plenitud de ser, liberados de ficciones que lo impidan” (p. 173), para poder saborear 
desde una postura sincera y correcta lo que de verdad hace alcanzar a ser lo 
que tenemos que ser y lo que Dios espera de cada uno.

Jesús Domínguez Sanabria

Santamaría, T., Interioridad, San Pablo, Madrid 2020, 77 pp.

Tiene razón el autor cuando dice que se trata de un libro, no para leerlo 
todo seguido, como si fuese una novela, sino “para sentir, para meditar para leer 
desde el corazón” (p.15). Sí, son solo poco más de 70 páginas en las que se preten-
de desarrollar unas reflexiones, acompañadas de una meditación, y seguida de 
un estado de contemplación. Y esto hacerlo de forma progresiva, para llegar a 
vivir y valorar cuanto es y significa la interioridad. Se trata de constatar lo inte-
resante y práctico que resulta ejercitarse en ella, a poder ser a diario; y hacerlo 
hasta conseguir vivir toda la propia existencia desde la más pura intimidad 
de sí mismo y con el Dios recóndito que llevamos dentro cuando estamos en 
gracia. Es muy orientador cuanto dice el autor en la larga introducción, donde 
constata la importancia, trascendencia y beneficios que a través de la histo-
ria han experimentado con esta práctica tan interesante y constructiva tantos 
personajes de nuestra historia mundial, desde hace ya más 600 años antes de 
Cristo hasta nuestro días; y, particularmente el valor y aprecio que a la inte-
rioridad se ha dado dentro de la espiritualidad y mística cristianas. Merece la 
pena dedicar unos días a asimilar y practicar paso a paso cuanto aquí se indica 
o sugiere; se logrará un sentido pleno, liberador de traumas, de todo el devenir 
de la propia vida.

Jesús Domínguez Sanabria



ACTUALIDAD BIBLIOGRÁFICA 1115

Libros Recibidos

La Ciudad de Dios-Revista Agustiniana anuncia en este apartado todos los 
libros recibidos de editoriales y autores. Se recensionarán además, aquellas obras 
que la Redacción considere de interés para sus lectores. Envíense dos ejemplares a 
LA CIUDAD DE DIOS – REVISTA AGUSTINIANA Paseo de la Alameda, 
39 - 28440 Guadarrama. Madrid. España.

* * *

EDICIONES ENCUENTRO, S.A.  
Conde de Aranda, 20 Bajo B. 28001 Madrid

Giussani, L., A través de la compañía de los creyentas (Col. 100XUNO) 2021, 
179 pp.

Martínez Camino, J.A. (ed.), Mártires y santos, en el centro de la historia 
(Col. Mártires siglo XX, nº 2ª) 2021, 343 pp.

EDICIONES RIALP, S.A.  
Manuel Uribe, 13-15. 28033 Madrid

González Gullón, J.L. – Coverdale, J. F., Historia del Opus Dei, 2021, 
700 pp.

CiuD-Ra 234-3 (2021) 1115-1116



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 234-3 (2021)1116

Pieper, J., Introducción a Tomás de Aquino. Doce lecciones (Col. Pensamiento 
actual 36) 20212, 182 pp.

Ratzinger, J., Cooperadores de la verdad. (Reflexiones para cada día del año) 
(Col. Patmos 201) 20212, 499 pp.

Ratzinger, J., Presente y futuro de Europa, 2021, 133 pp.

EDITORIAL AGUSTINIANA  
Paseo de la Alameda, 39. 28440 Guadarrama (Madrid)

Álvarez Turienzo, S., Fray Luis de León: Camino nuevo (y no usado) 
de su pensamiento, 2021, 410 pp. (coedición: Editorial Sindéresis y 
Universidad Pontificia de Salamanca)

R.C.U. ESCORIAL-Mª CRISTINA 
Servicio de Publicaciones 

Alamillos, 2. 28200 San Lorenzo de El Escorial 

Campos, F.J. (coord.), España y la Evangelización de América y Filipinas 
(siglos XV-XVII), (Col. del Instituto Escurialense de Investigaciones 
Históricas y Artísticas, 68), 2021, 690 pp.


