
EXPLICACIÓN, IMPLICACIONES Y RECHAZO DE LA MENTIRA SEGÚN... 993

Explicación, implicaciones y rechazo de la mentira 
según san Agustín

Resumen

La mentira, asunto difícil y angustioso para los seres humanos de todas las 
épocas, se trata en este escrito desde la filosofía de san Agustín. El objetivo es 
exponer los aportes del santo africano en orden a esclarecer la explicación, las 
implicaciones y las razones del rechazo de la mentira que propuso a finales del 
siglo IV. Se presentan como base los antecedentes y los contextos, en primer 
lugar. En segundo se presentan las líneas generales de la filosofía agustiniana 
para explicar, conectar con ámbitos diversos y argumentar en contra de la 
mentira. 

Palabras Clave: mentira, ser humano, conocimiento, libertad, lenguaje, pecado

Abstract:
Lying, a difficult and distressing matter for human beings in all ages, is treated 
in this writing from the philosophy of Saint Augustine. The objective is to pre-
sent the contributions of the African saint in order to clarify the explanation, 
the implications and the reasons for the rejection of the lie that he proposed at 
the end of the 4th century. Background and contexts are presented as a basis, 
first. Second, the general lines of Augustinian philosophy are presented to exp-
lain, connect with different areas, and argue against lies.

Key words: lie, human being, knowledge, freedom, language, sin

CiuD-Ra 234-3 (2021) 993-1012



JUAN GRANADOS VALDEZ994

Introducción

“La cuestión de la mentira es difícil y frecuentemente nos angustia en 
nuestra actividad cotidiana” 1, decía san Agustín. Mentir es común. Los 
mentirosos abundan. Las mentiras aparecen con frecuencia en discursos 
de origen diverso. Aunque normalmente se asocia la mentira con dichos 
falsos, se sabe que es más que eso. Para que haya mentira se requiere que 
haya quien mienta con la intención de hacerlo. Falsificar no es lo único 
que hace el que miente. También se pretende engañar. La intención no 
es en principio la de decir algo que no es verdad, sino la de embaucar. De 
hecho, en latín, el verbo mentiri significaba urdir un embuste o engaño. 
La experiencia deja como saldo que sin ello no hay mentira. Pero ¿por 
qué se da?, ¿cuáles son sus consecuencias?, ¿cómo se la evita? 

Estas preguntas, de no tan fácil respuesta, mueven este estudio so-
bre el tratamiento, ya clásico, de la mentira que hizo san Agustín. El 
Obispo de Hipona ha sido referente, no sólo medieval, de aquellos filó-
sofos que han tratado el tema, por la profundidad con la que investigó 
el asunto 2. Para este trabajo, me propongo, entonces, exponer, para 
comprender mejor, la explicación, las implicaciones de la mentira y 
las razones de que se la rechace y repruebe en cualquier caso según 
el doctor de la Gracia. El desarrollo se ha dividido en dos partes. En 
la primera se presentan los antecedentes y los contextos del estudio 
sobre la mentira que hace el autor de La ciudad de Dios. En la segunda 
se plantean las respuestas, acerca de sus causas, sus consecuencias y las 
razones para rechazarla, que daría san Agustín a la cuestión, difícil y 
angustiante, de la mentira. 

Antecedentes y contextos

Los antecedentes y los contextos de la mentira son filosóficos y 
teológicos. Como precursores están Platón y Aristóteles, así como al-
gunos Padres de la Iglesia. La Sagrada Escritura es referente inevitable. 

1  D. mend.1, 1.
2  Cfr. Granados, J., «Análisis y crítica de la mentira en el pensamiento de San 

Agustín», Reflexiones marginales 50 (2019), en https://reflexionesmarginales.com.mx



EXPLICACIÓN, IMPLICACIONES Y RECHAZO DE LA MENTIRA SEGÚN... 995

Los hallazgos en los primeros escritos y el combate contra la menti-
ra ya como obispo preludian y engloban el tratamiento que hizo san 
Agustín en sus dos obras dedicadas a la cuestión. 

La mentira (gr. φεϋδος), en la filosofía griega, fue revisada por Pla-
tón y Aristóteles. A ambos los conoció san Agustín, sin bien parcial-
mente 3. El primero lo hace en su diálogo titulado Hipías menor; y el 
segundo, en su Ética a Nicómaco (IV, 7). En el diálogo platónico, según 
Hipías, Homero otorgó a Aquiles la gracia de la veracidad y a Ulises lo 
hizo mentiroso. El primero es, por eso, mejor (moralmente) que el se-
gundo. Sócrates, como de costumbre, no está de acuerdo. Para el maes-
tro de Platón el mentiroso es capaz de engañar, porque es astuto, esto 
es, es inteligente, ya que conoce, es decir, es capaz de engañar sobre lo 
que conoce. El ignorante, por el contrario, no puede engañar, pues no 
sabe, y si se equivoca, no se da cuenta. El sabio es, entonces, capaz de 
decir verdad como de decir mentira; el experto es capaz de hacer el bien 
como de hacer el mal a voluntad. Por tanto, el veraz y el mentiroso son 
lo mismo y Aquiles y Ulises o son iguales o éste es mejor que aquél 4. 
Para el estagirita, en su Ética nicomáquea, la mentira es reprensible y 
mala y la verdad es bella y digna de alabanza. Una y otra pueden darse 
en las palabras y en los actos. De ello se sigue, dice, que el hombre ve-
rídico, virtuoso porque se mantiene en el justo medio, es laudable; y, en 
cambio, el mentiroso es reprensible. Éste miente por jactancia cuando 
exagera la verdad o por ironía cuando la disminuye. A quienes hacen 
lo primero los llama vanidosos o fanfarrones, incluso majaderos. A los 
segundos, sólo irónicos. La mentira, como vicio, se agrava en relación 
con los negocios y la justicia. No sólo son mentiras de dicho, sino vicios 
graves como la estafa y la traición 5. La mentira requiere de la intención 
de ocultar la verdad o de usarla en beneficio propio. 

La Escritura es ineludible como referente sobre y contra la menti-
ra 6. En el AT Dios, que es verdad (émeth) manifiesta en el amor creador 

3  Granados, J., «La recepción de Aristóteles por san Agustín», An. Sem. His. 
Filos 37 (2020) 13-21.

4  Cfr. Platón, «Hipías menor», en Diálogos, Gredos, Madrid 2008, 375-396.
5  Cfr. Aristóteles, Ética nicomáquea, Gredos, Madrid 2008.
6  Cfr. Demmer, K., «Mentira», en Kasper, W. (ed.), Diccionario enciclopédico 

de exégesis y teología bíblicas, tomo II. I-Z, Herder, Barcelona 2011, p. 1056; Coenen, 



JUAN GRANADOS VALDEZ996

y libre, constituye al ser humano en la verdad y lo llama a la fidelidad 
y la lealtad. Dios abomina todo doblez o mentira (seger: engaño, frau-
de, mentira) 7 y prescribe no mentir 8. En el NT Cristo, que es justo y, 
como Él mismo lo dijo, camino, verdad y vida 9, es, también, ejemplo 
de la lealtad perfecta y testigo de la verdad de Dios 10. Él reprueba y 
desenmascara toda falsedad e hipocresía 11. La vida cristiana (en Cris-
to) es, pues, incompatible con la mentira 12. Ésta atenta contra el vín-
culo que une a los miembros del único cuerpo en Cristo 13. La mentira 
pervierte y quebranta la verdad, base de la confianza y la convivencia. 
El que miente y finge se separa de Dios y es sujeto de la acción del 
maligno, mentiroso y padre de la mentira 14.

En la antigüedad cristiana se dio una tendencia entre algunos Pa-
dres de la Iglesia a aceptar y legitimar la mentira en los casos en los que 
decir la verdad traía consigo graves consecuencias. Esto es, los Padres 
condenaron la mentira en forma general, aunque no exhaustiva. Asi-
mismo, la mentira piadosa aparece con frecuencia mencionada en los 
relatos acerca de los monjes del desierto egipcio 15. Testimonio de di-

L.; Beyreuther, E., y Bietenhard, H., Diccionario teológico del Nuevo Testamento, 
vol. III, Sígueme, Salamanca 1993, pp. 68-73.

7  “Los labios mentirosos los abomina el Señor, que se complace en cuantos 
actúan con sinceridad” (Prov 12,22). “No habita dentro de mi casa el hombre trai-
cionero; la gente mentirosa no puede permanecer delante de mi vista” (Sal 101,7). 

8  “No mintáis, no os engañéis unos a otros” (Lev 19,11; cf Ex 23,7; Si 7,13-14).
9  “Yo soy el Camino, la Verdad y la Vida. Nadie va al Padre, sino por mí” 

( Jn 14,6). 
10  1Jn 3,9.19; Jn 18,37.
11  Mt 23,27-28.
12  “Por eso, apartaos de la mentira; decid cada uno la verdad al prójimo, 

para que seamos miembros los unos de los otros” (Ef 4,25). “El que dice: «Yo lo 
conozco», y no cumple sus mandamientos, es un mentiroso, y la verdad no está 
en él” (1 Jn 2,4).

13  Rom 12,4-9.
14  Jn 8,44.
15  “Clemente de Alejandría (strom. 7.8.50 51), Orígenes (ap. Jerome, c. Ru-

finum 1.18; c. Cels. 4.18-19; hom. in Jeremiam 20.3-4), Hilario de Poitiers (tr. in Ps. 
14.10), Sulpicio Severo (v. s. Martini 9 ), Paulino de Nola (carm. 16.52-74) y Juan 
Crisóstomo (de sacerd. 1.6)”. Ramsey, B., OP, «Mendacio, De / Contra mendacium», en 
Fitzgerald, A. D., OSA, Diccionario de san Agustín. San Agustín a través del tiempo, 
Monte Carmelo, Burgos 2006, pp. 882-885.



EXPLICACIÓN, IMPLICACIONES Y RECHAZO DE LA MENTIRA SEGÚN... 997

cha tendencia son, por ejemplo, Orígenes que, discutiendo con Celso 
sobre el cambio de Dios, cita y admite con él que “engaño y mentira 
son de suyo cosa mala, y solo a manera de medicina se pudiera echar 
mano de ellos, con intención de curar a amigos enfermos o locos, o 
contra enemigos, para prevenir un peligro” 16; Paulino de Nola que 
cuenta la estratagema con la cual Félix engañó a sus perseguidores, que 
no lo reconocieron cuando lo tenían ante él 17; y Juan Crisóstomo que 
narra el engaño que usa en la ordenación de Basilio 18.

San Agustín, antes y después de sus tratados sobre y contra la men-
tira, se ocupó del asunto. En sus Soliloquios, del 386, buscando entender 
lo que diferencia lo falso de lo verdadero y si la relación entre ambos 
es de semejanza o de desemejanza o de otra cosa, llega a decir que el 
hombre falaz o mentiroso no dice la verdad porque quiere engañar, 
con todo y que sabe la verdad; mientras que el hombre mendaz es el 
hombre ignorante que miente, que no dice la verdad por ignorancia, 
porque no la sabe. La verdad, por tanto, se ve oculta o por el engaño 
o por la ignorancia 19. En el libro Del Maestro, del 389, discuten san 
Agustín y Adeodato sobre el maestro interior, sobre las palabras como 
signos de las cosas y el aprender y el enseñar. En esta discusión se 
encuentran con la dificultad de expresar el pensamiento y los senti-
mientos o abrir el alma y la verdad contenida en ella con las palabras. 
Lo que sucede en el fuero interno se les escapa. Esto se complica con 
la mentira y el engaño, porque los que mienten y engañan encubren 
su alma. Los que mienten piensan en las cosas de las que hablan y está 
en su ánimo la intención de decirlo así. Si no fuera posible decir ver-
dad y mentira o se supiera qué sucede en el interior del hablante, no 
la habría 20. En la obra De la utilidad de creer, del 392, distingue entre el 
mentiroso (hereje) y el que cree la mentira de aquél. “Hereje es el que, 
movido por ventajas temporales, sobre todo por ansias de honores y 
de mando, elabora doctrinas nuevas y falsas o les presta asentimiento; 

16  Orígenes, Contra Celso. BAC, Madrid 196, pp. 254-256.
17  Nola, P. de, Poemas, Gredos, Madrid, 2005, pp. 143-144.
18  San Juan Crisóstomo, Sobre el sacerdocio, Imprenta de Pablo Riera, Bar-

celona 1863, pp. 19-23.
19  Solil. II, 9, 16.
20  De mag. 12, 40; 13, 41-44.



JUAN GRANADOS VALDEZ998

en cambio, quien cree a hombres de este linaje, se engaña bajo una 
apariencia de verdad y de piedad” 21. El hereje es el hombre falaz que 
acomoda todo para su beneficio, tanto porque elabora doctrinas falsas 
como porque las asiente. En sus Confesiones 22, del 395, criticará a los 
astrólogos, a quienes muchos cristianos han comprado –así lo dice– sus 
mentiras 23, incluido él mismo en su juventud. Ya como Obispo, co-
mentando el versículo del Salmo “No hice comercio”, señala y acusa a 
los traficantes (cristianos) de engañar con los precios de sus mercancías 
y tomar a Dios como testigo, ya que esto hacía que otros dijeran que 
así eran todos los cristianos. También intentó desmitificar las ficciones 
de los espectáculos, que más que afirmar la voluntad con su lujo de 
pacotilla, la aniquila con su juego falaz de mentiras. 

Los tratados Sobre la mentira 24, del año 395, y Contra la mentira 25, 
del 420, enmarcan y muestran un interés persistente. Antes de decir 

21  De Uti, cred. 7, 19.
22  Conf. IV, 3, 4-6.
23  Cfr. Hamman, A. G., La vida cotidiana en África del norte en tiempos de san 

Agustín, CETA, 1989, 20, 78, 97. 
24  “También escribí un libro sobre La mentira, el cual, aunque se entiende 

con alguna dificultad, sin embargo es útil para ejercitar el ingenio y la inteligen-
cia, y aprovecha aún más para amar la veracidad en las costumbres. Ya estaba 
resuelto a excluir también este libro de mis opúsculos, porque me parecía, además 
de oscuro y complicado, completamente molesto, por lo cual no lo había publica-
do. Después, como escribí otro libro con el título Contra la mentira, decidí y aun 
mandé que con más razón aquel se destruyese, pero no se hizo. Es por lo que, al 
encontrarlo intacto, ordené que en esta retractación de mis opúsculos se conserva-
se también retractado, principalmente porque en él hay algunas cosas necesarias 
que no están en el otro libro. Por eso el título de aquél es  Contra la mentira  y el 
de éste sobre  La mentira, porque por todo [en] él aparece clara la refutación de 
la mentira, aunque una gran parte se dedica a su investigación. Sin embargo, los 
dos persiguen el mismo fin”. Retractaciones 1.27.

25  “Por entonces escribí también el libro Contra la mentira, cuyo motivo fue 
que a algunos católicos les pareció que debían simular que ellos eran priscilianistas 
para poder penetrar en sus guaridas para rastrear a los herejes priscilianistas, que 
estimaban que debían ocultar su herejía no sólo negando y mintiendo, sino también 
perjurando. Para prohibir que se hiciera eso, compuse ese libro”. Retractaciones 
2.60. Según B. Ramsey, “Contra mendacium fue una obra compuesta a petición de 
un tal Consencio, que había enviado a Agustín, para conocer sus observaciones, 
algún material acerca de los herejes españoles conocidos como priscilianistas y 
sobre los católicos que trataban de infiltrarse entre ellos para desenmascararlos”. 
Ramsey, B., OP, «Mendacio, De / Contra mendacium», en Fitzgerald, A. D., OSA, 



EXPLICACIÓN, IMPLICACIONES Y RECHAZO DE LA MENTIRA SEGÚN... 999

qué es, san Agustín se ocupa de deslindar qué no es mentira. En prin-
cipio las bromas, las gracias, los chistes o las chanzas no lo son: “Ex-
ceptuemos, desde luego, las chanzas que nunca se han considerado 
como mentiras, pues tienen una clara significación en la manera de 
hablar y en la actitud del que chancea de no querer engañar, aunque 
no se digan cosas verdaderas”  26. Tampoco son mentiras las figuras 
retóricas, los géneros literarios –y por extensión las artes–, el silencio 
y decir cosas falsas sin la intención de engañar. Las metáforas no son 
mentira, porque no significan lo que dicen a la letra, sino en un sentido 
traslaticio, esto es, transponen de un vocablo su significado propio por 
otro figurado: “[…] esas metáforas –indica san Agustín–, dicen cosas 
verdaderas y no falsas. Porque con su palabra o con su signo significan 
cosas verdaderas y no falsas. Sólo dirá que son mentiras quien juzga 
que dicen lo que materialmente dicen –y que en realidad es falso– y no 
lo que auténticamente significan, que es lo verdadero” 27. Con ellas se 
dice, pues, una cosa, señalando la comprensión de otra. Lo mismo pasa 
con la paradoja y la antífrasis. Asimismo, las invenciones o fingimien-
tos literarios no son mentira. Ni la parábola ni la fábula son mentiras, 
porque al contar cosas no sucedidas como sucedidas, lo hacen para 
significar cosas verdaderas por la semejanza que pudiese haber. En las 
fábulas seres irracionales o cosas inanimadas toman la palabra para 
atraer la atención y así inculcar una verdad de orden moral: “¡Como si 
fuera mentira todo lo que se finge, cuando en realidad se fingen tantas 

Diccionario de san Agustín. San Agustín a través del tiempo, Monte Carmelo, Burgos 
2006, p. 882. Según G. Armas, “En la época de San Agustin los priscilianistas, 
secretamente o ganizados, se ramificaban en el seno mismo de la Iglesia. Era muy 
difícil descubrirlos porque, si se les preguntaba sobre su religión, se confesaban 
católicos. ¿Sería lícito fingirse priscilianista para conocer los secretos de la secta y 
denunciar a los jefes? Muchos así opinaban. Consultado San Agustín, escribe en 
420 su libro Contra mendacium, donde con más decisión y claridad que en el De 
mendacio, compuesto en 395, demuestra la malicia intrínseca de la mentira por 
leve que sea. Concluye que jamás es lícita la mentira y mucho menos enseñar tal 
licitud [...]. «O se han evitar las mentiras con una buena vida, han de borrar con 
la confesión y penitencia. Ya que desgraciadamente abundan entre los malos, no 
las fomentemos enseñando su licitud»” (Contra mendacium 1, PL 40, 547). Armas, 
G., La moral de San Agustín, Madrid 1955, pp. 736-737.

26  De mend., 2, 2.
27  C. mend., 10, 24. 



JUAN GRANADOS VALDEZ1000

cosas para poder significar mediante ellas otras verdaderas!” 28, dice 
san Agustín. Como ejemplos aduce las fábulas de Esopo, las narracio-
nes de Horacio y el libro de los Jueces. De igual manera, el silencio o 
quedarse callado no es mentir, pero tampoco conceder. “Mentir no es 
ocultar la verdad callando”, dice el pensador africano. Por último, no 
todo el que dice cosa falsa miente, si es que cree u opina que es verdad 
lo que dice, advierte Agustín de Hipona en su Contra mendacio, esto es, 
quien expresa lo que cree u opina interiormente, aunque sea ello un 
error, no miente.

Hecho el deslinde, ¿qué es, pues, la mentira? “Dirá mentira quien, 
teniendo una cosa en la mente, expresa otra distinta con palabras u otro 
signo cualquiera” 29, dice san Agustín. El mentiroso tiene doble pensa-
miento: uno que es verdad, pero calla, y otro que dice, pero es falso. 
La mentira es locutio contra mentem. Más aún, “Mentir no es ocultar la 
verdad callando, sino expresar al hablar lo que sabemos que es falso” 30. 
Pero no todo el que dice verdad es fiel o veraz y todo el que dice algo 
falso es mentiroso. “El pecado del mentiroso está en el apetito e intui-
ción (intención) de engañar” 31, afirma el Obispo de Hipona. Se ha de 
juzgar al fiel y al mentiroso por la intención, no por la verdad o falsedad 
de las cosas. Esto se debe a que se puede decir la verdad a sabiendas 
que no se creerá. Si no siempre se miente diciendo algo falso por algo 
verdadero, sino que se llega a mentir diciendo la verdad, queda claro 
que la mentira implica la intención de engañar. Pero el engaño puede 
ser no consciente o encubierto de piedad. Así pues, el acto de mentir, 
además de querer engañar, implica la intención de dañar, encubriendo 
la verdad o lo que no se quiera decir. Según san Agustín, el engaño y 
el perjuicio se ven precedidos por la envidia, ya que primero se desea 
lo ajeno, luego se lo envidia y por último se quiere engañarlo y perju-
dicarlo para satisfacer el primer deseo. En síntesis, “La mentira es una 
comunicación (significado) falsa, unida a la intención de engañar” 32, es 
decir, la mentira es la manifestación intencional contraria a lo que se 

28  C. mend. 13, 28.
29  De mend. 3, 3.
30  C. mend. 10, 23.
31  De mend. 3, 3.
32  Contra mendacium, 26



EXPLICACIÓN, IMPLICACIONES Y RECHAZO DE LA MENTIRA SEGÚN... 1001

piensa, encubriendo la verdad, desplazándola, ya sea con algo falso o 
con la misma verdad, con el propósito de engañar y de dañar 33. 

Dada la definición, viene la clasificación. San Agustín diferencia 
entre la mentira dañosa y la mentira jocosa. Distingue al mentiroso 
(mendax) del embustero (mentiens). El primero apetece mentir y disfruta 
con la mentira, la calumnia, la injuria, el chisme. El segundo, miente sin 
querer o para agradar en las conversaciones, esto es, “gusta agradar 
con la salsa de la conversación”, pues no encontrando cosas verdade-
ras, miente o combinando verdades y falsedades cuando el atractivo 
empieza a escasearle 34. San Agustín clasifica las mentiras en ocho, en 
orden decrecientes de gravedad: 1) La mentira en materia de doctrina: 
“La mentira capital y la primera que hay que evitar decididamente 
es la mentira en la doctrina religiosa”; 2) la mentira en perjuicio de 
una persona y que no beneficia a ninguna otra: “La segunda es la que 
daña injustamente a alguien, es decir, que perjudica a alguno, y no 
aprovecha a nadie”; 3) la mentira que beneficia a alguien, pero resulta 
perjudicial para otro, aunque sin corromperlo físicamente: “La tercera 
es la que favorece a alguno, pero perjudica a otro, aunque no sea en 
torpeza alguna corporal”; 4) la mentira por el simple placer de mentir: 
“La cuarta es la cometida por el puro apetito de mentir y engañar, que 
es la pura mentira a secas”; 5) la mentira para sazonar la conversación: 
“La quinta es la que se comete por querer agradar en la conversación”; 
6) la mentira beneficiosa para alguien sin ser perjudicial para nadie: 
“La sexta es la que aprovecha a alguno, sin perjudicar a nadie”; 7) la 
mentira espiritualmente beneficiosa y que no resulta perjudicial para 
otra: “La séptima es la que, sin perjudicar a nadie, favorece a alguno, 
exceptuando el caso de que pregunte el juez”; 8) la mentira no perjudi-
cial a nadie y que evita una ignominia física: “La octava es la que, sin 

33  “Pero, precisa santo Tomás, la intención de engañar (voluntas fallendi) entra 
como elemento no esencial en cuanto “pertenece a la perfección, y no a la esencia 
de la mentira”. De forma que ésta queda ya calificada moralmente por la falsedad 
formal, es decir, por la simple voluntad de decir lo que es falso, de expresar algo 
contrario al propio pensamiento (cf S. Th., II-II, q. 110, a. 1)”. Ramsey, B., OP, 
«Mendacio, De / Contra mendacium», en Fitzgerald, A. D., OSA, Diccionario de 
san Agustín. San Agustín a través del tiempo, Monte Carmelo, Burgos 2006, p. 885.

34  Cfr. De mend., 14, 25.



JUAN GRANADOS VALDEZ1002

perjudicar a nadie, aprovecha a alguien para evitar ser mancillado en 
el cuerpo” 35.

Con los antecedentes y contextos puede darse paso a la explica-
ción, las implicaciones y las razones para su rechazo que se despren-
den de la doctrina agustiniana. 

Explicación, implicaciones y rechazo de la mentira

La explicación consiste en dar razón de algo, descubrir sus cau-
sas. Las implicaciones son las derivaciones y consecuencias que un 
asunto tiene en diversos ámbitos. La explicación sobre la mentira se la 
encuentra en la antropología (filosófica). Las implicaciones son gnoseo-
lógicas, semióticas y éticas. En lo que sigue se expondrán la antropolo-
gía, la gnoseología, la semiótica y la ética de san Agustín y su conexión 
con la mentira, así como las razones por las cuales en los casos (de 
clasificación) la rechaza y reprueba. 

La antropología filosófica del Obispo de Hipona requeriría de un 
tratamiento aparte más detallado. Para este trabajo sólo me concentra-
ré en las tesis más relevantes 36. Para san Agustín el ser humano es un 
animal racional y mortal, como dice en Acerca del maestro y repite en 
otras obras, y, por eso, consta de alma y cuerpo. El alma es inmaterial e 
inmortal. Como se conocen los hechos de la conciencia y la naturaleza 
del yo, puede tenerse certeza de la esencia del alma. Y esta es que no 
es corpórea. Además, la actividad anímica es inmaterial o espiritual. La 
verdad, objeto del conocimiento, es, para el santo africano, inmutable, 

35  De mend. 25. “A partir de santo Tomás (cf. S. Th., II-II, q. 110, a. 2), 
por la diversa motivación se ha distinguido la mentira en “jocosa”, dicha por 
diversión;  para muchos no se trata de una mentira propiamente, porque por el 
contexto resulta evidente que no se quiere afirmar lo que se dice, sino divertir 
simplemente; “oficiosa”, dicha por necesidad: para evitar un mal o procurar un 
bien; “perniciosa”, dicha para hacer daño a alguien”. Ramsey, B., OP, «Mendacio, 
De / Contra mendacium» en Fitzgerald, A. D., OSA, Diccionario de san Agustín. San 
Agustín a través del tiempo, Monte Carmelo, Burgos, 2006, 885.

36  Cfr. Beuchot, M., Historia de la filosofía medieval, FCE, México 2013, pp. 
29-41; Beuchot, M., La filosofía de san Agustín. Verdad, orden y analogía, Ediciones 
paulinas, México 2015, pp. 75-82.



EXPLICACIÓN, IMPLICACIONES Y RECHAZO DE LA MENTIRA SEGÚN... 1003

imperecedera y eterna. Como el espíritu puede unirse a ella, tiene el 
mismo carácter de espiritual e inmortal. Con un aire platónico, dice 
que el cuerpo aprisiona al alma 37 y entorpece el conocimiento. Pero, a 
diferencia de Platón, no admite la preexistencia de ésta. El alma es una 
y está toda en el cuerpo. Sus capacidades son la memoria, el entendi-
miento y la voluntad. Ésta tiene prioridad, porque mueve las otras fa-
cultades. De ahí la preeminencia del conocimiento intelectual sobre el 
sensible. El ser humano conoce ayudado por Dios. Sin caer en el inna-
tismo platónico sostiene que la verdad espiritual participa de la Verdad 
divina, la cual ilumina al hombre. En su tratado Del libre albedrío argu-
menta a favor de la libertad. La conciencia y el consentimiento unáni-
me de los pueblos que responsabilizan y castigan las faltas, lo cual no 
tendría razón de ser sin ella, atestiguan su existencia. Dios promueve la 
libertad. Él ve las acciones humanas desde la eternidad, lo que quiere 
decir que no las determina, sino que les asegura su condición libre. 
Si la acción proviniera sólo del hombre, iría a la delectación del mal, 
pero también proviene de Dios, lo que nos inclina al bien. En él reside 
la libertad. El alma, principio de vida, tiene como fin la inmortalidad 
dichosa con Dios. El deseo insatisfecho de felicidad que tiene el alma 
sólo puede satisfacerlo Dios, la suma bondad. “Nos hiciste, Señor, para 
ti, y nuestro corazón estará inquieto mientras no descanse en ti”. Sobre 
el origen del alma, para san Agustín no es seguro que Dios cree el alma 
de cada uno, debido a la incompatibilidad con el pecado original. No 
cree que Dios haga el alma manchada por el pecado. Adopta por eso 
el traducianismo, aunque no como opinión segura 38. 

El ser humano, compuesto de alma y cuerpo, es libre y tiende al 
bien. El cuerpo entorpece el conocimiento, se decía. El bien y el mal 
pueden conocerse, entonces, de manera torpe. Aunque se orienta hacia 
el bien, porque la libertad es querida y proviene de Dios, también pro-
viene del hombre y por eso de que se complazca con el mal. Nos com-
place, como se vio, la mentira en ciertos casos, a pesar de ser un mal y 
ser pecado. Esto significa que la buscamos consciente y voluntariamen-
te, esto es, con intención. Cuando se tiene la intención de mentir y con 
el engaño hacer un mal, no se desea este mal como mal sino como un 

37  De quant. animae, 13, 22.
38  De Gen. ad litt., X, 21.



JUAN GRANADOS VALDEZ1004

bien para el que engaña. La voluntad no desea sino el bien propio y el 
mal del otro se presenta con un bien para sí. En los filósofos griegos, la 
Biblia y los Padres de la Iglesia ya se vislumbran las implicaciones que 
la mentira tiene, así como que su explicación remite a la esencia del ser 
humano. Ahora bien, pecado es “toda palabra, acto o deseo contra la 
ley de Dios” 39. Esto significa que el pecado es una transgresión volun-
taria y consentida (intencional) de la ley divina u obligatoria. Su causa 
universal, dirá Tomás de Aquino, es el egoísmo o el amor desordenado 
de sí 40. La mentira es, pues, un pecado. Es un mal que se ve como bien 
por egoísmo. Deriva de la naturaleza caída del ser humano. En síntesis, 
el ser humano es capaz de mentira por su propia naturaleza. 

La gnoseología de san Agustín 41 comienza con la tarea de investi-
gar la verdad divina, razón de todas las cosas. En sus Soliloquios plantea 
que quiere, y con eso le basta, conocer a Dios y al alma. En su obra 
Contra académicos combate el escepticismo. El ser humano puede alcan-
zar una legítima certeza de la verdad, arguye en el diálogo de Casiciaco 
del 386. El principio firme lo encuentra en que, si me equivoco, se 
debe a que existo 42. Este es el fundamento racional de la verdad: si 
me equivoco dudo; si dudo, pienso; y si pienso, existo. Pero la verdad 
viene de Dios. Él es la verdad y nos la da a conocer por iluminación. 
Es decir, nos participa de sus ideas ejemplares y sus razones eternas. 
Esto no implica, para san Agustín, un innatismo. Dios ilumina el en-
tendimiento humano concediéndole sus ideas, le participa al hombre 
de su conocimiento 43. Las cosas sensibles sólo despiertan la sensación 
a modo de motivación remota del conocimiento. Los sentidos aportan 
conocimiento del mundo en tanto que corpóreo. El intelecto accede 
a lo espiritual. El mundo sensible nos deja opiniones. La ciencia y la 
verdad vienen del mundo espiritual. El ser humano encuentra en sí 
mismo la plasmación de las ideas ejemplares y las razones eternas. Así 

39  Contra Faustum I, 22, 27.
40  Cfr. S. Th., I-II, q. 84, a. 2
41  Cfr. Beuchot, M., Historia de la filosofía medieval, FCE, México 2013, pp. 

29-41; Beuchot, M., La filosofía de san Agustín. Verdad, orden y analogía, Ediciones 
paulinas, México 2015, pp. 39-48.

42  De Trin., XV, 12, 21.
43  Solil., I, 1, 3.



EXPLICACIÓN, IMPLICACIONES Y RECHAZO DE LA MENTIRA SEGÚN... 1005

conecta con Dios. Aunque el conocimiento decisivo es el intelectual, 
intervienen el sentido interno, la imaginación y la memoria. Las ideas 
de lo sensible se obtienen del conocimiento sensible; las de lo necesa-
rio y trascendente vienen de lo alto. Las razones eternas son a priori, 
porque están en el espíritu humano, pero no son de él ni son producto 
suyo, sino que vienen de Dios. Para que conozca, el hombre es, pues, 
iluminado por Dios. 

En Dios, que es la verdad, no hay posibilidad de doblez, de men-
tira, de falsedad. Respecto al mundo (sensible) podemos engañarnos. El 
conocimiento de este no es seguro. De él sólo obtenemos opiniones, 
que aciertan o no. Como se dice, se puede vivir en la mentira. Sin 
embargo, ésta, ya sea que indique la falsedad del saber sensible o, e in-
cluso, la posibilidad de engañarnos respecto a él, nos pone en camino 
de la verdad, ya que, si me engaño, dudo; si dudo, pienso; y si pienso, 
existo. Sobre mi existencia no puedo engañarme. Es verdad y a esta 
verdad se la encuentra en el interior y por vía del intelecto. Es verdad, 
también, que sobre la verdad no puedo engañarme. Puede conocerse 
y distinguirse la verdad de la mentira. Por eso se la puede identificar 
y denunciar. La verdad es siempre. La opinión se muda, porque el 
mundo cambia. La ciencia, no. Y no se modifica, porque la verdad es 
siempre la misma. Dios es y es siempre el mismo. Dios es la verdad. 
No nos engaña, antes bien, nos ilumina, esto es, aparta las tinieblas que 
obnubilan el conocimiento. 

En la línea de la gnoseología la mentira tiene implicaciones se-
mióticas. La semiótica es la ciencia de los signos. En su obra Sobre la 
doctrina cristiana (396-426) define el signo como esa cosa que, además 
de la fisionomía (apariencia o materialidad) que tiene y que se nota o 
percibe con y por los sentidos, hace que venga al pensamiento otra 
cosa distinta 44. Los signos se clasifican en naturales e instituidos por el 
ser humano. Los primeros son aquellos que sin deseo o elección hacen 
que se conozca algo distinto de ellos, como el humo como signo del 
fuego 45. Los signos convencionales o instituidos o artificiales son los 
que se usan para manifestar, en cuanto es posible, los movimientos del 

44  Cfr. De doctr. Chr. II, 1, 1
45  Cfr. De doctr. Chr. II, 1, 2



JUAN GRANADOS VALDEZ1006

alma o las sensaciones, los sentimientos y los pensamientos. La razón 
de señalar o dar un signo, dice Agustín, es la de trasladar al ánimo de 
otro lo que hay en el propio 46. Entre los signos con los que los seres 
humanos se comunican unos pertenecen al sentido de la vista y otros 
al sentido del oído y muy pocos a los demás sentidos. Los movimien-
tos de las partes del cuerpo como signos se dirigen a la vista 47. Otros 
signos, como los sonidos significativos que producen los instrumentos 
musicales, se dirigen al oído. Entre todos los signos, para san Agustín, 
las palabras son los signos principales para conocer los pensamientos 
del alma, siempre que se quiera manifestarlos 48. Por esto que al tratar 
la semiótica de san Agustín se encuentre su Filosofía del lenguaje. En 
su obra Acerca del Maestro, del 389, trata los signos lingüísticos como 
convencionales o artificiales. Sostiene, en ella, que, excepto en casos 
muy rudimentarios, todo se enseña o se hace recordar (y se aprende) 
por signos 49. Define la palabra como “lo que se profiere con la articula-
ción de la voz y tiene significado” 50. La palabra es, pues, voz significa-
tiva por convencional y articulada, porque puede ponerse por escrito 
y es diferente de la no articulada, como los gritos o los gemidos, que 
pueden ser significativos. Las palabras, en tanto que signos, se conca-
tenan formando oraciones. Los signos que forman estas oraciones son 
los nombres, los verbos y los complementos 51. La relación y el orden 
entre signos lingüísticos aplica a otros signos, pues su interpretación, no 
se da de forma aislada, y la concatenación de signos es de suma im-
portancia. Para san Agustín los signos son medios para alcanzar las 
cosas significadas, remiten a ellas, que son los fines de aquéllos 52. Esta 
aseveración la basa en su idea de cómo adquirió el lenguaje, a saber, 
los adultos presentaban las cosas asociándolas con los nombres cuando 

46  Cfr. De doctr. Chr. II, 2, 3
47  “los cómicos, con los movimientos de todos sus miembros, dan signos a 

los espectadores, hablando casi con los ojos de los que los miran”(De doctr. Chr. 
II, 3, 4), incluso se dan a conocer muchas cosas con el movimiento de las manos.

48  De doctor. Chr. II, 3, 4
49  Cfr. De mag. 3, 5
50  De mag. 4, 9
51  Cfr. Beuchot, M., La filosofía de san Agustín. Verdad, orden y analogía, 

Ediciones paulinas, México 2015, pp. 22-23
52  De mag. 8, 24



EXPLICACIÓN, IMPLICACIONES Y RECHAZO DE LA MENTIRA SEGÚN... 1007

él era un infante 53. Este modo de aprender se llama por ostención, pues 
se pronuncia el signo y se muestra el objeto 54. Esto mismo sirve para 
otros casos y otros signos, pues los signos son como señales de cosas, 
que bien pueden ser sentimientos.

Puede decirse mentira. Se la dice con palabras o cualquier signo. 
Se decía que la mentira era una locutio contra mentem, porque el que 
miente tiene una cosa en la mente y expresa otra distinta con palabras 
u otro signo. El mentiroso tiene, se reconocía, un doble pensamiento: 
el que es verdad, al menos para él en su interior, pero omite; y otro, el 
que dice, pero que es falso respecto a la realidad o lo que piensa. Más 
aún, se miente no sólo ocultando la verdad, callando, sino expresando, 
esto es, comunicando con signos, lo que se sabe que es falso. Y como 
también se dijo, no todo el que dice verdad es veraz ni todo el que 
dice algo falso es mentiroso. Los signos, y de entre estos las palabras, 
esto es, el lenguaje articulado, que como lengua es convencional, sirve 
tanto para decir verdad como para decir mentira. En una línea aris-
totélica, y el análisis de la mentira sirve para ello, para san Agustín el 
lenguaje ni es naturalista, porque no todo lo que se dice es verdad, ni 
es convencionalista, porque no todo lo que se dice es falso o mentiroso. 
Es, por tanto, en parte natural, por la exigencia que tiene de expre-
sar algo (la realidad o el pensamiento o el sentimiento), y en parte es 
convencional, porque los signos con los que se expresa o comunica la 
realidad o el pensamiento o no lo consiguen, o lo hacen parcialmente, 
o, intencionalmente, no coinciden con ello. El pecado del mentiroso 
está en querer engañar, pero esto toca más al ámbito de la ética. La 
atención puesta a la intención desemboca en ella. 

Para san Agustín la ética tiene que ver con que el hombre ha de ir 
de las cosas sensibles a Dios, máximo bien, fin último y felicidad verda-
dera 55. Este camino se recorre por las virtudes activas y cognoscitivas. 
Las razones eternas ayudan a captar la ley de Dios. Con auxilio de la 

53  Cfr. Conf. I, 8, 13
54  Cfr. Beuchot, M., La filosofía de san Agustín. Verdad, orden y analogía, 

Ediciones paulinas, México 2015, p. 24.
55  Cfr. Beuchot, M., Historia de la filosofía medieval, FCE, México 2013, pp. 

29-41; Beuchot, M., La filosofía de san Agustín. Verdad, orden y analogía, Ediciones 
paulinas, México 2015, pp. 83-90.



JUAN GRANADOS VALDEZ1008

inteligencia, la voluntad ha de ordenarse a Él. Como Dios es amor, 
la vida moral es el ejercicio de la caridad o amor a Dios y al prójimo 
contra el amor propio y el amor al mundo 56. El motor de la vida vir-
tuosa es, pues, la voluntad libre que se orienta al amor. Pero la libertad 
necesita de la gracia para evitar el mal al que se inclina naturalmente. 
San Agustín espera el triunfo de la caridad en la vida de cada uno y en 
la de todos. Así pasa de la ética a la filosofía social o política. Establece 
que la sociedad ha de basarse en el amor y el trabajo. Ambos se han 
de satisfacer en ella, especialmente en la familia, núcleo de la socie-
dad y centro de generación y educación. De ella surge el Estado y la 
unión para satisfacción de las necesidades por medio del trabajo. La 
sociedad, en la historia, es la marcha de ésta hacia Dios. Hay quienes 
se oponen y quienes lo fomentan. El Estado es pervertido, en el primer 
caso, y justo, en el segundo. 

La mentira es el lenguaje opuesto al propio pensamiento, con la 
intención de engañar y dañar. El que miente no se dirige a Dios, no lo 
ama, no se desprecia a sí mismo. No es virtuoso. Su voluntad está des-
orientada. La mentira daña al individuo y a la sociedad, porque atenta 
contra la caridad. Pongo dos casos que el mismo san Agustín trata. Las 
especies de la mentira, dos, tres y cuatro de la clasificación agustinia-
na enfatizan la intensión de engañar, incluida en la definición de san 
Agustín. Las tres especies de mentiras tienen en común el perjuicio o 
daño dirigido, en algunos casos perjudicando sin beneficio ni siquiera 
del mentiroso, en otro beneficiando a uno y perjudicando a otro. Toda 
mentira o falso testimonio que atente contra otro es chisme o murmu-
ración. Su objetivo es el daño con base en la deshonra y el descrédito. 
Todo chisme es una infamia. El daño del chisme es el de desacreditar 
frente a un grupo de personas a otra, de la que tiene envidia. Si bien el 
chisme parece implicar algo falso que oculta algo verdadero, también 
significa aquello verdadero que desacredita a quien es objeto del chis-
me. Se está haciendo uso de la verdad de manera tergiversada para 
cambiar los ánimos de quien escucha y así perjudicar a quien se quiere. 
Hay otro asunto escabroso relacionado con la mentira, pues, teniendo 
en cuenta el testimonio del Obispo de Hipona, se ha considerado que 
quien calla otorga, que quien guarda silencio, sea por no mentir, sea 

56  De civ. Dei, XIV, 28.



EXPLICACIÓN, IMPLICACIONES Y RECHAZO DE LA MENTIRA SEGÚN... 1009

porque duda de si debe decirlo o no, está confirmando la sospecha del 
que ha hecho la pregunta. San Agustín, en De mendacio, pone como 
ejemplo un caso conocido por todos nosotros, un caso, si se quiere hi-
potético, pero de índole moral: un amigo es perseguido por un crimen 
que no cometió y nosotros lo ocultamos, qué hacer ante la pregunta 
de si sabemos dónde se encuentra, hecha por quien lo persigue. Si se 
miente, téngase en cuenta la posición del santo, está en juego la vida, 
la salvación del alma; pero si se calla, será como decirle al perseguidor 
que se sabe o que se lo esconde. ¿Qué hacer en tal caso? La propuesta 
del hiponense es que a la pregunta se contestará: “No mentiré, pero 
tampoco diré dónde está”. Más aún, mentir es rechazar a Dios. 

Para san Agustín cualquier mentira debe ser rechazada sin más. 
Esta postura es inflexible. Se debe a que tomó en serio las prohibicio-
nes bíblicas sobre la mentira e interpretó los pasajes de la Escritura en 
los que se describen actos inmorales de manera figurada 57. Asimismo, 
tenía un concepto extraordinariamente alto de la verdad. Para el Obis-
po de Hipona, buscador incansable de la verdad, como él mismo lo 
afirma en muchos de sus textos, sobre todo en los primeros, la verdad 
tiene primicia sobre todas las cosas en la medida en que ella y Dios son 
lo mismo 58, y todo lo que atente contra ella, atenta contra Dios. En 
síntesis, la mentira es un mal que hay que evitar, porque se opone a la 
verdad, contradice la finalidad de decir verdad, destruye la conviven-
cia y es condenada por la Sagrada Escritura.

Conclusión

En el espíritu de san Agustín, cierro con lo que sigue, en relación 
con la explicación, las implicaciones y las razones del rechazo de la 
mentira. 

Para Platón, mentir precisa la intención de hacerlo sobre lo que se 
sabe, ya que no se miente sin saber y sin quererlo. Aristóteles descubre 
la mentira en los dichos y los actos de los seres humanos, y aunque 

57  De doctr. Chr. III, 10, 4
58  C. mend. 40; Conf. III, 6, 10; VII, 10, 16; X, 40, 65.



JUAN GRANADOS VALDEZ1010

reprensible en todos los casos, es reprobable cuando atenta contra la 
justicia. La Sagrada Escritura condena la mentira, porque contraviene 
a Dios y la prescripción en su contra. Se opone, no sólo a la verdad, 
sino y también al amor. Afecta tanto al individuo como a la comuni-
dad. Los Padres de la Iglesia reprobaron la mentira, si bien algunos la 
aceptaron en los casos en los que ésta prevenía un peligro o servía de 
cura. En cualquier caso, se reconoce que es intencional. 

El ser humano es un ansioso de la verdad. La ansía, así como sien-
te ansiedad cuando no la posee. Sobre la mentira, como asunto de la 
filosofía, toca a la ética dilucidarla y juzgarla. Sus implicaciones, ade-
más, alcanzan a la epistemología, la filosofía del lenguaje, la filosofía 
(de la) política, la filosofía de la religión y la estética. Pero si se tiene la 
intención de con el engaño hacer un mal, y no se desea este mal como 
mal sino como un bien para el que engaña, la explicación de la mentira 
ha de ser antropológica. Si la voluntad no desea sino el bien propio y el 
mal del otro se presenta con un bien para sí, esto sólo puede explicarse 
desde el ser humano. En los filósofos griegos, la Biblia y los Padres de 
la Iglesia ya se vislumbran las implicaciones que la mentira tiene, así 
como que su explicación remite a la esencia del ser humano. Con san 
Agustín se descubrieron las causas, las consecuencias y las razones de 
su rechazo. 

Mentir es decir (indicar, predicar o comunicar) algo falso respecto 
de lo que es o de lo que se piensa. En el primer caso puede ser inten-
cionalmente o por ignorancia. En el segundo, solo puede ser porque se 
quiere (se tiene la intención). En el primer caso la intención puede ser 
o de figurar algo o de engañar. En el segundo, se figura o se engaña, 
también. El engaño es un fraude, una traición, un embuste, una injusti-
cia a lo que es, lo que se piensa, a la confianza y el amor. El ignorante 
no miente intencionalmente, aunque diga cosas falsas. El que miente 
sabe y puede mentir aun diciendo cosas verdaderas. Objetivamente la 
mentira es una falsedad de dicho o, de hecho. El doblez intencional no 
se verifica a menos que se confiese o se descubra contrastando dichos 
o hechos y cosas. La ley juzga los hechos, no las intenciones. La moral 
orienta la intención y la puede juzgar.

La mentira descubre que el ser humano es capaz de ella. Así como 
puede decir verdad, puede decir mentira. Puede hacerlo porque tiene 



EXPLICACIÓN, IMPLICACIONES Y RECHAZO DE LA MENTIRA SEGÚN... 1011

intimidad y su pensamiento, que es interior, puede no coincidir con sus 
palabras, con las que expresa exteriormente a aquel, como a sus sen-
timientos y su intención. Las palabras son signos de las afecciones del 
alma. A veces son unívocos, pero, otros equívocos. Se da este segundo 
caso porque las palabras son insuficientes para expresar pensamientos 
y sentimientos o porque intencionalmente se dicen cosas contrarias 
al pensamiento, a lo que pasa en el fuero interno. La mentira descu-
bre, también, que el hombre es moral, esto es, se rige por normas de 
convivencia. La mentira es un comportamiento nefasto o perjudicial, 
ya que socava la costumbre. La verdad es, moralmente, un derecho 
y un deber individual y colectivo. La mentira es reprobable y ha de 
rechazarse porque atenta contra el derecho a la verdad. La verdad 
socialmente hace posible la confianza entre unos y otros. La mentira 
es pecado porque va en contra de Dios, que es la verdad, y la prescrip-
ción de Dios, que prohíbe la mentira. La mentira es un mal, un pecado 
y puede derivar de los pecados capitales. Es pecado porque va contra 
la ley de Dios. Deriva de los pecados capitales porque se puede mentir 
por envidia, codicia, ira, pereza, gula, lujuria. 

Fuentes de consulta

Aristóteles, Ética nicomáquea, Gredos, Madrid 2008.
Ramsey, B., OP, «Mendacio, De / Contra mendacium», en Fitzgerald, A. D., 

OSA, Diccionario de san Agustín. San Agustín a través del tiempo, Monte Car-
melo, Burgos 2006, pp. 882-885.

Armas, G., La moral de San Agustín, Madrid 1955. 
Hamman, G., La vida cotidiana en África del norte en tiempos de san Agustín, CETA, 

1989.
Granados, J., «Análisis y crítica de la mentira en el pensamiento de San Agus-

tín», Reflexiones marginales 50 (2019), en https://reflexionesmarginales.com.mx.
Granados, J., «Hacia una semiótica de la danza en San Agustín», Reflexiones 

marginales 37 (2017) en https://reflexionesmarginales.com.mx
Granados, J., «La recepción de Aristóteles por san Agustín», An. Sem. His. 

Filos 37 (2020) 13-21.
Demmer, K., «Mentira», en Kasper, W. (ed.), Diccionario enciclopédico de exégesis 

y teología bíblicas, tomo II. I-Z, Herder, Barcelona 2011, p. 1056.
Coenen, L.; Beyreuther, E., y Bietenhard, H., Diccionario teológico del Nuevo 

Testamento, vol. III, Sígueme, Salamanca 1993, pp. 68-73.



JUAN GRANADOS VALDEZ1012

Beuchot, M., «Signo y lenguaje en san Agustín», Dianoia 32 (1986) 13-26.
–	 Historia de la filosofía medieval, FCE, México 2013.
–	 La filosofía de san Agustín. Verdad, orden y analogía, Ediciones paulinas, Mé-

xico 2015.
–	 Nueva Biblia de Jerusalén. Desclée De Brouwer, Bilbao, 1998.
Orígenes, Contra Celso. BAC, Madrid 1967.
Nola, P. de, Poemas, Gredos, Madrid 2005.
Platón, «Hipías menor», en Diálogos, Gredos, Madrid 2008.
San Agustín, «De la doctrina cristiana», en Obras completas de san Agustín XV, 

BAC, Madrid 1957. 
–	 «Del maestro», en Obras completas de san Agustín III, BAC, Madrid 1963.
–	 «Del orden», en Obras completas de san Agustín I, BAC, Madrid 1969.
–	 «La ciudad de Dios I», en Obras completas de san Agustín XVI, BAC, Madrid 

1958.
–	 «La ciudad de Dios II», en Obras completas de san Agustín XVII, BAC, Ma-

drid 1958.
–	 «Las Confesiones», en Obras completas de san Agustín II, BAC, Madrid 1969.
–	 «Acerca de la mentira», en Obras completas de san Agustín XII, BAC, Madrid 

1973.
–	 «Contra Fausto», en Obras completas de san Agustín XXXI, BAC, Madrid 

1993.
–	 «Contra la mentira», en Obras completas de san Agustín XII, BAC, Madrid 

1973.
–	 «De la cuantidad del alma», en Obras completas de san Agustín III, BAC, Ma-

drid 1963.
–	 «De la utilidad de creer a Honorato», en Tratados, SEP, México 1988.
–	 «Del Génesis a la letra», en Obras completas de san Agustín XV, BAC, Madrid 

1957.
–	 «Las retractaciones», en Obras completas de san Agustín XL, BAC, Madrid 

1995.
–	 «Soliloquios», en Obras completas de san Agustín I, BAC, Madrid 1994.
–	 «Tratado sobre la Santísima Trinidad», en Obras completas de san Agustín, 

BAC, Madrid 1956.
–	 Confesiones, BAC, Madrid 2001.
San Juan Crisóstomo, Sobre el sacerdocio, Imprenta de Pablo Riera, Barcelona 

1863. 
Santo Tomás de Aquino, Suma de Teología II. Parte I-II, BAC, Madrid 2006.

Juan Granados Valdez


	_GoBack

