CruD-Ra 234-3 (2021) 993-1012

Explicacién, implicaciones y rechazo de la mentira
segin san Agustin

RESUMEN

La mentira, asunto dificil y angustioso para los seres humanos de todas las
épocas, se trata en este escrito desde la filosofia de san Agustin. El objetivo es
exponer los aportes del santo africano en orden a esclarecer la explicacion, las
implicaciones y las razones del rechazo de la mentira que propuso a finales del
siglo IV. Se presentan como base los antecedentes y los contextos, en primer
lugar. En segundo se presentan las lineas generales de la filosofia agustiniana
para explicar, conectar con ambitos diversos y argumentar en contra de la
mentira.

PALABRAS CLAVE: mentira, ser humano, conocimiento, libertad, lenguaje, pecado

ABSTRACT:

Lying, a difficult and distressing matter for human beings in all ages, is treated
in this writing from the philosophy of Saint Augustine. The objective is to pre-
sent the contributions of the African saint in order to clarify the explanation,
the implications and the reasons for the rejection of the lie that he proposed at
the end of the 4th century. Background and contexts are presented as a basis,
first. Second, the general lines of Augustinian philosophy are presented to exp-
lain, connect with different areas, and argue against lies.

KEY WORDS: lie, human being, knowledge, freedom, language, sin



994 JUAN GRANADOS VALDEZ

INTRODUCCION

“La cuestion de la mentira es dificil y frecuentemente nos angustia en
nuestra actividad cotidiana” !, decia san Agustin. Mentir es comun. Los
mentirosos abundan. Las mentiras aparecen con frecuencia en discursos
de origen diverso. Aunque normalmente se asocia la mentira con dichos
falsos, se sabe que es mas que eso. Para que haya mentira se requiere que
haya quien mienta con la intencién de hacerlo. Falsificar no es lo tinico
que hace el que miente. También se pretende enganar. La intencién no
es en principio la de decir algo que no es verdad, sino la de embaucar. De
hecho, en latin, el verbo mentiri significaba urdir un embuste o engario.
La experiencia deja como saldo que sin ello no hay mentira. Pero épor
qué se da?, icudles son sus consecuencias?, ccomo se la evita?

Estas preguntas, de no tan facil respuesta, mueven este estudio so-
bre el tratamiento, ya clasico, de la mentira que hizo san Agustin. El
Obispo de Hipona ha sido referente, no s6lo medieval, de aquellos fil6-
sofos que han tratado el tema, por la profundidad con la que investigo
el asunto 2. Para este trabajo, me propongo, entonces, exponer, para
comprender mejor, la explicacion, las implicaciones de la mentira y
las razones de que se la rechace y repruebe en cualquier caso segin
el doctor de la Gracia. El desarrollo se ha dividido en dos partes. En
la primera se presentan los antecedentes y los contextos del estudio
sobre la mentira que hace el autor de La ciudad de Dios. En la segunda
se plantean las respuestas, acerca de sus causas, sus consecuencias y las
razones para rechazarla, que daria san Agustin a la cuestion, dificil y
angustiante, de la mentira.

ANTECEDENTES Y CONTEXTOS

Los antecedentes y los contextos de la mentira son filoséficos y
teologicos. Como precursores estan Platon y Aristoteles, asi como al-
gunos Padres de la Iglesia. La Sagrada Escritura es referente inevitable.

1 D. mend.l, 1.

2 Cfr. GRANADOS, ]., «Analisis y critica de la mentira en el pensamiento de San
Agustin», Reflexiones marginales 50 (2019), en https://reflexionesmarginales.com.mx



EXPLICACION, IMPLICACIONES Y RECHAZO DE LA MENTIRA SEGUN... 995

Los hallazgos en los primeros escritos y el combate contra la menti-
ra ya como obispo preludian y engloban el tratamiento que hizo san
Agustin en sus dos obras dedicadas a la cuestion.

La mentira (gr. pgbdoc), en la filosofia griega, fue revisada por Pla-
ton y Aristoteles. A ambos los conoci6 san Agustin, sin bien parcial-
mente 3. El primero lo hace en su dialogo titulado Hipias menor; y el
segundo, en su Etica a Nicomaco (IV, 7). En el dialogo platénico, segiin
Hipias, Homero otorgé a Aquiles la gracia de la veracidad y a Ulises lo
hizo mentiroso. El primero es, por eso, mejor (moralmente) que el se-
gundo. Socrates, como de costumbre, no esta de acuerdo. Para el maes-
tro de Platon el mentiroso es capaz de enganar, porque es astuto, esto
es, es inteligente, ya que conoce, es decir, es capaz de enganar sobre lo
que conoce. El ignorante, por el contrario, no puede engaiar, pues no
sabe, y si se equivoca, no se da cuenta. El sabio es, entonces, capaz de
decir verdad como de decir mentira; el experto es capaz de hacer el bien
como de hacer el mal a voluntad. Por tanto, el veraz y el mentiroso son
lo mismo y Aquiles y Ulises o son iguales o éste es mejor que aquél 4.
Para el estagirita, en su Etica nicomdquea, la mentira es reprensible y
mala y la verdad es bella y digna de alabanza. Una y otra pueden darse
en las palabras y en los actos. De ello se sigue, dice, que el hombre ve-
ridico, virtuoso porque se mantiene en el justo medio, es laudable; y, en
cambio, el mentiroso es reprensible. Este miente por jactancia cuando
exagera la verdad o por ironia cuando la disminuye. A quienes hacen
lo primero los llama vanidosos o fanfarrones, incluso majaderos. A los
segundos, s6lo ironicos. La mentira, como vicio, se agrava en relacion
con los negocios y la justicia. No s6lo son mentiras de dicho, sino vicios
graves como la estafa y la traicién 5. La mentira requiere de la intencién
de ocultar la verdad o de usarla en beneficio propio.

La Escritura es ineludible como referente sobre y contra la menti-
ra6. En el AT Dios, que es verdad (émeth) manifiesta en el amor creador

3 GRANADOS, J., «La recepcion de Aristételes por san Agustin», An. Sem. His.
Filos 37 (2020) 13-21.

4 Cfr. PLATON, «Hipias menor», en Didlogos, Gredos, Madrid 2008, 375-396.
5 Cfr. ARISTOTELES, Etica nicomdquea, Gredos, Madrid 2008.

6 Cfr. DEMMER, K., «Mentira», en KASPER, W. (ed.), Diccionario enciclopédico
de exégesis y teologia biblicas, tomo II. I-Z, Herder, Barcelona 2011, p. 1056; COENEN,



996 JUAN GRANADOS VALDEZ

y libre, constituye al ser humano en la verdad y lo llama a la fidelidad
y la lealtad. Dios abomina todo doblez o mentira (seger: engaiio, frau-
de, mentira) 7 y prescribe no mentir 8. En el NT Cristo, que es justo vy,
como El mismo lo dijo, camino, verdad y vida9, es, también, ejemplo
de la lealtad perfecta y testigo de la verdad de Dios 10. El reprueba y
desenmascara toda falsedad e hipocresia 1. La vida cristiana (en Cris-
to) es, pues, incompatible con la mentira 12. Esta atenta contra el vin-
culo que une a los miembros del unico cuerpo en Cristo 13. La mentira
pervierte y quebranta la verdad, base de la confianza y la convivencia.
El que miente y finge se separa de Dios y es sujeto de la accién del
maligno, mentiroso y padre de la mentira 14.

En la antigiiedad cristiana se dio una tendencia entre algunos Pa-
dres de la Iglesia a aceptar y legitimar la mentira en los casos en los que
decir la verdad traia consigo graves consecuencias. Esto es, los Padres
condenaron la mentira en forma general, aunque no exhaustiva. Asi-
mismo, la mentira piadosa aparece con frecuencia mencionada en los
relatos acerca de los monjes del desierto egipcio 15. Testimonio de di-

L.; BEYREUTHER, E., y BIETENHARD, H., Diccionario teologico del Nuevo Testamento,
vol. III, Sigueme, Salamanca 1993, pp. 68-73.

7 “Los labios mentirosos los abomina el Sefor, que se complace en cuantos
actian con sinceridad” (Prov 12,22). “No habita dentro de mi casa el hombre trai-
cionero; la gente mentirosa no puede permanecer delante de mi vista” (Sal 101,7).

8 “No mintdis, no os engaféis unos a otros” (Lev 19,11; cf Ex 23,7; Si 7,13-14).

9 “Yo soy el Camino, la Verdad y la Vida. Nadie va al Padre, sino por mi”
(Jn 14,6).

10 1Jn 3,9.19; Jn 18,37,

11 Mt 23,27-28.

12 “Por eso, apartaos de la mentira; decid cada uno la verdad al préjimo,
para que seamos miembros los unos de los otros” (Ef 4,25). “El que dice: «Yo lo
conozco», y no cumple sus mandamientos, es un mentiroso, y la verdad no esta
en €él” (1 Jn 2,4).

13 Rom 12,4-9.

14 Jn 8,44.

15 “Clemente de Alejandria (strom. 7.8.50 51), Origenes (ap. Jerome, ¢. Ru-
Sfinum 1.18; ¢. Cels. 4.18-19; hom. in Jeremiam 20.3-4), Hilario de Poitiers (tr. in Ps.
14.10), Sulpicio Severo (v. s. Martini 9), Paulino de Nola (carm. 16.52-74) y Juan
Cris6stomo (de sacerd. 1.6)”. RAMSEY, B., OP, «Mendacio, De / Conira mendacium», en

FITZGERALD, A. D., OSA, Diccionario de san Agustin. San Agustin a través del tiempo,
Monte Carmelo, Burgos 2006, pp. 882-885.



EXPLICACION, IMPLICACIONES Y RECHAZO DE LA MENTIRA SEGUN... 997

cha tendencia son, por ejemplo, Origenes que, discutiendo con Celso
sobre el cambio de Dios, cita y admite con él que “engano y mentira
son de suyo cosa mala, y solo a manera de medicina se pudiera echar
mano de ellos, con intencién de curar a amigos enfermos o locos, o
contra enemigos, para prevenir un peligro” 16; Paulino de Nola que
cuenta la estratagema con la cual Félix engano a sus perseguidores, que
no lo reconocieron cuando lo tenian ante é117; y Juan Cris6stomo que
narra el engafo que usa en la ordenacién de Basilio 18.

San Agustin, antes y después de sus tratados sobre y contra la men-
tira, se ocup6 del asunto. En sus Soliloguios, del 386, buscando entender
lo que diferencia lo falso de lo verdadero y si la relacién entre ambos
es de semejanza o de desemejanza o de otra cosa, llega a decir que el
hombre falaz o mentiroso no dice la verdad porque quiere enganar,
con todo y que sabe la verdad; mientras que el hombre mendaz es el
hombre ignorante que miente, que no dice la verdad por ignorancia,
porque no la sabe. La verdad, por tanto, se ve oculta o por el engaio
o por la ignorancia 9. En el libro Del Maestro, del 389, discuten san
Agustin y Adeodato sobre el maestro interior, sobre las palabras como
signos de las cosas y el aprender y el ensefar. En esta discusion se
encuentran con la dificultad de expresar el pensamiento y los senti-
mientos o abrir el alma y la verdad contenida en ella con las palabras.
Lo que sucede en el fuero interno se les escapa. Esto se complica con
la mentira y el engano, porque los que mienten y engafian encubren
su alma. Los que mienten piensan en las cosas de las que hablan y esta
en su animo la intencién de decirlo asi. Si no fuera posible decir ver-
dad y mentira o se supiera qué sucede en el interior del hablante, no
la habria 20. En la obra De la utilidad de creer, del 392, distingue entre el
mentiroso (hereje) y el que cree la mentira de aquél. “Hereje es el que,
movido por ventajas temporales, sobre todo por ansias de honores y
de mando, elabora doctrinas nuevas y falsas o les presta asentimiento;

16 ORIGENES, Contra Celso. BAC, Madrid 196, pp. 254-256.
17 Novra, P. de, Poemas, Gredos, Madrid, 2005, pp. 143-144.

18 SAN JUAN CRISOSTOMO, Sobre el sacerdocio, Imprenta de Pablo Riera, Bar-
celona 1863, pp. 19-23.

19 Solil. 11, 9, 16.
20 De mag. 12, 40; 13, 41-44.



998 JUAN GRANADOS VALDEZ

en cambio, quien cree a hombres de este linaje, se engafia bajo una
apariencia de verdad y de piedad” 2. El hereje es el hombre falaz que
acomoda todo para su beneficio, tanto porque elabora doctrinas falsas
como porque las asiente. En sus Confesiones 22, del 395, criticara a los
astrélogos, a quienes muchos cristianos han comprado —asi lo dice- sus
mentiras 23, incluido €l mismo en su juventud. Ya como Obispo, co-
mentando el versiculo del Salmo “No hice comercio”, senala y acusa a
los traficantes (cristianos) de enganar con los precios de sus mercancias
y tomar a Dios como testigo, ya que esto hacia que otros dijeran que
asi eran todos los cristianos. También intent6é desmitificar las ficciones
de los espectaculos, que mas que afirmar la voluntad con su lujo de
pacotilla, la aniquila con su juego falaz de mentiras.

Los tratados Sobre la mentira?4, del ano 395, y Contra la mentira?5,
del 420, enmarcan y muestran un interés persistente. Antes de decir

21  De Uti, cred. 7, 19.

22 Conf. 1V, 3, 4-6.

23  Cfr. HAMMAN, A. G., La vida cotidiana en Afrim del norte en tiempos de san
Agustin, CETA, 1989, 20, 78, 97.

24 “También escribi un libro sobre La mentira, el cual, aunque se entiende
con alguna dificultad, sin embargo es 1til para ejercitar el ingenio y la inteligen-
cia, y aprovecha ain mas para amar la veracidad en las costumbres. Ya estaba
resuelto a excluir también este libro de mis opiusculos, porque me parecia, ademas
de oscuro y complicado, completamente molesto, por lo cual no lo habia publica-
do. Después, como escribi otro libro con el titulo Contra la mentira, decidi y aun
mandé que con mas razoén aquel se destruyese, pero no se hizo. Es por lo que, al
encontrarlo intacto, ordené que en esta retractacion de mis opusculos se conserva-
se también retractado, principalmente porque en él hay algunas cosas necesarias
que no estan en el otro libro. Por eso el titulo de aquél es Contra la mentira y el
de éste sobre La mentira, porque por todo [en] €l aparece clara la refutacion de
la mentira, aunque una gran parte se dedica a su investigacion. Sin embargo, los
dos persiguen el mismo fin”. Retractaciones 1.27.

25 “Por entonces escribi también el libro Contra la mentira, cayo motivo fue
que a algunos catélicos les parecié que debian simular que ellos eran priscilianistas
para poder penetrar en sus guaridas para rastrear a los herejes priscilianistas, que
estimaban que debian ocultar su herejia no s6lo negando y mintiendo, sino también
perjurando. Para prohibir que se hiciera eso, compuse ese libro”. Retractaciones
2.60. Segun B. Ramsey, “Contra mendacium fue una obra compuesta a peticion de
un tal Consencio, que habia enviado a Agustin, para conocer sus observaciones,
algin material acerca de los herejes espaifioles conocidos como priscilianistas y
sobre los catélicos que trataban de infiltrarse entre ellos para desenmascararlos”.
RaAMSEY, B., OP, «Mendacio, De / Contra mendacium», en FITZGERALD, A. D., OSA,



EXPLICACION, IMPLICACIONES Y RECHAZO DE LA MENTIRA SEGUN... 999

qué es, san Agustin se ocupa de deslindar qué no es mentira. En prin-
cipio las bromas, las gracias, los chistes o las chanzas no lo son: “Ex-
ceptuemos, desde luego, las chanzas que nunca se han considerado
como mentiras, pues tienen una clara significacién en la manera de
hablar y en la actitud del que chancea de no querer enganar, aunque
no se digan cosas verdaderas” 26. Tampoco son mentiras las figuras
retoricas, los géneros literarios —y por extension las artes—, el silencio
y decir cosas falsas sin la intencion de enganar. Las metaforas no son
mentira, porque no significan lo que dicen a la letra, sino en un sentido
traslaticio, esto es, transponen de un vocablo su significado propio por
otro figurado: “[...] esas metaforas —indica san Agustin—, dicen cosas
verdaderas y no falsas. Porque con su palabra o con su signo significan
cosas verdaderas y no falsas. Sélo dira que son mentiras quien juzga
que dicen lo que materialmente dicen —y que en realidad es falso-y no
lo que auténticamente significan, que es lo verdadero” 27. Con ellas se
dice, pues, una cosa, senalando la comprension de otra. Lo mismo pasa
con la paradoja y la antifrasis. Asimismo, las invenciones o fingimien-
tos literarios no son mentira. Ni la parabola ni la fabula son mentiras,
porque al contar cosas no sucedidas como sucedidas, lo hacen para
significar cosas verdaderas por la semejanza que pudiese haber. En las
fabulas seres irracionales o cosas inanimadas toman la palabra para
atraer la atencion y asi inculcar una verdad de orden moral: “iComo si
fuera mentira todo lo que se finge, cuando en realidad se fingen tantas

Diccionario de san Agustin. San Agustin a través del tiempo, Monte Carmelo, Burgos
2006, p. 882. Segin G. Armas, “En la época de San Agustin los priscilianistas,
secretamente o ganizados, se ramificaban en el seno mismo de la Iglesia. Era muy
dificil descubrirlos porque, si se les preguntaba sobre su religion, se confesaban
catolicos. ¢Seria licito fingirse priscilianista para conocer los secretos de la secta y
denunciar a los jefes? Muchos asi opinaban. Consultado San Agustin, escribe en
420 su libro Contra mendacium, donde con mas decisioén y claridad que en el De
mendacio, compuesto en 395, demuestra la malicia intrinseca de la mentira por
leve que sea. Concluye que jamas es licita la mentira y mucho menos enseiiar tal
licitud [...]. «O se han evitar las mentiras con una buena vida, han de borrar con
la confesion y penitencia. Ya que desgraciadamente abundan entre los malos, no
las fomentemos ensefiando su licitud»” (Contra mendacium 1, PL 40, 547). ARMAS,
G., La moral de San Agustin, Madrid 1955, pp. 736-737.

26  De mend., 2, 2.
27 C. mend., 10, 24.



1000 JUAN GRANADOS VALDEZ

cosas para poder significar mediante ellas otras verdaderas!” 28, dice
san Agustin. Como ejemplos aduce las fabulas de Esopo, las narracio-
nes de Horacio y el libro de los Jueces. De igual manera, el silencio o
quedarse callado no es mentir, pero tampoco conceder. “Mentir no es
ocultar la verdad callando”, dice el pensador africano. Por ultimo, no
todo el que dice cosa falsa miente, si es que cree u opina que es verdad
lo que dice, advierte Agustin de Hipona en su Contra mendacio, esto es,
quien expresa lo que cree u opina interiormente, aunque sea ello un
error, no miente.

Hecho el deslinde, iqué es, pues, la mentira? “Dira mentira quien,
teniendo una cosa en la mente, expresa otra distinta con palabras u otro
signo cualquiera” 29, dice san Agustin. El mentiroso tiene doble pensa-
miento: uno que es verdad, pero calla, y otro que dice, pero es falso.
La mentira es locutio contra mentem. Mas aun, “Mentir no es ocultar la
verdad callando, sino expresar al hablar lo que sabemos que es falso” 30.
Pero no todo el que dice verdad es fiel o veraz y todo el que dice algo
falso es mentiroso. “El pecado del mentiroso esta en el apetito e intui-
cion (intencion) de engafiar” 31, afirma el Obispo de Hipona. Se ha de
juzgar al fiel y al mentiroso por la intencion, no por la verdad o falsedad
de las cosas. Esto se debe a que se puede decir la verdad a sabiendas
que no se creera. Si no siempre se miente diciendo algo falso por algo
verdadero, sino que se llega a mentir diciendo la verdad, queda claro
que la mentira implica la intencién de enganar. Pero el engafio puede
ser no consciente o encubierto de piedad. Asi pues, el acto de mentir,
ademas de querer enganar, implica la intencién de dafar, encubriendo
la verdad o lo que no se quiera decir. Segin san Agustin, el engafio y
el perjuicio se ven precedidos por la envidia, ya que primero se desea
lo ajeno, luego se lo envidia y por 1ltimo se quiere enganarlo y perju-
dicarlo para satisfacer el primer deseo. En sintesis, “La mentira es una
comunicacion (significado) falsa, unida a la intencién de enganar” 32, es
decir, la mentira es la manifestacion intencional contraria a lo que se

28 C. mend. 13, 28.

29 De mend. 3, 3.

30 C. mend. 10, 23.

31 De mend. 3, 3.

32 Contra mendacium, 26



EXPLICACION, IMPLICACIONES Y RECHAZO DE LA MENTIRA SEGUN... 1001

piensa, encubriendo la verdad, desplazandola, ya sea con algo falso o
con la misma verdad, con el propésito de enganar y de danar 33.

Dada la definicion, viene la clasificaciéon. San Agustin diferencia
entre la mentira dafiosa y la mentira jocosa. Distingue al mentiroso
(mendax) del embustero (mentiens). El primero apetece mentir y disfruta
con la mentira, la calumnia, la injuria, el chisme. El segundo, miente sin
querer o para agradar en las conversaciones, esto es, “gusta agradar
con la salsa de la conversacién”, pues no encontrando cosas verdade-
ras, miente o combinando verdades y falsedades cuando el atractivo
empieza a escasearle 34. San Agustin clasifica las mentiras en ocho, en
orden decrecientes de gravedad: 1) La mentira en materia de doctrina:
“La mentira capital y la primera que hay que evitar decididamente
es la mentira en la doctrina religiosa”; 2) la mentira en perjuicio de
una persona y que no beneficia a ninguna otra: “La segunda es la que
dana injustamente a alguien, es decir, que perjudica a alguno, y no
aprovecha a nadie”; 3) la mentira que beneficia a alguien, pero resulta
perjudicial para otro, aunque sin corromperlo fisicamente: “La tercera
es la que favorece a alguno, pero perjudica a otro, aunque no sea en
torpeza alguna corporal”; 4) la mentira por el simple placer de mentir:
“La cuarta es la cometida por el puro apetito de mentir y enganar, que
es la pura mentira a secas”; 5) la mentira para sazonar la conversacion:
“La quinta es la que se comete por querer agradar en la conversacion”;
6) la mentira beneficiosa para alguien sin ser perjudicial para nadie:
“La sexta es la que aprovecha a alguno, sin perjudicar a nadie”; 7) la
mentira espiritualmente beneficiosa y que no resulta perjudicial para
otra: “La séptima es la que, sin perjudicar a nadie, favorece a alguno,
exceptuando el caso de que pregunte el juez”; 8) la mentira no perjudi-
cial a nadie y que evita una ignominia fisica: “La octava es la que, sin

33  “Pero, precisa santo Tomas, la intenci6én de enganar (voluntas fallendsi) entra
como elemento no esencial en cuanto “pertenece a la perfeccion, y no a la esencia
de la mentira”. De forma que ésta queda ya calificada moralmente por la falsedad
formal, es decir, por la simple voluntad de decir lo que es falso, de expresar algo
contrario al propio pensamiento (cf S. Th., II-II, q. 110, a. 1)”. RAMSEY, B., OP,
«Mendacio, De / Conira mendacium», en FITZGERALD, A. D., OSA, Diccionario de
san Agustin. San Agustin a través del tiempo, Monte Carmelo, Burgos 2006, p. 885.

34 Cfr. De mend., 14, 25.



1002 JUAN GRANADOS VALDEZ

perjudicar a nadie, aprovecha a alguien para evitar ser mancillado en
el cuerpo” 3.

Con los antecedentes y contextos puede darse paso a la explica-
cion, las implicaciones y las razones para su rechazo que se despren-
den de la doctrina agustiniana.

EXPLICACION, IMPLICACIONES Y RECHAZO DE LA MENTIRA

La explicacion consiste en dar razén de algo, descubrir sus cau-
sas. Las implicaciones son las derivaciones y consecuencias que un
asunto tiene en diversos ambitos. La explicacion sobre la mentira se la
encuentra en la antropologia (filosofica). Las implicaciones son gnoseo-
logicas, semioticas y éticas. En lo que sigue se expondran la antropolo-
gia, la gnoseologia, la semiética y la ética de san Agustin y su conexién
con la mentira, asi como las razones por las cuales en los casos (de
clasificacion) la rechaza y reprueba.

La antropologia filoséfica del Obispo de Hipona requeriria de un
tratamiento aparte mas detallado. Para este trabajo s6lo me concentra-
ré en las tesis mas relevantes 36. Para san Agustin el ser humano es un
animal racional y mortal, como dice en Acerca del maestro y repite en
otras obras, y, por eso, consta de alma y cuerpo. El alma es inmaterial e
inmortal. Como se conocen los hechos de la conciencia y la naturaleza
del yo, puede tenerse certeza de la esencia del alma. Y esta es que no
es corporea. Ademas, la actividad animica es inmaterial o espiritual. La
verdad, objeto del conocimiento, es, para el santo africano, inmutable,

35 De mend. 25. “A partir de santo Tomés (cf. S. Th., II-II, q. 110, a. 2),
por la diversa motivacién se ha distinguido la mentira en “jocosa”, dicha por
diversion; para muchos no se trata de una mentira propiamente, porque por el
contexto resulta evidente que no se quiere afirmar lo que se dice, sino divertir
simplemente; “oficiosa”, dicha por necesidad: para evitar un mal o procurar un
bien; “perniciosa”, dicha para hacer dano a alguien”. RAMSEY, B., OP, «Mendacio,
De / Contra mendacium» en FITZGERALD, A. D., OSA, Diccionario de san Agustin. San
Agustin a través del tiempo, Monte Carmelo, Burgos, 2006, 885.

36 Cfr. BEUCHOT, M., Historia de la filosofia medieval, FCE, México 2013, pp.
29-41; BEUCHOT, M., La filosofia de san Agustin. Verdad, orden y analogia, Ediciones
paulinas, México 2015, pp. 75-82.



EXPLICACION, IMPLICACIONES Y RECHAZO DE LA MENTIRA SEGUN... 1003

imperecedera y eterna. Como el espiritu puede unirse a ella, tiene el
mismo caracter de espiritual e inmortal. Con un aire platénico, dice
que el cuerpo aprisiona al alma 37 y entorpece el conocimiento. Pero, a
diferencia de Platén, no admite la preexistencia de ésta. El alma es una
y esta toda en el cuerpo. Sus capacidades son la memoria, el entendi-
miento y la voluntad. Esta tiene prioridad, porque mueve las otras fa-
cultades. De ahi la preeminencia del conocimiento intelectual sobre el
sensible. El ser humano conoce ayudado por Dios. Sin caer en el inna-
tismo platonico sostiene que la verdad espiritual participa de la Verdad
divina, la cual ilumina al hombre. En su tratado Del libre albedrio argu-
menta a favor de la libertad. La conciencia y el consentimiento unani-
me de los pueblos que responsabilizan y castigan las faltas, lo cual no
tendria razon de ser sin ella, atestiguan su existencia. Dios promueve la
libertad. El ve las acciones humanas desde la eternidad, lo que quiere
decir que no las determina, sino que les asegura su condicién libre.
Si la accion proviniera s6lo del hombre, iria a la delectacion del mal,
pero también proviene de Dios, lo que nos inclina al bien. En él reside
la libertad. El alma, principio de vida, tiene como fin la inmortalidad
dichosa con Dios. El deseo insatisfecho de felicidad que tiene el alma
solo puede satisfacerlo Dios, la suma bondad. “Nos hiciste, Sefor, para
ti, y nuestro corazoén estard inquieto mientras no descanse en ti”. Sobre
el origen del alma, para san Agustin no es seguro que Dios cree el alma
de cada uno, debido a la incompatibilidad con el pecado original. No
cree que Dios haga el alma manchada por el pecado. Adopta por eso
el traducianismo, aunque no como opinién segura 38.

El ser humano, compuesto de alma y cuerpo, es libre y tiende al
bien. El cuerpo entorpece el conocimiento, se decia. El bien y el mal
pueden conocerse, entonces, de manera torpe. Aunque se orienta hacia
el bien, porque la libertad es querida y proviene de Dios, también pro-
viene del hombre y por eso de que se complazca con el mal. Nos com-
place, como se vio, la mentira en ciertos casos, a pesar de ser un mal y
ser pecado. Esto significa que la buscamos consciente y voluntariamen-
te, esto es, con intencién. Cuando se tiene la intencién de mentir y con
el engano hacer un mal, no se desea este mal como mal sino como un

37 De quant. animae, 13, 22.
38 De Gen. ad litt., X, 21.



1004 JUAN GRANADOS VALDEZ

bien para el que engana. La voluntad no desea sino el bien propio y el
mal del otro se presenta con un bien para si. En los fil6sofos griegos, la
Biblia y los Padres de la Iglesia ya se vislumbran las implicaciones que
la mentira tiene, asi como que su explicacion remite a la esencia del ser
humano. Ahora bien, pecado es “toda palabra, acto o deseo contra la
ley de Dios” 39. Esto significa que el pecado es una transgresién volun-
taria y consentida (intencional) de la ley divina u obligatoria. Su causa
universal, dira Tomas de Aquino, es el egoismo o el amor desordenado
de si40. La mentira es, pues, un pecado. Es un mal que se v¢ como bien
por egoismo. Deriva de la naturaleza caida del ser humano. En sintesis,
el ser humano es capaz de mentira por su propia naturaleza.

La gnoseologia de san Agustin 4! comienza con la tarea de investi-
gar la verdad divina, razon de todas las cosas. En sus So/iloguios plantea
que quiere, y con eso le basta, conocer a Dios y al alma. En su obra
Contra académicos combate el escepticismo. El ser humano puede alcan-
zar una legitima certeza de la verdad, arguye en el didlogo de Casiciaco
del 386. El principio firme lo encuentra en que, si me equivoco, se
debe a que existo 42. Este es el fundamento racional de la verdad: si
me equivoco dudo; si dudo, pienso; y si pienso, existo. Pero la verdad
viene de Dios. El es la verdad y nos la da a conocer por iluminacién.
Es decir, nos participa de sus ideas ejemplares y sus razones eternas.
Esto no implica, para san Agustin, un innatismo. Dios ilumina el en-
tendimiento humano concediéndole sus ideas, le participa al hombre
de su conocimiento 43. Las cosas sensibles solo despiertan la sensacion
a modo de motivacion remota del conocimiento. Los sentidos aportan
conocimiento del mundo en tanto que corpédreo. El intelecto accede
a lo espiritual. El mundo sensible nos deja opiniones. La ciencia y la
verdad vienen del mundo espiritual. El ser humano encuentra en si
mismo la plasmacién de las ideas ejemplares y las razones eternas. Asi

39 Contra Faustum 1, 22, 27.
40 Cfr. S. Th,, I'11, q. 84, a. 2

41 Cfr. BEUCHOT, M., Historia de la filosofia medieval, FCE, México 2013, pp.
29-41; BEUCHOT, M., La filosofia de san Agustin. Verdad, orden y analogia, Ediciones
paulinas, México 2015, pp. 39-48.

42 De Trin., XV, 12, 21.

43 Solil, I, 1, 3.



EXPLICACION, IMPLICACIONES Y RECHAZO DE LA MENTIRA SEGUN... 1005

conecta con Dios. Aunque el conocimiento decisivo es el intelectual,
intervienen el sentido interno, la imaginacién y la memoria. Las ideas
de lo sensible se obtienen del conocimiento sensible; las de lo necesa-
rio y trascendente vienen de lo alto. Las razones eternas son a priori,
porque estan en el espiritu humano, pero no son de él ni son producto
suyo, sino que vienen de Dios. Para que conozca, el hombre es, pues,
iluminado por Dios.

En Dios, que es la verdad, no hay posibilidad de doblez, de men-
tira, de falsedad. Respecto al mundo (sensible) podemos engasiarnos. El
conocimiento de este no es seguro. De él s6lo obtenemos opiniones,
que aciertan o no. Como se dice, se puede vivir en la mentira. Sin
embargo, ésta, ya sea que indique la falsedad del saber sensible o, e in-
cluso, la posibilidad de enganarnos respecto a €él, nos pone en camino
de la verdad, ya que, si me engano, dudo; si dudo, pienso; y si pienso,
existo. Sobre mi existencia no puedo enganarme. Es verdad y a esta
verdad se la encuentra en el interior y por via del intelecto. Es verdad,
también, que sobre la verdad no puedo enganarme. Puede conocerse
y distinguirse la verdad de la mentira. Por eso se la puede identificar
y denunciar. La verdad es siempre. La opinién se muda, porque el
mundo cambia. La ciencia, no. Y no se modifica, porque la verdad es
siempre la misma. Dios es y es siempre el mismo. Dios es la verdad.
No nos engana, antes bien, nos ilumina, esto es, aparta las tinieblas que
obnubilan el conocimiento.

En la linea de la gnoseologia la mentira tiene implicaciones se-
mioticas. La semidtica es la ciencia de los signos. En su obra Sobre la
doctrina cristiana (396-426) define el signo como esa cosa que, ademas
de la fisionomia (apariencia o materialidad) que tiene y que se nota o
percibe con y por los sentidos, hace que venga al pensamiento otra
cosa distinta 44. Los signos se clasifican en naturales e instituidos por el
ser humano. Los primeros son aquellos que sin deseo o eleccion hacen
que se conozca algo distinto de ellos, como el humo como signo del
fuego 45. Los signos convencionales o instituidos o artificiales son los
que se usan para manifestar, en cuanto es posible, los movimientos del

44 Cfr. De doctr. Chr. 11, 1, 1
45  Cfr. De doctr. Chr. 11, 1, 2



1006 JUAN GRANADOS VALDEZ

alma o las sensaciones, los sentimientos y los pensamientos. La razén
de senalar o dar un signo, dice Agustin, es la de trasladar al animo de
otro lo que hay en el propio 46. Entre los signos con los que los seres
humanos se comunican unos pertenecen al sentido de la vista y otros
al sentido del oido y muy pocos a los demas sentidos. Los movimien-
tos de las partes del cuerpo como signos se dirigen a la vista 47. Otros
signos, como los sonidos significativos que producen los instrumentos
musicales, se dirigen al oido. Entre todos los signos, para san Agustin,
las palabras son los signos principales para conocer los pensamientos
del alma, siempre que se quiera manifestarlos 48. Por esto que al tratar
la semiotica de san Agustin se encuentre su Filosofia del lenguaje. En
su obra Acerca del Maestro, del 389, trata los signos lingiiisticos como
convencionales o artificiales. Sostiene, en ella, que, excepto en casos
muy rudimentarios, todo se enseia o se hace recordar (y se aprende)
por signos 9. Define la palabra como “lo que se profiere con la articula-
cién de la voz y tiene significado” 50. La palabra es, pues, voz significa-
tiva por convencional y articulada, porque puede ponerse por escrito
y es diferente de la no articulada, como los gritos o los gemidos, que
pueden ser significativos. Las palabras, en tanto que signos, se conca-
tenan formando oraciones. Los signos que forman estas oraciones son
los nombres, los verbos y los complementos 1. La relacion y el orden
entre signos lingiiisticos aplica a otros signos, pues su inferpretacion, no
se da de forma aislada, y la concatenacién de signos es de suma im-
portancia. Para san Agustin los signos son medios para alcanzar las
cosas significadas, remiten a ellas, que son los fines de aquéllos 2. Esta
aseveracion la basa en su idea de como adquiri6 el lenguaje, a saber,
los adultos presentaban las cosas asociandolas con los nombres cuando

46  Cfr. De doctr. Chr. 11, 2, 3

47 “los comicos, con los movimientos de todos sus miembros, dan signos a
los espectadores, hablando casi con los ojos de los que los miran”(De doctr. Chr.
I1, 3, 4), incluso se dan a conocer muchas cosas con el movimiento de las manos.

48 De doctor. Chr. 11, 3, 4
49 Cfr. De mag. 3, 5
50 De mag. 4,9

51 Cfr. BEucHOT, M., La filosofia de san Agustin. Verdad, orden y analogia,
Ediciones paulinas, México 2015, pp. 22-23

52  De mag. 8, 24



EXPLICACION, IMPLICACIONES Y RECHAZO DE LA MENTIRA SEGUN... 1007

€l era un infante 53. Este modo de aprender se llama por ostencion, pues
se pronuncia el signo y se muestra el objeto 54. Esto mismo sirve para
otros casos y otros signos, pues los signos son como senales de cosas,
que bien pueden ser sentimientos.

Puede decirse mentira. Se la dice con palabras o cualquier signo.
Se decia que la mentira era una locutio contra mentem, porque el que
miente tiene una cosa en la mente y expresa otra distinta con palabras
u otro signo. El mentiroso tiene, se reconocia, un doble pensamiento:
el que es verdad, al menos para él en su interior, pero omite; y otro, el
que dice, pero que es falso respecto a la realidad o lo que piensa. Mas
atn, se miente no sélo ocultando la verdad, callando, sino expresando,
esto es, comunicando con signos, lo que se sabe que es falso. Y como
también se dijo, no todo el que dice verdad es veraz ni todo el que
dice algo falso es mentiroso. Los signos, y de entre estos las palabras,
esto es, el lenguaje articulado, que como lengua es convencional, sirve
tanto para decir verdad como para decir mentira. En una linea aris-
totélica, y el analisis de la mentira sirve para ello, para san Agustin el
lenguaje ni es naturalista, porque no todo lo que se dice es verdad, ni
es convencionalista, porque no todo lo que se dice es falso o mentiroso.
Es, por tanto, en parte natural, por la exigencia que tiene de expre-
sar algo (la realidad o el pensamiento o el sentimiento), y en parte es
convencional, porque los signos con los que se expresa o comunica la
realidad o el pensamiento o no lo consiguen, o lo hacen parcialmente,
o, intencionalmente, no coinciden con ello. El pecado del mentiroso
estd en querer enganar, pero esto toca mas al ambito de la ética. La
atencion puesta a la intencion desemboca en ella.

Para san Agustin la ética tiene que ver con que el hombre ha de ir
de las cosas sensibles a Dios, maximo bien, fin tltimo y felicidad verda-
dera 55. Este camino se recorre por las virtudes activas y cognoscitivas.
Las razones eternas ayudan a captar la ley de Dios. Con auxilio de la

53 Cfr. Conf1, 8, 13

54 Cfr. BEUCHOT, M., La filosofia de san Agustin. Verdad, orden y analogia,
Ediciones paulinas, México 2015, p. 24.

55 Cfr. BEUCHOT, M., Historia de la filosofia medieval, FCE, México 2013, pp.
29-41; BEUCHOT, M., La filosofia de san Agustin. Verdad, orden y analogia, Ediciones
paulinas, México 2015, pp. 83-90.



1008 JUAN GRANADOS VALDEZ

inteligencia, la voluntad ha de ordenarse a El. Como Dios es amor,
la vida moral es el ejercicio de la caridad o amor a Dios y al préjimo
contra el amor propio y el amor al mundo 5. El motor de la vida vir-
tuosa es, pues, la voluntad libre que se orienta al amor. Pero la libertad
necesita de la gracia para evitar el mal al que se inclina naturalmente.
San Agustin espera el triunfo de la caridad en la vida de cada uno y en
la de todos. Asi pasa de la ética a la filosofia social o politica. Establece
que la sociedad ha de basarse en el amor y el trabajo. Ambos se han
de satisfacer en ella, especialmente en la familia, nicleo de la socie-
dad y centro de generacion y educacién. De ella surge el Estado y la
unién para satisfaccion de las necesidades por medio del trabajo. La
sociedad, en la historia, es la marcha de ésta hacia Dios. Hay quienes
se oponen y quienes lo fomentan. El Estado es pervertido, en el primer
caso, y justo, en el segundo.

La mentira es el lenguaje opuesto al propio pensamiento, con la
intencién de enganar y danar. El que miente no se dirige a Dios, no lo
ama, no se desprecia a si mismo. No es virtuoso. Su voluntad esta des-
orientada. La mentira dana al individuo y a la sociedad, porque atenta
contra la caridad. Pongo dos casos que el mismo san Agustin trata. Las
especies de la mentira, dos, tres y cuatro de la clasificacion agustinia-
na enfatizan la intensién de enganar, incluida en la definicién de san
Agustin. Las tres especies de mentiras tienen en comun el perjuicio o
dano dirigido, en algunos casos perjudicando sin beneficio ni siquiera
del mentiroso, en otro beneficiando a uno y perjudicando a otro. Toda
mentira o falso testimonio que atente contra otro es chisme o murmu-
racion. Su objetivo es el dafio con base en la deshonra y el descrédito.
Todo chisme es una infamia. El dafo del chisme es el de desacreditar
frente a un grupo de personas a otra, de la que tiene envidia. Si bien el
chisme parece implicar algo falso que oculta algo verdadero, también
significa aquello verdadero que desacredita a quien es objeto del chis-
me. Se esta haciendo uso de la verdad de manera tergiversada para
cambiar los 4&nimos de quien escucha y asi perjudicar a quien se quiere.
Hay otro asunto escabroso relacionado con la mentira, pues, teniendo
en cuenta el testimonio del Obispo de Hipona, se ha considerado que
quien calla otorga, que quien guarda silencio, sea por no mentir, sea

56  De civ. Dei, X1V, 28.



EXPLICACION, IMPLICACIONES Y RECHAZO DE LA MENTIRA SEGUN... 1009

porque duda de si debe decirlo o no, esta confirmando la sospecha del
que ha hecho la pregunta. San Agustin, en De mendacio, pone como
ejemplo un caso conocido por todos nosotros, un caso, si se quiere hi-
potético, pero de indole moral: un amigo es perseguido por un crimen
que no cometié y nosotros lo ocultamos, qué hacer ante la pregunta
de si sabemos donde se encuentra, hecha por quien lo persigue. Si se
miente, téngase en cuenta la posicion del santo, esta en juego la vida,
la salvacion del alma; pero si se calla, sera como decirle al perseguidor
que se sabe o que se lo esconde. ¢Qué hacer en tal caso? La propuesta
del hiponense es que a la pregunta se contestara: “No mentiré, pero
tampoco diré donde esta”. Mas atn, mentir es rechazar a Dios.

Para san Agustin cualquier mentira debe ser rechazada sin mas.
Esta postura es inflexible. Se debe a que tomé en serio las prohibicio-
nes biblicas sobre la mentira e interpret6 los pasajes de la Escritura en
los que se describen actos inmorales de manera figurada 57. Asimismo,
tenia un concepto extraordinariamente alto de la verdad. Para el Obis-
po de Hipona, buscador incansable de la verdad, como él mismo lo
afirma en muchos de sus textos, sobre todo en los primeros, la verdad
tiene primicia sobre todas las cosas en la medida en que ella y Dios son
lo mismo %8, y todo lo que atente contra ella, atenta contra Dios. En
sintesis, la mentira es un mal que hay que evitar, porque se opone a la
verdad, contradice la finalidad de decir verdad, destruye la conviven-
cia y es condenada por la Sagrada Escritura.

CONCLUSION

En el espiritu de san Agustin, cierro con lo que sigue, en relacién
con la explicacion, las implicaciones y las razones del rechazo de la
mentira.

Para Platon, mentir precisa la intencion de hacerlo sobre lo que se
sabe, ya que no se miente sin saber y sin quererlo. Aristoteles descubre
la mentira en los dichos y los actos de los seres humanos, y aunque

57 De doctr. Chr. 111, 10, 4
58 C. mend. 40; Conf III, 6, 10; VII, 10, 16; X, 40, 65.



1010 JUAN GRANADOS VALDEZ

reprensible en todos los casos, es reprobable cuando atenta contra la
justicia. La Sagrada Escritura condena la mentira, porque contraviene
a Dios y la prescripcion en su contra. Se opone, no sélo a la verdad,
sino y también al amor. Afecta tanto al individuo como a la comuni-
dad. Los Padres de la Iglesia reprobaron la mentira, si bien algunos la
aceptaron en los casos en los que ésta prevenia un peligro o servia de
cura. En cualquier caso, se reconoce que es intencional.

El ser humano es un ansioso de la verdad. La ansia, asi como sien-
te ansiedad cuando no la posee. Sobre la mentira, como asunto de la
filosofia, toca a la ética dilucidarla y juzgarla. Sus implicaciones, ade-
mas, alcanzan a la epistemologia, la filosofia del lenguaje, la filosofia
(de la) politica, la filosofia de la religion y la estética. Pero si se tiene la
intencion de con el engano hacer un mal, y no se desea este mal como
mal sino como un bien para el que engaiia, la explicacién de la mentira
ha de ser antropolégica. Si la voluntad no desea sino el bien propio y el
mal del otro se presenta con un bien para si, esto s6lo puede explicarse
desde el ser humano. En los fil6sofos griegos, la Biblia y los Padres de
la Iglesia ya se vislumbran las implicaciones que la mentira tiene, asi
como que su explicacién remite a la esencia del ser humano. Con san
Agustin se descubrieron las causas, las consecuencias y las razones de
su rechazo.

Mentir es decir (indicar, predicar o comunicar) algo falso respecto
de lo que es o de lo que se piensa. En el primer caso puede ser inten-
cionalmente o por ignorancia. En el segundo, solo puede ser porque se
quiere (se tiene la intencién). En el primer caso la intencion puede ser
o de figurar algo o de enganar. En el segundo, se figura o se engana,
también. El engano es un fraude, una traicion, un embuste, una injusti-
cia a lo que es, lo que se piensa, a la confianza y el amor. El ignorante
no miente intencionalmente, aunque diga cosas falsas. El que miente
sabe y puede mentir aun diciendo cosas verdaderas. Objetivamente la
mentira es una falsedad de dicho o, de hecho. El doblez intencional no
se verifica a menos que se confiese o se descubra contrastando dichos
o hechos y cosas. La ley juzga los hechos, no las intenciones. La moral
orienta la intencion y la puede juzgar.

La mentira descubre que el ser humano es capaz de ella. Asi como
puede decir verdad, puede decir mentira. Puede hacerlo porque tiene



EXPLICACION, IMPLICACIONES Y RECHAZO DE LA MENTIRA SEGUN... 1011

intimidad y su pensamiento, que es interior, puede no coincidir con sus
palabras, con las que expresa exteriormente a aquel, como a sus sen-
timientos y su intencion. Las palabras son signos de las afecciones del
alma. A veces son univocos, pero, otros equivocos. Se da este segundo
caso porque las palabras son insuficientes para expresar pensamientos
y sentimientos o porque intencionalmente se dicen cosas contrarias
al pensamiento, a lo que pasa en el fuero interno. La mentira descu-
bre, también, que el hombre es moral, esto es, se rige por normas de
convivencia. La mentira es un comportamiento nefasto o perjudicial,
ya que socava la costumbre. La verdad es, moralmente, un derecho
y un deber individual y colectivo. La mentira es reprobable y ha de
rechazarse porque atenta contra el derecho a la verdad. La verdad
socialmente hace posible la confianza entre unos y otros. La mentira
es pecado porque va en contra de Dios, que es la verdad, y la prescrip-
cion de Dios, que prohibe la mentira. La mentira es un mal, un pecado
y puede derivar de los pecados capitales. Es pecado porque va contra
la ley de Dios. Deriva de los pecados capitales porque se puede mentir
por envidia, codicia, ira, pereza, gula, lujuria.

FUENTES DE CONSULTA

ARISTOTELES, Etica nicomdquea, Gredos, Madrid 2008.

RAMSEY, B., OP, «Mendacio, De / Contra mendacium», en FITZGERALD, A. D.,
OSA, Diccionario de san Agustin. San Agustin a través del tiempo, Monte Car-
melo, Burgos 2006, pp. 882-885.

ARMAS, G., La moral de San Agustin, Madrid 1955.

HAMMAN, G., La vida cotidiana en Africa del norte en tiempos de san Agustin, CETA,
19809.

GRANADOS, J., «Analisis y critica de la mentira en el pensamiento de San Agus-
tin», Reflexiones marginales 50 (2019), en https://reflexionesmarginales.com.mx.

GRANADOS, J., «<Hacia una semiética de la danza en San Agustin», Reflexiones
marginales 37 (2017) en https://reflexionesmarginales.com.mx

GRANADOS, J., «La recepcion de Aristoteles por san Agustin», An. Sem. His.
Filos 37 (2020) 13-21.

DEMMER, K., «<Mentira», en KASPER, W. (ed.), Diccionario enciclopédico de exégesis
y teologia biblicas, tomo II. I-Z, Herder, Barcelona 2011, p. 1056.

COENEN, L.; BEYREUTHER, E., y BIETENHARD, H., Diccionario teoldgico del Nuevo
Testamento, vol. 111, Sigueme, Salamanca 1993, pp. 68-73.



1012 JUAN GRANADOS VALDEZ

BEUCHOT, M., «Signo y lenguaje en san Agustin», Dianoia 32 (1986) 13-26.

— Historia de la filosofia medieval, FCE, México 2013.

- La filosofia de san Agustin. Verdad, orden y analogia, Ediciones paulinas, Mé-
xico 2015.

—  Nueva Biblia de Jerusalén. Desclée De Brouwer, Bilbao, 1998.

ORIGENES, Contra Celso. BAC, Madrid 1967.

NoLa, P. de, Poemas, Gredos, Madrid 2005.

PLATON, «Hipias menor», en Didlogos, Gredos, Madrid 2008.

SAN AGUSTIN, «De la doctrina cristiana», en Obras completas de san Agustin XV,
BAC, Madrid 1957.

- «Del maestro», en Obras completas de san Agustin III, BAC, Madrid 1963.

— «Del orden», en Obras completas de san Agustin I, BAC, Madrid 1969.

- «La ciudad de Dios I», en Obras completas de san Agustin XVI, BAC, Madrid
1958.

- «La ciudad de Dios II», en Obras completas de san Agustin XVI, BAC, Ma-
drid 1958.

— «Las Confesiones», en Obras completas de san Agustin II, BAC, Madrid 1969.

— «Acerca de la mentira», en Obras completas de san Agustin XII, BAC, Madrid
1973.

— «Contra Fausto», en Obras completas de san Agustin XXXI, BAC, Madrid
1993.

- «Contra la mentira», en Obras completas de san Agustin XII, BAC, Madrid
1973.

— «De la cuantidad del alma», en Obras completas de san Agustin III, BAC, Ma-
drid 1963.

— «De la utilidad de creer a Honorato», en Tratados, SEP, México 1988.

— «Del Génesis a la letra», en Obras completas de san Agustin XV, BAC, Madrid
1957.

— «Las retractaciones», en Obras completas de san Agustin XL, BAC, Madrid
1995.

- «Soliloquios», en Obras completas de san Agustin [, BAC, Madrid 1994.

- «Tratado sobre la Santisima Trinidad», en Obras completas de san Agustin,
BAC, Madrid 1956.

—  Confesiones, BAC, Madrid 2001.

SAN JUAN CRISOSTOMO, Sobre el sacerdocio, Imprenta de Pablo Riera, Barcelona
1863.

SANTO TOMAS DE AQUINO, Suma de Teologia II. Parte I-II, BAC, Madrid 2006.

JUAN GRANADOS VALDEZ



	_GoBack

