CruD-Ra 234-3 (2021) 945-972

Viam veritatis elegi (Ps 118, 30).
La verdad en las enarrationes de san Agustin
al salmo 118

RESUMEN

En el articulo se abordan las 32 enarrationes que hace san Agustin al largo sal-
mo 118, para rastrear las diversas afirmaciones que el Hiponate hace acerca
de la verdad, poniendo de manifiesto, por una parte las reflexiones escrituris-
ticas, teolégicas y espirituales como también las implicaciones eclesiol6gicas
y particularmente los elementos antipelagianos. El articulo sefiala que en
estas enarrationes al salmo 118, al abordar el tema de la verdad, san Agustin
destaca de manera singular la polémica antipelagiana en su segunda etapa,
a saber, con Juliano de Eclana, resaltando temas como son la impecancia,
el don gratuito de la gracia, la delectacion de la justicia, la necesidad de la
gracia para poder realizar obras buenas. Se ofrecen algunos textos paralelos
sacados del Contra Iulianum, que coincide cronolégicamente con la escritura
de las 32 breves enarrationes al salmo 118.

PALABRAS CLAVE: Verdad, enarrationes in Psalmos, salmo 118, Juliano de Ecla-
na, gracia, impecantia, humildad

ABSTRACT

The article addresses the 32 enarrationes that Saint Augustine wrote to the
long Psalm 118, to trace the various affirmations that the Bishop of Hippo
makes about the truth, highlighting, on the one hand, the scriptural, theolo-
gical and spiritual reflections, as well as the ecclesiological implications. and
particularly the anti-Pelagian elements. The article shows that in these ena-
rrationes to Psalm 118, when addressing the topic of truth, Saint Augustine
highlights in a singular way the anti-Pelagian polemic in its second stage, na-
mely, with Julianus of Aeclanum, stressing topics such as impeccability, the
grace as God’s free gift, the delight of justice, the need of grace to be able to
perform good deeds. Some parallel texts taken from the Contra Iulianum are
offered, since this Work is contemporary to the moment in which Augustine
dictated the 32 brief enarrationes to Psalm 118.

KEYWORDS: Truth, enarrationes in Psalmos, Psalm 118, Julian of Eclanum,
God’s grace, impecantia, humbleness.




946 ENRIQUE A. EGUIARTE, OAR Y MAURICIO SAAVEDRA, OSA

INTRODUCCION

Hacia el afio 422 san Agustin se percat6 de que tenia entre las ma-
nos un comentario a los salmos que estaba casi completo. No obstante,
le faltaba el comentario al salmo 118, un salmo que por su extensién y
su complejidad resultaria de una cierta dificultad en la predicacién al
pueblo. Por eso sabemos que san Agustin asumio6 la labor de dictar !
la enarratio o mas bien las enarrationes a dicho salmo. De este modo
compuso 32 breves comentarios, en los que aborda las diversas partes
de este largo salmo alfabético.

Por el momento histérico en el que compone dicho comentario,
esta muy presente la polémica pelagiana, en este caso con Juliano
de Eclana?, asi como el tema eclesial, todavia como un vestigio de
los momentos mas algidos de la polémica donatista terminada —por
lo menos sobre el texto de las actas de la Conlatio Carthaginensis3—,
unos diez anos antes, en el 411. Por otro lado, cabe senalar que las
dotes exegéticas de san Agustin y su conocimiento del griego en ese
momento de su vida se muestran con una riqueza particular dentro de
este comentario 4. También podemos darnos cuenta, en las diversas
partes que conforman esta larga enarratio, de como san Agustin tiene
muy claro el principio exegético que habia plasmado unos veinte anos

1 YaPosidio en el Indiculum distingue entre enarrationes predicadas y dictadas:
Psalmi expositi a primo usque ad tricensimum secundum. Ex his in populo tractati sunt
XVIII, XXI, XXVI, XXVIII, XXX, XXXI, XXXIL ITEM ALIl DICTATI, IDEST LXVII, LXXI,
LXXVII, LXXVIII, LXXXII, LXXXVII, LXXXVIIII, CIIII, CV, CVII, CVIII, CX, CXI, CXII,
CXIII, CXIII, CXV - coniuncto sibi CXVI, CXVII, CXXXV, CL. Reliqui omnes, excepto
centesimo octauo decimo, in populo disputati sunt, numero nonaginta et septem. Fiunt ergo
omnes tractatus Psalmorum in populo habiti numero CXXIII, quia centesimus uicensimus
primus bis est expositus (Indic. 104,1-4).

2 Cf.ZELZER, M., «Iulianum (Contra)», en Augustinus Lexikon, vol. 3, Schwabe,
Basel2004-2010, pp. 812-824; Cf. ZELZER, M., «[ulianum opusimperfectum (Contra)»,
en Augustinus Lexikon, vol. 3, Schwabe, Basel 2004-2010, pp. 824-835.

3 Cf. LANCEL, S., «Conlatio Carthaginensis», en Augustinus Lexikon, Basel,
Schwabe 1986-1994, pp. 1204-1209; Cf. Grossi, V., «La discussione Cattolica-
Cattolico nelle tre sedute della Conlatio Carthaginensis del 411», en Augustinianum
51 (2011) 101-122.

4 Cf. CARUSO, G., «Agostino e la Bibbia greca nelle Enarrationes in Psalmos»,
en Latinitas, 3/1 (2015) 25-37.



VIAM VERITATIS ELEGI (PS 118, 30). LA VERDAD EN LAS ENARRATIONES DE... 947

antes en el De Docirina Christiana®, a saber, la labor de la emendatio6
de los codices latinos, recurriendo a la collatio” de diversos codices
griegos, hasta encontrar los mejores textos escrituristicos, y con ellos
corregir el texto biblico en uso, por lo menos dentro de la vida litargi-
ca de la di6cesis de Hipona.

En vista de la extension de dicha enarratio, o mas bien enarrationes,
nos centraremos en el presente articulo en el tema de la verdad, desta-
cando las reflexiones de san Agustin, particularmente las referencias
intratextuales, asi como las alusiones a la polémica pelagiana en su
segunda fase, en la que destaca su conflicto con Juliano de Eclana.

1. HUMILDAD Y VERDAD

San Agustin se percata de que en el versillo 3 del salmo 118 se
afirma: Non enim qui operantur iniquitatem, in viis eius ambulaverunt. Se
trata de una frase que, como senala san Agustin, puede perturbar no
solo al lector, sino también a quien escucha dicho texto. El sobresalto
procede de lo que dice otro texto de la Escritura, en este caso sacado
de la primera carta del apostol san Juan: Si dixerimus quia peccatum
non habemus, nos ipsos seducimus, et veritas in nobis non est (1 Jn 1, 8). En
este caso, el texto de la primera carta de san Juan es afirmado por
los santos dentro del cuerpo de Cristo. Con esta observacién inicial,
san Agustin nos advierte que las palabras de este salmo es preciso
interpretarlas de manera eclesial, dentro de la Iglesia catélica, para

5 En el ano 397. Cf. MADEC, G., Introduction aux Revisions et a la lecture des
oeuvres de saint Augustin, Etudes Augustiniennes, Paris 1996, p. 161.

6 Cf. doctr. chr. 2, 14, 21. Simonetti 104/19-106/24: Plurimum hic quoque adiuvat
interpretum numerositas collatis codicibus inspecta atque discussa. Tantum absit falsitas,
nam codicibus emendandis primitus debet invigilare sollertia eorum qui Scripturas divinas
nosse desiderant, ut emendatis non emendati cedant, ex uno dumtaxat interpretationis genere
venientes. Cf. HUBNER, W., «Emendatio, editio», en Augustinus Lexikon, Schwabe,
vol. 2, Basel 1996-2002, pp. 797-801.

7 doctr. chr. 2, 15, 22. Simonetti 106/24-30: ed tamen, ut superius dixi, horum
quoque interpretum qui verbis tenacius inhaeserunt, collatio non est inutilis ad explanandam
saepe sententiam. Latini ergo, ut dicere coeperam, codices Veteris Testamenti, si necesse fuerit,
graecorum auctoritate emendandi sunt et eorum potissimum qui, cum Septuaginta essent,
ore uno interpretati esse perhibentur.



948 ENRIQUE A. EGUIARTE, OAR Y MAURICIO SAAVEDRA, OSA

contraponerlas a lo que piensan los herejes que se han alejado de la
verdad de la Iglesia. Por ello, como veremos posteriormente, a las
aseveraciones pelagianas, san Agustin contrapone lo que afirma la
Jfamilia Christi8, es decir la Iglesia catolica.

De este modo, frente a la aparente contradiccion que puede haber
entre los dos textos de la Escritura, san Agustin se pregunta como se
pueden entender los dos versillos biblicos. La soluciéon no la dara en
esta segunda enarratio al salmo 118, sino en la tercera, siguiendo las
pautas que el mismo Hiponate habia trazado en el De Doctrina Chris-
tiana, donde habia establecido que los textos oscuros de la Escritura
es preciso explicarlos recurriendo a textos mas claros9, y que la Es-
critura se explica con la misma Escritura. En este caso, la solucion se
ofrece con el texto de Rm 7, 17: Iam non ego operor illud, sed id quod in
me habitat peccatum 10.

No obstante, en la segunda enarratio al salmo 118 san Agustin se
detiene para reflexionar sobre la importancia que tiene la verdad en
la vida del creyente, quien debe ser consciente de que si dice que no
tiene pecado, la verdad no esta en él. Teniendo en mente a los pela-
gianos y su doctrina sobre la impecancia 11, san Agustin sefiala que no
se puede pedir auténticamente a Dios la limpieza y purificacién del
propio pecado cuando se parte de una falsa confesion. Se trata, en este
caso, de aquellos que proclaman solo con la boca que tiene pecado,
pero que en lo profundo de su corazén tienen la conviccién pelagiana
de no tener pecado, por eso no hay una correcta confessio 12, sino una

8 en. Ps. 118, 2, 1. CCL 40, 1669/37: Familia Christi.

9 doctr. chr. 2, 6, 9. Simonetti 82/38-41: Magnifice igitur et salubriter Spiritus
Sanctus ita Scripturas sanctas modificavit, ut locis apertioribus fami occurreret, obscurioribus
autem fastidia detergeret. Nihil enim fere de illis obscuritatibus eruitur, quod non planissime
dictum alibi repperiatur.

10 en. Ps. 118, 3, 1. CCL 40, 1671/9-10.

11 ANNECCHINO, M., «La nozione di impeccantia negli scritti pelagiani», en
NAzzARO, A. V. (ed.), Giuliano d Eclano ¢ I Hirpinia Christiana. Atti del convegno 4 -
6 giugno 2003, Napoli 2004, pp. 73-86; Cf. MEIS WORMER, A., «La ‘Tmpeccantia’
como posibilidad humana segin De Spiritu et littera de san Agustin», en Teologia
y Vida 24 (1983) 53-68.

12 Cf. FOLLIET, G., «Les tres sens possibles des mots confessio/confiteri dans
les Adnotationes in Iob d’Augustin», en Revue d’Etudes Augusiniennes, 54 (2008) 31-



VIAM VERITATIS ELEGI (PS 118, 30). LA VERDAD EN LAS ENARRATIONES DE... 949

conffessio hipocrita, como explicitamente sefiala san Agustin. Quienes
hacen esto han excluido la luz de la verdad en sus propias vidas y
viven en el error:

Entonces, icomo se impetrara el perdén de los pecados con una
falsa confesion? Enmudezca y se consuma la débil altivez de los so-
berbios, que se engana a si misma al decir a los oidos del hombre, con
fingida humildad, que es pecadora, y diciendo en su corazén, con per-
versa altivez, que no tiene pecado. Los que dicen esto, a si mismos se
enganan y en ellos no esta la verdad. Cuando susurran esto a los oidos
del hombre, se enganan no sélo a si mismos, sino también enganan a
otros con la perversidad de la pérfida doctrina .

Contra los pelagianos, y quienes como ellos afirmaban no tener
pecado, san Agustin exhorta a la Iglesia a abrazar y proclamar lo que
sefiala el texto de la primera carta de san Juan. Quien diga que no
tiene pecado, no esta en la verdad. Es interesante sefialar que en este
texto san Agustin, contraponiendo la Iglesia catélica a los pelagianos,
y a quienes abrazaban su error, llama a la primera con el interesante
epiteto de familia Christi14, un calificativo eclesiologico que ya habia
sido usado por san Agustin en su polémica con Fausto maniqueo 15:

Exclame, pues, la santa familia de Cristo (familia Christi), que crece
y fructifica en todo el mundo humildemente veraz y verazmente hu-
milde; exclame, diré, con estas palabras: Si dijésemos que no tenemos pe-
cados, nos enganiamos a nosotros mismos y la verdad no estd en nosotros; pero,

42; Cf. MAYER, C., «Confessio, confiteri», en Augustinus Lexikon, Schwabe, Basel
1986-1994, pp. 1122-1124.

13 en. Ps. 118, 2, 1. CCL 40, 1669/26-33: Quomodo ergo impetrabitur peccatorum
vera mundatio, quorum est falsa confessio ? Conticescat igitur et arescat elatio fenea superborum,
se ipsa seducens, quae in auribus hominum simulata humilitate dicit se habere peccatum, in
corde autem suo impia elatione dicit se non habere peccatum. Qui enim hoc dicunt, seipsos
seducunt, et veritas in eis non est. Sed quando in auribus hominum hoc dicunt, non tantum
seipsos, sed alios quoque doctrinae insanae perversitate seducunt.

14 en. Ps. 118, 2, 1. CCL 40, 1669/37.

15 ¢ Faust. 12, 14. CSEL 25.1, 343/24; Cf. EGUIARTE, E. A., «Familia Christi.
La eclesiologia en el libro XII del Contra Faustum de san Agustin», en AVGVSTINVS,
66 (2021).



950 ENRIQUE A. EGUIARTE, OAR Y MAURICIO SAAVEDRA, OSA

si confesamos nuestros delitos, (Dios) es justo y fiel para perdonarnos nuestros
delitos y limpiarnos de toda iniquidad .

Por otro lado, cabe senalar que este texto de la carta del apéstol
san Juan aparece en la polémica antipelagiana contemporanea a la
enaratio al salmo 118, a saber, la polémica con Juliano de Eclana. Asi
en la primera obra compuesta contra este hereje de Hirpinia, el Contra
Tulianum 17, san Agustin cita tres veces 18 el texto de la primera carta
del apostol san Juan (1 Jn 1, 9), para sefialar la soberbia del mundo
pelagiano, y por otro lado, responder a la cuestion de la impecancia 19.
De hecho san Agustin para darle mas autoridad a su argumento, en el
libro segundo del Contra Iulianum cita un texto de la obra de san Ci-
priano 20 De opere et eleemosynis?!, en el que el santo martir cartaginés

16 en. Ps. 118, 2, 1. CCL 40, 1669/36-42: Exclamet autem sancta familia Christi,
Sructificans et crescens in universo mundo, humiliter verax et veraciter humilis; exclamet,
inquam: Si dixerimus quia peccatum non habemus, nos ipsos seducimus, et veritas in nobis
non est. Quod si confessi fuerimus delicta nostra, fidelis est et iustus, ut dimittat nobis
peccata nostra, et mundet nos ab omni iniquitate.

17 Del afo 420-421. Cf. MADEC, G., Introduction aux Revisions et a la lecture
des oeuvres de saint Augustin, Etudes Augustiniennes, Paris 1996, p. 112.

18 Cf. ¢ Iul. 2, 8, 25. PL 44, 691/19-20 (en boca de Juliano de Eclana); c.
Tul. 3, 21, 48. PL 44, 726/52-53; ¢. Iul. 4, 3, 29. PL 44, 753/24-25.

19 “Agustine underlines that the tension between the already of this life in
justice and the not yet of the perfect justice in the life to come explains our current
longing: we know that we still have to go a long way, and this awareness makes
us humble”. LAMBERIGTS, M., «Augustine on Baptism during the Controversy with
Julian of Aeclanum», en DEBATTISTA, A.; FARRUGIA, J., y SCERRI, H. (ed.), Non
laborat qui amat. Festchscrift in honour of Professor Salvino Caruana OSA on his 70t
Birthday, Maltese Augustinian Province, Malta, p. 179.

20 CIPRIANO, De opere et eleemosynis 3, CSEL 3.1, 375/5-13.

21 Una obra escrita, segtn los especialistas hacia el 252-253, es decir coinci-
diendo con el De mortalitate, en el contexto de la peste llamada “de san Cipriano”,
que en aquellos afios asol6 el norte de Africa. De aqui que esta obra invite a la
caridad como un medio de expiar los pecados. Frente a las grandes carencias
y la pobreza provocada por la pandemia, san Cipriano hace una exhortaciéon a
la limosna y la caridad. La obra se considera un tratado, por lo que es curioso
que san Agustin lo llame epistola de Eleemosynis. Es verdad que la obra se dirige
directamente a los lectores en varias partes de la misma, lo que hace sospechar
que dicha obra posiblemente circulé en un primer momento como una carta y
que después se consider6 como una obra mas de san Cipriano. Cf. GIL TAMAYO,
J- A., Introduccion en Obras Competas de san Cipriano, vol. I, BAC, Madrid 2016, pp.
xx1v-xxix; Cf. BURNS, J. P., «Appropriating Augustine, Appropriating Cyprian»,



VIAM VERITATIS ELEGI (PS 118, 30). LA VERDAD EN LAS ENARRATIONES DE... 951

cita primero el texto de Pr 20, 9 y después el de 1 Jn 1, 922. Por tanto
san Agustin rebate a su adversario con las palabras de san Cipriano:

(...) pues (San Cipriano) en su carta sobre la limosna escribe: “Na-
die presuma de tener un corazoén puro y sin mancha; ni, confiado en
su inocencia, crea que puede vivir sin aplicar a las heridas el remedio,
porque esta escrito: ¢Quién se puede gloriar de tener un corazon casto o
quién se jactard de estar limpio de pecado?”(Prov 20, 9). Y en su primera
carta dice san Juan: Si dijéramos que no tenemos pecado, nos enganiamos
a nosotros mismos y no hay verdad en nosotros (1 Jn 1, 9). Si nadie puede
vivir sin pecado sé6lo un soberbio o un mentecato se puede considerar
exento de pecado. *

Solo cuando se pueden decir las palabras de la primera carta del
apostol san Juan (1 Jn 1, 9) no solo con la boca, sino también con el
corazén es cuando puede existir una verdadera humildad, una hu-
mildad que esté vinculada a la verdad, pues cuando hay hipocresia
movida por la soberbia, no hay verdad ni en la boca, ni tampoco
en el corazén, ya que “la simulacion de la humildad es la mayor
soberbia” 24, Se trata pues de sentir en el corazén y de expresar con
los labios para manifestar la humildad, y no caer en la hipocresia y
abrazar la vanidad:

Pues habra verdadera humildad si no se ostenta inicamente de pa-
labra, sino que, conforme dice el Apéstol, no somos altivos de pensamien-
to, sino que sentimos con los humildes. Y no dice “hablamos”, sino sentimos,

en Augustinian Studies 36.1 (2005) 113-130; Cf. GAUMER, M., Augustine’s Cyprian.
Authority in Roman Africa, Peeters, Leuven 2016.

22 Cf. RIBREAU, M., «Entre argumentation et polémique. L'emploi de la
Bible dans le Contra Iulianum de saint Augustin», en ADDA, M. (ed.), Textes sacrés
et culture profane. De la révélation & la création, Bern 2010, pp. 163-180.

23 ¢ Iul. 2,8, 25. PL 44, 691/12-22: cum dicat in epistola de Eleemosynis: “Ne
quisquam sic sibi de puro atque immaculato pectore blandiatur, ut innocentia sua fretus,
medicinam non putet adhibendam esse vulneribus, cum scriptum sit: Quis gloriabitur castum
se habere cor? aut quis gloriabitur mundum se esse a peccatis? (Prov 20, 9). Et iterum, in
epistola sua -inquit- loannes ponat et dicat: Si dixerimus quia peccatum non habemus, nos
ipsos decipimus, et veritas in nobis non est (1 Jn 1, 9). Si autem nemo esse sine peccato
potest, et quisquis se inculpatum esse dixerit aut superbus, aut stultus est.

24 uirg 43, 44. CSEL 41, 289/1-2.



952 ENRIQUE A. EGUIARTE, OAR Y MAURICIO SAAVEDRA, OSA

lo cual se ejecuta con el corazén, no con la boca. Hipocrita, si dices
b bl

que tienes pecado creyendo que careces de él, exteriormente finges

humildad e interiormente abrazas la vanidad *.

De hecho en estas palabras, san Agustin recuerda lo que habia
escrito en el 394 en el De Mendacium?26, al sefialar que en el corazon
siempre se dice la verdad el hombre a si mismo, pero que la mentira
consiste en tener un corazén doble, donde se sabe cual es la verdad
pero se oculta, con la voluntad de enganar 27:

Por eso, se dice que el mentiroso tiene un corazén doble, es decir,
un doble pensamiento: uno el que sabe u opina que es verdad y se ca-
lla, y otro el que dice pensando o sabiendo que es falso **.

Y para ratificar que es importante vivir en la humildad, es de-
cir en la verdad y evitar la soberbia, san Agustin cita el texto de
Rm 11, 20: Noli altum sapere sed time. Y ala luz de este texto hace un
interesante juego de palabras, ya que quien no aprende la sabiduria
con el temor del Sefor, en lugar del temor se llena del tumor de la
soberbia, que lo infla, pero para su detrimento y su propia muerte,
como sucede con los tumores del cuerpo. Por eso dice lapidaria-
mente san Agustin: quia non vis timere, nihil tibi aliud remanet quam
tumere29:

25 en. Ps. 118, 2, 1. CCL 40, 1669/43-48: Tunc enim erit humilitas vera, si non sola
ostentetur in lingua; ut simus secundum Apostolum, non alta sapientes, sed humilibus consentientes:
non ait, colloguentes, sed, consentientes; quod non fit ore, sed corde. Hypocrita, si dicis te habere,
cum credas te non habere peccatum; foris fingis humilitatem, intus amplecteris vanitatem.

26 La obra es del 394. Cf. HOMBERT, P-M., Nouvelles Recherches de Chronologie
Augustinienne, Etudes Augustiniennes, Paris 2000, p. 345.

27 Ya lo habia sefialado en la definicion clasica de su segunda obra sobre la
mentira, en el contra Mendacium: Mendacium est quippe falsa significatio cum voluntate
Jallendi (c. mend. 12, 26. CSEL 41, 507/10).

28 mend. 3, 3. CSEL 41, 415/7-9: Unde etiam duplex cor dicitur esse mentientis,
id est, duplex cogitatio: una rei eius quam veram esse vel scit vel putat, et non profert;
altera eius rei quam pro ista profert sciens falsam esse vel putans.

29 en. Ps. 118, 2, 1. CCL 40, 1669/59-60.



VIAM VERITATIS ELEGI (PS 118, 30). LA VERDAD EN LAS ENARRATIONES DE... 953

Lees u oyes: No pienses altivamente, sino teme, y ti de tal modo te
engries, que llegas a creer que no tienes pecado; y, por lo mismo, por
no querer temer, no te queda mas que entumecerte *.

Frente a la soberbia pelagiana, san Agustin invita al reconoci-
miento de los propios pecados dentro de la familia Christi, es decir en
la Iglesia catolica, para poder vivir en la verdad y dejar que la luz de
la verdad (veritatis lumen) 3! ilumine los pasos de quienes caminan por
el sendero de Cristo.

2. UNIVERSAE VIAE DOMINI MISERICORDIA ET VERITAS (SAL 24,
10) TODOS LOS CAMINOS DEL SENOR SON MISERICORDIA Y
VERDAD

Siguiendo en la tercera enarratio con el comentario al versillo 3
del salmo 118 (Non enim qui operantur iniquitatem, in viis eius ambula-
verunt), san Agustin lo ilumina con otro texto de la Escritura, en este
caso con el Salmo 24, 10, universae viae Domini misericordia et veritas32.
De este modo explica san Agustin que Dios muestra su misericordia
redimiendo a los seres humanos, y su verdad cumpliendo lo que ha
prometido, no solo lo que habia prometido en el pasado, en el Antiguo
Testamento, y que se ha cumplido en Jesucristo, sino también lo que
ha prometido y cuyo cumplimiento se vislumbra en un tiempo futuro,
en el kairds escatologico:

El apostol San Pablo dice: Digo, pues, que Cristo fue ministro de la cir-
cuncision por la verdad de Dios, a fin de afianzar las promesas de los Padres; y
que vosotros los gentiles, por la misericordia, glorificdis a Dios. La misericordia
estriba en que nos redimio, y la verdad, en que cumpli6 lo prometido y
cumplira lo que ain no se ha cumplido y promete *.

30 en. Ps. 118, 2, 1. CCL 40, 1669/57-60: Legis, vel audis: Noli altum sapere,
sed time: et tu in tantum sapis altum, ut te peccatum existimes non habere; ac per hoc,
quia non vis timere, nihil tibi aliud remanet quam tumere.

31 en. Ps. 118, 2, 1. CCL 40, 1669/36.
32 en. Ps. 118, 3, 3. CCL 40, 1673/25-26.

33 en. Ps. 118, 3, 3. CCL 40, 1673/27-32: Dico enim Christum, ait Apostolus, mi-
nistrum fuisse circumcisionis propter veritatem Dei, ad confirmandas promissiones Patrum;



954 ENRIQUE A. EGUIARTE, OAR Y MAURICIO SAAVEDRA, OSA

De alguna manera el comentario que hace en la enarratio al sal-
mo 118 tiene un paralelo con el comentario breve y braquiolégico
que habia hecho unos treinta afios antes al redactar la enarratio al
salmo 24 34, donde senala el Obispo de Hipona que la misericordia
y la verdad mencionadas en el texto del salmo, hacen alusion a las
dos venidas de Cristo, la primera para expresar la misericordia del
Padre, y la segunda para mostrar la verdad del juicio. Por ello pone
de manifiesto san Agustin en este primer comentario al salmo 24, la
cuestion de la gracia y de la humildad ante el juicio de Dios, pues todo
es don y gracia, y la misma misericordia de Dios es la que atempera
su propio juicio:

Por todo ello, todos los caminos del Sefior son las dos venidas del
Hijo de Dios: la primera, del Sefior compasivo; la segunda, del Sefor
que juzga. Llega, pues, a €], manteniendo sus caminos, quien, al verse
liberado sin méritos propios, depone la soberbia y después, quien ha
experimentado la clemencia del que le ha ayudado, teme la severidad
del juez ™.

San Agustin regresa a este mismo tema de la misericordia y la
verdad, en la enarratio 19 al salmo 118, para comentar los versillos 75 y
76 del salmo 118: Cognovi Domine, quia iustitia iudicia tua, et veritate hu-
milasti me. Fiat misericordia tua, et consoletur me secundum eloquium tuum
servo tuo. Por una parte, la interpretacion de estos versillos la vuelve
a hacer san Agustin en un contexto eclesial, como habia hecho en la
enarratio 2. Quien canta estos versillos del salmo, segtn la idea de la

Gentes autem super misericordiam glorificare Deum. In hoc igitur misericordia, quia nos
redemit; in hoc veritas, quia id quod promisit implevit, et impleturus est quod promittit.

34 Esdel aiio 393-394. Cf. HOMBERT, P.-M., Gloria Gratiae. Se glorifier en Dieu,
principe et fin de la théologieaugustinienne de la grace, Etudes Augustiniennes, Paris
1996, p. 78; Cf. MULLER, H., «Enarrationes in Psalmos», en Augustinus Lexikon,
Schwabe, Basel 2001, p. 807.

35 en. Ps. 24, 10. CCL 36, 138/5-9: Et ideo universae viae Domini, duo adventus
Filii Dei, unus miserantis, alter iudicantis. Pervenit ergo ad eum tenens vias eius, qui
nullis meritis suis se liberatum videns, deponit superbiam, et deinceps cavet examinantis
severitatem, qui clementiam subvenientis expertus est.



VIAM VERITATIS ELEGI (PS 118, 30). LA VERDAD EN LAS ENARRATIONES DE... 955

interpretacion prosopologica agustiniana 36, es el cuerpo de Cristo, es
decir es la Iglesia que es atn peregrina, la que tiene temor en medio
de las tribulaciones de este mundo, porque todavia no ha alcanzado el
reino, por eso sefiala san Agustin: “Luego como todavia teme la Igle-
sia, que esta en este siglo y atin no se ve en el reino, en el que tendra
regocijo seguro, sino que trabaja entre peligrosas tentaciones en este
mundo” 37.

De nuevo cita el obispo de Hipona el texto del Sal 24, 10, y en este
caso san Agustin observa que en el versillo 76 del salmo 118, aunque
vuelve a aparecer la pareja de la misericordia y la verdad, el orden
se ha invertido en el salmo 118, ya que aparece primero la verdad y
después la misericordia. La explicacion agustiniana es ingeniosa, ya
que en la misma linea con lo que habia dicho antes en la enarratio 3
del salmo 118, senala el Hiponate que en el versillo 76 del salmo 118
se ha puesto primero la verdad para senalar que el ser humano es
humillado hasta la muerte por el justo designo de quien es la justicia
personalizada, es decir el mismo Dios. Y viene después la misericor-
dia, por la que el ser humano es reestablecido a la vida por pura gracia
del mismo Dios, quien supera la medida de la simple justicia con la
generosidad de la misericordia:

Aqui también se consigné primeramente la verdad, con la cual so-
mos humillados hasta la muerte por designio de Aquel cuyos juicios
son la misma justicia; después la misericordia, por la que somos res-
tablecidos a la vida por promesa de Aquel cuyo beneficio es gracia *.

36 Sobre la exégesis prosopologica de Agustin, cf. DROBNER, H., Person-
Exegese und Christologie bei Augustinus: Zur Herkunft der Formel «Una Persona», Leiden
1986. Sobre ese tipo de exégesis en los comentarios patristicos, en general, cf.
M.-] RONDEAU, Les commentaires patristiques du Psautier (IIIl-Ve siecle). 11: Exégese
prosopologique et théologie, Roma 1985, pp. 415-417; RONDEAU, M.-]., L¥élucidation
des interlocuteurs des Psaumes et le développement dogmatique (III-Ve siécle), St. Ottilien
1983, pp. 509-577.

37 en. Ps. 118, 19, 3. CCL 40, 1727/1-3.

38 en. Ps. 118, 19, 3. CCL 40, 1727/16: Et hic quidem primo veritatem posuit, qua
humiliati sumus in mortem, tudicante illo cuius tudicia iustitia est: deinde misericordiam,
qua instauramur ad vitam, promittente illo cuius beneficium gratia est.



956 ENRIQUE A. EGUIARTE, OAR Y MAURICIO SAAVEDRA, OSA

Sobre la justicia y la verdad con relacion a los juicios de Dios,
habla de nuevo san Agustin en la enarratio 28 al salmo 118, al sefialar
de manera lapidaria, como comentario al v.138 (Domine, et rectum iu-
dicium tuum. Mandasti iustitiam testimonia tua, et veritatem tuam valde),
que los juicios de Dios son justos y por ello se dan a conocer como ver-
daderos: “Llama justicia a los testimonios de Dios, porque demuestra
que es justo ordenando justicia; y también ésta es verdad, porque Dios
se da a conocer por tales testimonios” 39.

Cabe senalar que san Agustin vuelve a citar el Salmo 24 en la ena-
rratio 29 al salmo 118, para explicar el versillo 151: Omne viae tuae ve-
ritas. De este modo comenta que la verdad de Dios se manifiesta tam-
bién en las tribulaciones y en la dificultad, y que quien es justo sabe
reconocer la accion de Dios en esos momentos de dolor y oscuridad.
Por ello, es preciso no atribuir a la mala fortuna o a otro elemento,
sino a Dios, el que haya permitido la tribulacion, que no debe apartar
al justo de la confesion, es decir de la alabanza a Dios, presentando
diversos ejemplos de personajes de la Escritura:

Es costumbre de los santos atribuir a Dios verdad aun en medio de
las tribulaciones, confesando que las padecen con razoén. Asi lo hizo
Ester, asi el santo Daniel, asi los tres jovenes en el horno, asi lo confe-
saron con la alabanza otros compaifieros de éstos en la santidad *'.

Y en los caminos y juicios de Dios no falta compasién, y al mos-
trar su misericordia hace patente su verdad, al cumplir lo que habia
prometido. De hecho, sefiala san Agustin, que cuando Dios no mues-
tra su misericordia, en ello se manifiesta la retribucion de la verdad,
es decir el justo juicio de Dios:

Para con los santos, todos los caminos del Sefior son misericordia
y todos ellos son verdad, puesto que al juzgar ayuda, y asi no falta la

39 en. Ps. 118, 28, 1. CCL 40, 1761/13: Sane iustitiam dicit testimonia Dei:
iustum quippe se probat mandando iustitiam. Est etiam haec veritas, ut Deus testimoniis
talibus innotescat.

40 en. Ps. 118, 29, 8. CCL 40, 1766/2-5: etiam in tribulationibus suis, quod eas
non immerito patiuntur, tribuere Deo veritatem, sanctorum est usitata confessio. Ita regina
Esther, ita sanctus Daniel, ita tres viri in camino, ita eorum sanctitatis alii socii confitentur.



VIAM VERITATIS ELEGI (PS 118, 30). LA VERDAD EN LAS ENARRATIONES DE... 957

misericordia; y al compadecerse da lo que promete, para que no falte
la verdad 41.

Y alaluz de estas reflexiones sobre la salvacién y la justa condena-
cioén, no faltan las puntualizaciones agustinianas antipelagianas. Por
ello senala el Hiponate de manera sucinta, que Dios sin méritos ante-
cedentes del ser humano, lo libra de los males y lo salva, subrayando
de esta manera que la salvacion es un don inmerecido y gratuito de
parte de Dios. Y como contraparte, observa que cuando Dios condena
a alguien, no lo hace de manera arbitraria, sino con unas razones, es
decir, en virtud de los deméritos de una persona. El obispo de Hipona
lo expresa con una bella frase latina: Multos quippe immeritos liberat,
immeritum autem neminem damnat42:

Luego para con todos los que salva y condena, todos los caminos
del Sefior son misericordia y verdad, porque, cuando no, se compade-
ce da la verdad en el castigo. Sin duda, salva a muchos sin merecerlo,
pero a nadie condena sin que lo merezca *.

Dentro del Contra Iulianum, san Agustin se expresa de un modo
similar al hablar de los infantes que mueren sin bautismo, uno de los
temas centrales de la polémica con el obispo de Eclana44. En esta
obra san Agustin repite unas palabras muy parecidas a las que acaba-
mos de citar, haciendo alusién san Agustin también al salmo 24, 10
(universae viae Domini misericordia et veritas):

Si hay en vosotros algun sentimiento cristiano, reconoced en los
ninos alguna falta transmisora de muerte y condenacion por la que

41 en. Ps. 118, 29, 8. CCL 40, 1766/8-1767/11: Sed erga sanctos et universae
viae Domini misericordia, et universae viae Domini veritas: quia et in iudicando subvenit,
atque ita non deest misericordia; et in miserando id exhibet quod promisit, ne veritas desit.

42  en. Ps. 118, 29, 8. CCL 40, 1767/13-15.

43 en. Ps. 118, 29, 8. CCL 40, 1767/13-15: Erga omnes autem et quos liberat, et
quos damnat, omnes viae Domini misericordia et veritas; quia ubi non miseretur, vindictae
veritas exhibetur. Multos quippe immeritos liberat, immeritum autem neminem damnat.

44 Cf. LAMBERIGTS, M., «Augustine on Baptism during the Controversy with
Julian of Aeclanum», en DEBATTISTA, A. ; FARRUGIA, J., y SCERRI, H. (eds.), Non
laborat qui amat. Festchscrift in honour of Professor Salvino Caruana OSA on his 70t
Birthday, Maltese Augustinian Province, Malta, , p. 179.



958 ENRIQUE A. EGUIARTE, OAR Y MAURICIO SAAVEDRA, OSA

son con justicia castigados si no son por la gracia de Cristo redimidos.
En su redencién puedes alabar la misericordia de Dios y en su con-
denacion no puedes acusar su justicia, porque todos los caminos del
Sefior son misericordia y verdad (universae viae Domini misericordia et
veritas)®.

Esta misma idea antipelagiana vuelve a aparecer en la enarratio 30
al salmo 118, al comentar el versillo 160 (Principium verborum tuorum
veritas). Asi sefiala san Agustin que es verdad que Dios en su mise-
ricordia y justo juicio da vida al justo, pero condena al impio: “Tus
palabras, dice, proceden de la verdad, y, por tanto, son veraces y a
nadie enganan. Con ellas se decreta vida para el justo y castigo para
el impio. Estos, sin duda, son eternamente los juicios de la justicia de
Dios” 46.

3. ViAM VERITATIS ELEGI (ELEGI EL CAMINO DE LA VERDAD: SAL
118, 30)

En la enarratio 10 del salmo 118, san Agustin se detiene a comen-
tar el versillo del salmo que nos sirve de titulo en este apartado, para
sefialar de nuevo, desde una perspectiva antipelagiana, que el elegir
la via de la verdad es un don que viene de Dios, y que para poder
elegir este camino de la verdad, es preciso en primer lugar, cooperar
con la gracia para poder hacer dicha opcién. Posteriormente, sefiala
san Agustin, que quien quiere seguir el camino de la verdad no debe
olvidar el justo juicio de Dios. En tercer lugar, para seguir este camino
de la verdad es preciso adherirse a la palabra de Dios, es decir, hace
falta meditar e interiorizar la Sagrada Escritura, concretada en este
caso como un conjunto de textos que deben llevarse de alguna mane-

45 ¢ ul 3,12,25. PL 44, 715/29-35: lam igitur aliguando, si ullus est christianus
sensus in vobis, etiam in parvulis propaginem mortis et damnationis agnoscite, debita
iustitia puniendam, gratis gratia Dei liberandam. In quorum redemptione laudari Dei
misericordia potest, in quorum perditione accusari Dei veritas non potest: quia universae
viae Domini misericordia et veritas.

46 en. Ps. 118, 30, 8. CCL 40, 1769/3-5: A veritate, inquit, tua verba procedunt,
et ideo veracia sunt, et neminem fallunt, quibus praenuntiatur vita iusto, poena impio.
Haec sunt quippe in aeternum iudicia iustitiae Dei.



VIAM VERITATIS ELEGI (PS 118, 30). LA VERDAD EN LAS ENARRATIONES DE... 959

ra en el corazon, por eso san Agustin aprovecha la dilogia que tiene
la palabra testimonia (testimoniis)4’ mencionada explicitamente por el
texto del salmo, ya que se trata de una palabra que en el contexto
africano tenia un inconfundible sabor ciprianeo para referirse a textos
escogidos de las Escrituras:

Es decir, elegi el camino de la verdad en donde correr; no me olvidé de
tus juicios para correr; me uni a tus testimonios para que siga por don-
de corro y llegue a donde intento, porque no depende esto del que quiere ni
del que corre sino de Dios, que se compadece™.

Posteriormente se fija san Agustin que no solo para elegir, sino
también para poder recorrer los caminos de la verdad, hace falta
la gracia de Dios. De nuevo anade san Agustin una reflexién anti-
pelgiana. No se trata de que el ser humano por su propia iniciativa
y capacidades recorra los caminos de la verdad, sino que es Dios
mismo quien capacita al hombre para que lo pueda hacer. Y esta
capacitacion tiene un sentido muy particular, ya que el mismo tex-
to del salmo 118 en el versillo 32 sefiala que es Dios quien dilata el
corazon del ser humano (cum dilatasti cor meum) 49. Esta dilatacion
del corazon no es otra cosa que la accién de la gracia de Dios, que
hace que el corazoén se deleite en la justicia de Dios 50. De esta ma-
nera san Agustin explica que el camino de la verdad se recorre por
medio de la accion de la delectatio de Dios que ensancha el corazén

del hombre.

Corri —dice— el camino de tus mandamientos cuando dilataste mi cora-
zon. Es decir, no lo hice por mi propio querer, como si no necesitase de

47 en. Ps. 118, 10, 6. CCL 40, 1695/19.

48 en. Ps.118,10,6. CCL 40, 1695/17-21: Quomodo istam viam cucurristi, eligendo,
et Dei tudicia non obliviscendo, et eius testimoniis adhaerendo, an per teipsum ista potuisti?
Non, ait. Quid ergo? Viam mandatorum tuorum, inquit, cucurri cum dilatasti cor meum.

49 en. Ps. 118, 10, 6. CCL 40, 1695/23.

50 Cf. LAMBERIGTS, M., «Augustine on Baptism during the Controversy with
Julian of Aeclanum», en DEBATTISTA, A.; FARRUGIA, J., y SCERRI, H. (eds.), Non
laborat qui amat. Festchscrift in honour of Professor Salvino Caruana OSA on his 70t
Birthday, Maltese Augustinian Province, Malta, 179; Cf. LAMBERIGTS, M., «Julian
de Eclano sobre la gracia. Algunas reflexiones», en 4vGvsTINvS 40 (1995) 169-177.



960 ENRIQUE A. EGUIARTE, OAR Y MAURICIO SAAVEDRA, OSA

ningun auxilio tuyo, sino que lo ejecuté cuando ensanchaste mi corazon.
El ensanchamiento del corazon es el deleite de la justicia ™

De hecho san Agustin vuelve en esta enarratio a una idea que ya
habia presentado en las Confesiones, la gracia como delectatio 2, es decir
que el ser humano encuentre gozo y delectacion en obrar bien 53, que
pueda percibir, por decirlo con palabras de las Confesiones, la dulzura
de la gracia (dulcedinem gratiae) 54, y que movido por esta delectacion y
dulzura se aleje de la dulzura mortal del pecado.

El deleite en las cosas espirituales aparece también en el Contra
Iulianum. En vista de que el hereje senalaba que la concupiscencia car-
nal era buena, san Agustin le dice que esta “sordo ante la trompeta de
la verdad” 55, y subraya que quienes son espirituales viven del deleite
de las cosas de Dios, pero que este deleite disminuye cuando aumenta
la concupiscencia carnal. Asilo comenta san Agustin:

¢Coémo puedes decir que el mal es un bien, a no ser que tapones
los oidos para no escuchar la trompeteria de la verdad, (...) De este
deleite dice el Apostol: Me deleito en la ley de Dios segiin el hombre interior
(Rm 7,22). Deleite que disminuye cuando el alma se ocupa no en dar
satisfaccion a la concupiscencia carnal de la voluptuosidad, sino en

combatirla *°.

51 en. Ps. 118, 10, 6. CCL 40, 1695/20-23 Quid ergo? Viam mandatorum
tuorum, inquit, cucurri cum dilatasti cor meum. Non ergo per proprium, et quasi nullius
tuae opis indigum arbitrium meum; sed cum dilatasti cor meum. Cordis dilatatio, iustitiae
est delectatio.

52 Cf.].]. O’'DONNELL, «Gracia y oracién en las Confesiones», en AVGVSTINVS
31 (1986) 221-231.

53 Cf. conf 1, 28. CCL 27, 15/9.

54 conf 13, 33. CCL 27, 262/29.

55 ¢ Iul 4,2, 11. PL 44, 741/41: Hoc ergo malum, quod non dicturus es bonum,
nisi adversus omnem veritatis tubam sic obsurdueris (...).

56 ¢ Iul. 4,2, 11. PL 44, 741/41-742/2: Hoc ergo malum, quod non dicturus es
bonum, nisi adversus omnem veritatis tubam sic obsurdueris (...) illam scilicet de qua dicit
Apostolus: Condelector enim legi Dei secundum interiorem hominem. Haec delectatio profecto
minuitur, quando etsi non ad explendam, certe ad oppugnandam carnalis concupiscentiam
voluptatis (...).



VIAM VERITATIS ELEGI (PS 118, 30). LA VERDAD EN LAS ENARRATIONES DE... 961

Por otro lado en esta misma enarratio san Agustin destaca que
el poder caminar con el corazéon dilatado por la via veritatis es un
munus>’, es un don de Dios, de tal forma que no se camina por este
sendero con el corazén angustiado por el temor de la pena, sino con
la dilatacion de la justicia y la delectacion del amor (dilectione delecta-
tione):

(...) y éste es un don que Dios nos concede para que no nos encoja-
mos en sus preceptos por el temor de la pena, sino que nos ensanche-
mos con el amor y la complacencia de la justicia. Este ensanchamiento
de él nos lo promete cuando dice: Habitaré en ellos y andaré en medio de
ellos. iQué ancho es el lugar en donde Dios pasea!

En esta anchura de la caridad se puede derramar el Espiritu San-
to, como si fuera una ancha plaza, haciendo referencia san Agustin al
texto de Prov 5, 16: Et in plateis tuis discurrant aquae tuae, senialando
que esta agua es precisamente la gracia y el amor derramado por me-
dio del Espiritu Santo que fluye en la amplitud del corazén de quien
camina en el sendero de la verdad:

En esta anchura se difunde la caridad en nuestros corazones por el
Espiritu Santo, que nos ha sido dado. De aqui que se dijo: Corran tus
aguas por tus plazas. La palabra latina platea, plaza, se deriva del grie-
go plati, que significa anchura ™.

De hecho el Espiritu Santo, es la prenda de la verdad y quien nos
conduce a la verdad plena. Asilo comenta el Obispo de Hipona en la
enarratio 6 de este salmo 118 60:

57 en. Ps. 118, 10, 6. CCL 40, 1695/24.

58 en. Ps. 118,10, 6. CCL 40, 1695/24-28: Haec munus est Dei, ut in praeceptis
eiusnon timore poenae angustemur, sed dilectione, et delectatione iustitiae dilatemur.
Hanc enim nobis promittit latitudinem eius dicens: Habitabo in eis, et deambulabo.
Quam enim latum est ubi deambulat Deus!

59 en. Ps. 118, 10, 6. CCL 40, 1695/28-32: Quam enim latum est ubi deambulat
Deus! in hac latitudine diffunditur caritas in cordibus nostris per Spiritum sanctum qui
datus est nobis. Unde etiam dictum est: Et in plateis tuis discurrant aquae tuae: platea
quippe de verbo graeco a latitudine nomen accepit; quoniam graece T\NGTOG dicitur latum.

60 en. Ps. 118, 6, 1.



962 ENRIQUE A. EGUIARTE, OAR Y MAURICIO SAAVEDRA, OSA

Por esto debemos entender que si bien el Espiritu Santo, de quien
recibimos la prenda, nos conduce al conocimiento de toda verdad, se
conseguira cuando hubiéremos llegado a la otra vida, después de ha-
ber pasado esta de espejo y sombra y veamos cara a cara”.

4. LA VERDAD Y LA VANIDAD

Al comentar el versillo 37 del salmo 118 (Averte oculos meos, ne
videant vanitatem; in via tua vivifica me) el obispo de Hipona se percata
de que existen dos caminos que mutuamente se excluyen, ya que son
opuestos: el de la vanidad y el camino de la verdad. El sendero de la
vanidad es aquel en el que se presentan las concupiscencias de este
mundo, mientras que el camino de la verdad, es el camino de Cristo,
quien es €l mismo la verdad que vivifica, pues Cristo es camino, ver-

dad y vida.

La codicia de este mundo es vanidad; pero Cristo, que nos libra de
este mundo, es verdad. El es también camino, en el que pretende este
ser vivificado, porque también es vida, pues El mismo dice: Yo soy e/

62

camino, la verdad y la vida™.

El camino de la vanidad es el que sigui6 Adan 63, segun comenta
san Agustin en la enarratio 17 al salmo 118, y de esta forma, se convir-
ti6 en la raiz viciada que ha danado a toda su descendencia, ya que
Adan rechaz6 estar sujeto a la verdad, y prefirié estar sometido a la
vanidad 64.

61 en. Ps. 118, 6, 1. CCL 40, 1679/11-14: ut intellegamus Spiritu quidem sancto,
unde pignus accepimus, perduci nos ad omnem veritatem; sed cum in aliam vitam, post
huius vitae speculum et aenigma, venerimus, et facie ad faciem viderimus.

62 en. Ps. 118, 12, 1. CCL 40, 1700/4-6: Huius autem mundi cupiditas, vanitas:
sed Christus, qui ex hoc mundo liberat, veritas. Ipse est et via in qua se vult iste vivificari,
quia ipse est et vita.

63 Cf. LAMBERIGTS, M., «Julien d‘Eclane et Augustin d‘Hippone. Deux
conceptions d’Adam», ¢n Augustiniana 40 (1990) 373-410.

64 en. Ps. 118, 17, 5. CCL 40, 1721/14-17: Quod ad illam humiliationem melius
refertur, quae facta est in Adam, in quo omnis creatura humana tamquam in radice vitiata,
quoniam veritati subiecta esse non voluit, subiecta est vanitati.



VIAM VERITATIS ELEGI (PS 118, 30). LA VERDAD EN LAS ENARRATIONES DE... 963

De este modo, para acentuar todavia mas las diferencias entre los
dos caminos, san Agustin se sirve del texto de Qohelet 1, 2-3, donde
se sefiala que es vanidad la vida del hombre bajo el sol: Omnia vanitas:
quae abundantia hominis in omni labore suo, quo ipse laborat sub sole? Por
ello el texto del salmo pide a Dios poder alejarse de este camino de
vanidad, para poder ser vivificado en la verdad:

Toda criatura, la cual se entiende hallarse comprendida en el hom-
bre, estd sujeta a la vanidady todas las cosas son vanidad. ¢ Qué otra riqueza
es la del hombre que trabaja con todo su esfuerzo debajo del sol? i Quizas pide
éste que no esté su vida debajo del sol, en donde todo es vanidad, sino
en Aquel en quien desea ser vivificado?*

Por ello, para buscar el lugar donde vivifica la verdad, san Agus-
tin invita a ascender por encima del sol y del mismo cielo, usando el
texto de Col 3, 1, como invitacion a aspirar a los bienes de arriba, no
a los de la tierra, ya que es ahi donde se encuentra la vida y la verdad.

Buscad las cosas de arriba, en donde se halla Cristo sentado a la diestra de
Dios; gustad las cosas de arriba, no las que estdn sobre la tierra. Pues estdis
muertos y vuestra vida estd escondida con Cristo en Dios. Por tanto, si nues-
tra vida se halla en donde esta la verdad, no se encuentra debajo del
sol, en donde esta la vanidad .

No obstante esta elevacién y posesion de la vida y la verdad se
puede tener en esta vida solo en esperanza. Por ello sefiala san Agus-
tin con el texto de Rm 8, 20, que ahora estamos sujetos, igual que
toda la creacion, a la vanidad, pero con la esperanza cierta de vernos
libres un dia de esta vanidad, para adherirnos a la contemplacion de

la verdad, pues por el pecado el ser humano se habia vuelto enemigo
de la verdad:

65 en. Ps. 118, 12, 1. CCL 40, 1700/12-14: Omnia vanitas: quae abundantia
hominis in omni labore suo, quo ipse laborat sub sole? An iste fortassis hoc orat, ut non sit
eius vita sub sole, ubi omnia vanitas; sed in illo sit, in quo se vivificari petit?

66 en. Ps. 118, 12, 1. CCL 40, 1700/17-21: Quae sursum sunt quaerite, ubi
Christus est in dextera Dei sedens; quae sursum sunt sapite, non quae super terram. Mortui
enim estis, et vita vestra abscondita est cum Christo in Deo. Ac per hoc si vita nostra ibi
est ubi veritas, non est vita nostra sub sole ubi vanitas.



964 ENRIQUE A. EGUIARTE, OAR Y MAURICIO SAAVEDRA, OSA

Luego, mientras estamos sujetos a la vanidad, aguardamos en es-
peranza que nos hemos de unir a la contemplaciéon de la verdad. La
criatura espiritual, animal y corporal, que se halla toda en el hombre,
mejor dicho, todo esto es el hombre, pecé libremente y se hizo enemi-
ga de la verdad *".

Una vez que ha puesto de manifiesto que los seres humanos he-
mos sido salvados en esperanza, como sefiala el mismo Apéstol (Rm
8, 25), san Agustin recuerda que tenemos las primicias del Espiritu
(primitias Spiritus), y es entonces cuando el Obispo de Hipona regresa
al tema antipelagiano. Todo esto es una gracia. Poder dejar la via de
la vanidad y seguir el camino de la verdad para alcanzar la salvacion,
es un don de Dios:

¢Acaso pide que no se cumpla en esta vida lo que soporta en espe-
ranza, sino que sea de tal suerte o condicién, que pueda cumplirse en
él en algun tiempo, en cuanto al espiritu, al alma y al cuerpo, que no
vea la vanidad, siendo libertado de la servidumbre de la corrupcion y
llevado (en cuanto al espiritu, al alma y al cuerpo) a la libertad de la
gloria de los hijos de Dios? **

5. LA CONFESION DE LA VERDAD

En la enarratio 13 al salmo 118, san Agustin comenta el v. 43 del
salmo: Et ne auferas de ore meo verbum veritatis usque valde. En primer
lugar el Hiponense hace referencia al sentido eclesial que tienen estas
palabras. De nuevo regresa san Agustin a la exégesis prosopologica,
pues quien pronuncia dichas palabras es el Cuerpo de Cristo, es la
Iglesia. Segun san Agustin, se trata, en primer lugar, de aquellos que

67 en. Ps. 118, 12, 1. CCL 40, 1700/26-29: subiecti sumus interim vanitati.
Creatura quippe ista spiritalis, animalis, corporalisque omnis in homine est; imo homo
est. Sponte peccavit, et inimica facta est veritati.

68 en. Ps. 118, 12, 1. CCL 40, 1701/45-49: An hoc petit, ut non quidem in hac
vita quod in spe gerimus impleatur, sed ut in ea sorte sit, quae in illo quandoque possit
impleri, cum liberabitur a servitute corruptionis, et spiritu et anima et corpore, in libertatem
gloriae filiorum Dei, ubi iam non videat vanitatem?



VIAM VERITATIS ELEGI (PS 118, 30). LA VERDAD EN LAS ENARRATIONES DE... 965

en el momento de dar testimonio de la verdad, de confesar la verdad
con su propia vida, no fueron capaces de hacerlo, y se echaron para
atras. A ellos, como comenta san Agustin, presentando la costumbre
de la Iglesia catélica después de las persecuciones, especialmente de la
persecucion de Diocleciano 69, la Iglesia les ofrece la oportunidad de
redimirse por medio de la penitencia para poder revivir. A estas per-
sonas posiblemente se les dio posteriormente la oportunidad de alcan-
zar la palma del martirio después de su reconciliacién con la Iglesia:

Dice de su boca porque habla un solo Cuerpo, en cuyos miembros
también se encuentran aquellos que negando desfallecieron a la hora
de la hora, pero que después revivieron por la penitencia o porque
por una nueva confesion alcanzaron la palma del martirio que habian

perdido ™.

En estas palabras san Agustin sin duda hace referencia a los dona-
tistas, que creian que quien habia sido ¢raditor, o no habia sido capaz
de confesar la verdad era impuro, y si era ministro ordenado, habia
perdido el Espiritu Santo 71. Posteriormente regresa a la interpreta-
cién eclesial, ya que sefiala que Pedro es tipo de la Iglesia (¢ypus Eccle-
siae) 72 y que en el momento de la pasion a pesar de su negacion no fue
quitada de su boca la verdad (non omnimodo [...] veritatis ablatum) con

69 Cf. PIETRI, L., «Le Resistenza: dalla Polemica pagana alla Persecuzione di
Diocleziano», en BERARDINO, A di; PIETRI, C., y PIETRI, L., Storia del Cristianesimo.
Religione, Politica, Cultura, Roma 2000, pp. 156-183.

70 en. Ps. 118, 13, 3. CCL 40, 1706/5-9: Ex ore suo quippe dicit, quia unitas
corporis loquitur, in cuius membris etiam illi deputantur qui defecerunt ad horam negando,
sed poenitendo postea revixerunt, vel etiam martyrii palmam quam perdiderant, reparata
conffessione sumpserunt.

71 FrEND, W. H. C., Donatismus, Reallexikon fiir Antike und Christentum 4/25
(1959) 128-147; J. L. MAIER, Le dossier du Donatisme. 1. Des origines a la mort de
Constance Il (303-361), (Texte und Untersuchungen zur Geschichte der altchristlichen
Literatur; 134), Berlin, 1987; Ibid., Le dossier du Donatisme. 2. De Julien I’Apostat a
Saint Jean Damascéne (361-750), (Texte und Untersuchungen zur Geschichte der
altchristlichen Literatur; 135), Berlin 1989; MARKUS, R. A., «Donatus, Donatism»,
en FITZGERALD, A. D. (ed.), Augustine through the Ages, pp. 284-287; TENSTROM,
E., Donatisten und Katholiken: soziale, wirtschaftliche und politische Aspekten einer
Nordafrikanischen Kirchenspaltung, Gotteborg 1964; WILLIS, G., Saint Augustine and
the Donatist Controversy, London 1950.

72 en. Ps. 118, 13, 3. CCL 40, 1706/12.



966 ENRIQUE A. EGUIARTE, OAR Y MAURICIO SAAVEDRA, OSA

su negacion por temor. No obstante posteriormente confesé por amor
y fue coronado finalmente.

(...) no fue quitada en absoluto la palabra de la verdad de la boca de
Pedro, que representaba a la Iglesia; porque si, turbado por el temor,
nego6 de momento, sin embargo, se restableci6 llorando; y, confesando,
fue después coronado .

Esta imagen de Pedro y la alusion a que es tipo de la Iglesia’4, dan
pie a san Agustin para hablar de una interpretacién eclesial del texto,
y puntualizar que en la Iglesia, en el cuerpo de Cristo, no fue quitada
del todo la verdad, ya que hay algunos que confesaron la verdad, es
decir los martires, pero que hay otros, que sin estar fuera del cuerpo,
no fueron tan fuertes como para confesar la verdad, y que ahora nece-
sitan reconciliarse con la misma Iglesia:

Habla, pues, todo el Cuerpo de Cristo, es decir, la Iglesia univer-
sal; y de la boca de todo este Cuerpo no fue quitada la palabra de la
verdad hasta el extremo, ya sea porque, aun negando muchos, perma-
necieron los firmes, que lucharon por la verdad hasta la muerte, ya sea
porque de aquellos que negaron, muchos se restablecieron ”.

De hecho en la enarratio 20 al salmo 118, san Agustin regresa al
tema del martirio, para sefialar que los martires no amaron tanto la
vida terrena hasta el punto de renunciar a la verdad, sino que por
amor a la verdad perdieron la vida terrena, para conseguir la vida y
la verdad eterna:

73 en. Ps. 118, 13, 3. CCL 40, 1706/11-14: ex ore Petri, in quo erat typus Ecclesiae,
verbum veritatis ablatum est: quia etsi ad horam negavit timore turbatus, tamen flendo est
reparatus, et confitendo est postea coronatus.

74 Cf.MARONE, P, «Pietro e Paolo e il loro rapporto con Roma nellaletteratura
antidonatista», en Pietro e Paolo. Il loro rapporto con Roma nelle testimonianze antiche.
XXIX Incontro di studiosi dell’antichita cristiana, Roma, 4-6 maggio 2000 (Studia
Ephemeridis Augustinianum 74), Roma 2001, pp. 457-472.

75 en. Ps. 118, 13, 3. CCL 40, 1706/14-18: Totum itaque corpus Christi loquitur,
id est, Ecclesiae sanctae universitas: in quo toto corpore sive quia, negantibus plurimis,
remanserunt fortes qui usque ad mortem pro veritate certarent, sive quia et ex iis qui
negaverant multi reparati sunt.



VIAM VERITATIS ELEGI (PS 118, 30). LA VERDAD EN LAS ENARRATIONES DE... 967

Pero fueron vivificados para que no negaran la vida, amando la
vida, y negandola la perdiesen; y asi, los que no quisieron abandonar

la verdad por la vida, muriendo por la verdad, vivieron ”.

Finalmente no podia faltar la alusion antipelgiana. San Agustin
nota que en el versillo 43 se pide a Dios: non auferas y senala que es
mas bien Dios quien no debe permitir que sea quitada la palabra de
la verdad de la boca del creyente (ne auferri sinas), al igual que en el
Padre nuestro pedimos a Dios que no nos permita caer en la tentacién
(ne nos inferas in tentationem): “Lo que dice no apartes ha de entenderse
‘no permitas que se aparte’, pues asi decimos al orar: No nos introduzcas
en la tentacion. En el mismo sentido dijo el Sefior a Pedro: Rogué por ti
para que tu fe no desfallezca, esto es, para que no se aparte de tu boca la
palabra de la verdad hasta el extremo™77.

Y juntamente con esto, san Agustin senala que los humildes son
los que pueden superar la persecucion, pues no confian en sus fuerzas,
sabiendo que las correcciones de Dios y sus flagelos no deben quitar
la esperanza, sino mas bien aumentarla. Quien es soberbio, no puede
superar la prueba, y finalmente sucumbe en ella:

Ve que los santos y humildes de corazon, presumiendo de ti, no
desfallecieron en las persecuciones. Ve también que quienes presu-
mieron de si mismos desfallecieron; pero, con todo, por pertenecer al
mismo Cuerpo y llorar al conocerse, consiguieron con mas firmeza tu

gracia, porque perdieron su soberbia ”.

76 en. Ps. 118, 20, 8. CCL 40, 1733/9-11: Vivificati sunt enim, ne amando vitam,
negarent vitam, et negando vitam, amitterent vitam: ac sic qui pro vita veritatem deserere
noluerunt, moriendo pro veritate vixerunt.

77 en.Ps.118,13,3. CCL 40, 1706/19-23: Quod autem ait, ne auferas, intellegendum
est, ne auferri sinas; propter quod orando dicimus: Ne nos inferas in tentationem. Et ipse
Dominus ad Petrum: Rogavi, inquit, pro te, ne deficiat fides tua.

78 en. Ps. 118, 13, 3. CCL 40, 1707/38-42: Ecce enim sancti et humiles corde
de te praesumendo, in persecutionibus non defecerunt; ecce etiam qui de se praesumendo
defecerunt, et tamen ad ipsum corpus pertinuerunt, sibi innotescendo fleverunt, et tuam
gratiam solidius invenerunt, quia suam superbiam perdiderunt.



968 ENRIQUE A. EGUIARTE, OAR Y MAURICIO SAAVEDRA, OSA

6. LA VERDAD DE DIOS PERDURA DE GENERACION EN
GENERACION

Al comentar el versillo 90 (In generationem et generationem veritas
tua), san Agustin observa que la verdad de Dios perdura de genera-
cién en generacion en los santos, en ocasiones han sido muchos, en
otras pocos, pero en ellos esta presente la verdad de Dios a través de
los tiempos:

Tu verdad perdura de generacion en generacion, ya sea significando con
esta repeticion todas las generaciones, de las cuales nunca falto la ver-
dad de Dios en sus santos, cuando en pocos, cuando en muchos, segtin
los tuvo la sucesion de los tiempos ™.

No obstante, el obispo de Hipona nos ofrece una segunda inter-
pretacion. Se trata de ver como la verdad de Dios ha estado presente
principalmente en dos generaciones: la generacién del pueblo de Dios
hebraico, cuyos acontecimientos podemos leer en el Antiguo Testa-
mento, y la generacién del Nuevo Testamento. En ambos la verdad
de Dios se ha conservado, pues ambos tienen un mismo fundamento
que es Cristo, justificando esta afirmacién con el texto de 1 Cor 3, 11:
Fundamentum autem aliud nemo potest ponere praeter id quod positum est,
quod est Christus lesus80. Aqui aparece una de las ideas exegéticas y
antimaniqueas agustinianas. Cristo esta presente en todas las paginas
de la Escritura, como profecia o como realidad. De este modo, son
hijos de la mujer libre todos aquellos que pertenecen a la “ciudad de
Dios”, es decir, aquellos que anunciaron a Cristo con sus acciones y
sus personas, como anticipo del reino de los cielos:

(...) pues también el fundamento de aquella generacion a la que
pertenecian la ley y los profetas era Cristo, pues de El dan testimonio
la ley y los profetas. (O es que Moisés y los profetas han de ser con-

79 en. Ps. 118, 21, 2. CCL 40, 1733/8-12: In generationem et generationem veritas
tua: sive omnes generationes ista repetitione significans, a quibus nunquam defuit veritas
Dei in sanctis eius, modo paucioribus, modo pluribus, ut se temporum varietas habuit vel

habebit (...).
80 ¢n. Ps. 118, 21, 2. CCL 40, 1733/17-18.



VIAM VERITATIS ELEGI (PS 118, 30). LA VERDAD EN LAS ENARRATIONES DE... 969

tados por hijos de la esclava, que engendra para servidumbre, y no
mas bien por hijos de la libre, que es nuestra madre, a la cual llama el
hombre madre Sion®.

En cambio son hijos de la esclava —y por tanto no poseen la ver-
dad de Cristo, ni podran quedarse en la casa para siempre (Jn 8, 35)—,
los que no aceptan la misma persona de Cristo y siguen atados a las
realidades del Antiguo Testamento:

Pero los que pari6 la esclava, los cuales pertenecen al Viejo Tes-
tamento, en cuyas figuras se hallaba encubierto el Nuevo, como no
gustan mas que de promesas terrenas, no permanecen, pues el siervo
no permanece eternamente en la casa; por el contrario, el hijo permanece eter-
namente™.

7. ILUMINADOS POR CRISTO, LA VERDAD

San Agustin se detiene para comentar el v. 105 que presenta a la
palabra de Dios como lampara para los pasos del creyente (Lucerna
pedibus meis verbum tuum, et lumen semitis meis). De este modo sefiala
que Cristo es la luz que ilumina al ser humano que se convierte en
una lampara que ha recibido la luz de Dios, pues ninguna criatura se
puede iluminar a si misma. Y si bien es cierto que Cristo dice en el
evangelio a sus apostoles y discipulos que ellos son la luz del mundo
(vos estis lumen mundi: Mt 5, 14), son luz de una lampara que se ha en-
cendido en quien es la verdadera luz del mundo, Cristo. Por eso el Hi-
ponate cita explicitamente las palabras del evangelio segtn san Juan,
donde Cristo se presenta a si mismo como la luz del mundo: Ego sum

81 en. Ps. 118,21, 2. CCL 40, 1733/ 17-1734/23: Neque enim et illius generationis
ad Legem Prophetasque pertinentis fundamentum non erat Christus, testimonium habens a
Lege et Prophetis. Aut vero Moyses et Prophetae filii deputandi sunt in servitutem generantis
ancillae fuisse, non liberae, quae est mater nostra; cui: Mater Sion (...).

82 en. Ps. 118, 21, 2. CCL 40, 1734/30-34: Quos autem ancilla peperit, ad vetus
testamentum pertinentes, in cuius tamen figuris latebat novum, nihil aliud sapiendo quam
promissa terrena, non permanent. Servus enim non manet in domo in aeternum, ﬁlius
autem manet in aeternum.



970 ENRIQUE A. EGUIARTE, OAR Y MAURICIO SAAVEDRA, OSA

lumen mundi (Jn 8, 12). Asi pues el hombre se ilumina y se enciende
cuando participa de la verdad sempiterna:

Ninguna criatura, por intelectual y racional que sea, se ilumina por
si misma, sino que se enciende por la participacion de la eterna ver-
dad; pues, aun cuando alguna vez se llama dia, no es el dia del Sefor,
sino el que hizo el Senor ™.

Y ya que nadie puede iluminarse a si mismo, san Agustin co-
menta que todo ser humano puede iluminarse cuando participa y
se enciende en la Verdad sempiterna, que no es otro que el mismo
Cristo. En estas afirmaciones agustinianas podemos ver claramente
vestigios de la teoria de la iluminaci6n 84, que san Agustin toca de
manera indirecta en esta enarratio. No obstante esta iluminacion y
participacion tiene en este caso una doble direccion, porque no es solo
que el hombre se vea iluminado por la participacion en la luz de la
Verdad eterna, sino que la misma Verdad participa de la humanidad,
para poderse convertir en mediador entre Dios y los hombres. San
Agustin en este texto no solo sigue una linea filoséfica, sino particu-
larmente soteriologica. Cristo es la Verdad eterna que ilumina, pero
al mismo tiempo participa en la naturaleza humana, sin perder su luz
divina, para convertirse en el Redentor y salvador de todos los hom-
bres. Cuando el ser humano se acerca ala luz de la Verdad, a la luz de
Cristo queda iluminado por ella, ya que Cristo es llamado “Lucerna”
en el libro del Apocalipsis (Ap 21, 23) y el Verbo de Dios es la luz que
ilumina a todo hombre:

83 en. Ps. 118, 23, 1. CCL 40, 1741/25-28: Nulla quippe creatura, quamvis
rationalis et intellectualis, a seipsa illuminatur, sed participatione sempiternae veritatis
accenditur: etiamsi aliguando dies vocatur, non dies Dominus, sed quem fecit Dominus.

84 Cf. MATTHEWS, G., «<Knowledge and Illumination», en STUMP, E., y
KRETZMANN. N. (eds.), The Cambridge Companion to Augustine, Cambridge 2002,
pp- 171-185; Cf. OROZ RETA, J., «De l'illumination a la déification de 'ame selon
saint Augustin”, en LIVINGSTONE, E. A. (ed.), Studia patristica 27. Papers presented
at the Eleventh International Conference on Patristic Studies held in Oxford 1991.
Cappadocian Fathers, Greek Authors after Nicaea, Augustine, Donatism and
Pelagianism, Leuven 1993, 364-382; Cf. VANNIER, M.-A., «Light and Illumination
in Augustine: Revisiting an Old Theme», en BAUN, M.; CAMERON, A.; EDWARDS,
M., y VINZENT, M. (eds.), Studia Patristica 49 (Leuven 2010) 59-64.



VIAM VERITATIS ELEGI (PS 118, 30). LA VERDAD EN LAS ENARRATIONES DE... 971

Por esta participacion, el mismo Mediador, en cuanto hombre, se
llama lampara en el Apocalipsis; pero esta denominacién es singular,
porque de ningtin santo pudo decirse, entendiéndose de Dios, y no es
licito que se diga de otro: E/ Verbo se hizo carne, si no es del Mediador
de Dios y los hombres *.

La luz de esta verdad que ilumina a los hombres, que es Cristo,
se refleja en la palabra de Dios. Por ello san Agustin cita el texto de 2
Pe 1, 19, (Habemus, inquit, certiorem propheticum sermonem, cui benefacitis
intendentes, velut lucernae lucenti in obscuro loco) para senalar que la luz
de Cristo enciende también otra lampara o lucerna que es su propia
palabra que, como reflejo de la verdad, debe iluminar la vida del hom-
bre mientras es peregrino en este mundo y avanza por las tinieblas:

San Pedro, comparando la palabra profética a la lampara, dice: 7e-
nemos la segurisima palabra de los profetas, a la que hacéis bien en atender,
como a lampara que ilumina un lugar tenebroso. Asi, pues, lo que aqui se
dice: Tu palabra es lampara para mis pies, y luz para mis sendas, es la pala-
bra que se contiene en todas las santas Escrituras *.

CONCLUSION

San Agustin al abordar el comentario al salmo 118, era consciente
de que con él estaba llevando a término una obra que abraza todo el
salterio, y que por otra parte esta misma obra es un excelente resu-
men todo su itinerario espiritual, teol6gico y pastoral por un espacio
de mas de treinta afios. Por otro lado, en las enarrationes al salmo 118
el tema de la verdad aparece vinculado de manera particular con di-

85 en. Ps. 118, 23, 1. CCL 40, 1741/29-1742/33: Propter quam participationem,
in quantum homo est et ipse Mediator, lucerna in Apocalypsi nuncupatur. Sed singularis
est ista susceptio: de nullo enim sanctorum dici divinitus potuit, aut dici ullo modo fas
est; Verbum caro factum est, nisi de uno Mediatore Dei et hominum.

86 en. Ps. 118, 23, 1. CCL 40, 1742/44-49: Nam et verbum propheticum lucernae
comparans apostolus Petrus: Habemus, inquit, certiorem propheticum sermonem, cui benefacitis
intendentes, velut lucernae lucenti in obscuro loco. Quod itaque hic ait: Lucerna pedibus
meis verbum tuum, et lumen semitis meis, verbum est quod in Scripturis sanctis omnibus
continetur.



972 ENRIQUE A. EGUIARTE, OAR Y MAURICIO SAAVEDRA, OSA

ferentes argumentos, tanto eclesiales, como un tltimo vestigio de la
polémica donatista y particularmente de la polémica antipelagiana,
en lo que se ha llamado la segunda etapa de la misma, es decir la
contienda con Juliano de Eclana. Por ello, como hemos sefialado en
las diversas enrrationes que componen el comentario al salmo 118, san
Agustin aborda temas de inconfundible sabor pelagiano, como son la
impecancia, la negacion de la necesidad de la gracia, el creer que la
gracia es algo que se merece, etc. San Agustin en estos comentarios al
abordar el tema de la verdad sefala la necesidad de la humildad y de
la caridad, como virtudes indispensables en la vida cristiana, y sale
al paso de los pensamientos pelagianos, particularmente expresados
de un modo especial en su primera obra contra el obispo de Eclana,
el Contra Iulianum.

De hecho, en vista de que las 32 enarrationes al salmo 118 fueron
dictadas en un momento muy cercano a la composicion de la primera
obra en la que san Agustin responde a Juliano de Eclana, hemos pre-
sentado algunos paralelos entre los textos de las enarratioes y la obra
Contra Iulianum. Como hemos sefialado en las paginas precedentes,
san Agustin vuelve a afirmar practicamente en la etapa final de su
vida —que es cuando dicta estas enarrationes—, su gran amor por la
verdad, y cémo la verdad esta intimamente vinculada no solo a la
humildad, sino al mismo Cristo, quien es la Verdad personificada, y
a quien el ser humano se acerca cuando sabe “hacer la verdad en su
propio interior” (conf 10, 1).

Enrique A. EGUIARTE, OAR
Mauricio SAAVEDRA, OSA



