
VIAM VERITATIS ELEGI (PS 118, 30). LA VERDAD EN LAS ENARRATIONES DE... 945

Viam veritatis elegi (Ps 118, 30).  
La verdad en las enarrationes de san Agustín  

al salmo 118 

Resumen

En el artículo se abordan las 32 enarrationes que hace san Agustín al largo sal-
mo 118, para rastrear las diversas afirmaciones que el Hiponate hace acerca 
de la verdad, poniendo de manifiesto, por una parte las reflexiones escriturís-
ticas, teológicas y espirituales como también las implicaciones eclesiológicas 
y particularmente los elementos antipelagianos. El artículo señala que en 
estas enarrationes al salmo 118, al abordar el tema de la verdad, san Agustín 
destaca de manera singular la polémica antipelagiana en su segunda etapa, 
a saber, con Juliano de Eclana, resaltando temas como son la impecancia, 
el don gratuito de la gracia, la delectación de la justicia, la necesidad de la 
gracia para poder realizar obras buenas. Se ofrecen algunos textos paralelos 
sacados del Contra Iulianum, que coincide cronológicamente con la escritura 
de las 32 breves enarrationes al salmo 118.

Palabras clave: Verdad, enarrationes in Psalmos, salmo 118, Juliano de Ecla-
na, gracia, impecantia, humildad

Abstract

The article addresses the 32 enarrationes that Saint Augustine wrote to the 
long Psalm 118, to trace the various affirmations that the Bishop of Hippo 
makes about the truth, highlighting, on the one hand, the scriptural, theolo-
gical and spiritual reflections, as well as the ecclesiological implications. and 
particularly the anti-Pelagian elements. The article shows that in these ena-
rrationes to Psalm 118, when addressing the topic of truth, Saint Augustine 
highlights in a singular way the anti-Pelagian polemic in its second stage, na-
mely, with Julianus of Aeclanum, stressing topics such as impeccability, the 
grace as God’s free gift, the delight of justice, the need of grace to be able to 
perform good deeds. Some parallel texts taken from the Contra Iulianum are 
offered, since this Work is contemporary to the moment in which Augustine 
dictated the 32 brief enarrationes to Psalm 118.

Keywords: Truth, enarrationes in Psalmos, Psalm 118, Julian of Eclanum, 
God’s grace, impecantia, humbleness.

CiuD-Ra 234-3 (2021) 945-972



ENRIQUE A. EGUIARTE, OAR Y MAURICIO SAAVEDRA, OSA946

Introducción

Hacia el año 422 san Agustín se percató de que tenía entre las ma-
nos un comentario a los salmos que estaba casi completo. No obstante, 
le faltaba el comentario al salmo 118, un salmo que por su extensión y 
su complejidad resultaría de una cierta dificultad en la predicación al 
pueblo. Por eso sabemos que san Agustín asumió la labor de dictar 1 
la enarratio o más bien las enarrationes a dicho salmo. De este modo 
compuso 32 breves comentarios, en los que aborda las diversas partes 
de este largo salmo alfabético. 

Por el momento histórico en el que compone dicho comentario, 
está muy presente la polémica pelagiana, en este caso con Juliano 
de Eclana 2, así como el tema eclesial, todavía como un vestigio de 
los momentos más álgidos de la polémica donatista terminada –por 
lo menos sobre el texto de las actas de la Conlatio Carthaginensis 3–, 
unos diez años antes, en el 411. Por otro lado, cabe señalar que las 
dotes exegéticas de san Agustín y su conocimiento del griego en ese 
momento de su vida se muestran con una riqueza particular dentro de 
este comentario 4. También podemos darnos cuenta, en las diversas 
partes que conforman esta larga enarratio, de cómo san Agustín tiene 
muy claro el principio exegético que había plasmado unos veinte años 

1  Ya Posidio en el Indiculum distingue entre enarrationes predicadas y dictadas: 
Psalmi expositi a primo usque ad tricensimum secundum. Ex his in populo tractati sunt 
xviii, xxi, xxvi, xxviiii, xxx, xxxi, xxxii. item alii dictati, idest lxvii, lxxi, 
lxxvii, lxxviii, lxxxii, lxxxvii, lxxxviiii, ciiii, cv, cvii, cviii, cx, cxi, cxii, 
cxiii, cxiiii, cxv - coniuncto sibi cxvi, cxvii, cxxxv, cl. Reliqui omnes, excepto 
centesimo octauo decimo, in populo disputati sunt, numero nonaginta et septem. Fiunt ergo 
omnes tractatus Psalmorum in populo habiti numero cxxiii, quia centesimus uicensimus 
primus bis est expositus (Indic. 104,1-4).

2  Cf. Zelzer, M., «Iulianum (Contra)», en Augustinus Lexikon, vol. 3, Schwabe, 
Basel 2004-2010, pp. 812-824; Cf. Zelzer, M., «Iulianum opus imperfectum (Contra)», 
en Augustinus Lexikon, vol. 3, Schwabe, Basel 2004-2010, pp. 824-835.

3  Cf. Lancel, S., «Conlatio Carthaginensis», en Augustinus Lexikon, Basel, 
Schwabe 1986-1994, pp. 1204-1209; Cf. Grossi, V., «La discussione Cattolica-
Cattolico nelle tre sedute della Conlatio Carthaginensis del 411», en Augustinianum 
51 (2011) 101-122.

4  Cf. Caruso, G., «Agostino e la Bibbia greca nelle Enarrationes in Psalmos», 
en Latinitas, 3/1 (2015) 25-37. 



VIAM VERITATIS ELEGI (PS 118, 30). LA VERDAD EN LAS ENARRATIONES DE... 947

antes en el De Doctrina Christiana 5, a saber, la labor de la emendatio 6 
de los códices latinos, recurriendo a la collatio 7 de diversos códices 
griegos, hasta encontrar los mejores textos escriturísticos, y con ellos 
corregir el texto bíblico en uso, por lo menos dentro de la vida litúrgi-
ca de la diócesis de Hipona. 

En vista de la extensión de dicha enarratio, o más bien enarrationes, 
nos centraremos en el presente artículo en el tema de la verdad, desta-
cando las reflexiones de san Agustín, particularmente las referencias 
intratextuales, así como las alusiones a la polémica pelagiana en su 
segunda fase, en la que destaca su conflicto con Juliano de Eclana.

1.	 Humildad y verdad

San Agustín se percata de que en el versillo 3 del salmo 118 se 
afirma: Non enim qui operantur iniquitatem, in viis eius ambulaverunt. Se 
trata de una frase que, como señala san Agustín, puede perturbar no 
solo al lector, sino también a quien escucha dicho texto. El sobresalto 
procede de lo que dice otro texto de la Escritura, en este caso sacado 
de la primera carta del apóstol san Juan: Si dixerimus quia peccatum 
non habemus, nos ipsos seducimus, et veritas in nobis non est (1 Jn 1, 8). En 
este caso, el texto de la primera carta de san Juan es afirmado por 
los santos dentro del cuerpo de Cristo. Con esta observación inicial, 
san Agustín nos advierte que las palabras de este salmo es preciso 
interpretarlas de manera eclesial, dentro de la Iglesia católica, para 

5  En el año 397. Cf. Madec, G., Introduction aux Revisions et à la lecture des 
oeuvres de saint Augustin, Études Augustiniennes, Paris 1996, p. 161. 

6  Cf. doctr. chr. 2, 14, 21. Simonetti 104/19-106/24: Plurimum hic quoque adiuvat 
interpretum numerositas collatis codicibus inspecta atque discussa. Tantum absit falsitas, 
nam codicibus emendandis primitus debet invigilare sollertia eorum qui Scripturas divinas 
nosse desiderant, ut emendatis non emendati cedant, ex uno dumtaxat interpretationis genere 
venientes. Cf. Hübner, W., «Emendatio, editio», en Augustinus Lexikon, Schwabe, 
vol. 2, Basel 1996-2002, pp. 797-801.

7  doctr. chr. 2, 15, 22. Simonetti 106/24-30: ed tamen, ut superius dixi, horum 
quoque interpretum qui verbis tenacius inhaeserunt, collatio non est inutilis ad explanandam 
saepe sententiam. Latini ergo, ut dicere coeperam, codices Veteris Testamenti, si necesse fuerit, 
graecorum auctoritate emendandi sunt et eorum potissimum qui, cum  Septuaginta  essent, 
ore uno interpretati esse perhibentur.



ENRIQUE A. EGUIARTE, OAR Y MAURICIO SAAVEDRA, OSA948

contraponerlas a lo que piensan los herejes que se han alejado de la 
verdad de la Iglesia. Por ello, como veremos posteriormente, a las 
aseveraciones pelagianas, san Agustín contrapone lo que afirma la 
familia Christi 8, es decir la Iglesia católica.

De este modo, frente a la aparente contradicción que puede haber 
entre los dos textos de la Escritura, san Agustín se pregunta cómo se 
pueden entender los dos versillos bíblicos. La solución no la dará en 
esta segunda enarratio al salmo 118, sino en la tercera, siguiendo las 
pautas que el mismo Hiponate había trazado en el De Doctrina Chris-
tiana, donde había establecido que los textos oscuros de la Escritura 
es preciso explicarlos recurriendo a textos más claros 9, y que la Es-
critura se explica con la misma Escritura. En este caso, la solución se 
ofrece con el texto de Rm 7, 17: Iam non ego operor illud, sed id quod in 
me habitat peccatum 10. 

No obstante, en la segunda enarratio al salmo 118 san Agustín se 
detiene para reflexionar sobre la importancia que tiene la verdad en 
la vida del creyente, quien debe ser consciente de que si dice que no 
tiene pecado, la verdad no está en él. Teniendo en mente a los pela-
gianos y su doctrina sobre la impecancia 11, san Agustín señala que no 
se puede pedir auténticamente a Dios la limpieza y purificación del 
propio pecado cuando se parte de una falsa confesión. Se trata, en este 
caso, de aquellos que proclaman solo con la boca que tiene pecado, 
pero que en lo profundo de su corazón tienen la convicción pelagiana 
de no tener pecado, por eso no hay una correcta confessio 12, sino una 

8  en. Ps. 118, 2, 1. CCL 40, 1669/37: Familia Christi.
9  doctr. chr. 2, 6, 9. Simonetti 82/38-41: Magnifice igitur et salubriter Spiritus 

Sanctus ita Scripturas sanctas modificavit, ut locis apertioribus fami occurreret, obscurioribus 
autem fastidia detergeret. Nihil enim fere de illis obscuritatibus eruitur, quod non planissime 
dictum alibi repperiatur.

10  en. Ps. 118, 3, 1. CCL 40, 1671/9-10.
11  Annecchino, M., «La nozione di impeccantia negli scritti pelagiani», en 

Nazzaro, A. V. (ed.), Giuliano d ´Eclano e l ´Hirpinia Christiana. Atti del convegno 4 - 
6 giugno 2003, Napoli 2004, pp. 73-86; Cf. Meis Wörmer, A., «La ‘Impeccantia’ 
como posibilidad humana según De Spiritu et littera de san Agustín», en Teología 
y Vida 24 (1983) 53-68.

12  Cf. Folliet, G., «Les tres sens possibles des mots confessio/confiteri dans 
les Adnotationes in Iob d’Augustin», en Revue d’Etudes Augusiniennes, 54 (2008) 31-



VIAM VERITATIS ELEGI (PS 118, 30). LA VERDAD EN LAS ENARRATIONES DE... 949

confessio hipócrita, como explícitamente señala san Agustín. Quienes 
hacen esto han excluido la luz de la verdad en sus propias vidas y 
viven en el error:

Entonces, ¿cómo se impetrará el perdón de los pecados con una 
falsa confesión? Enmudezca y se consuma la débil altivez de los so-
berbios, que se engaña a sí misma al decir a los oídos del hombre, con 
fingida humildad, que es pecadora, y diciendo en su corazón, con per-
versa altivez, que no tiene pecado. Los que dicen esto, a sí mismos se 
engañan y en ellos no está la verdad. Cuando susurran esto a los oídos 
del hombre, se engañan no sólo a sí mismos, sino también engañan a 
otros con la perversidad de la pérfida doctrina 13.

Contra los pelagianos, y quienes como ellos afirmaban no tener 
pecado, san Agustín exhorta a la Iglesia a abrazar y proclamar lo que 
señala el texto de la primera carta de san Juan. Quien diga que no 
tiene pecado, no está en la verdad. Es interesante señalar que en este 
texto san Agustín, contraponiendo la Iglesia católica a los pelagianos, 
y a quienes abrazaban su error, llama a la primera con el interesante 
epíteto de familia Christi 14, un calificativo eclesiológico que ya había 
sido usado por san Agustín en su polémica con Fausto maniqueo 15:

Exclame, pues, la santa familia de Cristo ( familia Christi), que crece 
y fructifica en todo el mundo humildemente veraz y verazmente hu-
milde; exclame, diré, con estas palabras: Si dijésemos que no tenemos pe-
cados, nos engañamos a nosotros mismos y la verdad no está en nosotros; pero, 

42; Cf. Mayer, C., «Confessio, confiteri», en Augustinus Lexikon, Schwabe, Basel 
1986-1994, pp. 1122-1124.

13  en. Ps. 118, 2, 1. CCL 40, 1669/26-33: Quomodo ergo impetrabitur peccatorum 
vera mundatio, quorum est falsa confessio? Conticescat igitur et arescat elatio fenea superborum, 
se ipsa seducens, quae in auribus hominum simulata humilitate dicit se habere peccatum, in 
corde autem suo impia elatione dicit se non habere peccatum. Qui enim hoc dicunt, seipsos 
seducunt, et veritas in eis non est. Sed quando in auribus hominum hoc dicunt, non tantum 
seipsos, sed alios quoque doctrinae insanae perversitate seducunt.

14  en. Ps. 118, 2, 1. CCL 40, 1669/37.
15  c. Faust. 12, 14. CSEL 25.1, 343/24; Cf. Eguiarte, E. A., «Familia Christi. 

La eclesiología en el libro XII del Contra Faustum de san Agustín», en avgvstinvs, 
66 (2021).



ENRIQUE A. EGUIARTE, OAR Y MAURICIO SAAVEDRA, OSA950

si confesamos nuestros delitos, (Dios) es justo y fiel para perdonarnos nuestros 
delitos y limpiarnos de toda iniquidad 16.

Por otro lado, cabe señalar que este texto de la carta del apóstol 
san Juan aparece en la polémica antipelagiana contemporánea a la 
enaratio al salmo 118, a saber, la polémica con Juliano de Eclana. Así 
en la primera obra compuesta contra este hereje de Hirpinia, el Contra 
Iulianum 17, san Agustín cita tres veces 18 el texto de la primera carta 
del apóstol san Juan (1 Jn 1, 9), para señalar la soberbia del mundo 
pelagiano, y por otro lado, responder a la cuestión de la impecancia 19. 
De hecho san Agustín para darle más autoridad a su argumento, en el 
libro segundo del Contra Iulianum cita un texto de la obra de san Ci-
priano 20 De opere et eleemosynis 21, en el que el santo mártir cartaginés 

16  en. Ps. 118, 2, 1. CCL 40, 1669/36-42: Exclamet autem sancta familia Christi, 
fructificans et crescens in universo mundo, humiliter verax et veraciter humilis; exclamet, 
inquam: Si dixerimus quia peccatum non habemus, nos ipsos seducimus, et veritas in nobis 
non est. Quod si confessi fuerimus delicta nostra, fidelis est et iustus, ut dimittat nobis 
peccata nostra, et mundet nos ab omni iniquitate.

17  Del año 420-421. Cf. Madec, G., Introduction aux Revisions et à la lecture 
des oeuvres de saint Augustin, Études Augustiniennes, Paris 1996, p. 112.

18  Cf. c. Iul. 2, 8, 25. PL 44, 691/19-20 (en boca de Juliano de Eclana); c. 
Iul. 3, 21, 48. PL 44, 726/52-53; c. Iul. 4, 3, 29. PL 44, 753/24-25.

19  “Agustine underlines that the tension between the already of this life in 
justice and the not yet of the perfect justice in the life to come explains our current 
longing: we know that we still have to go a long way, and this awareness makes 
us humble”. Lamberigts, M., «Augustine on Baptism during the Controversy with 
Julian of Aeclanum», en DeBattista, A.; Farrugia, J., y Scerri, H. (ed.), Non 
laborat qui amat. Festchscrift in honour of Professor Salvino Caruana OSA on his 70th 
Birthday, Maltese Augustinian Province, Malta, p. 179. 

20  Cipriano, De opere et eleemosynis 3, CSEL 3.1, 375/5-13. 
21  Una obra escrita, según los especialistas hacia el 252-253, es decir coinci-

diendo con el De mortalitate, en el contexto de la peste llamada “de san Cipriano”, 
que en aquellos años asoló el norte de África. De aquí que esta obra invite a la 
caridad como un medio de expiar los pecados. Frente a las grandes carencias 
y la pobreza provocada por la pandemia, san Cipriano hace una exhortación a 
la limosna y la caridad. La obra se considera un tratado, por lo que es curioso 
que san Agustín lo llame epistola de Eleemosynis. Es verdad que la obra se dirige 
directamente a los lectores en varias partes de la misma, lo que hace sospechar 
que dicha obra posiblemente circuló en un primer momento como una carta y 
que después se consideró como una obra más de san Cipriano. Cf. Gil Tamayo, 
J. A., Introducción en Obras Competas de san Cipriano, vol. II, BAC, Madrid 2016, pp. 
xxiv-xxix; Cf. Burns, J. P., «Appropriating Augustine, Appropriating Cyprian», 



VIAM VERITATIS ELEGI (PS 118, 30). LA VERDAD EN LAS ENARRATIONES DE... 951

cita primero el texto de Pr 20, 9 y después el de 1 Jn 1, 9 22. Por tanto 
san Agustín rebate a su adversario con las palabras de san Cipriano:

(…) pues (San Cipriano) en su carta sobre la limosna escribe: “Na-
die presuma de tener un corazón puro y sin mancha; ni, confiado en 
su inocencia, crea que puede vivir sin aplicar a las heridas el remedio, 
porque está escrito:  ¿Quién se puede gloriar de tener un corazón casto o 
quién se jactará de estar limpio de pecado?”(Prov 20, 9). Y en su primera 
carta dice san Juan: Si dijéramos que no tenemos pecado, nos engañamos 
a nosotros mismos y no hay verdad en nosotros (1 Jn 1, 9). Si nadie puede 
vivir sin pecado sólo un soberbio o un mentecato se puede considerar 
exento de pecado. 23

Solo cuando se pueden decir las palabras de la primera carta del 
apóstol san Juan (1 Jn 1, 9) no solo con la boca, sino también con el 
corazón es cuando puede existir una verdadera humildad, una hu-
mildad que esté vinculada a la verdad, pues cuando hay hipocresía 
movida por la soberbia, no hay verdad ni en la boca, ni tampoco 
en el corazón, ya que “la simulación de la humildad es la mayor 
soberbia” 24. Se trata pues de sentir en el corazón y de expresar con 
los labios para manifestar la humildad, y no caer en la hipocresía y 
abrazar la vanidad:

Pues habrá verdadera humildad si no se ostenta únicamente de pa-
labra, sino que, conforme dice el Apóstol, no somos altivos de pensamien-
to, sino que sentimos con los humildes. Y no dice “hablamos”, sino sentimos, 

en Augustinian Studies 36.1 (2005) 113-130; Cf. Gaumer, M., Augustine’s Cyprian. 
Authority in Roman Africa, Peeters, Leuven 2016.

22  Cf. Ribreau,  M., «Entre argumentation et polémique. L’emploi de la 
Bible dans le Contra Iulianum de saint Augustin», en Adda, M. (ed.), Textes sacrés 
et culture profane. De la révélation à la création, Bern 2010, pp. 163-180.

23  c. Iul. 2, 8, 25. PL 44, 691/12-22: cum dicat in epistola de Eleemosynis: “Ne 
quisquam sic sibi de puro atque immaculato pectore blandiatur, ut innocentia sua fretus, 
medicinam non putet adhibendam esse vulneribus, cum scriptum sit: Quis gloriabitur castum 
se habere cor? aut quis gloriabitur mundum se esse a peccatis? (Prov 20, 9). Et iterum, in 
epistola sua -inquit- Ioannes ponat et dicat: Si dixerimus quia peccatum non habemus, nos 
ipsos decipimus, et veritas in nobis non est  (1 Jn 1, 9). Si autem nemo esse sine peccato 
potest, et quisquis se inculpatum esse dixerit aut superbus, aut stultus est. 

24  uirg. 43, 44. CSEL 41, 289/1-2.



ENRIQUE A. EGUIARTE, OAR Y MAURICIO SAAVEDRA, OSA952

lo cual se ejecuta con el corazón, no con la boca. Hipócrita, si dices 
que tienes pecado creyendo que careces de él, exteriormente finges 
humildad e interiormente abrazas la vanidad 25.

De hecho en estas palabras, san Agustín recuerda lo que había 
escrito en el 394 en el De Mendacium 26, al señalar que en el corazón 
siempre se dice la verdad el hombre a sí mismo, pero que la mentira 
consiste en tener un corazón doble, donde se sabe cuál es la verdad 
pero se oculta, con la voluntad de engañar 27:

Por eso, se dice que el mentiroso tiene un corazón doble, es decir, 
un doble pensamiento: uno el que sabe u opina que es verdad y se ca-
lla, y otro el que dice pensando o sabiendo que es falso 28.

Y para ratificar que es importante vivir en la humildad, es de-
cir en la verdad y evitar la soberbia, san Agustín cita el texto de 
Rm 11, 20: Noli altum sapere sed time. Y a la luz de este texto hace un 
interesante juego de palabras, ya que quien no aprende la sabiduría 
con el temor del Señor, en lugar del temor se llena del tumor de la 
soberbia, que lo infla, pero para su detrimento y su propia muerte, 
como sucede con los tumores del cuerpo. Por eso dice lapidaria-
mente san Agustín: quia non vis timere, nihil tibi aliud remanet quam 
tumere 29: 

25  en. Ps. 118, 2, 1. CCL 40, 1669/43-48: Tunc enim erit humilitas vera, si non sola 
ostentetur in lingua; ut simus secundum Apostolum, non alta sapientes, sed humilibus consentientes: 
non ait, colloquentes, sed, consentientes; quod non fit ore, sed corde. Hypocrita, si dicis te habere, 
cum credas te non habere peccatum; foris fingis humilitatem, intus amplecteris vanitatem.

26  La obra es del 394. Cf. Hombert, P.-M., Nouvelles Recherches de Chronologie 
Augustinienne, Études Augustiniennes, Paris 2000, p. 345.

27  Ya lo había señalado en la definición clásica de su segunda obra sobre la 
mentira, en el contra Mendacium: Mendacium est quippe falsa significatio cum voluntate 
fallendi (c. mend. 12, 26. CSEL 41, 507/10).

28  mend. 3, 3. CSEL 41, 415/7-9: Unde etiam duplex cor dicitur esse mentientis, 
id est, duplex cogitatio: una rei eius quam veram esse vel scit vel putat, et non profert; 
altera eius rei quam pro ista profert sciens falsam esse vel putans.

29  en. Ps. 118, 2, 1. CCL 40, 1669/59-60.



VIAM VERITATIS ELEGI (PS 118, 30). LA VERDAD EN LAS ENARRATIONES DE... 953

Lees u oyes: No pienses altivamente, sino teme, y tú de tal modo te 
engríes, que llegas a creer que no tienes pecado; y, por lo mismo, por 
no querer temer, no te queda más que entumecerte 30.

Frente a la soberbia pelagiana, san Agustín invita al reconoci-
miento de los propios pecados dentro de la familia Christi, es decir en 
la Iglesia católica, para poder vivir en la verdad y dejar que la luz de 
la verdad (veritatis lumen) 31 ilumine los pasos de quienes caminan por 
el sendero de Cristo.

2.	 Universae viae Domini misericordia et veritas (Sal 24, 
10) Todos los caminos del Señor son misericordia y 
verdad

Siguiendo en la tercera enarratio con el comentario al versillo 3 
del salmo 118 (Non enim qui operantur iniquitatem, in viis eius ambula-
verunt), san Agustín lo ilumina con otro texto de la Escritura, en este 
caso con el Salmo 24, 10, universae viae Domini misericordia et veritas32. 
De este modo explica san Agustín que Dios muestra su misericordia 
redimiendo a los seres humanos, y su verdad cumpliendo lo que ha 
prometido, no solo lo que había prometido en el pasado, en el Antiguo 
Testamento, y que se ha cumplido en Jesucristo, sino también lo que 
ha prometido y cuyo cumplimiento se vislumbra en un tiempo futuro, 
en el kairós escatológico:

El apóstol San Pablo dice: Digo, pues, que Cristo fue ministro de la cir-
cuncisión por la verdad de Dios, a fin de afianzar las promesas de los Padres; y 
que vosotros los gentiles, por la misericordia, glorificáis a Dios. La misericordia 
estriba en que nos redimió, y la verdad, en que cumplió lo prometido y 
cumplirá lo que aún no se ha cumplido y promete 33. 

30  en. Ps. 118, 2, 1. CCL 40, 1669/57-60: Legis, vel audis: Noli altum sapere, 
sed time: et tu in tantum sapis altum, ut te peccatum existimes non habere; ac per hoc, 
quia non vis timere, nihil tibi aliud remanet quam tumere.

31  en. Ps. 118, 2, 1. CCL 40, 1669/36.
32  en. Ps. 118, 3, 3. CCL 40, 1673/25-26.
33  en. Ps. 118, 3, 3. CCL 40, 1673/27-32: Dico enim Christum, ait Apostolus, mi-

nistrum fuisse circumcisionis propter veritatem Dei, ad confirmandas promissiones Patrum; 



ENRIQUE A. EGUIARTE, OAR Y MAURICIO SAAVEDRA, OSA954

De alguna manera el comentario que hace en la enarratio al sal-
mo 118 tiene un paralelo con el comentario breve y braquiológico 
que había hecho unos treinta años antes al redactar la enarratio al 
salmo 24 34, donde señala el Obispo de Hipona que la misericordia 
y la verdad mencionadas en el texto del salmo, hacen alusión a las 
dos venidas de Cristo, la primera para expresar la misericordia del 
Padre, y la segunda para mostrar la verdad del juicio. Por ello pone 
de manifiesto san Agustín en este primer comentario al salmo 24, la 
cuestión de la gracia y de la humildad ante el juicio de Dios, pues todo 
es don y gracia, y la misma misericordia de Dios es la que atempera 
su propio juicio:

Por todo ello, todos los caminos del Señor son las dos venidas del 
Hijo de Dios: la primera, del Señor compasivo; la segunda, del Señor 
que juzga. Llega, pues, a él, manteniendo sus caminos, quien, al verse 
liberado sin méritos propios, depone la soberbia y después, quien ha 
experimentado la clemencia del que le ha ayudado, teme la severidad 
del juez 35.

San Agustín regresa a este mismo tema de la misericordia y la 
verdad, en la enarratio 19 al salmo 118, para comentar los versillos 75 y 
76 del salmo 118: Cognovi Domine, quia iustitia iudicia tua, et veritate hu-
milasti me. Fiat misericordia tua, et consoletur me secundum eloquium tuum 
servo tuo. Por una parte, la interpretación de estos versillos la vuelve 
a hacer san Agustín en un contexto eclesial, como había hecho en la 
enarratio 2. Quien canta estos versillos del salmo, según la idea de la 

Gentes autem super misericordiam glorificare Deum. In hoc igitur  misericordia,  quia nos 
redemit; in hoc  veritas,  quia id quod promisit implevit, et impleturus est quod promittit.

34  Es del año 393-394. Cf. Hombert, P.-M., Gloria Gratiae. Se glorifier en Dieu, 
principe et fin de la théologieaugustinienne de la grâce, Ètudes Augustiniennes, Paris 
1996, p. 78; Cf. Müller, H., «Enarrationes in Psalmos», en Augustinus Lexikon, 
Schwabe, Basel 2001, p. 807. 

35  en. Ps. 24, 10. CCL 36, 138/5-9: Et ideo universae viae Domini, duo adventus 
Filii Dei, unus miserantis, alter iudicantis. Pervenit ergo ad eum tenens vias eius, qui 
nullis meritis suis se liberatum videns, deponit superbiam, et deinceps cavet examinantis 
severitatem, qui clementiam subvenientis expertus est.



VIAM VERITATIS ELEGI (PS 118, 30). LA VERDAD EN LAS ENARRATIONES DE... 955

interpretación prosopológica agustiniana 36, es el cuerpo de Cristo, es 
decir es la Iglesia que es aún peregrina, la que tiene temor en medio 
de las tribulaciones de este mundo, porque todavía no ha alcanzado el 
reino, por eso señala san Agustín: “Luego como todavía teme la Igle-
sia, que está en este siglo y aún no se ve en el reino, en el que tendrá 
regocijo seguro, sino que trabaja entre peligrosas tentaciones en este 
mundo” 37.

De nuevo cita el obispo de Hipona el texto del Sal 24, 10, y en este 
caso san Agustín observa que en el versillo 76 del salmo 118, aunque 
vuelve a aparecer la pareja de la misericordia y la verdad, el orden 
se ha invertido en el salmo 118, ya que aparece primero la verdad y 
después la misericordia. La explicación agustiniana es ingeniosa, ya 
que en la misma línea con lo que había dicho antes en la enarratio 3 
del salmo 118, señala el Hiponate que en el versillo 76 del salmo 118 
se ha puesto primero la verdad para señalar que el ser humano es 
humillado hasta la muerte por el justo designo de quien es la justicia 
personalizada, es decir el mismo Dios. Y viene después la misericor-
dia, por la que el ser humano es reestablecido a la vida por pura gracia 
del mismo Dios, quien supera la medida de la simple justicia con la 
generosidad de la misericordia:

Aquí también se consignó primeramente la verdad, con la cual so-
mos humillados hasta la muerte por designio de Aquel cuyos juicios 
son la misma justicia; después la misericordia, por la que somos res-
tablecidos a la vida por promesa de Aquel cuyo beneficio es gracia 38. 

36  Sobre la exégesis prosopológica de Agustín, cf. Drobner, H., Person-
Exegese und Christologie bei Augustinus: Zur Herkunft der Formel «Una Persona», Leiden 
1986. Sobre ese tipo de exégesis en los comentarios patrísticos, en general, cf. 
M.-J Rondeau, Les commentaires patristiques du Psautier (IIIe-Ve siècle). II: Exégèse 
prosopologique et théologie, Roma 1985, pp. 415-417; Rondeau, M.-J., L’élucidation 
des interlocuteurs des Psaumes et le développement dogmatique (IIIe-Ve siècle), St. Ottilien 
1983, pp. 509-577.

37  en. Ps. 118, 19, 3. CCL 40, 1727/1-3.
38  en. Ps. 118, 19, 3. CCL 40, 1727/16: Et hic quidem primo veritatem posuit, qua 

humiliati sumus in mortem, iudicante illo cuius iudicia iustitia est: deinde misericordiam, 
qua instauramur ad vitam, promittente illo cuius beneficium gratia est.



ENRIQUE A. EGUIARTE, OAR Y MAURICIO SAAVEDRA, OSA956

Sobre la justicia y la verdad con relación a los juicios de Dios, 
habla de nuevo san Agustín en la enarratio 28 al salmo 118, al señalar 
de manera lapidaria, como comentario al v.138 (Domine, et rectum iu-
dicium tuum. Mandasti iustitiam testimonia tua, et veritatem tuam valde), 
que los juicios de Dios son justos y por ello se dan a conocer como ver-
daderos: “Llama justicia a los testimonios de Dios, porque demuestra 
que es justo ordenando justicia; y también ésta es verdad, porque Dios 
se da a conocer por tales testimonios” 39.

Cabe señalar que san Agustín vuelve a citar el Salmo 24 en la ena-
rratio 29 al salmo 118, para explicar el versillo 151: Omne viae tuae ve-
ritas. De este modo comenta que la verdad de Dios se manifiesta tam-
bién en las tribulaciones y en la dificultad, y que quien es justo sabe 
reconocer la acción de Dios en esos momentos de dolor y oscuridad. 
Por ello, es preciso no atribuir a la mala fortuna o a otro elemento, 
sino a Dios, el que haya permitido la tribulación, que no debe apartar 
al justo de la confesión, es decir de la alabanza a Dios, presentando 
diversos ejemplos de personajes de la Escritura:

Es costumbre de los santos atribuir a Dios verdad aun en medio de 
las tribulaciones, confesando que las padecen con razón. Así lo hizo 
Ester, así el santo Daniel, así los tres jóvenes en el horno, así lo confe-
saron con la alabanza otros compañeros de éstos en la santidad 40.

Y en los caminos y juicios de Dios no falta compasión, y al mos-
trar su misericordia hace patente su verdad, al cumplir lo que había 
prometido. De hecho, señala san Agustín, que cuando Dios no mues-
tra su misericordia, en ello se manifiesta la retribución de la verdad, 
es decir el justo juicio de Dios:

Para con los santos, todos los caminos del Señor son misericordia 
y todos ellos son verdad, puesto que al juzgar ayuda, y así no falta la 

39  en. Ps. 118, 28, 1. CCL 40, 1761/13: Sane iustitiam dicit testimonia Dei: 
iustum quippe se probat mandando iustitiam. Est etiam haec veritas, ut Deus testimoniis 
talibus innotescat.

40  en. Ps. 118, 29, 8. CCL 40, 1766/2-5: etiam in tribulationibus suis, quod eas 
non immerito patiuntur, tribuere Deo veritatem, sanctorum est usitata confessio. Ita regina 
Esther, ita sanctus Daniel, ita tres viri in camino, ita eorum sanctitatis alii socii confitentur.



VIAM VERITATIS ELEGI (PS 118, 30). LA VERDAD EN LAS ENARRATIONES DE... 957

misericordia; y al compadecerse da lo que promete, para que no falte 
la verdad 41.

Y a la luz de estas reflexiones sobre la salvación y la justa condena-
ción, no faltan las puntualizaciones agustinianas antipelagianas. Por 
ello señala el Hiponate de manera sucinta, que Dios sin méritos ante-
cedentes del ser humano, lo libra de los males y lo salva, subrayando 
de esta manera que la salvación es un don inmerecido y gratuito de 
parte de Dios. Y como contraparte, observa que cuando Dios condena 
a alguien, no lo hace de manera arbitraria, sino con unas razones, es 
decir, en virtud de los deméritos de una persona. El obispo de Hipona 
lo expresa con una bella frase latina: Multos quippe immeritos liberat, 
immeritum autem neminem damnat 42:

Luego para con todos los que salva y condena, todos los caminos 
del Señor son misericordia y verdad, porque, cuando no, se compade-
ce da la verdad en el castigo. Sin duda, salva a muchos sin merecerlo, 
pero a nadie condena sin que lo merezca 43.

Dentro del Contra Iulianum, san Agustín se expresa de un modo 
similar al hablar de los infantes que mueren sin bautismo, uno de los 
temas centrales de la polémica con el obispo de Eclana 44. En esta 
obra san Agustín repite unas palabras muy parecidas a las que acaba-
mos de citar, haciendo alusión san Agustín también al salmo 24, 10 
(universae viae Domini misericordia et veritas):

Si hay en vosotros algún sentimiento cristiano, reconoced en los 
niños alguna falta transmisora de muerte y condenación por la que 

41  en. Ps. 118, 29, 8. CCL 40, 1766/8-1767/11: Sed erga sanctos et universae 
viae Domini misericordia, et universae viae Domini veritas: quia et in iudicando subvenit, 
atque ita non deest misericordia; et in miserando id exhibet quod promisit, ne veritas desit. 

42  en. Ps. 118, 29, 8. CCL 40, 1767/13-15.
43  en. Ps. 118, 29, 8. CCL 40, 1767/13-15: Erga omnes autem et quos liberat, et 

quos damnat, omnes viae Domini misericordia et veritas; quia ubi non miseretur, vindictae 
veritas exhibetur. Multos quippe immeritos liberat, immeritum autem neminem damnat.

44  Cf. Lamberigts, M., «Augustine on Baptism during the Controversy with 
Julian of Aeclanum», en DeBattista, A. ; Farrugia, J., y Scerri, H. (eds.), Non 
laborat qui amat. Festchscrift in honour of Professor Salvino Caruana OSA on his 70th 
Birthday, Maltese Augustinian Province, Malta, , p. 179.



ENRIQUE A. EGUIARTE, OAR Y MAURICIO SAAVEDRA, OSA958

son con justicia castigados si no son por la gracia de Cristo redimidos. 
En su redención puedes alabar la misericordia de Dios y en su con-
denación no puedes acusar su justicia, porque todos los caminos del 
Señor son misericordia y verdad (universae viae Domini misericordia et 
veritas) 45.

Esta misma idea antipelagiana vuelve a aparecer en la enarratio 30 
al salmo 118, al comentar el versillo 160 (Principium verborum tuorum 
veritas). Así señala san Agustín que es verdad que Dios en su mise-
ricordia y justo juicio da vida al justo, pero condena al impío: “Tus 
palabras, dice, proceden de la verdad, y, por tanto, son veraces y a 
nadie engañan. Con ellas se decreta vida para el justo y castigo para 
el impío. Estos, sin duda, son eternamente los juicios de la justicia de 
Dios” 46.

3.	 Viam veritatis elegi (Elegí el camino de la verdad: Sal 
118, 30)

En la enarratio 10 del salmo 118, san Agustín se detiene a comen-
tar el versillo del salmo que nos sirve de título en este apartado, para 
señalar de nuevo, desde una perspectiva antipelagiana, que el elegir 
la vía de la verdad es un don que viene de Dios, y que para poder 
elegir este camino de la verdad, es preciso en primer lugar, cooperar 
con la gracia para poder hacer dicha opción. Posteriormente, señala 
san Agustín, que quien quiere seguir el camino de la verdad no debe 
olvidar el justo juicio de Dios. En tercer lugar, para seguir este camino 
de la verdad es preciso adherirse a la palabra de Dios, es decir, hace 
falta meditar e interiorizar la Sagrada Escritura, concretada en este 
caso como un conjunto de textos que deben llevarse de alguna mane-

45  c. Iul. 3, 12, 25. PL 44, 715/29-35: Iam igitur aliquando, si ullus est christianus 
sensus in vobis, etiam in parvulis propaginem mortis et damnationis agnoscite, debita 
iustitia puniendam, gratis gratia Dei liberandam. In quorum redemptione laudari Dei 
misericordia potest, in quorum perditione accusari Dei veritas non potest: quia  universae 
viae Domini misericordia et veritas.

46  en. Ps. 118, 30, 8. CCL 40, 1769/3-5: A veritate, inquit, tua verba procedunt, 
et ideo veracia sunt, et neminem fallunt, quibus praenuntiatur vita iusto, poena impio. 
Haec sunt quippe in aeternum iudicia iustitiae Dei.



VIAM VERITATIS ELEGI (PS 118, 30). LA VERDAD EN LAS ENARRATIONES DE... 959

ra en el corazón, por eso san Agustín aprovecha la dilogía que tiene 
la palabra testimonia (testimoniis) 47 mencionada explícitamente por el 
texto del salmo, ya que se trata de una palabra que en el contexto 
africano tenía un inconfundible sabor ciprianeo para referirse a textos 
escogidos de las Escrituras:

Es decir, elegí el camino de la verdad en donde correr; no me olvidé de 
tus juicios para correr; me uní a tus testimonios para que siga por don-
de corro y llegue a donde intento, porque no depende esto del que quiere ni 
del que corre sino de Dios, que se compadece 48.

Posteriormente se fija san Agustín que no solo para elegir, sino 
también para poder recorrer los caminos de la verdad, hace falta 
la gracia de Dios. De nuevo añade san Agustín una reflexión anti-
pelgiana. No se trata de que el ser humano por su propia iniciativa 
y capacidades recorra los caminos de la verdad, sino que es Dios 
mismo quien capacita al hombre para que lo pueda hacer. Y esta 
capacitación tiene un sentido muy particular, ya que el mismo tex-
to del salmo 118 en el versillo 32 señala que es Dios quien dilata el 
corazón del ser humano (cum dilatasti cor meum) 49. Esta dilatación 
del corazón no es otra cosa que la acción de la gracia de Dios, que 
hace que el corazón se deleite en la justicia de Dios 50. De esta ma-
nera san Agustín explica que el camino de la verdad se recorre por 
medio de la acción de la delectatio de Dios que ensancha el corazón 
del hombre. 

Corrí —dice— el camino de tus mandamientos cuando dilataste mi cora-
zón. Es decir, no lo hice por mi propio querer, como si no necesitase de 

47  en. Ps. 118, 10, 6. CCL 40, 1695/19.
48  en. Ps. 118, 10, 6. CCL 40, 1695/17-21: Quomodo istam viam cucurristi, eligendo, 

et Dei iudicia non obliviscendo, et eius testimoniis adhaerendo, an per teipsum ista potuisti? 
Non, ait. Quid ergo? Viam mandatorum tuorum,  inquit,  cucurri cum dilatasti cor meum.

49  en. Ps. 118, 10, 6. CCL 40, 1695/23.
50  Cf. Lamberigts, M., «Augustine on Baptism during the Controversy with 

Julian of Aeclanum», en DeBattista, A.; Farrugia, J., y Scerri, H. (eds.), Non 
laborat qui amat. Festchscrift in honour of Professor Salvino Caruana OSA on his 70th 
Birthday, Maltese Augustinian Province, Malta, 179; Cf. Lamberigts, M., «Julián 
de Eclano sobre la gracia. Algunas reflexiones», en avgvstinvs 40 (1995) 169-177.



ENRIQUE A. EGUIARTE, OAR Y MAURICIO SAAVEDRA, OSA960

ningún auxilio tuyo, sino que lo ejecuté cuando ensanchaste mi corazón. 
El ensanchamiento del corazón es el deleite de la justicia 51

De hecho san Agustín vuelve en esta enarratio a una idea que ya 
había presentado en las Confesiones, la gracia como delectatio 52, es decir 
que el ser humano encuentre gozo y delectación en obrar bien 53, que 
pueda percibir, por decirlo con palabras de las Confesiones, la dulzura 
de la gracia (dulcedinem gratiae) 54, y que movido por esta delectación y 
dulzura se aleje de la dulzura mortal del pecado.

El deleite en las cosas espirituales aparece también en el Contra 
Iulianum. En vista de que el hereje señalaba que la concupiscencia car-
nal era buena, san Agustín le dice que está “sordo ante la trompeta de 
la verdad” 55, y subraya que quienes son espirituales viven del deleite 
de las cosas de Dios, pero que este deleite disminuye cuando aumenta 
la concupiscencia carnal. Así lo comenta san Agustín:

¿Cómo puedes decir que el mal es un bien, a no ser que tapones 
los oídos para no escuchar la trompetería de la verdad, (…) De este 
deleite dice el Apóstol: Me deleito en la ley de Dios según el hombre interior 
(Rm 7,22). Deleite que disminuye cuando el alma se ocupa no en dar 
satisfacción a la concupiscencia carnal de la voluptuosidad, sino en 
combatirla 56.

51  en. Ps. 118, 10, 6. CCL 40, 1695/20-23 Quid ergo?  Viam mandatorum 
tuorum,  inquit,  cucurri cum dilatasti cor meum. Non ergo per proprium, et quasi nullius 
tuae opis indigum arbitrium meum; sed cum dilatasti cor meum. Cordis dilatatio, iustitiae 
est delectatio.

52  Cf. J. J. O’Donnell, «Gracia y oración en las Confesiones», en avgvstinvs 
31 (1986) 221-231.

53  Cf. conf. 1, 28. CCL 27, 15/9. 
54  conf. 13, 33. CCL 27, 262/29.
55  c. Iul. 4, 2, 11. PL 44, 741/41: Hoc ergo malum, quod non dicturus es bonum, 

nisi adversus omnem veritatis tubam sic obsurdueris (…).
56  c. Iul. 4, 2, 11. PL 44, 741/41-742/2: Hoc ergo malum, quod non dicturus es 

bonum, nisi adversus omnem veritatis tubam sic obsurdueris (…) illam scilicet de qua dicit 
Apostolus: Condelector enim legi Dei secundum interiorem hominem. Haec delectatio profecto 
minuitur, quando etsi non ad explendam, certe ad oppugnandam carnalis concupiscentiam 
voluptatis (…).



VIAM VERITATIS ELEGI (PS 118, 30). LA VERDAD EN LAS ENARRATIONES DE... 961

Por otro lado en esta misma enarratio san Agustín destaca que 
el poder caminar con el corazón dilatado por la via veritatis es un 
munus57, es un don de Dios, de tal forma que no se camina por este 
sendero con el corazón angustiado por el temor de la pena, sino con 
la dilatación de la justicia y la delectación del amor (dilectione delecta-
tione):

(…) y éste es un don que Dios nos concede para que no nos encoja-
mos en sus preceptos por el temor de la pena, sino que nos ensanche-
mos con el amor y la complacencia de la justicia. Este ensanchamiento 
de él nos lo promete cuando dice: Habitaré en ellos y andaré en medio de 
ellos. ¡Qué ancho es el lugar en donde Dios pasea! 58

En esta anchura de la caridad se puede derramar el Espíritu San-
to, como si fuera una ancha plaza, haciendo referencia san Agustín al 
texto de Prov 5, 16: Et in plateis tuis discurrant aquae tuae, señalando 
que esta agua es precisamente la gracia y el amor derramado por me-
dio del Espíritu Santo que fluye en la amplitud del corazón de quien 
camina en el sendero de la verdad:

En esta anchura se difunde la caridad en nuestros corazones por el 
Espíritu Santo, que nos ha sido dado. De aquí que se dijo: Corran tus 
aguas por tus plazas. La palabra latina platea, plaza, se deriva del grie-
go plati, que significa anchura 59.

De hecho el Espíritu Santo, es la prenda de la verdad y quien nos 
conduce a la verdad plena. Así lo comenta el Obispo de Hipona en la 
enarratio 6 de este salmo 118 60:

57  en. Ps. 118, 10, 6. CCL 40, 1695/24.
58  en. Ps. 118, 10, 6. CCL 40, 1695/24-28: Haec munus est Dei, ut in praeceptis 

eius non timore poenae angustemur, sed dilectione, et delectatione iustitiae dilatemur. 
Hanc enim nobis promittit latitudinem eius dicens: Habitabo in eis, et deambulabo. 
Quam enim latum est ubi deambulat Deus!

59  en. Ps. 118, 10, 6. CCL 40, 1695/28-32: Quam enim latum est ubi deambulat 
Deus! in hac latitudine diffunditur caritas in cordibus nostris per Spiritum sanctum qui 
datus est nobis. Unde etiam dictum est:  Et in plateis tuis discurrant aquae tuae: platea 
quippe de verbo graeco a latitudine nomen accepit; quoniam graece πλάτος dicitur latum.

60  en. Ps. 118, 6, 1. 



ENRIQUE A. EGUIARTE, OAR Y MAURICIO SAAVEDRA, OSA962

Por esto debemos entender que si bien el Espíritu Santo, de quien 
recibimos la prenda, nos conduce al conocimiento de toda verdad, se 
conseguirá cuando hubiéremos llegado a la otra vida, después de ha-
ber pasado esta de espejo y sombra y veamos cara a cara 61.

4.	L a verdad y la vanidad

Al comentar el versillo 37 del salmo 118 (Averte oculos meos, ne 
videant vanitatem; in via tua vivifica me) el obispo de Hipona se percata 
de que existen dos caminos que mutuamente se excluyen, ya que son 
opuestos: el de la vanidad y el camino de la verdad. El sendero de la 
vanidad es aquel en el que se presentan las concupiscencias de este 
mundo, mientras que el camino de la verdad, es el camino de Cristo, 
quien es él mismo la verdad que vivifica, pues Cristo es camino, ver-
dad y vida. 

La codicia de este mundo es vanidad; pero Cristo, que nos libra de 
este mundo, es verdad. Él es también camino, en el que pretende este 
ser vivificado, porque también es vida, pues El mismo dice: Yo soy el 
camino, la verdad y la vida 62. 

El camino de la vanidad es el que siguió Adán 63, según comenta 
san Agustín en la enarratio 17 al salmo 118, y de esta forma, se convir-
tió en la raíz viciada que ha dañado a toda su descendencia, ya que 
Adán rechazó estar sujeto a la verdad, y prefirió estar sometido a la 
vanidad 64.

61  en. Ps. 118, 6, 1. CCL 40, 1679/11-14: ut intellegamus Spiritu quidem sancto, 
unde pignus accepimus, perduci nos ad omnem veritatem; sed cum in aliam vitam, post 
huius vitae speculum et aenigma, venerimus, et facie ad faciem viderimus.

62  en. Ps. 118, 12, 1. CCL 40, 1700/4-6: Huius autem mundi cupiditas, vanitas: 
sed Christus, qui ex hoc mundo liberat, veritas. Ipse est et via in qua se vult iste vivificari, 
quia ipse est et vita.

63  Cf. Lamberigts,  M., «Julien d‘Eclane et Augustin d‘Hippone. Deux 
conceptions d’Adam», en Augustiniana 40 (1990) 373-410.

64  en. Ps. 118, 17, 5. CCL 40, 1721/14-17: Quod ad illam humiliationem melius 
refertur, quae facta est in Adam, in quo omnis creatura humana tamquam in radice vitiata, 
quoniam veritati subiecta esse non voluit, subiecta est vanitati.



VIAM VERITATIS ELEGI (PS 118, 30). LA VERDAD EN LAS ENARRATIONES DE... 963

De este modo, para acentuar todavía más las diferencias entre los 
dos caminos, san Agustín se sirve del texto de Qohelet 1, 2-3, donde 
se señala que es vanidad la vida del hombre bajo el sol: Omnia vanitas: 
quae abundantia hominis in omni labore suo, quo ipse laborat sub sole? Por 
ello el texto del salmo pide a Dios poder alejarse de este camino de 
vanidad, para poder ser vivificado en la verdad:

Toda criatura, la cual se entiende hallarse comprendida en el hom-
bre, está sujeta a la vanidad y todas las cosas son vanidad. ¿Qué otra riqueza 
es la del hombre que trabaja con todo su esfuerzo debajo del sol? ¿Quizás pide 
éste que no esté su vida debajo del sol, en donde todo es vanidad, sino 
en Aquel en quien desea ser vivificado? 65

Por ello, para buscar el lugar donde vivifica la verdad, san Agus-
tín invita a ascender por encima del sol y del mismo cielo, usando el 
texto de Col 3, 1, como invitación a aspirar a los bienes de arriba, no 
a los de la tierra, ya que es ahí donde se encuentra la vida y la verdad. 

Buscad las cosas de arriba, en donde se halla Cristo sentado a la diestra de 
Dios; gustad las cosas de arriba, no las que están sobre la tierra. Pues estáis 
muertos y vuestra vida está escondida con Cristo en Dios. Por tanto, si nues-
tra vida se halla en donde está la verdad, no se encuentra debajo del 
sol, en donde está la vanidad 66.

No obstante esta elevación y posesión de la vida y la verdad se 
puede tener en esta vida solo en esperanza. Por ello señala san Agus-
tín con el texto de Rm 8, 20, que ahora estamos sujetos, igual que 
toda la creación, a la vanidad, pero con la esperanza cierta de vernos 
libres un día de esta vanidad, para adherirnos a la contemplación de 
la verdad, pues por el pecado el ser humano se había vuelto enemigo 
de la verdad:

65  en. Ps. 118, 12, 1. CCL 40, 1700/12-14: Omnia vanitas: quae abundantia 
hominis in omni labore suo, quo ipse laborat sub sole? An iste fortassis hoc orat, ut non sit 
eius vita sub sole, ubi omnia vanitas; sed in illo sit, in quo se vivificari petit?

66  en. Ps. 118, 12, 1. CCL 40, 1700/17-21: Quae sursum sunt quaerite, ubi 
Christus est in dextera Dei sedens; quae sursum sunt sapite, non quae super terram. Mortui 
enim estis, et vita vestra abscondita est cum Christo in Deo. Ac per hoc si vita nostra ibi 
est ubi veritas, non est vita nostra sub sole ubi vanitas.



ENRIQUE A. EGUIARTE, OAR Y MAURICIO SAAVEDRA, OSA964

Luego, mientras estamos sujetos a la vanidad, aguardamos en es-
peranza que nos hemos de unir a la contemplación de la verdad. La 
criatura espiritual, animal y corporal, que se halla toda en el hombre, 
mejor dicho, todo esto es el hombre, pecó libremente y se hizo enemi-
ga de la verdad 67.

Una vez que ha puesto de manifiesto que los seres humanos he-
mos sido salvados en esperanza, como señala el mismo Apóstol (Rm 
8, 25), san Agustín recuerda que tenemos las primicias del Espíritu 
(primitias Spiritus), y es entonces cuando el Obispo de Hipona regresa 
al tema antipelagiano. Todo esto es una gracia. Poder dejar la vía de 
la vanidad y seguir el camino de la verdad para alcanzar la salvación, 
es un don de Dios:

¿Acaso pide que no se cumpla en esta vida lo que soporta en espe-
ranza, sino que sea de tal suerte o condición, que pueda cumplirse en 
él en algún tiempo, en cuanto al espíritu, al alma y al cuerpo, que no 
vea la vanidad, siendo libertado de la servidumbre de la corrupción y 
llevado (en cuanto al espíritu, al alma y al cuerpo) a la libertad de la 
gloria de los hijos de Dios? 68

5.	L a confesión de la verdad

En la enarratio 13 al salmo 118, san Agustín comenta el v. 43 del 
salmo: Et ne auferas de ore meo verbum veritatis usque valde. En primer 
lugar el Hiponense hace referencia al sentido eclesial que tienen estas 
palabras. De nuevo regresa san Agustín a la exégesis prosopológica, 
pues quien pronuncia dichas palabras es el Cuerpo de Cristo, es la 
Iglesia. Según san Agustín, se trata, en primer lugar, de aquellos que 

67  en. Ps. 118, 12, 1. CCL 40, 1700/26-29: subiecti sumus interim vanitati. 
Creatura quippe ista spiritalis, animalis, corporalisque omnis in homine est; imo homo 
est. Sponte peccavit, et inimica facta est veritati.

68  en. Ps. 118, 12, 1. CCL 40, 1701/45-49: An hoc petit, ut non quidem in hac 
vita quod in spe gerimus impleatur, sed ut in ea sorte sit, quae in illo quandoque possit 
impleri, cum liberabitur a servitute corruptionis, et spiritu et anima et corpore, in libertatem 
gloriae filiorum Dei, ubi iam non videat vanitatem?



VIAM VERITATIS ELEGI (PS 118, 30). LA VERDAD EN LAS ENARRATIONES DE... 965

en el momento de dar testimonio de la verdad, de confesar la verdad 
con su propia vida, no fueron capaces de hacerlo, y se echaron para 
atrás. A ellos, como comenta san Agustín, presentando la costumbre 
de la Iglesia católica después de las persecuciones, especialmente de la 
persecución de Diocleciano 69, la Iglesia les ofrece la oportunidad de 
redimirse por medio de la penitencia para poder revivir. A estas per-
sonas posiblemente se les dio posteriormente la oportunidad de alcan-
zar la palma del martirio después de su reconciliación con la Iglesia:

Dice de su boca porque habla un solo Cuerpo, en cuyos miembros 
también se encuentran aquellos que negando desfallecieron a la hora 
de la hora, pero que después revivieron por la penitencia o porque 
por una nueva confesión alcanzaron la palma del martirio que habían 
perdido 70. 

En estas palabras san Agustín sin duda hace referencia a los dona-
tistas, que creían que quien había sido traditor, o no había sido capaz 
de confesar la verdad era impuro, y si era ministro ordenado, había 
perdido el Espíritu Santo 71. Posteriormente regresa a la interpreta-
ción eclesial, ya que señala que Pedro es tipo de la Iglesia (typus Eccle-
siae) 72 y que en el momento de la pasión a pesar de su negación no fue 
quitada de su boca la verdad (non omnimodo […] veritatis ablatum) con 

69  Cf. Pietri, L., «Le Resistenza: dalla Polemica pagana alla Persecuzione di 
Diocleziano», en Berardino, A di; Pietri, C., y Pietri, L., Storia del Cristianesimo. 
Religione, Politica, Cultura, Roma 2000, pp. 156-183.

70  en. Ps. 118, 13, 3. CCL 40, 1706/5-9: Ex ore suo quippe dicit, quia unitas 
corporis loquitur, in cuius membris etiam illi deputantur qui defecerunt ad horam negando, 
sed poenitendo postea revixerunt, vel etiam martyrii palmam quam perdiderant, reparata 
confessione sumpserunt.

71  Frend, W. H. C., Donatismus, Reallexikon für Antike und Christentum 4/25 
(1959) 128-147; J. L. Maier, Le dossier du Donatisme. 1. Des origines à la mort de 
Constance II (303-361), (Texte und Untersuchungen zur Geschichte der altchristlichen 
Literatur; 134), Berlin, 1987; Ibíd., Le dossier du Donatisme. 2. De Julien l’Apostat à 
Saint Jean Damascène (361-750), (Texte und Untersuchungen zur Geschichte der 
altchristlichen Literatur; 135), Berlin 1989; Markus, R. A., «Donatus, Donatism», 
en Fitzgerald, A. D. (ed.), Augustine through the Ages, pp. 284-287; Tenström, 
E., Donatisten und Katholiken: soziale, wirtschaftliche und politische Aspekten einer 
Nordafrikanischen Kirchenspaltung, Götteborg 1964; Willis, G., Saint Augustine and 
the Donatist Controversy, London 1950.

72  en. Ps. 118, 13, 3. CCL 40, 1706/12.



ENRIQUE A. EGUIARTE, OAR Y MAURICIO SAAVEDRA, OSA966

su negación por temor. No obstante posteriormente confesó por amor 
y fue coronado finalmente. 

(…) no fue quitada en absoluto la palabra de la verdad de la boca de 
Pedro, que representaba a la Iglesia; porque si, turbado por el temor, 
negó de momento, sin embargo, se restableció llorando; y, confesando, 
fue después coronado 73.

Esta imagen de Pedro y la alusión a que es tipo de la Iglesia74, dan 
pie a san Agustín para hablar de una interpretación eclesial del texto, 
y puntualizar que en la Iglesia, en el cuerpo de Cristo, no fue quitada 
del todo la verdad, ya que hay algunos que confesaron la verdad, es 
decir los mártires, pero que hay otros, que sin estar fuera del cuerpo, 
no fueron tan fuertes como para confesar la verdad, y que ahora nece-
sitan reconciliarse con la misma Iglesia:

Habla, pues, todo el Cuerpo de Cristo, es decir, la Iglesia univer-
sal; y de la boca de todo este Cuerpo no fue quitada la palabra de la 
verdad hasta el extremo, ya sea porque, aun negando muchos, perma-
necieron los firmes, que lucharon por la verdad hasta la muerte, ya sea 
porque de aquellos que negaron, muchos se restablecieron 75.

De hecho en la enarratio 20 al salmo 118, san Agustín regresa al 
tema del martirio, para señalar que los mártires no amaron tanto la 
vida terrena hasta el punto de renunciar a la verdad, sino que por 
amor a la verdad perdieron la vida terrena, para conseguir la vida y 
la verdad eterna:

73  en. Ps. 118, 13, 3. CCL 40, 1706/11-14: ex ore Petri, in quo erat typus Ecclesiae, 
verbum veritatis ablatum est: quia etsi ad horam negavit timore turbatus, tamen flendo est 
reparatus, et confitendo est postea coronatus.

74  Cf. Marone, P., «Pietro e Paolo e il loro rapporto con Roma nella letteratura 
antidonatista», en Pietro e Paolo. Il loro rapporto con Roma nelle testimonianze antiche. 
XXIX Incontro di studiosi dell’antichità cristiana, Roma, 4-6 maggio 2000 (Studia 
Ephemeridis Augustinianum 74), Roma 2001, pp. 457-472.

75  en. Ps. 118, 13, 3. CCL 40, 1706/14-18: Totum itaque corpus Christi loquitur, 
id est, Ecclesiae sanctae universitas: in quo toto corpore sive quia, negantibus plurimis, 
remanserunt fortes qui usque ad mortem pro veritate certarent, sive quia et ex iis qui 
negaverant multi reparati sunt.



VIAM VERITATIS ELEGI (PS 118, 30). LA VERDAD EN LAS ENARRATIONES DE... 967

Pero fueron vivificados para que no negaran la vida, amando la 
vida, y negándola la perdiesen; y así, los que no quisieron abandonar 
la verdad por la vida, muriendo por la verdad, vivieron 76.

Finalmente no podía faltar la alusión antipelgiana. San Agustín 
nota que en el versillo 43 se pide a Dios: non auferas y señala que es 
más bien Dios quien no debe permitir que sea quitada la palabra de 
la verdad de la boca del creyente (ne auferri sinas), al igual que en el 
Padre nuestro pedimos a Dios que no nos permita caer en la tentación 
(ne nos inferas in tentationem): “Lo que dice no apartes ha de entenderse 
‘no permitas que se aparte’, pues así decimos al orar: No nos introduzcas 
en la tentación. En el mismo sentido dijo el Señor a Pedro: Rogué por ti 
para que tu fe no desfallezca, esto es, para que no se aparte de tu boca la 
palabra de la verdad hasta el extremo” 77.

Y juntamente con esto, san Agustín señala que los humildes son 
los que pueden superar la persecución, pues no confían en sus fuerzas, 
sabiendo que las correcciones de Dios y sus flagelos no deben quitar 
la esperanza, sino más bien aumentarla. Quien es soberbio, no puede 
superar la prueba, y finalmente sucumbe en ella:

Ve que los santos y humildes de corazón, presumiendo de ti, no 
desfallecieron en las persecuciones. Ve también que quienes presu-
mieron de sí mismos desfallecieron; pero, con todo, por pertenecer al 
mismo Cuerpo y llorar al conocerse, consiguieron con más firmeza tu 
gracia, porque perdieron su soberbia 78.

76  en. Ps. 118, 20, 8. CCL 40, 1733/9-11: Vivificati sunt enim, ne amando vitam, 
negarent vitam, et negando vitam, amitterent vitam: ac sic qui pro vita veritatem deserere 
noluerunt, moriendo pro veritate vixerunt.

77  en. Ps. 118, 13, 3. CCL 40, 1706/19-23: Quod autem ait, ne auferas, intellegendum 
est, ne auferri sinas; propter quod orando dicimus: Ne nos inferas in tentationem. Et ipse 
Dominus ad Petrum: Rogavi,  inquit,  pro te, ne deficiat fides tua.

78  en. Ps. 118, 13, 3. CCL 40, 1707/38-42: Ecce enim sancti et humiles corde 
de te praesumendo, in persecutionibus non defecerunt; ecce etiam qui de se praesumendo 
defecerunt, et tamen ad ipsum corpus pertinuerunt, sibi innotescendo fleverunt, et tuam 
gratiam solidius invenerunt, quia suam superbiam perdiderunt.



ENRIQUE A. EGUIARTE, OAR Y MAURICIO SAAVEDRA, OSA968

6.	L a verdad de Dios perdura de generación en  
generación

Al comentar el versillo 90 (In generationem et generationem veritas 
tua), san Agustín observa que la verdad de Dios perdura de genera-
ción en generación en los santos, en ocasiones han sido muchos, en 
otras pocos, pero en ellos está presente la verdad de Dios a través de 
los tiempos:

Tu verdad perdura de generación en generación, ya sea significando con 
esta repetición todas las generaciones, de las cuales nunca faltó la ver-
dad de Dios en sus santos, cuándo en pocos, cuándo en muchos, según 
los tuvo la sucesión de los tiempos 79.

No obstante, el obispo de Hipona nos ofrece una segunda inter-
pretación. Se trata de ver cómo la verdad de Dios ha estado presente 
principalmente en dos generaciones: la generación del pueblo de Dios 
hebraico, cuyos acontecimientos podemos leer en el Antiguo Testa-
mento, y la generación del Nuevo Testamento. En ambos la verdad 
de Dios se ha conservado, pues ambos tienen un mismo fundamento 
que es Cristo, justificando esta afirmación con el texto de 1 Cor 3, 11: 
Fundamentum autem aliud nemo potest ponere praeter id quod positum est, 
quod est Christus Iesus 80. Aquí aparece una de las ideas exegéticas y 
antimaniqueas agustinianas. Cristo está presente en todas las páginas 
de la Escritura, como profecía o como realidad. De este modo, son 
hijos de la mujer libre todos aquellos que pertenecen a la “ciudad de 
Dios”, es decir, aquellos que anunciaron a Cristo con sus acciones y 
sus personas, como anticipo del reino de los cielos:

(…) pues también el fundamento de aquella generación a la que 
pertenecían la ley y los profetas era Cristo, pues de Él dan testimonio 
la ley y los profetas. ¿O es que Moisés y los profetas han de ser con-

79  en. Ps. 118, 21, 2. CCL 40, 1733/8-12: In generationem et generationem veritas 
tua: sive omnes generationes ista repetitione significans, a quibus nunquam defuit veritas 
Dei in sanctis eius, modo paucioribus, modo pluribus, ut se temporum varietas habuit vel 
habebit (…).

80  en. Ps. 118, 21, 2. CCL 40, 1733/17-18.



VIAM VERITATIS ELEGI (PS 118, 30). LA VERDAD EN LAS ENARRATIONES DE... 969

tados por hijos de la esclava, que engendra para servidumbre, y no 
más bien por hijos de la libre, que es nuestra madre, a la cual llama el 
hombre madre Sión81.

En cambio son hijos de la esclava —y por tanto no poseen la ver-
dad de Cristo, ni podrán quedarse en la casa para siempre ( Jn 8, 35)—, 
los que no aceptan la misma persona de Cristo y siguen atados a las 
realidades del Antiguo Testamento:

Pero los que parió la esclava, los cuales pertenecen al Viejo Tes-
tamento, en cuyas figuras se hallaba encubierto el Nuevo, como no 
gustan más que de promesas terrenas, no permanecen, pues el siervo 
no permanece eternamente en la casa; por el contrario, el hijo permanece eter-
namente 82.

7.	I luminados por Cristo, la Verdad

San Agustín se detiene para comentar el v. 105 que presenta a la 
palabra de Dios como lámpara para los pasos del creyente (Lucerna 
pedibus meis verbum tuum, et lumen semitis meis). De este modo señala 
que Cristo es la luz que ilumina al ser humano que se convierte en 
una lámpara que ha recibido la luz de Dios, pues ninguna criatura se 
puede iluminar a sí misma. Y si bien es cierto que Cristo dice en el 
evangelio a sus apóstoles y discípulos que ellos son la luz del mundo 
(vos estis lumen mundi: Mt 5, 14), son luz de una lámpara que se ha en-
cendido en quien es la verdadera luz del mundo, Cristo. Por eso el Hi-
ponate cita explícitamente las palabras del evangelio según san Juan, 
donde Cristo se presenta a sí mismo como la luz del mundo: Ego sum 

81  en. Ps. 118, 21, 2. CCL 40, 1733/ 17-1734/23: Neque enim et illius generationis 
ad Legem Prophetasque pertinentis fundamentum non erat Christus, testimonium habens a 
Lege et Prophetis. Aut vero Moyses et Prophetae filii deputandi sunt in servitutem generantis 
ancillae fuisse, non liberae, quae est mater nostra; cui: Mater Sion (…).

82  en. Ps. 118, 21, 2. CCL 40, 1734/30-34: Quos autem ancilla peperit, ad vetus 
testamentum pertinentes, in cuius tamen figuris latebat novum, nihil aliud sapiendo quam 
promissa terrena, non permanent. Servus enim non manet in domo in aeternum, filius 
autem manet in aeternum.



ENRIQUE A. EGUIARTE, OAR Y MAURICIO SAAVEDRA, OSA970

lumen mundi ( Jn 8, 12). Así pues el hombre se ilumina y se enciende 
cuando participa de la verdad sempiterna:

Ninguna criatura, por intelectual y racional que sea, se ilumina por 
sí misma, sino que se enciende por la participación de la eterna ver-
dad; pues, aun cuando alguna vez se llama día, no es el día del Señor, 
sino el que hizo el Señor 83.

Y ya que nadie puede iluminarse a sí mismo, san Agustín co-
menta que todo ser humano puede iluminarse cuando participa y 
se enciende en la Verdad sempiterna, que no es otro que el mismo 
Cristo. En estas afirmaciones agustinianas podemos ver claramente 
vestigios de la teoría de la iluminación 84, que san Agustín toca de 
manera indirecta en esta enarratio. No obstante esta iluminación y 
participación tiene en este caso una doble dirección, porque no es solo 
que el hombre se vea iluminado por la participación en la luz de la 
Verdad eterna, sino que la misma Verdad participa de la humanidad, 
para poderse convertir en mediador entre Dios y los hombres. San 
Agustín en este texto no solo sigue una línea filosófica, sino particu-
larmente soteriológica. Cristo es la Verdad eterna que ilumina, pero 
al mismo tiempo participa en la naturaleza humana, sin perder su luz 
divina, para convertirse en el Redentor y salvador de todos los hom-
bres. Cuando el ser humano se acerca a la luz de la Verdad, a la luz de 
Cristo queda iluminado por ella, ya que Cristo es llamado “Lucerna” 
en el libro del Apocalipsis (Ap 21, 23) y el Verbo de Dios es la luz que 
ilumina a todo hombre:

83  en. Ps. 118, 23, 1. CCL 40, 1741/25-28: Nulla quippe creatura, quamvis 
rationalis et intellectualis, a seipsa illuminatur, sed participatione sempiternae veritatis 
accenditur: etiamsi aliquando dies vocatur, non dies Dominus, sed quem fecit Dominus.

84  Cf. Matthews,  G., «Knowledge and Illumination», en Stump, E., y 
Kretzmann. N. (eds.), The Cambridge Companion to Augustine, Cambridge 2002, 
pp. 171-185; Cf. Oroz Reta,  J., «De l’illumination à la déification de l’âme selon 
saint Augustin”, en Livingstone, E. A. (ed.), Studia patristica 27. Papers presented 
at the Eleventh International Conference on Patristic Studies held in Oxford 1991. 
Cappadocian Fathers, Greek Authors after Nicaea, Augustine, Donatism and 
Pelagianism, Leuven 1993, 364-382; Cf. Vannier, M.-A., «Light and Illumination 
in Augustine: Revisiting an Old Theme», en Baun, M.; Cameron, A.; Edwards, 
M., y Vinzent, M. (eds.), Studia Patristica 49 (Leuven 2010) 59-64.



VIAM VERITATIS ELEGI (PS 118, 30). LA VERDAD EN LAS ENARRATIONES DE... 971

Por esta participación, el mismo Mediador, en cuanto hombre, se 
llama lámpara en el Apocalipsis; pero esta denominación es singular, 
porque de ningún santo pudo decirse, entendiéndose de Dios, y no es 
lícito que se diga de otro: El Verbo se hizo carne, si no es del Mediador 
de Dios y los hombres 85.

La luz de esta verdad que ilumina a los hombres, que es Cristo, 
se refleja en la palabra de Dios. Por ello san Agustín cita el texto de 2 
Pe 1, 19, (Habemus, inquit, certiorem propheticum sermonem, cui benefacitis 
intendentes, velut lucernae lucenti in obscuro loco) para señalar que la luz 
de Cristo enciende también otra lámpara o lucerna que es su propia 
palabra que, como reflejo de la verdad, debe iluminar la vida del hom-
bre mientras es peregrino en este mundo y avanza por las tinieblas:

San Pedro, comparando la palabra profética a la lámpara, dice: Te-
nemos la segurísima palabra de los profetas, a la que hacéis bien en atender, 
como a lámpara que ilumina un lugar tenebroso. Así, pues, lo que aquí se 
dice: Tu palabra es lámpara para mis pies, y luz para mis sendas, es la pala-
bra que se contiene en todas las santas Escrituras 86. 

Conclusión

San Agustín al abordar el comentario al salmo 118, era consciente 
de que con él estaba llevando a término una obra que abraza todo el 
salterio, y que por otra parte esta misma obra es un excelente resu-
men todo su itinerario espiritual, teológico y pastoral por un espacio 
de más de treinta años. Por otro lado, en las enarrationes al salmo 118 
el tema de la verdad aparece vinculado de manera particular con di-

85  en. Ps. 118, 23, 1. CCL 40, 1741/29-1742/33: Propter quam participationem, 
in quantum homo est et ipse Mediator,  lucerna  in Apocalypsi nuncupatur. Sed singularis 
est ista susceptio: de nullo enim sanctorum dici divinitus potuit, aut dici ullo modo fas 
est; Verbum caro factum est, nisi de uno Mediatore Dei et hominum. 

86  en. Ps. 118, 23, 1. CCL 40, 1742/44-49: Nam et verbum propheticum lucernae 
comparans apostolus Petrus: Habemus, inquit, certiorem propheticum sermonem, cui benefacitis 
intendentes, velut lucernae lucenti in obscuro loco. Quod itaque hic ait:  Lucerna pedibus 
meis verbum tuum, et lumen semitis meis,  verbum est quod in Scripturis sanctis omnibus 
continetur.



ENRIQUE A. EGUIARTE, OAR Y MAURICIO SAAVEDRA, OSA972

ferentes argumentos, tanto eclesiales, como un último vestigio de la 
polémica donatista y particularmente de la polémica antipelagiana, 
en lo que se ha llamado la segunda etapa de la misma, es decir la 
contienda con Juliano de Eclana. Por ello, como hemos señalado en 
las diversas enrrationes que componen el comentario al salmo 118, san 
Agustín aborda temas de inconfundible sabor pelagiano, como son la 
impecancia, la negación de la necesidad de la gracia, el creer que la 
gracia es algo que se merece, etc. San Agustín en estos comentarios al 
abordar el tema de la verdad señala la necesidad de la humildad y de 
la caridad, como virtudes indispensables en la vida cristiana, y sale 
al paso de los pensamientos pelagianos, particularmente expresados 
de un modo especial en su primera obra contra el obispo de Eclana, 
el Contra Iulianum. 

De hecho, en vista de que las 32 enarrationes al salmo 118 fueron 
dictadas en un momento muy cercano a la composición de la primera 
obra en la que san Agustín responde a Juliano de Eclana, hemos pre-
sentado algunos paralelos entre los textos de las enarratioes y la obra 
Contra Iulianum. Como hemos señalado en las páginas precedentes, 
san Agustín vuelve a afirmar prácticamente en la etapa final de su 
vida —que es cuando dicta estas enarrationes—, su gran amor por la 
verdad, y cómo la verdad está íntimamente vinculada no solo a la 
humildad, sino al mismo Cristo, quien es la Verdad personificada, y 
a quien el ser humano se acerca cuando sabe “hacer la verdad en su 
propio interior” (conf. 10, 1). 

Enrique A. Eguiarte, OAR 
Mauricio Saavedra, OSA


