
JESUCRISTO-VERDAD EN SAN AGUSTÍN 913

Jesucristo-Verdad en san Agustín

Resumen

El presente trabajo va destinado a presentar la consideración de Cristo-Ver-
dad, tal como se desarrolla en los escritos teológicos y en la predicación de 
san Agustín, el cual tanto en su copiosa y fecunda labor de estudio sobre las 
fuentes de la fe cristiana, como en su generosa entrega al cuidado pastoral 
del pueblo fiel, profundizó muy eficazmente sobre ese relevante aspecto de 
Jesucristo, el Verbo de Dios hecho hombre para la salvación del mudo.

Palabras Clave: verdad, salvación, gracia, sabiduría.

Abstract:
This work is intended to present the of Christ-truth, as it is developed in the 
theological writings and the preaching of Saint Agustine who both in his co-
pious and fruitful study of the sources of the Christian faith, as well as in his 
generous dedication of the pastoral care of the faithful people, he very effecti-
vely delved into that relevant aspect of Jesus Chirst, the WordGod made man 
for the salvation of the world.

Key words: Truth, Salvation, Grace, Wisdom

CiuD-Ra 234-3 (2021) 913-944



GUILLERMO PONS PONS 914

Itinerario agustiniano hacia la Verdad de Dios

El laborioso camino de Agustín hacia la fe que iluminaría su pre-
clara inteligencia y movería su voluntad, bajo el auxilio de la divina 
gracia, constituye una de las más intensas y reveladoras experiencias 
religiosas de un hombre que busca a Dios y no sin lucha y esfuerzo se 
deja iluminar por el Verbo hecho carne. Benedicto XVI nos presenta 
a este buscador ardiente del más auténtico y trascendente sentido de 
la vida, diciendo: «San Agustín buscó apasionadamente la verdad: lo 
hizo desde el inicio y después durante toda su vida» 1.

El primer acercamiento a la fe tuvo lugar en la más tierna infancia 
y en brazos de su madre Mónica. El mismo lo testifica en el libro de 
las Confesiones con estas palabras: «Porque este nombre, Señor, este 
nombre de mi Salvador, tu Hijo, lo había yo por tu misericordia be-
bido piadosamente con la leche de mi madre y lo conservaba en lo 
más profundo del corazón; y así cuanto estaba escrito sin este nombre, 
por muy verídico, elegante y erudito que fuese, no me arrebataba del 
todo» 2. 

Después, a pesar de dificultades y descarríos, hubo otros libros y 
diversas propuestas de pensamiento donde Agustín discernió elemen-
tos que le fueron acercando a la verdad. La lectura del Hortensius de 
CicerónEste, libro que se ha perdido, despertó en él el amor a la sabi-
duría, y de un modo especial el conocimiento de la filosofía platónica 
contribuyó a darle a conocer cómo han de poder aliarse la fe cristiana 
y los esfuerzos de la razón humana. Finalmente las Cartas de san Pablo 
y la predicación de san Ambrosio en Milán iluminaron la mente y for-
talecieron la voluntad y el corazón de este prestigioso retórico africano, 
que recibió el bautismo en la noche de la vigilia de Pascua del año 387.

Me parece oportuno, por el acierto con que se valora la importan-
cia de la metafísica en cuanto a los conceptos sobre el ser divino que 
existe por sí mismo, y la razón humana que proviene de una semejanza 
con Dios, aportar aquí uno de los tan finos y hermosos párrafos del 
libro Los nombre de Cristo del religioso agustino del siglo XVI fray Luis 

1  Audiencia general, 27 de febrero de 2008.
2  Confesiones, III, 4, 8: BAC 11, p. 138.



JESUCRISTO-VERDAD EN SAN AGUSTÍN 915

de León, en el que en referencia al nombre de Cordero aplicado a Cris-
to, dice así: «Cierta cosa es lo que Dios en sus criaturas ama y precia 
más, es santidad y pureza; porque el ser puro uno es andar ajustado 
con la ley que le pone Dios y con aquello que su naturaleza le pide; 
y eso mismo es la verdad de las cosas, decir cada uno con lo que es y 
responder [poner en consonancia] el ser con las obras. Y lo que Dios 
manda, eso ama; y porque de ello se contenta, lo manda; y al que es 
el ser mismo, ninguna cosa le es más agradable o conforme a lo que 
con su ser responde, que es lo verdadero y lo cierto, porque lo falso y 
engañoso no es. Por manera que la pureza es verdad de ser y de ley, y 
la verdad es lo que más agrada al que es puro ser» 3.

La sensación de lejanía de Dios que le había parecido sentir Agus-
tín se trocó en gran consuelo del Dios de la verdad cuando supo reco-
nocerle, y le alababa diciendo: «Tú estabas dentro de mí, más interior 
que lo más íntimo mío y más elevado que lo más sumo mío» 4. Este 
fue el más valioso tesoro encontrado por el inquieto retórico llegado 
a Italia desde el África Proconsular en busca de felicidad y bienestar. 
Todo se iba transformando también para Mónica que había seguido a 
Agustín impulsada por razones muy distintas a las de él, y que desde 
tiempo atrás experimentaba mucha confianza en Dios que luego se 
manifestaba con intenso esplendor con la conversión de ese hijo, el 
cual da testimonio de cómo ella manifestaba su gozo y gratitud a Dios 
que tan maravillosamente se había mostrado al hijo descarriado con 
el resplandor de la Verdad: «Díjome ella: “Hijo, por lo que a mí toca, 
nada me deleita ya en esta vida. No sé que hago en ella ni por qué estoy 
aquí, muerta a toda esperanza del siglo. Una sola cosa había por la que 
deseaba detenerme un poco en esta vida, y era verte cristiano católico 
antes de morir. Superabundantemente me ha concedido esto mi Dios, 
puesto que despreciada la felicidad terrena, te veo siervo suyo. ¿Qué 
hago, pues, aquí?”» 5.

3  Fray Luis de León, «Los nombres de Cristo, L.3», en Cordero, Obras 
Completas BAC 3ª, Madrid 1991, pp. 812-813.

4  Confesiones, III, 6, 11: BAC 11, p. 142.
5  Confesiones, IX, 10, 26. BAC 11, p. 373.



GUILLERMO PONS PONS 916

Las obras de sus manos son verdad y Juicio (Sal 110,7)

San Agustín reconocía que el conocimiento del único Dios, crea-
dor y regidor del mundo, se iba difundiendo, aunque no sin dificul-
tades y oponentes, e incluso se afianzaba, a pesar las sugestiones de 
quienes se complacían en proponer un olimpo de dioses concebidos a 
la medida y al ejemplo de los vicios humanos. Así lo expresa en una 
obra suya muy perspicaz e iluminadora titulada De vera religione, en 
la que dice: «El camino de toda vida buena y bienaventurada se basa 
en la verdadera religión, en la que un solo Dios es adorado y recono-
cido con la más pura piedad como el principio de todos los seres de 
la naturaleza y del cual proviene el inicio, el perfeccionamiento y la 
subsistencia de todo cuanto existe. De ahí que con toda evidencia se 
pone de manifiesto el error de todos los pueblos que prefirieron adorar 
a muchos dioses en vez de prestar adoración al único y verdadero Dios 
y Señor de todas las cosas» 6.

Este reconocimiento que ya entre los filósofos más prestigiosos de 
la cultura helénica así como las intuiciones de otros pueblos, quizá 
más libres de la fascinación de unas divinidades inconsistentes y poco 
laudables, lo asume Agustín al presentarnos las enseñanzas que en los 
libros del Antiguo Testamento nos presentan al verdadero y único Dios 
como fuente de toda verdad (cf. Pr 8,7). El obispo de Hipona comentando 
el indicado versículo del salmo 110 y teniendo en perspectiva que la 
plenitud de ese concepto auténtico acerca de Dios tendrá su más autén-
tica manifestación por Cristo en el Nuevo Testamento, dice así:

Dios ciertamente dio a los carnales israelitas la terrena Jerusalén, la 
cual sirve con sus hijos (Ga 4,25). Pero esto es cosa del Viejo Testamento 
y que pertenece al hombre viejo. Los que allí entendieron esto figura-
damente, también se hicieron entonces herederos del Nuevo. Porque 
la Jerusalén que está arriba es libre, y es también madre nuestra, eterna en los 
cielos (Ga 4.25-26). Por el Viejo Testamento se probó efectivamente que 
prometió cosas transitorias. Pero ahora dice: Estableció para siempre su 
alianza. ¿Y cuál es (esa eterna) si no es la Nueva? Cualquiera que an-
hele ser heredero de esta alianza o testamento, no se engañe, no piense 

6  De vera religione 1, 1: PL 34, 121.



JESUCRISTO-VERDAD EN SAN AGUSTÍN 917

carnalmente en la tierra que mana leche y miel, ni en amena posesión, 
ni en huertos fructíferos y sombreados; no piense conseguir algo pare-
cido a lo que acostumbra a desear aquí el ojo avariento. Como la codi-
cia es la raíz de todos los males, ha de destruirse, para que desaparezca 
aquí, y no dilatarla, para que se sacie allí. Ante todo, huye del castigo, 
evita el fuego; antes que desees al Dios promitente, presérvate del Dios 
amenazante, pues santo y terrible es su nombre (Sal 98,3) 7.

La cercanía de Dios al pueblo de Israel representó un camino de 
afianzamiento en el pensamiento religioso mediante lo cual Dios se 
iba manifestando con el esplendor de su verdad hacia el conocimiento 
de la realidad inefable del Dios único que va revelándose a todos los 
pueblos, puesto que en muchas ocasiones y de muchas maneras habló anti-
guamente a los padres por los profetas (Hb 1,1). 

San Agustín, recordando con gratitud su camino personal y pro-
gresivo de encuentro con Dios, se da cuenta de que Dios se iba mani-
festando a un pueblo determinado pero con una capacidad de intelec-
ción que apuntaría a un destino universal y que implicaba una proxi-
midad al ser humano en todo el orbe. Joseph Ratzinger, después de 
constatar que el pueblo escogido abandonando el nombre de Baal que 
indicaba señorío y el de Melech que aludía a realeza, así como también 
eliminando la vinculación con la fertilidad de la tierra reconoce que 
la enseñanza divina conduce a considerar que «el Dios de Israel no se 
esconde en la lejanía aristocrática de un rey, no conoce el despotismo 
cruel que entonces suponía la figura del rey; es el Dios cercano que 
puede ser fundamentalmente el Dios de cada hombre. ¡Cuánta materia 
de reflexión y consideración se ofrece a nuestra inteligencia!» 8.

Agustín después de exponer el misterio de la eternidad divina, 
bajo el cual hay que penetrar en la profundidad del oráculo divino: Yo 
soy el que soy y dirás a los hijos de Israel: El que es me ha enviado a vosotros 
(Ex 3,14) explica que «por la mutabilidad de los tiempos en que se de-
sarrollan nuestra mortalidad y nuestra mutabilidad, decimos no men-
dazmente fue, será y es: fue en los siglos pretéritos, es en el presente 

7  Enarraciones sobre los Salmos 110, 8: BAC 255, 965-966.
8  Joseph Ratzinger, Introducción al cristianismo, cap. IV «La fe bíblica en 

Dios», Planeta de Agostini, Barcelona 1995, p. 98.



GUILLERMO PONS PONS 918

y será en el futuro» 9. Y de esa exposición pasa el obispo de Hipona a 
considerar cómo en esa alusión a la eternidad de Dios se vislumbra ya 
una insinuación sobre el misterio de la encarnación del Verbo, que al 
asumir la naturaleza humana entra y se hace presente en nuestra exis-
tencia humana y temporal. San Agustín expresa este profundo misterio 
con estas elocuentes palabras:

¿Por qué entonces después se puso otro nombre al decir: «Y dijo el 
Señor a Moisés: Yo soy el Dios de Abrahán, el Dios de Isaac, el Dios de 
Jacob: este es mi nombre para siempre»? Del mismo modo que allí se 
llamaba «el que soy». Así ahora me llamo: Yo soy el Dios de Abrahán, Dios 
de Isaac y Dios de Jacob. Porque como Dios es inmutable, hizo todas las 
cosas por misericordia, y el mismo Hijo .de Dios se dignó tomar carne 
mudable, permaneciendo en su ser Verbo de Dios, para venir y socorrer 
al hombre. Dignóse, pues, revestirse de carne mortal el que «es» para 
que pueda decir: Yo soy Dios de Abrahán, Dios de Isaac y Dios de Jacob 10. 

El evangelio de san Juan presenta a Jesucristo como enviado del 
Padre para salvar al mundo y se pone muy de relieve que el Verbo di-
vino, como Dios que es, se presenta como la luz verdadera, que alumbra 
a todo hombre, viniendo al mundo, que en el mundo estaba y que el mundo se 
hizo por medio de él (Jn 1,9-10). Y el Verbo se hizo carne y habitó entre nosotros, 
mostrándose como lleno de gracia y de verdad (Jn 1,14). Esta preexistencia 
del Verbo encarnado, presente ya en el mundo antes de la encarna-
ción, y hecho visible con la realización de este misterio. Esta maravilla 
del Verbo hacho carne, la propone san Agustín con luminosas palabras 
en el «Tratado segundo sobre el Evangelio de San Juan», donde se ex-
presa de esta manera:

 ¿Y qué decir ahora? Si vino hasta aquí, ¿dónde estaba? Estaba en 
este mundo. Estaba aquí y hasta aquí vino. Aquí estaba por la divinidad, 
hasta aquí vino mediante la carne porque, aunque estaba aquí por la 
divinidad, no podían verle los insensatos, ciegos e inicuos. […] En el 
mundo estaba y el mundo se hizo mediante él ( Jn 1,10). No supongas que 
estaba en el mundo como en el mundo [o sea, en el universo] está la 

9  Tratados sobre el Evangelio de San Juan, 99, 5: BAC 165, 703.
10  Sermón, 6, 5: BAC 53, pp. 106-107.



JESUCRISTO-VERDAD EN SAN AGUSTÍN 919

tierra, en el mundo está el cielo, en el mudo están el sol, la luna y las 
estrellas, en el mundo están los árboles, los animales, los hombres. 
Entonces ¿cómo estaba? Como artífice que gobierna lo que ha hecho. 
Por cierto, no ha obrado como obra un artesano. El cofre que está 
fabricando el artesano está fuera de él, puesto en otro lugar. Y aunque 
él esté a su lado, se sitúa fuera del cofre que fabrica. Dios, en cambio, 
crea el mundo dentro de él, presente en todas partes, sin separarse de 
ninguna, y no está a un lado como quien está modelando un objeto 
cuando lo fabrica. Con su presencia majestuosa realiza Dios lo que 
realiza, con su presencia gobierna lo realizado. Así era su presencia en 
el mundo: la de alguien por cuyo medio el mundo ha sido realizado. 
Mediante él, en efecto, se hizo el mundo, mas el mundo no le conoció ( Jn 1,10) 11.

La Verdad del Señor que, sobre todo a raíz de la encarnación del 
Verbo, perdura en la tierra de generación en generación. San Agustín con 
expresiones de consuelo y gratitud lo pondera al comentar el versículo 
90 del más extenso de los salmos, el 118, diciendo:

Tu verdad, Señor, perdura de generación en generación, ya sea signifi-
cando con esta repetición todas las generaciones, de las cuales nunca 
faltó la verdad de Dios en sus santos, cuando en pocos, cuando en mu-
chos, según los tuvo la sucesión de los tiempos; o ya queriendo dar a 
entender dos determinadas generaciones, a saber, una que pertenece a 
la ley y los profetas, y otra al Evangelio. Y como declarando el motivo 
por que no faltó jamás la verdad en estas generaciones dice: Fundaste 
la tierra y permanece, llamando «tierra» a los que habitan la tierra. Nin-
guno puede poner otro «fundamento» fuera del puesto, el cual es Cristo Jesús 
(1Co 3,11), pues también el fundamento de aquella generación a la que 
permanecían la ley y los profetas era Cristo, pues de Él dan testimonio 
la ley y los profetas, ¿O es que Moisés y los profetas han de ser conta-
dos por hijos de la esclava, que engendra para servidumbre , y no más 
bien por hijos de la libre, que es nuestra madre (Ga 4,24-26), a la cual 
llama el hombre madre Sión; y añade: El hombre fue hecho en ella y el mis-
mo Altísimo la fundó? (Sal 86,5). Él es, pues, también el Altísimo con el 
Padre, pero por nosotros se humilló en esta madre; porque el que era 
Dios sobre ella, se hizo hombre en ella 12. 

11  Tratados sobre el Evangelio de San Juan, 2, 8-10: BAC 139, 36-39.
12  Enarraciones sobre los Salmos, 118, 2. 90: BAC 264, 130-131.



GUILLERMO PONS PONS 920

Jesucristo enseña su verdad, no sólo con sus palabras sino tam-
bién con sus hechos y ejemplos. En un sermón del día de Pentecostés 
del año 411 probablemente en Cartago el obispo Agustín lo afirmaba 
diciendo: «Os habéis revestido de Cristo con la forma del sacramen-
to [del bautismo]; revestíos de él imitando sus ejemplos: Porque Cristo 
padeció por nosotros, dejándonos un ejemplo para que sigamos sus huellas (1Pe 
2,21). No seáis de los que tienen la forma de la piedad, pero niegan su fuerza 
(2Tm 3,5) 13.

Una ardiente sed de la verdad de Dios

Agustín experimentó siempre en la profundo de su alma un vivo 
anhelo de conocer a Dios y relacionarse con Él. Aun en las épocas de 
su agitada juventud, mantuvo viva la convicción de que en Dios se ha 
de encontrar el don de la sabiduría y la respuesta al ansia de felicidad 
que arde en el corazón del ser humano. Su inquietud en la búsqueda del 
bien y del goce de la vida fue un tanto desgarradora, pero su amor a la 
verdad y al bien le llevaron a conseguir, auxiliado por la gracia divina, el 
triunfo de la fidelidad a Dios, cambio de dirección de su ruta, que él supo 
agradecer al Señor y expresarle una profunda y elocuente alabanza.

Para ello tuvo que saber examinar concienzudamente la vaciedad 
de unas rutas opuestas entre sí que se le proponían y que en vez de con-
ducirle hacia la verdad le sumían en el error de unas engañosas y falsas 
propuestas pseudoreligiosas. La ayuda de buenos amigos y de personas 
sensatas, así como de un modo especial al amor cristiano de su madre 
Mónica e incluso a la sencillez y hondura de la fe de su adolescente hijo 
Adeodato, fueron dones preciosos de la bondad divina que le abrieron 
las puertas de un cristianismo marcado por la lealtad y el fervor de espí-
ritu que nunca le abandonarían. Resultan impresionantes a ese respecto 
diversos textos agustinianos que aparecen en el libro de las Confesiones y 
en la predicación pastoral del santo. El hallazgo de la verdad y el amor 
son los grandes dones que llenaron de felicidad a Agustín al descubrir 
la plenitud de ese panorama divino, como lo expresa en unas páginas 
radiantes de gozo que leemos en sus Confesiones:

13  Sermón 269, 3: BAC 447, 746.



JESUCRISTO-VERDAD EN SAN AGUSTÍN 921

¡Oh Verdad!, tú presides en todas partes a todos los que te con-
sultan, y a un tiempo respondes a todos los que te consultan, aunque 
sean cosas diversas. Claramente tú respondes, pero no todos oyen cla-
ramente. Todos te consultan sobre lo que quieren, mas no todos oyen 
siempre lo que quieren. Óptimo ministro tuyo es el que no atiende 
tanto a oír de ti lo que él quisiera cuanto a querer aquello que de ti 
oyere. [A continuación sigue un párrafo, quizá el más expresivo de 
gratitud, de fe y de amor con que Agustín alaba al Señor] ¡Tarde te 
amé, hermosura tan antigua y tan nueva, tarde te amé! Y he aquí que 
tú estabas dentro de mí y yo fuera, y por fuera te buscaba; y deforme 
como era, me lanzaba sobre estas cosas hermosas que tú creaste. Tú 
estabas conmigo, mas yo no lo estaba contigo. Reteníanme lejos de 
ti aquellas cosas que, si no estuviesen en ti no serían. Llamaste y cla-
maste, y rompiste mi sordera; brillaste y resplandeciste, y fugaste mi 
ceguera; exhalaste tu perfume y respiré, y suspiro por ti; gusté de ti, y 
siento hambre y sed, me tocaste, y abraséme en tu paz 14. 

Otro testimonio agustiniano, impresionante por la gratitud a Dios 
que manifiesta y la humildad con la que expone ante los fieles, segura-
mente catecúmenos o neófitos, sus pasados descarríos y su resistencia 
a las llamadas de Dios a la conversión:

Os hablo yo que, engañado en otro tiempo, siendo aún jovenzuelo, 
quería acercarme a las divinas Escrituras con el prurito de discutir, 
antes que con el afán de buscar: Yo mismo cerraba contra mí la puerta 
de mi Señor con mis perversas costumbres: debiendo llamar para que 
se me abriese, empujaba la puerta para que se cerrase. Me atrevía a 
buscar, lleno de soberbia, lo que no se puede encontrar sino desde la 
humildad. ¡Cuánto más dichosos sois vosotros ahora! ¡Cuánto mayor 
es vuestra seguridad en aprender, cuánto mayor la protección de que 
gozáis quienes, aún pequeñuelos, estáis en el nido de la fe y recibís el 
alimento espiritual! Yo, en cambio, como un desdichado, creyendo 
que yo era capaz de volar, abandoné el nido, y antes de volar caí al 
suelo. Pero el Señor misericordioso me levantó para que no muriese 
pisoteado por los transeúntes y me puso de nuevo en el nido. Las cosas 

14  Confesiones X, 26, 37; 27, 38: BAC 11, 424



GUILLERMO PONS PONS 922

que ahora, ya seguro en la fe, os propongo y expongo, fueron las que 
me turbaron 15.

Es también muy expresivo lo que en otro sermón expone sobre 
el retrasar la conversión con peligro de perderse definitivamente. A 
esta actitud se refiere con el símil del graznido de los cuervos (sermo 
corvinus): Cras, cras, sonido que traducido del latín equivale a «mañana, 
mañana» con el sentido de «dilación». Así se expresa el santo en un 
sermón: «Eso es lo que mata a muchos; mientras dicen: «mañana , ma-
ñana» su boca se cierra repentinamente. Permaneció fuera con voz de 
cuervo, porque no tuvo el gemido de la paloma Cras, cras, es la voz del 
cuervo. Gime tú, como una paloma y golpea tu pecho; herido con esos 
golpes, corrígete, para no dar la impresión de que no hieres tu concien-
cia, sino que con los puños pavimentas tu mala conciencia y la haces 
más sólida, no más correcta. Gime, pero no con un vago gemido 16.

Para Agustín el concepto de la verdad ocupa toda su labor de in-
vestigación y de contemplación, porque Dios es en sí mismo la verdad 
por esencia, y es la fuente de donde dimana la plenitud de la verdad, 
que conduce a la vida feliz. Lo proclama en las Confesiones, donde dice: 
«La vida feliz es, pues, gozo de la verdad, porque este gozo de ti, que 
eres la vedad, ¡oh Dios!, luz mía, salud de mi rostro, Dios mío (Sal 26,1)».

En las circunstancias de gozo y felicidad que experimentó Agustín al 
haberse obrado su encuentro con Dios mediante la conversión, alcanza-
da con el auxilio de la divina gracia, hallándose en la finca de Casiciaco, 
lugar de paz y consuelo en compañía de familiares y amigos, puso mano 
en la composición de una obra titulada Soliloquios. Se trata de un escrito 
de singular profundidad de pensamiento filosófico y religioso, así como 
también expresivo de una viva intuición sicológica del espíritu humano 
en el que destaca una visión centrada en la búsqueda de la verdad plena, 
que es esencialmente propia de la esencia divina. Este escrito adopta 
la forma de un dialogo entre la Razón y Agustín, lo cual le presta un 
especial encanto e interés. Al inicio de los Soliloquios se encuentra esta 
extensa, bella y enjundiosa oración, que se inicia de este modo:

15  Sermón 51, 6: BAC 441, 12.
16  Sermón 82, 14: BAC 441, 480.



JESUCRISTO-VERDAD EN SAN AGUSTÍN 923

A ti invoco, Dios Verdad, en quien, de quien y por quien son ver-
daderas todas las cosas verdaderas. Dios, Sabiduría, de ti, en ti y por ti 
saben todos los que saben. Dios, verdadera y suma vida, de quien, en 
quien y por quien viven las cosas que suma y verdaderamente viven. 
Dios, bienaventuranza, en quien, de quien y por quien son bienaventu-
rados cuantos hay bienaventurados. Dios, Bondad y Hermosura, prin-
cipio, causa y fuente de todo lo bueno y hermoso. Dios, luz espiritual, 
en ti, de ti y por ti se hacen comprensibles las cosas que echan rayos de 
claridad, Dios, cuyo reino es todo el mundo, que no alcanzan los senti-
dos. Dios, que gobiernas los imperios con leyes que se derivan a todos 
los reinos de la tierra. Dios, separarse de ti es caer; volverse hacia ti, le-
vantarse; permanecer en ti es hallarse firme. Dios, darte a ti la espalda 
es morir; convertirse a ti es revivir; morar en ti es vivir. Dios a quien 
nadie pierde sino engañado, a quien nadie busca sino avisado, a quien 
nadie halla sino purificado. Dios, dejarte a ti es ir a la muerte; seguirte 
a ti es amar; verte es poseerte. Dios a quien nos despierta la fe, levanta 
la esperanza. Te invoco a ti, Dios, por quien vencemos al enemigo 17.

En otro pasaje de los Soliloquios se manifiesta con cuánto ardor de-
sea Agustín alcanzar la plenitud de la sabiduría, o sera ver a Dios que 
es por esencia la Sabiduría; pero reconoce que en este mundo no po-
demos alcanzar esta comunicación plena del saber, o sea, el poder ver 
a Dios durante nuestra vida mortal, como lo pretende el ontologismo. 
Sólo gradualmente podemos acercarnos a Dios:

Indagamos ahora cuál es su amor a la sabiduría, a la que deseas ver 
sin ningún velo y abrazarla con limpísima mirada tal como se da a sus 
rarísimos y privilegiadísimos amantes […] ¡Miserable de mí! ¿Por qué, 
pues, se me priva de su vista prolongándose el tormento de mi deseo? 
Ya he demostrado que ningún otro amor me domina, porque lo que no 
se ama por sí mismo no se ama. Yo amo sólo la sabiduría por sí misma, 
y las demás cosas deseo poseerlas o temo que me falten sólo por ella: 
la vida, el reposo, los amigos. ¿Y qué límite puede haber en el amor 
de aquella Hermosura, por la cual no sólo no envidio a los demás, 
sino que deseo multiplicar a sus amadores que conmigo la pretendan, 

17  Soliloquios I, 1, 3: BAC 10, 437.



GUILLERMO PONS PONS 924

conmigo la busquen, conmigo la posean, conmigo la gocen, siendo 
para mí tanto más amigos cuanto más común nos sea nuestra amada 18.

Al concluir esta sugestiva obra agustiniana y ante el temor de la 
muerte eterna o de una existencia inconsciente, la Razón dice a Agus-
tín «Ten buen ánimo; Dios nos asistirá, como ya lo experimentamos, a 
quienes buscamos y promete después de la muerte corporal un reposo 
beatísimo y la posesión completa de la verdad sin engaño» A lo cual 
Agustín responde: «Cúmplase nuestra esperanza» 19.

«La Verdad ha brotado de la Tierra»

El sentido de esta sorprendente y misteriosa frase, tomada del sal-
mo 84, 12, donde se proclama la misericordia con que el Señor ha 
protegido y renovado a su pueblo y lo afirma diciendo: La verdad ha 
brotado de la tierra y la justicia ha mirado desde el cielo, Esta afirmación ha 
dado lugar a que se descubriera en estas palabras una alusión de tipo 
profético en referencia al misterio sublime de la encarnación del Hijo 
de Dios en el seno de la Virgen María. Por tanto, este aserto hecho por 
el salmista acerca de que la Verdad ha brotado de la tierra bajo una 
maravillosa disposición del Cielo, equivale a la revelación manifestada 
en el prólogo del evangelio de san Juan: El Verbo se hizo carne y habitó 
entre nosotros, y hemos visto su gloria, gloria como de Unigénito del Padre, lleno 
de gracia y de verdad ( Jn 1,14). San Agustín, con expresivas palabras y 
conceptos llenos de ferviente admiración, en un sermón de la fiesta 
de navidad entre los años 412 y 416, desarrollaba esta verdad que es 
fundamento y razón profunda de nuestra fe cristiana. Era precisamente 
por entonces que el obispo de Hipona tenía un especial interés en po-
ner de manifiesto que la herejía pelagiana negaba la obra de la Gracia 
divina tan sustancial para la fe cristiana y tan vinculada al misterio de 
la encarnación del Verbo. Así se expresa el santo:

18  Soliloquios I, 13, 22: BAC 10, 463-464.
19  Soliloquios, II, 20, 36: BAC 10, 521.



JESUCRISTO-VERDAD EN SAN AGUSTÍN 925

Con esta festividad anual celebramos, pues, el día en que se cum-
plió la profecía: La verdad ha brotado de la tierra y la justicia ha mirado 
desde el cielo. La verdad que mora en el seno del Padre ha brotado de la 
tierra para estar también en el seno de una madre. La verdad que con-
tiene al mundo, ha brotado de la tierra para ser llevada por manos de 
mujer. La verdad que alimenta de forma incorruptible la bienaventu-
ranza de los ángeles, ha brotado de la tierra para ser amamantada por 
pechos de carne. La verdad a la que no basta el cielo, ha brotado de 
la tierra para ser colocada en un pesebre. ¿En bien de quién vino con 
tanta humildad tan grande excelsitud? Ciertamente, no vino para bien 
suyo, sino nuestro, a condición de que creamos. ¡Despierta, hombre; 
por ti Dios se hizo hombre! Levántate tú que duermes; levántate de entre los 
muertos y Cristo te iluminará (Ef 5,14). Por ti, repito, Dios se hizo hom-
bre. Estarías muerto para la eternidad, si él no hubiera nacido en el 
tiempo. Nunca te podrías liberar de la carne de pecado si él no hubiese 
tomado la semejanza de la carne de pecado. Una miseria inacabable te 
dominaría, si no hubiese tenido lugar esta misericordia 20. 

La verdad de que Cristo realmente se ha encarnado para realizar 
nuestra salvación constituye el núcleo de la doctrina de la gracia salva-
dora, verdad que rechazaban los pelagianos y que Agustín recordaba 
con frecuencia a los fieles que escuchaban su esclarecedora y fructuosa 
enseñanza: «Todo óptimo regalo y todo don perfecto viene de arriba (St 1,17) 
La verdad ha brotado de la tierra: la carne de María. Y la justicia ha mirado 
desde el cielo, porque nada puede recibir el hombre que no le sea dado desde el 
cielo (Jn 3,27) 21.

La verdad de los dones de la gracia que vienen de Dios, y de la 
realización en el tiempo con la encarnación del Verbo de Dios son 
doctrina básica y que ha de ser profesada explícitamente por todo cris-
tiano, sin que quepa en absoluto considerarlas como mitos o simbolis-
mos: «Una cosa es –dice Agustín– el Verbo en la carne y otra el Verbo 
hecho carne; una cosa es el Verbo en el hombre, y otra el Verbo hecho 
hombre» 22. O sea, que una cosa es que el Verbo de Dios inhabite en 

20  Sermón 185, 1: BAC 447, 7-8.
21  Sermón 185, 2: BAC 447, 9.
22  La Trinidad, II, 6, 11: BAC 39, 194. 



GUILLERMO PONS PONS 926

un hombre santificado por la gracia, y otra realidad muy superior es la 
unión del Verbo con la carne humana asumida por el Verbo mismo y 
formada en el seno de la Virgen María 23.

Frente a las cavilaciones de los herejes y a las resistencias de los 
descreídos, Agustín se nos muestra firmemente persuadido del poder 
divino y de la manifestación gloriosa del Salvador, cuya verdad resplan-
dece e ilumina toda su presencia. Así lo manifiesta el santo obispo en 
sus enseñanzas sobre el misterio de la encarnación, tal como podemos 
verlo en un sermón de Navidad predicado hacia el año 411, donde dice:

Escuchad, hijos de la luz, adoptados para el reino de Dios; escu-
chad, hermanos amadísimos; escuchad y exultad en el Señor, justos, 
para que, siendo rectos, pueda conveniros la alabanza. Escuchad lo que 
ya sabéis, recordad lo que escuchasteis, amad lo que creéis, predicad lo 
que amáis: Puesto que celebramos este día aniversario, esperad el ser-
món que se merece este día. Ha nacido Cristo: como Dios, del Padre; 
como hombre, de madre; de la inmortalidad del Padre y de la virgini-
dad de la madre. Del Padre, sin madre, y de la madre, sin padre; del 
Padre sin tiempo; de la madre, sin semen; en el nacimiento del Padre 
es principio de la vida; en el de la madre, fin de la muerte; nacido del 
Padre, ordena todos los días; nacido de la madre, consagra este día 24.

Ante los misterios inefables de la encarnación de Verbo, Agustín 
no recurre al silencio o a sugerir interpretaciones que desvirtúen el 
poder y la gloria de las obras maravillosas de Dios, sino que ante todo 
proclama la Verdad del Verbo divino que siendo hijo eterno de Dios 
se hace también de verdad hijo del hombre. Y gracias a su profunda fe 
y valiéndose de sus excelentes dotes de orador sagrado, el obispo de 
Hipona ensalza de un modo exquisito y con una elegancia de expre-
sión latina que por la riqueza de su contenido se transluce incluso en 
las versiones a muchos idiomas. He aquí un ejemplo de cómo enlaza 
maravillosamente el nacimiento eterno del Verbo con su nacimiento 
temporal al realizarse el insondable y enjundioso misterio del Verbo 
hecho carne en el seno virginal de María:

23  Cf. Moriones, F., Teología de San Agustín, BAC, Madrid 2004, p. 156.
24  Sermón 194, 1: BAC 447, 45-46.



JESUCRISTO-VERDAD EN SAN AGUSTÍN 927

En consecuencia, es difícil afirmar a cuál de los dos nacimientos 
se refiere lo predicho por el profeta: Su generación, ¿quién la narrará? (Is 
53,8): si a aquel en que nunca estuvo sin nacer, siendo coeterno al 
Padre, o a éste en el que nació en el tiempo después de haber hecho a 
la madre en la que iba a ser hecho. Si se refiere a aquel en que nació 
desde siempre quien existía desde siempre, ¿quién narrará cómo nació 
la luz de la luz, siendo ambas una sola luz; cómo nació Dios de Dios, 
sin que aumentase el número de los dioses? ¿Cómo se puede decir que 
nació, usando el verbo en pretérito, si en aquel nacimiento no pasa el 
tiempo –lo que le haría pertenecer al pasado–, ni antecede –lo que per-
mitiría hablar de futuro–, ni tampoco es presente –en cuanto que aún 
está realizándose, y, por tanto, aún no está completo?– ¿Quién, pues, 
narrará este nacimiento, si el objeto de la narración permanece fuera 
del tiempo, mientras que la palabra del narrador, en cambio, pasa en 
el tiempo? Y también, ¿quién narrará su nacimiento de una virgen, si 
su concepción carnal no se realizó mediante la carne, si su natividad 
en la carne otorgó fecundidad a quien lo crió, sin quitar la integridad 
virginal a quien lo alumbró? Sea que se hable de la una o de la otra, o 
de ambas a la vez, su generación ¿quién la narrará? 25.

Esta alusión al texto de Isaías 53,8 lo presenta Agustín al comienzo 
de diversos sermones de navidad, probablemente para suscitar en los 
oyentes la convicción de que ante los misterios de la fe que sobrepasan 
las facultades humanas, pero que iluminan todo el decurso de las mara-
villas de Dios (magnalia Dei), que él se ha dignado manifestar, no cabe 
mantener vacilación alguna ni dudar del poder divino. «No es pequeña 
ciencia –dice Agustín– afianzarse en el que sabe. Él posee la perspica-
cia del conocimiento; ten tú la del creer. Lo que Dios ve, créelo tú» 26.

La verdad que se manifiesta esencialmente en Cristo implica que la 
obra salvadora por él realizada tenga un carácter definitivo y universal. 
No cabe restringir a un tiempo determinado o a un espacio concreto la 
plenitud de la misión del Verbo encarnado. Así lo recoge y expone la 
declaración Dominus Iesus de la Congregación para la Doctrina de la Fe, 
aprobada de un modo muy especial por el papa san Juan Pablo II. Esta 
declaración doctrinal se expresa muy claramente sobre el tena, dicien-

25  Sermón 195, 1: BAC 447, 50.
26  Enarraciones sobre los Salmos, 36, sermón 2, 2: BAC 235, 594.



GUILLERMO PONS PONS 928

do: «Igualmente debe ser firmemente creída la doctrina de fe sobre la 
unicidad de la economía salvífica querida por Dios Uno y Trino, cuya 
fuente y centro es el misterio de la encarnación del Verbo, mediador de 
la gracia divina en el plan de la creación y de la redención (cf. Col 1,15-
20), recapitulador de todas las cosas (cf. Ef 1,10), “al cual hizo Dios para 
nosotros sabiduría de origen divino, justicia, santificación y redención” 
(1Co 1,30). En efecto el misterio de Cristo tiene una unidad intrínseca, 
que se extiende desde la elección eterna en Dios hasta la parusía» 27. 

San Agustín en la Ciudad de Dios hace referencia a ese camino de 
salvación y reconoce que se manifiesta en la economía divina de la 
gracia cristiana, aunque ya había sido anunciado de ante mano, y lo 
expresa con estas palabras bien claras e inteligibles:

He aquí el camino universal, del cual se profetizó tanto tiempo 
antes: Al final de los tiempos estará firme el monte en la casa del Señor, en la 
cima de los montes, encumbrado sobre las montañas. Hacia él confluirán las 
naciones, caminarán pueblos numerosos. Dirán: Venid, subamos al monte del 
Señor, a la casa del Dios de Jacob: Él nos instruirá en sus caminos y marcha-
remos por sus sendas, porque de Sión saldrá la ley; de Jerusalén, la palabra 
del Señor (Is 2,2-3). Este camino, pues, no es de un solo pueblo. Sino de 
todos los pueblos. Y la ley y la palabra del Señor no se quedaron en 
Sión ni en Jerusalén, sino que partieron de allí para difundirse por el 
universo. De ahí que el mismo Mediador después de su resurrección 
dice a sus discípulos: Todo lo escrito en la Ley de Moisés y en los Profetas y 
en los Salmos acerca de mí tenía que cumplirse. Entonces les abrió el entendi-
miento para que comprendieran las Escrituras. Y añadió: Así estaba escrito 
que el Mesías padecerá, resucitará al tercer día, y en su nombre se predicará el 
arrepentimiento y el perdón de los pecados a todos los pueblos, comenzando por 
Jerusalén (Lc 24,44-47) 28. 

La predicación de Agustín resultaba muy atractiva para sus oyen-
tes por la riqueza y profundidad de sus comentarios sobre los miste-
rios de la fe, y sobre los relatos evangélicos que él reconocía llenos 
de significados ya sea para la comprensión de las verdades cristianas 
como para el incremento de la devoción de los fieles. En esa labor 

27  Dominus Iesus, 11 (6 de agosto de 2000). 
28  La Ciudad de Dios, X, 32, 2: BAC 171, 677.



JESUCRISTO-VERDAD EN SAN AGUSTÍN 929

de transmisión de las riquezas espirituales del cristianismo, el obispo 
de Hipona también destacaba mucho la universalidad de la obra de 
Cristo destinada a la salvación de todos los pueblos de la tierra. Lo 
hacía con especial ardor y sentimiento en los sermones de la Epifanía 
o manifestación de la salvación de Cristo a todos los países y a las 
personas de toda categoría, haciendo resonar el gozo por la conver-
sión de la gentilidad al Salvador de todos. Sobre este asunto resulta 
interesante el sentido que atribuye a la estrella que guía a los magos 
de Oriente hasta Belén y a la inscripción que Pilato hace colocar so-
bre la cruz de Jesús.

En efecto, quien al morir oscureció al sol antiguo, el mismo al na-
cer manifestó la nueva estrella. Aquella luz dio comienzo a la fe de 
los gentiles, aquellas tinieblas fueron una acusación contra la perfidia 
[la falta de fe] de los judíos. ¿Qué estrella era aquella que jamás ha-
bía aparecido antes entre los astros ni permaneció después para que 
pudiéramos verla? ¿Qué otra cosa era sino la extraordinaria lengua 
del cielo aparecida para narrar la gloria de Dios y proclamar con su 
inusitado fulgor el inusitado parto de una virgen a la que había de 
suceder, una vez desaparecida ella, el Evangelio por todo el orbe de 
la tierra? Finalmente, ¿qué dijeron los magos al llegar? ¿Dónde está el 
rey de los judíos que ha nacido? ¿Qué significa esto? ¿Acaso no habían 
nacido antes numerosos reyes de los judíos? ¿Por qué tanto empeño en 
conocer y adorar al rey de un pueblo extraño? Hemos visto –dijeron– su 
estrella en oriente, y hemos venido a adorarlo (Mt 2,2). ¿Acaso lo buscarían 
con tanta devoción, lo desearían con afecto tan piadoso, si no hubiesen 
reconocido en el rey de los judíos al que es también rey de los siglos? 
De aquí que también Pilato fue inspirado por un aura de verdad cuan-
do en la pasión mandó escribir el título Rey de los judíos; título que los 
judíos, mentirosos, quisieron corregir y a quienes él respondió: Lo que 
he escrito, he escrito ( Jn 19,19-22) 29.

Estos detalles y circunstancias de los textos bíblicos los considera-
ba Agustín como elementos simbólicos muy aprovechables para desa-
rrollar consideraciones doctrinales o morales que ayudaran espiritual-
mente a los oyentes. En buena parte esta práctica provenía del sistema 

29  Sermón 201, 1-2: BAC 447, 86-87.



GUILLERMO PONS PONS 930

interpretativo de la Biblia propio de la escuela teológica de Alejandría, 
y que él había aprendido y valorado al escuchar la predicación de san 
Ambrosio en Milán, cuyas homilías habían contribuido a dar el paso 
de su conversión. 

Otro elemento simbólico que el obispo de Hipona gustaba de de-
sarrollas en su predicación al pueblo era el de la comparación del ace-
buche, o sea, el olivo silvestre e improductivo cuyos ramos, mediante 
la técnica del injerto podían unirse al antiguo olivo y producir fruto 
abundante. El acebuche era presentado, pues, como figura de los pue-
blos de la gentilidad, que habían de injertarse en el troco del antiguo 
olivo de los hijos de Abrahán. Así lo expone en un sermón sobre la 
mujer cananea (Mt 15,21-28), diciendo:

Aquel pueblo no se acercó por eso, esto es, por la soberbia. Se con-
virtieron en ramos naturales, pero tronchados del olivo, es decir, del 
pueblo creado por los patriarcas; así se hicieron estériles en virtud de 
su soberbia; y en el olivo fue injertado el acebuche. El acebuche es 
el pueblo gentil. Así dice el Apóstol que el acebuche fue injertado en 
el olivo, mientras que los ramos naturales fueron tronchados. Fueron 
cortados por la soberbia, e injertado el acebuche por la humildad 30. 

San Agustín con toda su sabiduría y su prodigioso talento era fer-
viente cultivador de la humildad, considerando esta virtud como la 
base en donde se apoya la vida de fe. Hablando de la humildad de la 
mujer cananea, todavía situada en el paganismo, exclamaba: «¡Què 
gran medicina! Si con esta medicina no se cura la soberbia, no sé qué 
podrá curarla»  31. Seguramente, esta exclamación obedece a cuánto 
preocupaba al Doctor de la gracia la soberbia característica de la here-
jía de los Pelagianos. Sin duda que la soberbia que tanto abunda en las 
sociedades de antigua raíz cristiana, podemos pensar que es causa de 
tanta hipocresía y de tanta apostasía silenciosa o manifiesta.

30  Sermón 77, 12: BAC 441, 409-410.
31  Sermón 77, 11:BAC 441, 409.



JESUCRISTO-VERDAD EN SAN AGUSTÍN 931

Jesús, hijo y Señor de David

Una sugerente iniciativa tuvo Jesús en cierta reunión con un grupo 
de fariseos, los cuales mostraron su complacencia por lo que el Maes-
tro había manifestado en contra del error de los saduceos que negaban 
la vida después de la muerte. Jesús debió pensar que se le ofrecía una 
oportuna ocasión para darles a entender cuál era el plan divino sobre 
el Mesías esperado por el pueblo de Israel, y lo hizo proponiéndoles 
esta cuestión: «¿Qué pensáis acerca del Mesías? ¿De quién es hijo?». Le res-
pondieron: «De David» Él les dijo: «¿Cómo, entonces, David, movido por el 
Espíritu, le llama Señor diciendo “Dijo el Señor” a mi Señor: siéntate a mi 
derecha y haré de tus enemigos estrado de tus pies”. Si David le llama Señor, 
¿cómo puede ser hijo suyo? Y ninguno pudo responderle nada, ni se atrevió 
nadie en adelante a plantearle más cuestiones. (Mt 22, 41-46). Este silencio 
de los fariseos cerró la puerta a le enseñanza que Jesús habría deseado 
presentarles abriendo paso a la purificación del pensamiento religioso 
entonces predominante en el judaísmo acerca del mesianismo. 

San Agustín en dos de sus sermones hace unas valiosas considera-
ción sobre la verdad que ansiaba Cristo ir comunicando al pueblo de 
Dios. He aquí algunos párrafos de esa predicación agustiniana:

Gran misterio es conocer cómo es al mismo tiempo Señor e hijo de 
David, cómo una persona es hombre y Dios; cómo en la forma huma-
na es menor que el Padre y en la divina igual a él; cómo conjugar estas 
dos afirmaciones suyas: El Padre es mayor que yo ( Jn 14,23) y Yo y el Padre 
somos una sola cosa ( Jn 10,30). Es un gran misterio y, por eso, para po-
der comprenderlo, hay que acomodar las costumbres. El misterio está 
cerrado a los indignos y se abre a los que lo merecen. No llamamos a 
la puerta del Señor ni con piedras, ni con picaportes, ni con los puños 
ni a patadas. Es la vida la que llama; es a la vida a la que se le abre. Se 
pide, se busca, se llama con el corazón; al corazón se le abre. Corazón 
que ha de ser piadoso para que su petición, su búsqueda y su llamada 
sean adecuadas. La primera razón es amar a Dios gratuitamente; esta 
es la auténtica piedad: no buscar otra recompensa fuera de él, aunque 
la esperemos de él. ¿Qué cosa de valor puede pedir a Dios aquel para 
quien Dios es cosa vil? Te otorga un trozo de tierra y te gozas, en cuan-
to amante de la tierra, hecho de tierra. Si te gozas cuando te da tierra, 



GUILLERMO PONS PONS 932

¡cuánto más debes alegrarte cuando se te da el mismo que hizo el cielo 
y la tierra! 32. 

En el sermón siguiente, acerca del mismo tema instruye a los oyen-
tes recordándoles las enseñanzas de san Pablo acerca del contenido del 
mismo pasaje evangélico:

Aquí hay que tomar precauciones y no pensar que Jesús negó ser 
hijo de David. No negó que fuese hijo de David, sino que preguntó 
el modo. «Dijisteis que es hijo de David; no lo niego; pero él le lla-
ma señor. Decidme cómo es hijo quien es también señor. Decidme 
cómo». Ellos no se lo dijeron, sino que callaron. Digámoslo nosotros, 
puesto que lo ha expuesto Cristo. ¿Dónde? Mediante su Apóstol. En 
primer lugar ¿cómo probamos que lo expuso el mismo Cristo? Dice 
el Apóstol: ¿O acaso queréis recibir una prueba de Cristo que habla en mí? 
(2Co 13,3). Por tanto, mediante el Apóstol, se ha dignado solucionar 
esta cuestión. Ante todo, ¿qué dijo Cristo, hablando por boca del 
Apóstol a Timoteo? Acuérdate de que según mi evangelio, Jesucristo del 
linaje de David, resucitó de entre los muertos (2Tm 2,8). Está probado que 
Cristo es hijo de David. ¿Cómo es también Señor? Dilo, Apóstol: 
Quien existiendo en forma de Dios, no juzgó objeto de rapiña ser igual a 
Dios (Flp 2,6) 33.

Esta sublime verdad de Cristo, hijo y Señor de David, es decir, 
esta inefable vinculación del ser humano con Dios uno y trino, que 
san Agustín con su exquisito lenguaje y profunda fe exponía a los fieles 
cristianos del África Proconsular se halla en la misma línea de valo-
ración teológica y pastoral que el papa san Juan Pablo II manifestaba 
en su primera encíclica Redemptor hominis, donde dice: «Esta unión de 
Cristo con el hombre es en sí misma un misterio del que nace “el hom-
bre nuevo” (2Pe 1,4) llamado a participar en la vida de Dios, creado 
nuevamente en Cristo, en la plenitud de la gracia y verdad (cf. Ef 2,10; 
Jn 1,14-16). La unión de Cristo con el hombre es la fuerza y la fuente 
de la fuerza, según la incisiva expresión de San Juan en el prólogo de 
su Evangelio: “Dios dioles poder de venir a ser hijos” (Jn 1,12). Esta es 

32  Sermón 91: BAC 441, 596-597
33  Sermón 92: BAC 441, 605.



JESUCRISTO-VERDAD EN SAN AGUSTÍN 933

la fuerza que transforma interiormente al hombre, como principio de 
una vida nueva que no se desvanece y no pasa, sino que dura hasta la 
vida eterna (cf Jn 4,14)» 34. 

Se transfiguró ante ellos

Tres apóstoles, Pedro Santiago y Juan contemplaron a Jesús trans-
figurado, estando en el monte alto a donde les condujo el Maestro, el 
cual ante ellos se manifestó con el resplandor de su divinidad y a la 
vez ellos escucharon la voz de Padre: Este es mi Hijo amado, en quien 
tengo mi complacencia, escuchadle. (Mt 17,5). Con razón el Catecismo de la 
Iglesia Católica establece una correlación entre la teofanía del Jordán en 
el bautismo de Jesús y la visión en ese monte alto: «En el umbral de la 
vida pública se sitúa el Bautismo; en el de la Pascua la Transfiguración» 
(CIC, 556). 

La divinidad de Jesús, atestiguada por la voz del Padre, y su muerte 
redentora en la cruz, de la que hablaban con él Moisés y Elías (Lc 9,30-
31), constituyen el resplandor de la luz divina que nos da a conocer cuál 
es la Verdad del Hijo de Dios y salvador nuestro. San Agustín expone 
con luminosas palabras el profundo sentido de esta manifestación glo-
riosa del Señor Jesús, de tal manera que al cesar la visión los tres discí-
pulos había caído al suelo sobrecogidos de un gran temor reverencial:

El Señor extendió su mano y levantó a los caídos. A continuación 
no vieron a nadie más que a Jesús solo. ¿Qué significa esto? Oísteis, cuan-
do se leía al Apóstol, que ahora vemos en un espejo, en misterio, pero en-
tonces veremos cara a cara (1Co 13,12). Hasta las lenguas desaparecerán 
cuando venga lo que ahora esperamos y creemos. En el caer a tierra 
simbolizaron la mortalidad, puesto que se dijo a la carne: Eres tierra 
y a la tierra irás (Gn 3,19). Y cuando el Señor los levantó, indicaba la 
resurrección . Después de ésta ¿para que la ley, para que la profecía? 
Por esto no aparecen ya ni Elías ni Moisés. Te queda el que en el 
principio era el Verbo, y el Verbo estaba junto a Dios, y el Verbo era Dios ( Jn 
1,1). Te queda el que Dios es todo en todo (cf. 1Co 15,28). Allí estará 

34  Redemptor hominis, IV, 18.



GUILLERMO PONS PONS 934

Moisés, pero no ya la ley. Veremos allí a Elías, pero no ya al profeta. 
La ley y los profetas dieron testimonio de Cristo, de que convenía que 
padeciese, resucitase al tercer día de entre los muertos y entrase en 
su gloria (Lc 24,44-47). Allí se realiza lo que Dios prometió a los que 
lo aman: El que me ama será amado por mi Padre y yo también lo amaré. 
Y como si le preguntase: «Dado que le amas, ¿qué le vas a dar?». Y 
me mostraré a él ( Jn 14,21). ¡Gran don y gran promesa! El premio que 
Dios te reserva no es algo suyo, sino él mismo. ¿Por qué no te basta, 
¡oh avaro! lo que Cristo prometió? Te crees rico; pero si no tienes a 
Dios, ¿qué tienes? Otro puede ser pobre, pero si tiene a Dios, ¿qué no 
tiene? 35.

Según parece, el episodio de la transfiguración debió producirse 
a finales del verano del segundo año de la vida pública de .Jesús y 
en el entorno de la fiesta judía de los Tabernáculos, durante la cual 
los peregrinos y fieles devotos tenían la costumbre de alojarse durante 
uno días en tiendas o bajo enramadas. Esta circunstancia daría cierta 
obviedad a la propuesta de Pedro durante la visión gloriosa: Señor, ¡qué 
bien estamos aquí! Si quieres, haré aquí tres tiendas, una para ti, una para 
Moisés y otra para Elías (Mt 17,4). San Agustín da al detalle de las tiendas 
una interpretación indicadora de la suprema verdad que Cristo quería 
manifestar en bien de quienes habían de recibir la profunda verdad de 
su mensaje y de toda su obra salvadora:

Pensaba [Pedro] que era cosa buena lo que decía. Pero ¿qué hizo el 
Señor? Envió una nube del cielo y los cubrió a todos, como diciendo 
a Pedro: «Por qué quieres hacer tres tiendas? Esta es la única tienda». 
Entonces oyeron una voz desde la nube: Este es mi Hijo amado, para que 
no lo comparasen con Moisés y Elías y pensasen que el Señor había 
de ser considerado como uno de los profetas, siendo el señor de los 
profetas. Este es mi Hijo amado; escuchadle (Mt 17,5). Aterrados por esta 
voz, cayeron a tierra. Se acercó el Señor y los levantó, y no vieron más que 
a Jesús 36.

35  Sermón 78, 5: BAC 441, 433-434.
36  Sermón 79-A (Lambot 17): BAC 441, 440.



JESUCRISTO-VERDAD EN SAN AGUSTÍN 935

Es un dato sugestivo e interesante que en la segunda carta se San 
Pedro, tanto si el redactor fue el propio apóstol o algún discípulo que 
hubiese recogido el testimonio de esa tradición, se pone de manifiesto 
que él recordaba emotivamente la transfiguración de Jesús: Nosotros 
mismos escuchamos esta voz, venida del cielo, estando con él en el monte san-
to (2Pe 1,18). El anhelo de una contemplación espiritual por parte de 
Agustín se hace presente, por ejemplo en una carta suya a un presbíte-
ro llamado Eudoxio que junto con otros compañeros se dedicaban a la 
vida contemplativa, y les dice: «Yo reposo en vuestra caridad, aunque 
me debato en duros y múltiples trabajos: Somos un solo Cuerpo bajo 
una Cabeza, para que vosotros seáis activos en mí y yo en vosotros 
contemplativo» 37.

Uno solo es vuestro maestro

El sacerdote y académico Lorenzo Riber (1881-1958) quien con 
gran elegancia de estilo tradujo al castellano las Confesiones de san Agus-
tín en la introducción de esa obra hacía esta reflexión: «San Agustín 
ha sido llamado rey de los corazones. Raudal afluente de cordialidad, 
es acaso el Santo del santoral más rico de simpatía. Nadie ni nada se 
esconde de su invencible calor, ni se sustrae a su blanda tiranía. Plugo 
a Dios darle anchura de corazón, como la de las arenas que ciñen la 
inmensidad del mar. Sus Confesiones son la odisea por este amargo mar 
interior de un corazón sin fin y sin suelo; maravilla de profunda in-
trospección; oceanografía insondable, medición estupenda del abismo 
desde cuyas profundidades el alma eleva a Dios la voz de sus clamores 
temblorosos» 38. 

En una carta del propio Agustín a Darío, alto funcionario de la cor-
te de Rávena, al que había enviado una copia de su mencionada obra, 
y, entre otras muchas cosas, le dice: «El buen Maestro nos enseñó por 
su Apóstol que no hemos de vivir y obrar el bien para que nos alaben 
los hombres, esto es, que no pongamos el fin de nuestra rectitud en las 

37  Carta 48, 1: BAC 69, 312.
38  Confesiones de San Agustín, Círculo de Lectores, Barcelona 1971, Introducción, 

p. 8.



GUILLERMO PONS PONS 936

alabanzas humanas y que sin embargo hemos de buscar las alabanzas 
de los hombres en bien de los mismos hombres» 39. Ciertamente ya 
entre sus contemporáneos la obra de las Cofesiones, tuvo una aceptación 
extraordinaria, y Agustín se alegró de ello por el bien que le decían que 
había hecho en muchos de sus lectores. Lo que verdaderamente ale-
graba al obispo de Hipona era el fruto espiritual que tanto sus escritos 
como sus sermones producía en la Iglesia. Todo ello se corresponde 
con la admiración que sentía por Cristo a quien solía llamar «el buen 
Maestro» cuya Verdad fue el punto de partida de toda la labor pastoral 
agustiniana.

Las enseñanzas de Jesús presentadas en los evangelios constituyen 
un tesoro inagotable confiado a la Iglesia y que los Santos Padres y 
demás pastores trataban de transmitir al pueblo. San Agustín en un 
sermón sobre el tema: Yo soy el camino, la verdad y la vida (Jn 14,6), lo 
expresa así:

Clama el Maestro de los ángeles, clama el Verbo de Dios, alimento 
de las inteligencias todas que no se disminuye, vianda que rehace y 
siempre está igual, clama, pues, diciendo: Aprended de mí. ¡Atienda el 
pueblo al que dice: Aprended de mí! Y respóndale: ¿Qué aprenderemos 
de ti? No sé, no sé qué vamos a oírle a este artífice sublime que dice: 
Aprended de mí. ¿Quién, en efecto, es quien dice: Aprended de mí? Quien 
formó la tierra y separó de la tierra la mar, y creó los volátiles y anima-
les de la tierras, y creó los peces, y puso los astros en el cielo, y separó 
el día dela noche, y afirmó el mismo firmamento, y puso a un lado la 
luz y a otro las tinieblas: ese mismo es el que dice: Aprended de mí. ¿Nos 
dirá, por ventura, que hagamos esta suerte de maravillas que hizo él? 
¿Quién será capaz? Eso es cosa de Dios […] ¿Qué, pues, conviene que 
aprendamos? Que soy manso y humilde de corazón (Mt 11,29); donde nos 
recomienda o inculca la caridad, una caridad acendradísima, noble, 
sin fatuidad, sin altivez, sin doblez; eso quiere inculcarnos quien dice: 
Aprended de mí, que soy manso y humilde de corazón 40.

Ante el nítido concepto del deber de comunicar única y fielmente 
la Verdad de Cristo al pueblo de Dios, Agustín se proclama a sí mismo 

39  Carta 231, 4: BAC 99b, 386-387.
40  Sermón 142, (Wilmart, 11) 11-12: BAC 443, 296-298.



JESUCRISTO-VERDAD EN SAN AGUSTÍN 937

como condiscípulo en relación a los fieles a quienes con tanta constan-
cia y pulcritud dirigía sus enseñanzas. En un sermón del día de Pente-
costés, hacia el año 416, tras un tan prolongado ejercicio de su predi-
cación manifestaba así a sus oyentes cual es el origen de su magisterio:

Hablo a condiscípulos en la escuela del Señor. Tenemos un único 
maestro, en el que todos somos uno; quien, para evitar que podamos 
vanagloriarnos de nuestro magisterio, nos amonestó con estas pala-
bras: No dejéis que los hombres os llamen maestro, pues uno es vuestro maes-
tro: Cristo (Mt 23,8). Bajo la autoridad de este maestro, que tiene en el 
cielo su cátedra –pues hemos de ser instruidos en sus escritos– poned 
atención a lo poco que voy a decir, si me lo concede quien me man-
da hablaros. Quienes ya lo sabéis, recordadlo; quienes lo ignoráis, 
aprendedlo 41. 

Una advertencia muy sabia y pertinente es la que hace san Agus-
tín en cuanto a la perseverancia en observar la enseñanza recibida de 
Jesús, origen y maestro de la Verdad: «Para ser discípulo no basta mos-
trar adhesión, hay que perseverar, porque no dice [el Señor]: «Si oís 
mi palabra», o «Si mostráis adhesión a mi palabra» o «Si aplaudís mi 
palabra»; ved, en cambio, lo que dice: Si os mantenéis en mi palabra, se-
réis verdaderamente discípulos míos, y conoceréis la verdad, y la verdad os hará 
libres (Jn 8, 31-32) 42.

La Verdad del Reino de Dios

Durante los tres años de su ministerio público, Jesús habla cons-
tantemente del reino de Dios y de sus características y exigencias. Él 
inaugura el Reino de los cielos sobre la faz de la tierra. La doctrina de 
los Santos Padres y doctores de la Iglesia fue como una esclarecedora 
resonancia de la doctrina expuesta por Cristo sobre el Reino de Dios. 

Por más que hayan surgido en tiempos modernos interpretaciones, 
a veces confusas o deformadas, hemos de acudir a la Verdad de Jesús 

41  Sermón 270, 1: BAC 447, 748-749.
42  Sermón 134, 1: BAC 443, 189.



GUILLERMO PONS PONS 938

para obtener una auténtica iluminación. Benedicto XVI en su obra 
Jesús de Nazaret nos orienta al decir: «Veremos sobre todo que Jesús ha-
bla siempre como el Hijo, que en el fondo de su mensaje está siempre 
la relación entre Padre e Hijo. En este sentido, Dios ocupa siempre el 
centro de su predicación; pero precisamente porque el mismo Jesús es 
Dios, el Hijo, toda su predicación es un anuncio de su misterio, es cris-
tología; es decir, es un discurso sobre la presencia de Dios en su obrar 
y en su ser. Veremos cómo éste es el aspecto que exige una decisión y 
cómo, por ello, el que conduce a la cruz y a la resurrección» 43. 

San Agustín pone de relieve que del costado abierto de Cristo en 
la cruz brotó la Iglesia que se manifestó públicamente en Pentecostés 
y que en ella, extendida ya por todo el mundo entonces conocido, se 
hace visible el Reino de Dios. He aquí como nos lo describe y perfila 
en un sermón sobre la transfiguración:

Ya se nos manifiesta en la Iglesia el Reino de Dios. En ella está 
el Señor, la ley y los profetas; pero el Señor como Señor; la ley en 
Moisés, la profecía en Elías, en condición de servidores, de ministros. 
Ellos como vasos; él como fuente, Moisés y los profetas hablaban, pero 
cuanto fluía de ellos, de él lo tomaban 44.

Muchas veces se hace referencia al Reino de Dios denominán-
dolo también Reino de los cielos, aunque permanezca aún en el mundo 
presente. He aquí cómo expone esta realidad, que de momento puede 
parecer desconcertante, el obispo de Hipona, siempre muy amante de 
esclarecer la Verdad de Cristo:

Quien violare uno de estos mis mandatos menores y enseñare así, será tenido 
por el menor en el reino de los cielos (Mt 5,19). Dice dos cosas: quien violare 
y enseñare; quien los viole viviendo mal, aunque enseñe el bien. Pero 
¿en qué reino de los cielos? En la Iglesia del tiempo presente, porque 
también a ella se le llama reino de los cielos. En efecto, si no se llamara 
reino de los cielos también a esta Iglesia que reúne en sí a buenos y ma-

43  Joseph Ratzinger: Benedicto XVI, Jesús de Nazaret, Primera parte. Desde 
el Bautismo hasta la Transfiguración, La esfera de los libros, Madrid 2007, p. 90.

44  Sermón 78, 4: BAC 441, 433.



JESUCRISTO-VERDAD EN SAN AGUSTÍN 939

los, no diría el Señor en la parábola: El Reino de los cielos es semejante a 
una red barredera que se echa al mar, y recoge peces de toda especie (Mt 13,47) 45. 

También Agustín se ocupa con empeño en que resplandezca la 
Verdad de la enseñanza de Jesús sobre su segunda venida, que al prin-
cipio los cristianos habían considerado que ocurriría en un tiempo cer-
cano. Especialmente en su valiosa y extensa obra La Ciudad de Dios y 
en la carta a un obispo llamado Hesiquio le advierte de que la última 
hora corre desde que «en los últimos tiempos el Señor vino naciendo 
de una virgen, y no se llamaría a ésta la última hora, si no se acercase 
el reino de los cielos» 46. Y en los Conentarios a las cartas de San Juan 
Agustín exclama con frase lapidaria Novissima hora diuturna est, tamen 
novissima est. («La última hora es muy duradera y, sin embargo, es la 
hora última) 47.

La Eucaristía: resplandor de la Verdad en el amor

En la encíclica Lumen fidei, del papa Francisco, que cuenta con una 
amplia base teológica que le ofreció el papa emérito Benedicto XVI 
queda consignado que «la naturaleza sacramental de la fe alcanza su 
máxima expresión en la eucaristía, que es el precioso alimento para la 
fe, el encuentro con Cristo presente realmente con el acto supremo de 
amor, el don de sí mismo, que genera vida» 48. Los antecedentes de es-
tas consideraciones de fe eucarística ya los hallamos en san Agustín, el 
cual un domingo de Pascua hablando a los recién bautizados les decía:

Tengo bien presente mi promesa. Os había prometido a los que ha-
béis sido bautizados explicaros en la homilía el sacramento del Señor, 
que ahora ya veis y del que participasteis en la noche pasada. Debéis 
conocer lo que habéis recibido, lo que vais a recibir y lo que debéis 
recibir a diario. Este pan que vosotros veis sobre el altar, santificado 
[es decir consagrado] por la palabra de Dios, es el cuerpo de Cristo. 

45  Sermón 251, 3: BAC447, 538-539.
46  Carta 199, 10, 35: BAC 99b, 161.
47  Comentarios a las cartas de san Juan, 3, 3: PL 35, 1998.
48  Lumen fidei, 44 (29 de junio de 2013)



GUILLERMO PONS PONS 940

Este cáliz, mejor, lo que contiene el cáliz, santificado por la palabra de 
Dios, es la sangre de Cristo. Por medio de estas cosas quiso el Señor 
dejarnos su cuerpo y sangre, que derramó para la remisión de nuestros 
pecados 49.

Comentando el salmo 98, Agustín pone de relieve que la carne de 
Cristo que se recibe en el sagrado convite de la Eucaristía es la misma 
que el Señor al encarnarse asumió de su bienaventurada madre, y que 
por estar unida esta carne de Jesús a la persona del Verbo, debe ser 
adorada 50. Insiste en la misma consideración en sus Tratados sobre el 
Evangelio de San Juan, diciendo: «La verdad es inconmutable, la verdad 
es pan; restaura las mentes y no falla, Cambia a quien nutre, ella mis-
ma no se cambia en quien ella nutre. La Verdad en persona es la Palabra 
de Dios, Dios en Dios, Hijo Unigénito. Esta Verdad se ha vestido de carne 
por nosotros, para nacer de María virgen y que se cumpliese la profe-
cía: La verdad brotó de la tierra (Sal 84,12) 51. 

«Yo soy el camino, la verdad y la vida»

Estas palabras de Jesús, llenas de un gran contenido teológico, que 
junto con otras expresiones semejantes que se inician con la frase Yo 
soy evocan el misterio de la divinidad de su persona 52. El texto: Yo soy 
el camino, la verdad y la vida. Nadie va al Padre, si no es por mí (Jn 14,6) la 
comenta san Agustín con tan intenso sentimiento, que parece quedar 
de algún modo reflejado su propio itinerario de conversión y de cons-
tante unión con Dios:

Si lo amas síguelo. «Lo amo, afirmas; pero ¿por dónde lo sigo?». Si 
el Señor tu Dios te hubiera dicho: «Yo soy la verdad y la vida», deseoso 
tú de la verdad, anhelante de la vida, buscarías el camino por el que 
pidieras llegar a éstas y te dirías: «¡Gran cosa es la verdad, gran cosa 

49  Sermón 227: BAC 447, 285.
50  Cf. Enarraciones sobre los Salmos, 98, 9: BAC255, 573-574.
51  Tratados sobre el Evangelio de San Juan, 41, 1:BAC 165, 90.
52  Cf. Joseph Ratzinger: Benedicto xvi, Jesús de Nazaret, Primera parte, 

pp. 399-410.



JESUCRISTO-VERDAD EN SAN AGUSTÍN 941

es la vida! ¡Si hubiera cómo mi alma llegase allá!». ¿Buscas por dónde? 
Primero óyelo decir: Yo soy el Camino. Antes de decirte a dónde, ha 
presentado por dónde: Yo soy el Camino, afirma. El camino ¿a dónde? 
Y la Verdad y la Vida. Primero dijo por dónde puedes venir, después a 
dónde puedes venir. Yo soy el Camino, yo soy la Verdad, yo soy la Vida. Por-
que permanece en el Padre es la Verdad y la Vida; por haberse vestido 
la carne, se hizo Camino. No se te dice: «Fatígate buscando el camino 
para llegar a la verdad y a la vida»; no se te dice esto. ¡Perezoso, leván-
tate! El Camino en persona ha venido a ti y, a ti que estabas durmiendo, 
te ha despertado del sueño, si empero te ha despertado; ¡levántate y 
anda! ( Jn 5,8). Quizá intentas andar y no puedes porque te duelen los 
pies ¿Por qué te duelen los pies? ¿No habrán corrido por asperezas, a 
las órdenes de la avaricia? Pero la Palabra de Dios sanó también a co-
jos. Afirmas: «He aquí que tengo sanos los pies, pero no veo el camino 
mismo». También iluminó a ciegos (Mt 9,30-31) 53. 

Dice también Agustín: «Esta verdad, pues, cuando hablaba a los 
judíos, se ocultaba en la carne; se ocultaba empero no para rehusarse, 
sino para diferirse; diferirse para padecer en la carne; ahora bien padecer 
en la carne, para que fuese redimida la carne de pecado» 54.

Reinó el Señor desde la cruz

Comentando el versículo primero del salmo 92: El Señor reinó, se 
vistió de hermosura; el Señor se vistió de fortaleza y se ciñó, san Agustín dice: 

Vemos que se vistió de dos cosas: de hermosura y de fortaleza. 
¿Para qué? Para fundar la tierra. Pues prosigue: Porque afianzó el orbe de 
la tierra, el cual no se conmoverá. ¿Cómo le afianzó? Vistiéndose de her-
mosura. No le hubiera afianzado, si solamente se hubiese vestido de 
hermosura y no también de fortaleza. ¿Por qué se vistió de hermosura, 
por qué de fortaleza? Pues dijo ambas cosas. El Señor reinó y se vistió de 
hermosura; el Señor se vistió de fortaleza y se ciñó. Sabéis, hermanos, que 
al venir nuestro Señor Jesucristo en carne y predicar el Evangelio del 

53  Tratados obre el Evangelio de San Juan, 34, 9: BAC 139, 711-712.
54  Ibíd, 41, 1: BAC 165, 90.



GUILLERMO PONS PONS 942

reino de los cielos, agradaba a unos y desagradaba a otros. Pues se di-
vidió el parecer de los judíos, diciendo unos: «Es bueno»; otros: «No, sino 
que seduce las turbas» ( Jn 6,12). Luego unos hablaban bien de él; otros 
le desacreditaban, le infamaban, le criticaban, le injuriaban. Luego se 
vistió de hermosura, para aquellos a quienes agradaba, y de fortaleza 
para aquellos a quienes desplacía» 55. 

No cabe duda de que esta diversidad de posturas y actitudes fren-
te al que venía como Salvador del mundo, refleja el enfrentamiento 
entre la gloria de la salvación y el misterio de la iniquidad. La victoria 
y exaltación de Cristo se manifiesta ya en el sacrificio de la cruz que 
resplandecerá en la gloria de la resurrección. Esta visión de fe sobre el 
reinado de Cristo redentor viene a ser clara manifestación de la Verdad 
que resplandece en Cristo y se pone especialmente de relieve en el 
evangelio de san Juan. San Agustín sabe valorar con gozo y diafanidad 
estos luminosos testimonios del cuarto evangelio. Sobre el encuentro 
de Jesús con unos griegos el domingo de Ramos después de la entrada 
en Jerusalén, la expone el obispo de Hipona de esta manera:

He ahí venidos de la circuncisión unos, del prepucio otros, como dos 
muros que vienen de puntos opuestos y con el beso de la paz se juntan 
en la única fe de Cristo; oigamos, pues la voz de la Piedra angular. Por 
su parte, afirma, Jesús les respondió: Ha llegado la hora de que sea glorificado 
el Hijo del hombre ( Jn 12.23). Alguien supone tal vez que, precisamente 
porque los gentiles querían verlo, aquí habló de sí como de glorificado. 
No es así; sino que veía que tras su pasión y resurrección, esos mismos 
gentiles que estaban en todas las gentes iban a creer porque, como dice 
el Apóstol: La ceguera aconteció parcialmente en Israel, hasta que entrase la 
totalidad de las gentes (Rm 11,25). Así pues, con ocasión de estos gentiles 
que ansiaban verlo, anuncia la futura totalidad de las gentes y promete 
que en este mismo instante está presente la hora de su glorificación, 
acontecida la cual en los cielos, las gentes iban a creer 56. 

Sobre el significado y la trascendencia de la inscripción colocada 
en lo alto de la cruz por orden de Pilato, Agustín comenta: «Con el 

55  Enarraciones sobre los Salmos, 92, 2: BAC 255, 414-415.
56  Tratados sobre el Evangelio de San Juan 51, 8: BAC 165, 310.



JESUCRISTO-VERDAD EN SAN AGUSTÍN 943

rótulo puesto sobre la cruz, en el que estaba escrito: Rey de los judíos, 
demostró que ni siquiera causándole la muerte pudieron conseguir los 
judíos que no fuera su rey quien con sublime potestad y a todas luces 
dará a cada uno lo que merezcan sus obras. Por esa razón se canta en 
el salmo: Él me constituyó rey sobre Sión, su monte santo (Sal 2,6). El dato 
de que el rótulo estuviera escrito en tres lenguas: hebreo, griego y latín, 
indica que iba a reinar no sólo entre los judíos, sino también sobre los 
gentiles» 57. Famosa y reveladora es la sentencia con la que san Agustín 
se refiere al magisterio de Cristo desde la cruz: Tamquam lignum illud ubi 
erant fixa membra morientis, etiam cathedra fuerit magistri docentis: «Cual 
si el madero aquel donde estaban fijos los miembros del moribundo 
fuese también la cátedra del Maestro docente» 58.

Resucitó en verdad el Señor

Jesús resucitó al tercer día después de haber entregado su vida y 
haber sido rasgado su corazón. Se trata de «un acontecimiento que tuvo 
manifestaciones históricamente comprobadas» (Catecismo de la Iglesia 
Católica, 639). Benedicto XVI reconoce dos clases de fuentes de la fe en 
Cristo resucitado: los símbolos o profesiones de fe y los relatos de sus 
apariciones: «Esto significa que para los discípulos la resurrección era 
tan real como la cruz. Presupone que se rindieron simplemente ante la 
realidad; que después de tanto titubeo y asombro inicial, ya no podían 
oponerse a la realidad: es realmente Él; vive y nos ha hablado, ha per-
mitido que le toquemos, aun cuando ya no pertenece al mundo de lo 
que normalmente es tangible» 59. San Agustín manifiesta su profunda 
convicción de fe en cuanto a la verdad plena del acontecimiento:

Que Cristo, el Señor nació hombre de hombre, lo creyeron mu-
chos, incluso extraños e impíos, aunque desconocían su nacimiento 
virginal; que Cristo nació como hombre lo creyeron tanto los amigos 
como los enemigos; que Cristo fue crucificado y muerto, lo creyeron 
tanto los amigos como los enemigos; que resucitó sólo lo saben los 

57  Sermón 218, 5-6: BAC 447, 208-209.
58  Tratados sobre el Evangelio de San Juan, 119,2: BAC 165, 897. 
59  Joseph Ratzinger: Benedicto XVI, Jesús de Nazaret, 2ª parte, p. 286.



GUILLERMO PONS PONS 944

amigos. ¿Y esto por qué? Cristo el Señor, en el hecho de nacer y de 
morir, tenía la mirada puesta en la resurrección; en ella estableció los 
límites de nuestra fe. Nuestra raza, es decir, la raza humana, conocía 
dos cosas: el nacer y el morir. Para enseñarnos lo que no conocíamos, 
tomó lo que conocíamos. En la región de la tierra, en nuestra condi-
ción mortal, era habitual, absolutamente habitual el nacer y el morir; 
tan habitual que, así como en el cielo no puede darse, así en la tierra 
no cesa de existir. En cambio, ¿quién conocía el resucitar y el vivir per-
petuamente? Esta es la novedad que trajo a nuestra región quien vino 
de Dios. ¡Gran acto de misericordia! : ¡se hizo hombre por el hombre; 
se hizo hombre el creador del hombre! Nada extraordinario era para 
Cristo el ser lo que era, pero quiso que fuera grande el hacerse él lo que 
había hecho. ¿Qué significa «haberse él lo que había hecho»? Hacerse 
hombre quien había hecho al hombre. He aquí su misericordia 60.

Respecto de las apariciones del Resucitado, dice san Agustín que 
lo hizo para afianzar la fe de ellos, de manera que se manifestó «en-
trando y saliendo, comiendo y bebiendo, como dice la Escritura, y 
asegurándoles que lo que se presentaba de nuevo a sus ojos después 
de la resurrección era lo que les había sido arrebatado por la cruz» 61. 

A modo de conclusión me complazco en reproducir unas suge-
rentes palabras de Fray Luis de León sobre la resurrección de Jesús, 
indicio y esperanza de nuestra incorporación a la Verdad de Él, fuen-
te de nuestra esperanza de salvación: «Digamos ahora lo que [Cristo] 
hizo en sí para criar en nosotros el hombre nuevo y el espíritu bueno; 
esto es, para después de muertos a la vida mala, tornarnos a la vida 
buena, y para dar principio a nuestra segunda generación. Por virtud 
de su divinidad, y porque según ley de justicia no tenía obligación a la 
muerte, por ser su naturaleza humana de su nacimiento inocente, no 
pudo Cristo quedar muerto muriendo; y como dice San Pedro, no fue 
posible ser detenido de los dolores de la sepultura (Hch 2,24)» 62.

Guillermo Pons Pons 

60  Sermón 229 H, 1 (Guelf 12): BAC 447, 332.
61  Sermón 264, 2: BAC 447, 666.
62  Los nombres de Cristo. Padre del siglo futuro, Obras Competas: BAC 3ª, 

pp. 521-522.


