CruD-Ra 234-3 (2021) 869-912

La verdad en los académicos
en la época de San Agustin

RESUMEN

El articulo aborda el tema de la verdad en los académicos en el tiempo de
San Agustin. En la primera parte, se hace una presentacién de la Academia
desde su fundacién por Platon y su evolucion a lo largo de diferentes etapas:
Academia antigua, Academia media y la Academia nueva. Cicerén estudi6 en
la Academia en Atenas siendo discipulo de Fil6n de Larisa y de Antioco de
Ascalon. En su didlogo filosofico Academicarefleja el debate entre las dos versio-
nes de la filosofia académica: el escepticismo moderado de Filon de Larisa y la
postura de Antioco de Ascalon que presenta a los estoicos como los verdaderos
herederos de Platon y de los académicos. Agustin en su libro Contra los Acadeé-
micos se refiere a diferentes autores de la Academia, pero los conoce a través de
Cicer6n, por lo que nos centraremos en el academicismo del Arpinate que de-
fiende el concepto de verdad de la llamada Academia nueva. Al final, veremos
como s. Agustin discute con los académicos su afirmacion de que no se pueda
alcanzar la verdad, pues repite, de manera constante, a lo largo del dialogo: la
importancia de la busqueda de la verdad y el convencimiento de que se puede
encontrar. De este modo, estaba allanando el camino para la aceptacion de la
fe cristiana, que no se puede alcanzar sin la confianza en descubrir la verdad.

PALABRAS CLAVE: Academia, escepticismo, académicos, Cicerén, Academica, s.
Agustin y Contra Académicos.

ABSTRACT:

The article addresses the issue of truth in academics in the time of Saint Augus-
tine. In the first part, there is a presentation of the Academy since its founding
by Plato and its evolution through different stages: the old Academy, the midd-
le Academy and the new Academy. Cicero studied at the Academy in Athens
as a disciple of Philo of Larisa and Antiochus of Ascalon. In his philosophical
dialogue Academica reflects the debate between the two versions of academic
philosophy: the moderate skepticism of Philo of Larisa and the position of An-



870 JAVIER ANTOLIN SANCHEZ, OSA

tiochus of Ascalon who presents the Stoics as the true heirs of Plato and the
academics. Augustine in his book Against Academics refers to different authors
of the Academy, but he knows them through Cicero, so we will focus on the
academicism of the Arpinate that defends the concept of truth of the so-called
New Academy. In the end, we’ll see how saint Augustine discusses with the
academics his assertion that the truth cannot be reached, since he constantly
repeats throughout the dialogue: the importance of the search for truth and
the conviction that it can be found. In this way, he was paving the way for the
acceptance of the Christian faith, which cannot be achieved without the confi-
dence in discovering the truth.

KEY WORDS: Academy, skepticism, academics, Cicero, Academica, Saint Augus-
tine, Contra Académicos.

1. INTRODUCCION

Nuestro proposito es un estudio epistemologico sobre el concep-
to de verdad dentro de la Academia, en concreto, en los académicos
de la época de s. Agustin. Haremos un resumen de la evolucién de
la Academia desde sus primeros pasos con Platon hasta el tiempo de
Agustin y estudiaremos sobre todo a Cicer6n y su libro Academica !,
pues aunque Agustin en su libro Contra Académicos? haga referencia
a diferentes autores de la Academia, los conoce gracias a Cicerén y
sus escritos, por lo que nuestro estudio se referira al academicismo
de Cicer6n que, como veremos, defiende el concepto de verdad de la
llamada Academia Nueva.

Intentaremos también adentrarnos en la etapa escéptica de Agus-
tin, lo que el entendia por academicismo. En su libro Contra Académi-
cos, expone el pensamiento de los académicos y de Cicerén y, de ese
modo, responderemos al titulo de nuestro ensayo. Hemos de decir
que el pensamiento de la Academia evoluciona a lo largo de los anos,
ademas hay varios autores que no han dejado nada escrito, por lo que

1 CicerON, M. T., Cuestiones Académicas, introduccién y traduccién Julio
Pimentel Alvarez, UNAM, México 1990. Para la obra de Ciceron Academica uti-
lizaré esta edicion.

2 SAN AGUSTIN, Contra los Académicos (=Ensayos 377), traduccion Julio Garcia
Alvarez y Jaime Garcia Alvarez, Encuentro, Madrid 2009. Utilizaré esta edicién
y traduccion para la obra de San Agustin.



LA VERDAD EN LOS ACADEMICOS EN LA EPOCA DE SAN AGUSTIN 871

el conocimiento que tenemos, muchas veces, dependera de fuentes
secundarias.

Cicerén estudié en la Academia en Atenas siendo discipulo de
Filon de Larisa y de Antioco de Ascalon. En su dialogo filoséfico Acade-
mica reflejo el debate entre las dos versiones de la filosofia académica:
la de la llamada Academia Nueva representada por Filon de Larisa y la
posicién de Antioco de Ascalon que busca un camino medio entre los
académicos y el estoicismo. El dialogo ciceroniano es la fuente princi-
pal del conocimiento que Agustin tiene de los académicos 3. Cicerén
argumentaba a favor de la postura escéptica de la Academia Nueva+y,
ademas, es un defensor del escepticismo moderado de Filon de Larisa,
por lo que no es correcto decir que Cicerén era un escéptico riguroso.
Aunque como jurista estaba bien familiarizado con exponer los pros y
contras de una posicién particular, y no cabe duda que en el estoicismo
de De Officiis, su obra mas influyente, representa puntos de vista que €l
mismo aprobaba 5.

La escuela académica, a la que pertenecia Cicerén, abrazé un es-
cepticismo que cuestionaba los fundamentos del conocimiento y sos-
tenia que la persona que aspiraba a ser sabia nunca podia estar segura
de su propia sabiduria. Esta posiciéon se personifica en Sécrates que
queda retratado en Academica: “Socrates refuta a otros y dice que no
sabe nada, excepto eso mismo, y que aventaja a los demas en el hecho

3 O’MEARA, J. J., The Young Augustine. An Introduction to the Confessions of St.
Augustine, Longman, London & New York, 1980, 111. El conocimiento que Agustin
tiene sobre la Nueva Academia estd representado en Academica de Cicer6n, y la
obra Contra academicos trata inicamente de los argumentos que alli se encuentran.
KIRWAN, Ch., Augustine, Routledge, New York & London, 1991, 16. Agustin no
conocia los escritos de Sexto Empirico ni de los pensadores helenisticos que,
aunque ahora se han perdido, estaban disponibles en su época. Su conocimiento
de la filosofia escéptica viene principalmente y quizas solamente de Cicerén, en
su defensa del escepticismo en Academica.

4 CICERON, Cuestiones Académicas, xxx. Cicerén siempre se consider6 parti-
dario de la Nueva Academia, sobre todo del probabilismo de Carnéades. Sentia
un gran afecto por Antioco, pero nunca acepto su dogmatismo; por el contrario,
siempre censur6 la arrogancia de todos los dogmaticos. LONG, A. A., Hellenistic
Philosophy. Stoics, Epicureans, Sceptics, Duckworth, London 1974, 106. Cicerén declaré
su lealtad a la Nueva Academia de Arcesilao, Carnéades y Filon.

5 LONG, Hellenistic Philosophy, 230-231.



872 JAVIER ANTOLIN SANCHEZ, OSA

de que éstos juzgan que saben lo que ignoran, mientras €l mismo sé6lo
sabe esto: que nada sabe y que él juzga que por Apolo fue llamado el
mas sabio de todos porque ésta es la inica sapiencia: no juzgar que uno
sabe lo que ignora” (A4cad. 1,4,16).

Los académicos, por el contrario, no dudan de la existencia de la
verdad, pero juzgan que es imposible encontrarla y contemplarla. A
pesar de esto el hombre puede ser sabio puesto que sabio no es aquel
que ha encontrado la verdad, sino quien la busca con rigor e interés.
No niegan la verdad. Niegan que se pueda llegar a ella, que se la pue-
da encontrar. Por esto en la vida de cada dia, en nuestras actuaciones
concretas, no hacen falta certezas, es suficiente con regirnos por lo mas
probable y lo verosimil.

La discusion de Agustin con los académicos tal como aparece en
C. Acad. 2,9,23 es que ellos consideran improbable que se pueda cono-
cer la verdad. En cambio, Agustin esta convencido de que es posible
descubrirla y tiene muchas razones para oponerse a las tesis de los aca-
démicos. La principal critica de Agustin a los académicos es que le lle-
vaban a desesperar de que pudiera encontrar la verdad y, de ese modo,
se convertia en un obstaculo en su camino de seguir la vida cristiana 6.

Al final de Contra los Académicos (3,22,43) 7 Agustin nos presen-
ta su convencimiento de que el hombre puede encontrar la verdad y
que incluso Cicerén habia pensado del mismo modo. Aunque tiene
33 anos no pierde la esperanza de alcanzar la verdad algun dia, y por
eso ha decidido dedicarse a buscarla por medio de la indagacion e
investigacion. Hay un pensamiento constante que se repite a lo largo

6 SANAGUSTIN, Obras Completas, XL, Escritosvarios (2°), Las Retractaciones, BAC,
Madrid 1995, 646. Al final de su vida al escribir las Retractaciones 1,1. nos describe
el proposito de Contra Académicos: “Después de haber abandonado cuanto habia
conseguido o ambicionaba conseguir en las vanidades de este mundo, y haberme
retirado al ocio de la vida cristiana, escribi en primer lugar Contra Académicos o
De los Académicos, cuando aun no estaba bautizado, para disipar de mi espiritu
con cuantas razones pudiese, porque todavia me preocupaban sus argumentos, que
llevan a muchos la desesperacién de poder encontrar la verdad, e impiden asentir
a cosa alguna, y que el sabio apruebe lo mas minimo como evidente y cierto, con
el pretexto de que todo les parece oscuro e incierto.”

7 Lainfluencia de Cicerén en S. Agustin se aprecia de modo particular en el
titulo y el tema del primero de sus dialogos, Sobre los Académicos o Contra Academicos.



LA VERDAD EN LOS ACADEMICOS EN LA EPOCA DE SAN AGUSTIN 873

del dialogo: desterrar la idea de que no se puede conocer la verdad en
filosofia. El debate inicial entre Licencio y Trigecio, aunque no llegue
a ninguna conclusion, establece la importancia de buscar la verdad (C.
Acad. 1,9, 25) 8. No hay que perder la esperanza de conocer la verdad
(C. Acad. 2.3.9).

2. LA ACADEMIA

Platén en el afio 387 fund6 la escuela llamada Academia y llevaba
este nombre pues estaba situada en los jardines del santuario dedica-
do al héroe Academo, que se encontraba a 6 estadios de la ciudad de
Atenas. Academo fue el héroe ateniense que revel6 a Castor y Polux
el lugar donde estaba oculta su hermana Elena. En recompensa los dos
hermanos excluyeron de la conquista la tierra que pertenecia a Aca-
demo, a orillas del Cefiso. Con el tiempo esta tierra se convirtié en un
jardin de olivos y de platanos que tom6 el nombre de Academia, deri-
vado de su poseedor. Alli es donde se reunia Platén con sus discipulos
a conversar sobre diferentes cuestiones filoséficas 9.

La Academia estaba inspirada en las comunidades pitagoricas, con
un ideal de vida comun y comidas; maestros y discipulos vivian jun-
tos dedicados a la busqueda comin de la perfeccion o la verdad. La
filosofia para Platon, como para los pitagoricos, era un modo de vida.
Pero, a diferencia de los grupos pitagéricos, en la Academia el maestro
y los discipulos no vivian juntos. Platén vivia solo y los demas alumnos
moraban por su cuenta, pero se reunian en torno a su maestro en la

8 GARcCia ALVAREZ,J., «Contra Académicos de San Agustin: Un camino hacia
la verdad» en Burguense 50 (2009) 59. Agustin no se plantea en Contra Academicos
el problema metafisico de la existencia de la verdad. Los académicos, como el
mismo Agustin, nunca han dudado de la existencia de la verdad. Lo que intenta
San Agustin es la justificacion racional de su bisqueda y con ello la justificacion
racional de su propia vida que habia sido y continuaba siendo una constante y
permanente busqueda de la verdad.

9 CICERON, Cuestiones Académicas (1,4,17), 7. Platon solia tener reuniones y
discusiones filoséficas en la Academia, que era otro gimnasio, y tomaron su nombre
de la denominacion del lugar.



874 JAVIER ANTOLIN SANCHEZ, OSA

Academia, también habia libertad intelectual a diferencia del dogma-
tismo pitagorico.

Platon leg6 una gran variedad de escritos, entre los que se encuen-
tran muchos dialogos socraticos que tienen cierto sabor escéptico —ya
que no formulan ninguna conclusién-, estan llenos de debate y no
llegan finalmente a ninguna postura definida.

Los académicos son una de las tres escuelas principales de filosofia
durante el periodo helenistico, junto a la de los estoicos y epicureos.
Los académicos son los sucesores de Platon y seguiran ensefiando en
la Academia. Durante el periodo helenistico la Academia es conocida
por su escepticismo, y lo esgrimian como un arma en el debate con
otras escuelas, especialmente con los estoicos.

Con la Antigua Academia, que a veces se llama Primera Academia, se
comprende a los sucesores de Platén en la direccion de la escuela: Es-
peusipo (348/7-339/8), Jenocrates (338-314), Polemon (314/3-270/69)
y Crates (270/69-268-264). Resulta dificil precisar las doctrinas de la
Antigua Academia, dado que no se conservan las obras de sus repre-
sentantes. Pero, segin afirman los criticos, se mantuvo mas o menos
fiel a la direccion dogmatica de la filosofia de Platon 10.

El movimiento escéptico comenzé con Pirrén ! en el siglo IV a. C.
y fue promovido en la Nueva Academia bajo la direccion de Arcesilao

10 DoranDI, T., “Chronology,” en ALGRA, K.; BARNES, J.; MANSFELD, J.,
y SCHOFIELD, M. (eds.), The Cambridge History of Hellenistic Philosophy, Cambridge
University Press, New York 1999, 31-32.

11 LONG, Hellenistic Philosophy, 78-81. Pirron de Elis (365-275 a.C.), fundador
de la escuela escéptica, no escribié nada (lo que conocemos nos viene de su discipulo
Timén) pero debié ser un individuo de una tremenda personalidad, a juzgar por
la impresiéon que dejé en sus contemporaneos. Pirrén no negaba la existencia de
las cosas en si mismas, pero sostenia que la percepcion sensorial no proporciona
un conocimiento real de las cosas. Solo conocemos objetos en nuestra percepcion,
por lo tanto, nunca podemos hablar de cémo son las cosas en si mismas, sino de
coémo las cosas nos parece que son. Por lo tanto, nuestra actitud ante el mundo
debe ser la abstencion del juicio que los escépticos posteriores designaran con el
término epoche “suspension de juicio.” El escéptico “no concluye nada” pues no
puede decir lo que son las cosas en si mismas, por lo tanto, se abstiene de cualquier
juicio dogmatico. Como consecuencia de esta actitud consiguen la tranquilidad
de la mente y del animo (ataraxia). Pirron sostenia que, en la eleccién de nuestro



LA VERDAD EN LOS ACADEMICOS EN LA EPOCA DE SAN AGUSTIN 875

(264-241 a. C) y Carnéades (241-129 a. C). Sin embargo, la filosofia
académica no es una continuacion o elaboracion de los puntos de vista
de Pirrén, sino mas bien una segunda version del escepticismo. Aun-
que el escepticismo académico tuvo su auge durante el periodo que
sigui6 al florecimiento del pirronismo, no se le puede considerar una
evolucion de este, sino una filosofia escéptica diferente que continuaba
la tradicion de la Antigua Academia 12.

Aunque tengamos en cuenta una influencia del pirronismo en el
pensamiento académico, es probable que haya habido una influencia
mutua entre ambas filosofias escépticas. Los académicos enfatizaban
la fundacion practica de sus preguntas filosoficas y la importancia de
la suspension del juicio. Pero, al contrario que los primeros pirrénicos,
cultivaban una clase de virtud dialéctica para provocar la suspension
del juicio. El escepticismo dentro de la Academia surgié como una re-
accion frente a la doctrina estoica 13. Los escépticos cuestionaban que
hubiera, de hecho, percepciones sensoriales que se aceptasen como
fieles representantes de la realidad.

actuar, dado que no podemos seguir nuestras percepciones, necesitamos seguir la
probabilidad y esto se encuentra en la naturaleza y la tradicion.

12 SrtoucH, L. Ch., Greek Skepticism. A Study in Epistemology, University Cal-
ifornia Press, Berkeley & Los Angeles 1969, 7. LONG, Hellenistic Philosophy, 77. Los
escépticos académicos no reconocieron una deuda con Pirrén. Ellos apuntaban
a Socrates y a Platén como los fundadores de su metodologia. BRUMSCHWIG, J.,
«Introduction: the beginning of Hellenistic Epistemology», en ALGRA, K.; BARNES,
J-; MANSFELD, J., y SCHOFIELD, M. (eds.), The Cambridge History of Hellenistic Philos-
ophy, Cambridge University Press, New York 1999, 233. Las relaciones filoséficas
e historicas entre las dos ramas del escepticismo son muy oscuras. Parece que
Arcesilao habia oido hablar de Pirrén, pero las fuentes antiguas que unen a estos
dos personajes lo hacen para burlarse o comprometer a Arcesilao. SCHOFIELD, M.,
«Academic Epistemology», en ALGRA, K.; BARNES, J.; MANSFELD, J., y SCHOFIELD,
M. (eds.), The Cambridge History of Hellenistic Philosophy, Cambridge University Press,
New York 1999, 324. Sexto Empirico ve una estrecha similitud entre la filosofia
de Arcesilao y su propio pirronismo.

13 StouGH, Greek Skepticism, 35. En la medida que la doctrina del escepti-
cismo académico es un ataque a la teoria del conocimiento estoica, es totalmente
escéptica en el sentido moderno del término, destructiva en el intento y negativa
en la conclusién. Por otro lado, la filosofia académica tiene un sentido mas positivo,
pues intenta ofrecer una solucién al problema del conocimiento.



876 JAVIER ANTOLIN SANCHEZ, OSA

Hemos de decir también que la tradicion escéptica se mantuvo
viva fuera de la Academia como se puede ver en la obra del médico-fi-
l6sofo Sexto Empirico (160-210 d. C.).

El quinto director de la Academia es Arcesilao que dirigi6 la Aca-
demia del ano 268-264 al 242 a. C., aproximadamente. Arcesilao, con-
siderado el fundador de la Segunda o Academia Media 4, se desvio de
la tradicion escolar platénica dando a la academia un giro escéptico,
principalmente como reaccion contra Zenén que habia sido antiguo
alumno de la Academia, pero que habia fundado una nueva escue-
la —el estoicismo—, que pretendia poseer certeza cientifica. Arcesilao,
por el contrario, argiiia que el sabio carece de tal certeza, por lo que
no pretende poseer la verdad. En consecuencia, el sabio tendra que
suspender el juicio. Aunque no estaba muy interesado en la moral,
senialaba tan s6lo que podia admitirse un criterio basado en la proba-
bilidad: unas cosas parecen mas probables que otras, pero la verdad es
inalcanzable.

Arcesilao no era un escéptico en el sentido riguroso del término,
pero le irritaba la arrogancia de los estoicos, sobre todo cuando afir-
maban que el sabio todo lo sabe y que su saber es infalible. Por eso,
Arcesilao dirigi6 sus ataques especialmente contra la definicion estoi-
ca de la representacion cataléptica, para, de esa manera, destruir la
teoria logica de Zenon, segun el cual, en la base de todo conocimiento
esta ese tipo de representacion 15. La doctrina estoica ensenaba que
el alma, al nacer, es una pizarra en blanco. No tiene ningun tipo de
compresion, pues el conocimiento le va a venir de los sentidos. Aun-
que reconocian que la percepcién no era siempre perfecta, los estoi-
cos sostenian que habia algunas cosas que eran percibidas como eran
realmente.

Arcesilao acercara la academia a la corriente del pensamiento
escéptico y siguiendo a Pirrén cuestionara la posibilidad del cono-
cimiento sensorial. Arcesilao apoyaba su duda en la oscuridad de
aquellas cosas que habian llevado a Socrates a confesar su ignoran-

14 Arcesilao es considerado, juntamente con Carnéades, representante de
la Academia Nueva.

15 CICERON, Cuestiones Académicas, xxiii.



LA VERDAD EN LOS ACADEMICOS EN LA EPOCA DE SAN AGUSTIN 877

cia, y en las afirmaciones de Demécrito 16, Anaxagoras y Empédo-
cles, quienes habian dicho que nada puede conocerse, nada perci-
birse y nada saberse 17. Incluso fue mas lejos que Socrates, pues dijo
que no se podia ni siquiera afirmar: “s6lo sé que no sé nada” (4cad.
1, 12, 44).

Carnéades es el fundador de la Tercera o Academia Nueva 8 y dirigi6
la Academia desde el afio 167/6 hasta que se retir6 de la direccion en
el afio 137/6 a. C. Carnéades reproduce y exagera el sentido escéptico
de Arcesilao y recuerda a los antiguos sofistas hasta el punto que refiere
que, durante su estancia en Roma en 156/5, pronuncié dos discursos,
un dia habl6 a favor de la justicia como una virtud y al dia siguiente ar-
gument6 contra todo lo que habia dicho el dia anterior. En progresivo
desacuerdo con la doctrina platénica y en combate continuo contra los
estoicos, Carnéades extremo el probabilismo de Arcesilao, sin que por
otra parte pudiera librarse de la eterna contradiccion que le prestaba
contrastes inagotables para su buen decir. Carnéades perfeccioné el
arte escéptico de la refutacion y prosigui6 los ataques de la Academia
contra la postura representada por Crisipo, el gran sistematizador del
estoicismo.

Al igual que Arcesilao, Carnéades negaba que las representacio-
nes verdaderas tuvieran caracteristicas diferentes de las que tienen las
representaciones falsas y, por lo mismo, que existieran representa-
ciones catalépticas. Pero en el campo de las percepciones sensoriales
Carnéades no se limit6 a atacar la representacion cataléptica como la
entendian los estoicos, sino que introdujo una nueva teoria: la proba-

16 Hay que reconocer la diferencia entre Democrito y los académicos. Demo-
crito niega totalmente que exista lo verdadero y considera que los sentidos son no
solamente oscuros sino tenebrosos (Acad. 2,23,73). En cambio, los académicos, no
niegan que exista algo verdadero, sino que niegan que pueda percibirse.

17 LONG, Hellenistic Philosophy, 89. Arcesilao esta mas influido por el método
socratico que por la filosofia de Platon. Socrates niega la posesion del conocimiento,
pero también afirma que reconocer la propia ignorancia es mejor que pensar que
uno conoce algo cuando en realidad no lo sabe.

18 O’MEARA, The Young Augustine, 111. Cicerén a veces se considera seguidor

de la Nueva Academia, y su obra Academica fue escrita como un resumen y en
defensa de esta posicion.



878 JAVIER ANTOLIN SANCHEZ, OSA

bilidad 19. Segun Julio Pimentel 20 se deriva de la teoria de lo razonable
de Arcesilao.

Respecto a las convicciones personales de Carnéades sobre cues-
tiones teologicas, fisicas o éticas, es muy dificil dar una opinién, dado
que, por una parte, no dejé nada escrito 2! y, por otra, Clitémaco, su
discipulo mas importante, -publicé relatos voluminosos sobre diversas
cuestiones- pero nos dice que nunca pudo saber lo que era aprobado
por su maestro (4cad. 2, 45, 139).

A la muerte de Carnéades la escuela es dirigida por Clitomaco de
Cartago hasta el ano 110/9, y luego por Filon de Larisa desde el afio
110/9 hasta el afio 88 a. C. Cicerdn estudio en Atenas en la Academia
en este tiempo siendo discipulo de Filon de Larisa. Filon representaba
una forma mas moderada de escepticismo que permitia que el sabio,
aun suspendiendo todas las pretensiones de poseer certeza, estuviera
guiado por “lo persuasivo” y “lo probable” en la conducta de la vida
ordinaria.

A Filon le sucedié Antioco de Ascalon nacido en el ano 130 a. C. y
dirigi6 la escuela desde el afio 84 hasta el afio 68 a. C. aproximadamente.
Antioco naci6 en Ascal6n entre el afio 130 y 120. En Atenas fue alumno
de Filon de Larisa y del estoico Mnesarco. El momento crucial de su vida
fue su “conversién”, que le condujo a la ruptura con su maestro 22 en tor-

19 CICERON, Cuestiones Académicas, xxix. La teoria de la probabilidad de-
fendida por Carnéades indica que, si no es posible alcanzar la certeza absoluta,
si podemos aproximarnos a la verdad, acumulando razones en favor de una tesis.
Recuérdese, que segtin Carnéades, la mayoria de las representaciones probables son
verdaderas. LONG, Hellenistic Philosophy, 91 y 95. Carnéades desarroll6 con cuidado
una teoria de la probabilidad, y esta puede llamarse una teoria epistemolégica,
siempre que reconozcamos que no pretende, de hecho, negar la certeza. SCHOF-
IELD, «Academic Epistemology», 350. Dado que no podemos conducir nuestras
vidas ni nuestras indagaciones tedricas sobre la base del conocimiento, Carnéades
propone que debemos tomar la probabilidad como nuestra guia, es decir, debemos
resolver qué tiene mas posibilidades de ser verdad que no, y dejar que sea eso lo
que gobierne nuestros pensamientos y acciones.

20 CICERON, Cuestiones Académicas, Xxiv-xxv.

21 LONG, Hellenistic Philosophy, 94. Gracias a Cicer6n su pensamiento esta bien
documentado.

22 CICERON, Cuestiones Académicas, xxviii-xxix. Antioco acusaba a Filon de
haber tergiversado el pensamiento de Arcesilao y Carnéades. Pero lo que proba-



LA VERDAD EN LOS ACADEMICOS EN LA EPOCA DE SAN AGUSTIN 879

no al ano 90 a. C. y fund6 su propia escuela, lo que el tendenciosamente
llamaba la Academia Antigua —para contraponerla a la Academia de Fi-
l6n que no tuvo sucesor—. La escuela centenaria fundada por Platon —la
Academia en el verdadero sentido de la palabra— termina con Filén, pero
una nueva fase del platonismo comenz6 con Antioco 23.

Antioco habia sido discipulo de Filén y durante muchos afios si-
gui6 las doctrinas de Arcesilao y Carnéades, pero en su madurez las
atac6 encarnizadamente y abrazo las doctrinas estoicas 24, por lo que
respecta a la doctrina del conocimiento. El periodo que va desde Arce-
silao hasta Filon, es llamado por Antioco Nueva Academia y se consi-
dera una desviacion de la doctrina platénica original, con lo que volve-
ria a los origenes de la Academia.

Para justificar esa desercion, traté6 de demostrar que las doctrinas
de la Antigua Academia y las de Aristoteles coincidian casi en todo,
por lo que no se debia considerar la escuela peripatética como distinta
de la Antigua Academia. Por otra parte, Antioco intent6 presentar al
estoicismo como una modificacién de la Antigua Academia, y que los
verdaderos sucesores de Platon y de los académicos eran los estoicos.
Para Antioco, al igual que los estoicos, el criterio de verdad es la re-
presentacion: la imagen-copia que imprimen en el alma los objetos a
través de los sentidos. La representacion es una huella que un sello
imprime sobre la cera 25.

blemente ocurrié es que Filon traté de atenuar las diferencias entre la academia
platonica y la Nueva de Arcesilao y Carnéades, intentando demostrar que estos no se
habian alejado completamente de aquella, lo cual le pareci6 insostenible a Antioco.

23 DORANDI, «Chronology», 35.

24 FREDE, M., «Epilogue», en The Cambridge History of Hellenistic Philosophy,
ALGRA, K.; BARNES, J.; MANSFELD, J., y SCHOFIELD, M. (eds.), Cambridge Uni-
versity Press, New York 1999, 776 y 778. La doctrina de Platon esta tenida de
estoicismo. Y en la antigiiedad Antioco es caracterizado por ser mas un estoico
que un miembro de la Academia. Y segtin Academica de Cicerén, Antioco tomo el
punto de vista de los estoicos, por lo que, en gran parte, diferia en terminologia
de la Academia y se dice que él introdujo en la Academia perspectivas estoicas
a gran escala, por lo que aparecia mas bien como un estoico luchando contra los
platénicos. Aunque Antioco insistia que donde la Estoa se habia desviado de la
doctrina de la Antigua Academia lo habia hecho para peor.

25 CICERON, Cuestiones Académicas, xiii-xiv. CURLEY, Augustine’s Critique, 38.
Antioco, discipulo de Filon, y también maestro de Cicerén, escribi6 para refutar el



880 JAVIER ANTOLIN SANCHEZ, OSA

Antioco 26 acusaba a los representantes de la Academia Nueva de
destruir con sus teorias la memoria, las ciencias y las artes, desde el
momento que negaban la posibilidad de distinguir las representaciones
verdaderas de las falsas. Asimismo, los acusaba de imposibilitar toda
accion, dado que aquellos negaban que se pudiera alcanzar la certeza
absoluta.

A Antioco le sucedi6 su hermano Ariston, el cual murié6 en el afio
51 a. C. Cicerén conoci6 a Filén, Antioco y Aristéon y escuché sus
lecciones en Atenas. Por medio de Filon, y tal vez por Antioco, pudo
conocer las doctrinas de Arcesilao y Carnéades, aunque las de este
altimo las conocia también a través de Clitomaco.

3. EL ESCEPTICISMO ACADEMICO DE CICERON

Ciceron, orador, estadista y filosofo romano, fue probablemente la
fuente mas importante que tuvieron los lectores de latin para el cono-
cimiento de la filosofia helenistica 27.

escepticismo de la Nueva Academia, afirmando que fue demasiado lejos siguiendo
las ideas de Platon sobre la incertidumbre del conocimiento sensorial. Se aferré6 a
la insostenibilidad de la posicion adoptada por Filon e influenciado por los estoicos,
argumentaba que sin la verdad no se podria dar la probabilidad. LONG, Hellenistic
Philosophy, 106. Antioco rechazé la metodologia escéptica de la Academia en favor
de una asimilacién ecléctica del estoicismo a ciertas caracteristicas de la filosofia
platénica y aristotélica.

26 CICERON, Cuestiones Académicas, xiii. Cicerén nos presenta en esta obra
la polémica de Antioco de Ascalén en contra de Arcesilao y Carnéades. CURLEY,
Augustine’s Critique, 38. Antioco, discipulo de Filon, y también maestro de Cicerén,
escribié para refutar el escepticismo de la Nueva Academia, afirmando que fue
demasiado lejos siguiendo las ideas de Platon sobre la incertidumbre del conoci-
miento sensorial. Se aferr6 a la insostenibilidad de la posicién adoptada por Filon
e influenciado por los estoicos, argumentaba que sin la verdad no se podria dar
la probabilidad. LONG, Hellenistic Philosophy, 106. Antioco rechazé6 la metodologia
escéptica de la Academia en favor de una asimilacion ecléctica del estoicismo a
ciertas caracteristicas de la filosofia platénica y aristotélica.

27 TFOLEY, P. M., «Ciceron, Agustin y las raices filosoficas de los dialogos de
Casiciaco», en Augustinus 54 (2009) 320. El objetivo de Ciceron era introducir la
filosofia en Roma, que en este caso significa amoldarla al temperamento romano.
A diferencia de los griegos, los romanos tenian poca paciencia con los ociosos:
era impensable el equivalente latino de alguien que, como Socrates, no hiciera



LA VERDAD EN LOS ACADEMICOS EN LA EPOCA DE SAN AGUSTIN 881

Cicerén como filésofo no es un pensador original, ni ha aportado
a la filosofia grandes novedades y no compite con los representantes
de la filosofia helénica 28. Pero era un espiritu rico de saberes ajenos,
familiarizado con la literatura vigente, lo mismo latina que griega, y co-
nocedor, como pocos, de las doctrinas filoséficas. Habia oido discutir
a los epicireos, estoicos y académicos, y sostuvo correspondencia con
los hombres mas cultos de su tiempo. Uno de los méritos de Cicerén
es el haber dado expresion diafana y cristalina a un gran caudal de
pensamientos helénicos 29.

Cicerdn se caracteriza como defensor del escepticismo, pero con-
viene notar que este en cuestiéon no es el vulgar escepticismo que pen-
samos hoy cuando oimos el término. Nos estamos refiriendo al acadé-
mico, que es la forma de escepticismo inspirado por la ironia de Sécra-
tes al profesar no saber nada 30 y favorecida por la escuela platonica
durante los tres siglos que siguieron a la muerte de Platon.

No hay duda de la gran influencia de Cicerén en Agustin, pues
creci6 en el Africa romana. Los didlogos de Agustin estin moldeados
al estilo de los dialogos ciceronianos. Agustin leyé muchas obras de

nada, que vagara dia tras dia, molestando a la gente. A fin de evitar esta aversion,
Cicerén promueve la filosofia como actividad para la clase de ciudadanos mas alta,
los estadistas, cuando no cargan con las responsabilidades de gobierno.

28 LONG, Hellenistic Philosophy, 229-230. Cicer6én nunca se proclamo experto
en filosofia, pero ningtin romano de su época, con la posible excepcion de Varroén,
estaba mejor preparado para escribir sobre ella. Cicerén creia que estaba prestan-
do un buen servicio a los hablantes latinos al hacer la filosofia griega disponible
para ellos. No obstante, era consciente de sus limitaciones, pues no esperaba que
ningin experto filésofo leyera sus obras antes que los originales griegos. Véase
(Acad. 1, 2,4-8)

29 LONG, Hellenistic Philosophy, 231. El hecho de escribir en latin fue por si
mismo un logro considerable, pues tuvo que encontrar nuevos modos de expresar
ideas para las que el latin estaba mal equipado. No resolvio este problema con
éxito completo, pero fue pionero del camino para el desarrollo posterior del latin
como una lengua filoséfica.

30 CURLEY, J., «Augustine», Augustine’s Critique of Skepticism. A Study of Contra
Academicos, Peter Lang, New York, 1996, 36. La afirmacion de Sécrates de que no
sabe nada, no quiere decir que nada se pueda conocer. Esto sera en un desarrollo
posterior del escepticismo. Sécrates y después Platon sostuvieron que la verdad
existia y que se podia conocer, al menos de un modo vago.



882 JAVIER ANTOLIN SANCHEZ, OSA

Cicero6n, y a través de él consiguié su mayor conocimiento de la filo-
sofia griega 31.

En el primer libro de Academica, Ciceron se declara seguidor de
la Antigua Academia y para explicar esas doctrinas se necesita mucha
agudeza, por eso se dedica al estudio de la filosofia, que al mismo tiem-
po le ayuda como deleite de su alma, pues como dijo Platén, ningin
regalo mejor han dado los dioses a los hombres (4cad. 1,2,7). Mas ade-
lante, nos relata que incluso cuando se dedicaba a los asuntos publicos,
cuando tenia tiempo, para que no se le olvidaran los pensamientos filo-
soficos los refrescaba con la lectura. Pero en el afio 46 a. C. es forzado
a retirarse de la escena politica y después de sufrir la pérdida de su hija
Tulia, decidi6 llevar la filosofia griega al mundo romano escribiendo
una serie de tratados filosoficos, es decir, busca en la filosofia el reme-
dio para ese dolor, y considera que la filosofia es conveniente para su
edad y muy util para instruir a sus conciudadanos (4cad. 1, 2, 11) 32.

En Academica, Varron representa a Antioco que defiende sus doc-
trinas. En cambio, Cicerén tomara el papel de Filon. Nos puede sor-
prender la distincién que hace Cicerdén. Se podria pensar que Cicerén
no esta de acuerdo con el pensamiento de Filon, sino que simplemen-
te, en el dialogo, representa ese papel. Este es el modo en que Agustin
ley6 el didlogo, y si es verdad, justificaria la asuncién de Agustin de que
el Arpinate no cree realmente lo que su personaje dice en el dialogo 33.

Varrén echa en cara a Cicerén que haya abandonado la Antigua
Academia para formar parte de la Nueva. Ciceron le responde que,
si Antioco 34 retorn6 de la Nueva a la Antigua, por qué no puede él

31 CURLEY, J., «Augustine», Cicerdn en Diccionario de San Agustin. San Agustin
a través del tiempo, FITZGERALD, D. A., (ed.) Monte Carmelo, Burgos 2001, 256.
CURLEY, Augustine’s Critique, 49. Sin lugar a dudas, Agustin admira a Cicerén,
entre otras cosas la latinizacion casi sin la ayuda de la filosofia griega. De hecho,
Agustin debe a Cicerén su primera conversion a la filosofia.

32 LONG, Hellenistic Philosophy, 229. Cicerén retomo la escritura filoséfica en el
ano 45 a. C. cuando tenia 60 afios. Fueron los anos de grandes desilusiones politi-
cas y de gran infelicidad personal; los afios en que las guerras civiles destruyeron
la republica y la muerte de su hija. En estas circunstancias Cicerén encontré la
consolacion personal en su dedicacién a la actividad literaria.

33 CuURLEY, Augustine’s Critique, 33.

34 Véase Acad. 2, 19,63 y 2,22,69



LA VERDAD EN LOS ACADEMICOS EN LA EPOCA DE SAN AGUSTIN 883

pasarse a la Nueva. Y ademas argumenta que Filon de Larisa, quien
fuera maestro de Antioco, asevera que no hay dos Academias y refuta
a los que piensan lo contrario. Varrén le replica diciendo que Antioco
escribi6 en contra de esa declaracion de su maestro (Acad. 1, 4,13).

Varrén nos recuerda que Platon fue discipulo de Socrates, aban-
doné la duda universal y estableci6 una forma unica y unanime de
filosofia, aunque con una doble denominacion: los académicos y los
peripatéticos, pero no habia mucha diferencia entre ambas escuelas,
elaboraron una filosofia determinada abandonando la costumbre so-
cratica de discutir acerca de todas las cosas sirviéndose de la duda.
Platon estableci6 su escuela llamada Academia, pero hemos de decir
que el Liceo —escuela donde se reunian los peripatéticos—, estaba em-
parentada con Platon, pues Aristoteles -fundador del Liceo—, habia

sido su discipulo, es decir, habia estudiado varios anos en la Academia
(Acad. 1, 4, 17).

Marco Tulio afirma que las correcciones de las que ha hablado
Varréon deben considerarse, como habia afirmado Antioco, una co-
rreccion a la Nueva Academia, y no como un nuevo sistema. Varrén
le invita a que exponga las innovaciones introducidas por Arcesilao.
Cicer6on argumenta que Arcesilao reaccion6 en contra del dogmatis-
mo de Zeno6n, basandose en la confesion de la ignorancia de So6crates
(s6lo sé que no sé nada). Arcesilao considera que ni siquiera se puede
saber lo que decia Sécrates 35 por lo que, si nada se puede conocer con
certeza, debe suspenderse el asentimiento, pues de otro modo se corre
el riesgo de aprobar cosas falsas o desconocidas 36. Por eso Arcesilao
practicaba la disertacion contra todas las afirmaciones para que, cuan-
do hubiera igual peso de razones en pro o en contra, se suspendiera el
juicio. A esta Academia de Arcesilao la llamaron Nueva; pero, en rea-
lidad, Arcesilao no hizo otra cosa que volver al método platénico de la

35 LONG, Hellenistic Philosophy, 91. Si tomamos esta afirmacion de Arcesilao
con seriedad, comporta que ni la validez del conocimiento ni el escepticismo se
pueden establecer positivamente. Es decir, Arcesilao deja abierta la cuestion si lo
verdadero o lo falso son predicados legitimos para aplicar a ciertas afirmaciones.

36 SCHOFIELD, «Academic Epistemology» 325. El ataque a la teoria estoica
del conocimiento es lo mas atestiguado de la filosofia atribuida a Arcesilao. El
consideré que la epoche era mas razonable que el compromiso estoico con la
impresion cognitiva.



884 JAVIER ANTOLIN SANCHEZ, OSA

duda, donde nada se afirma, aunque se investiguen y discutan muchas
cosas en un sentido y en el otro y, por lo tanto, su Academia no debe
considerarse distinta de la Antigua (Acad. 1, 12, 43-46).

Los estoicos defienden que podemos captar las representaciones
catalépticas que tienen algo en comun con las cosas reales y llevan
marcada en si la huella de la realidad y, por lo mismo, no se las puede
confundir con la representacion de cosas diferentes. De aqui, para Ze-
noén, aquello que es percibido o captado con certeza es una representa-
ci6n que procediendo de un objeto real lleva en si misma la huella de
dicho objeto (4cad. 1,11,42). En cambio, Arcesilao niega que se pueda
conocer algo, ya que no existe en nuestra mente ninguna representa-
cion que posea las caracteristicas que le otorga Zenén (4cad. 1,12,45) 37.

Una caracteristica positiva del método filoséfico de Arcesilao es el
deseo de encontrar lo que es verdadero 38. Para este propésito es nece-
sario argumentar en pro y en contra de todo 39 (4cad. 2, 18, 60). Como
hemos visto, Arcesilao rechaza la teoria estoica empirica del conoci-

37 GARcia ALVAREZ, Contra Académicos, 57. Frente a la concepcion de los
estoicos que se puede conseguir la ciencia y encontrar la verdad. Los académicos
diran que el hombre no puede conseguirla de forma alguna. Los escépticos juzgan
que al hombre le es absolutamente imposible el adquirirlas. Mas atn, que en realidad
no existen. De aqui que no se puede tener jamas certeza alguna de la verdad de
una representacion. No se puede otorgar, por consiguiente, asentimiento a nada.

38 GARcia ALVAREZ, Contra Académicos, 57-58. De hecho, Zenén y Arcesilao
afirman que el sabio no da jamas su asentimiento a la ligera. Sabio es quien no se
engafia (2, 20, 66). Pero no engafarse es para Zenon algo eminentemente positivo.
Es adherirse a las representaciones comprehensivas. Para Arcesilao, por el contrario,
puesto que al hombre no le son posibles dichas percepciones comprehensivas, sabio
sera inicamente quien no da jamas su asentimiento a nada, a ninguna percepcion.
La sabiduria consistird unica y exclusivamente en la bisqueda de la verdad.

39 BRUNSCHWING,].,y SEDLEY, D., «Hellenistic Philosophy»,en SEDLEY, D. (ed),
The Cambridge Companion to Greek and Roman Philosophy, Cambridge University Press,
Cambridge 2003, 178. Arcesilao en su practica didactica alentaba a sus estudiantes
a que presentaran puntos de vista propios, y luego les convencia de que se podia
construir un caso igualmente sélido para la opinién contraria, permitiéndoles,
al mismo tiempo, defender en el debate su posicién lo mejor que pudieran. Uno
de los resultados estaba destinado a tener una menor confianza en la autoridad
de cualquier persona y una mayor confianza en el poder del argumento en si. A
pesar de un cierto terreno comun entre los dos, la campana de Arcesilao dirigida
dialécticamente e intelectualmente motivada para el rechazo del asentimiento,
perseguida en rivalidad directa con las principales escuelas atenienses, contrasta



LA VERDAD EN LOS ACADEMICOS EN LA EPOCA DE SAN AGUSTIN 885

miento basada en las impresiones sensoriales cognitivas. Sus sucesores
académicos continuaron la critica de la impresion sensorial como fuen-
te de conocimiento y desarrollaron reglas para el asentimiento basadas
en la ‘probabilidad’. Sexto Empirico nos dice que Arcesilao afirma que
quien suspende el juicio regulara sus acciones por lo que es ‘razonable’.

No se puede defender que Arcesilao limitara su escepticismo a la
critica a los estoicos y otras escuelas, mientras que €l se adhiri6 al plato-
nismo ortodoxo dentro de la Academia. Cicerén, nuestra mejor fuente
para Arcesilao, le presenta como un fil6sofo moderado y honesto que
propuso la suspension del juicio como una actitud honorable y valiosa
para el hombre sabio (Acad. 2, 24, 77) 40.

Los académicos no afirman que el saber sea inaccesible al hombre,
sino que niegan que el hombre pueda conocer algo. Segtin Cicerdn,
el estoico Antipater formul6 esta objecion contra los escépticos: “Que
no se pueda percibir o saber nada es ya afirmar que, al menos, hay
algo que se puede conocer.” A esta objecion de Antipater, responde
Carnéades: “Es pues necesario que no haya nada, absolutamente nada
que pueda ser comprendido o conocido, por lo que es propio del sabio
el principio de que nada puede percibirse” (2, 34, 109). Cicerén hace
de esta tesis de Carnéades la regla de su filosofia y el dogma central
de la doctrina académica (2, 20, 66-68). No obstante, Cicer6n arde en
deseo de encontrar la verdad (2, 20, 65). Cicerén goza al descubrir algo
verosimil, por lo que ansia descubrir la verdad, pero es torpe admitir
lo falso por lo verdadero. No obstante, considera que nada puede per-
cibirse (2, 20, 66).

Una objecion que Antioco solia hacer a su maestro Filon es la
siguiente: si se toma como primera proposicién que hay algunas repre-
sentaciones falsas, y como segunda que entre éstas y las verdaderas no
hay diferencia, la segunda destruye a la primera, porque si hay repre-
sentaciones falsas también las hay verdaderas y, por tanto, debe haber
diferencia entre unas y otras. Esa objecion seria justa si eliminaramos
por completo la verdad; no lo hacemos, pues observamos tanto las

con la receta predominantemente moral de Pirrén para la felicidad personal en
la forma de tranquilidad.

40 LONG, Hellenistic Philosophy, 92-93.



886 JAVIER ANTOLIN SANCHEZ, OSA

cosas verdaderas como las falsas. Pero la ‘apariencia’ es el signo de la
probabilidad; no tenemos ninguno de la percepcion (4cad. 2, 34,111).

Antioco argumentaba que, si el fundamento de la doctrina de Ar-
cesilao y Carnéades es la afirmacion de que nada puede percibirse,
deberian tener certeza por lo menos de ese principio. Afirmaba tam-
bién que la filosofia debe ante todo determinar el criterio de la verdad
y el bien supremo, y que es muy contrario a la sabiduria el tener dudas

sobre estos dos puntos y no confiar en ellos con una fe inquebrantable
(2,9, 28-29) 41,

Cicerén siempre insistird en la importancia de investigar la ver-
dad, como una empresa que nunca se debe abandonar, aunque sea
una tarea ardua y estemos fatigados (2,3,7). De su amor a la verdad se
desprende su amor a la filosofia, a la que le tribut6 magnificos elogios
sobre todo en su Hortensio, y de la cual hace una defensa en la introduc-
ci6én al Liaculo 42; y asi, proclama que el estudio de la filosofia es muy
digno de todos los mejores y mas distinguidos, pues la dedicacién a la
filosofia no solamente es algo bueno para los que se dedican a ella, sino
también para los conciudadanos (2,2,6).

A cada argumento que los dogmaticos daban en pro de sus tesis,
Arcesilao oponia otro argumento para demostrar lo contrario de lo que
aquéllos pretendian demostrar. Hacia esto con el objeto de orillar a sus
oponentes a que, ante el peso igual de razones en favor y en contra,
suspendieran el juicio, es decir, llegaran a la conclusion de que nada se
puede afirmar ni negar. También Cicerén practicé este tipo de disputa
en algunas de sus obras dialogadas. Sin embargo, el objetivo de Cice-
rén ya no es el mismo que se proponia Arcesilao, sino hacer brotar,
algo que sea verdadero o, al menos, que se aproxime, lo mas posible, a
la verdad (2,3,7). Y asi, al final de la obra mencionada, Cicer6n afirma,

41 CICERON, Cuestiones Académicas, lv.

42 Danombre al segundo libro de Academicay se presenta como el antagonista
de la filosofia académica. Lucio Licinio Luculo (108-56 a. C.) fue un famoso general
romano, que recibia con extraordinaria hospitalidad en su casa a fil6sofos y poetas
griegos. Luculo tuvo a su lado a Antioco de Ascaldn, un filésofo sobresaliente de
su época, y retuvo sus ensenianzas filosoficas gracias a su extraordinaria memoria
(Acad. 2, 2,4). En el libro segundo de Académica Luculo expone las ideas de Antioco
(2, 4, 10-11)



LA VERDAD EN LOS ACADEMICOS EN LA EPOCA DE SAN AGUSTIN 887

no que debe suspenderse el juicio (la famosa epoche de Arcesilao), sino
que la doctrina estoica le parecié mas verosimil (2,132-134.145.148) 43.

Marco Tulio, al estudiar las escuelas filosoficas, descubri6 las di-
ferentes concepciones de verdad de los fil6sofos y la dificultad de en-
contrarla. Por eso censura la arrogancia de Antioco que afirmaba que
los principios del sabio deben ser absolutamente ciertos, fijos e inmu-
tables. Sin embargo, estas consideraciones no llevaron a Cicerén al
escepticismo, sino a buscar un camino mas seguro. Si dos o mas teorias
que versan sobre un mismo tema son contradictorias, en vez de acep-
tar una de ellas en forma precipitada, es necesario analizarlas todas
para poder ver cudl es la mas aceptable. Y, en caso de que ninguna
lo sea, se deben proseguir las investigaciones. Cicerén siempre tuvo
como objetivo buscar la verdad fuera de toda controversia, por eso la
busca con sumo cuidado y dedicacién. Si en lo dicho por otros no se
encuentra la verdad o, digamos mejor, lo probable, deben continuarse
las indagaciones 44.

Cicero6n critica fuertemente la arrogancia de quienes pensaban que
todo lo sabian y que sus doctrinas eran las unicas verdaderas (Acad.
2,3,8). Un hombre tan amante de la libertad como Cicerén no podia
menos que oponerse a la obstinacion de quienes practicaban el dogma-
tismo 45. Mientras muchos de los estoicos, y Antioco con ellos, jamas
dudaron de poseer la certeza absoluta, él consideraba que sus princi-
pios eran solamente probables. Seria como decir: estos principios o

43 CICERON, Cuestiones Académicas, xxXxi-xXXii.

44 CICERON, Cuestiones Académicas, xxxv. Acad. 2,3, 8-9: Ciceron afirma la
libertad para juzgar las diferentes doctrinas sin someterse a las doctrinas impuestas
por algunos que han sido influenciados por un amigo o cautivados por el primer
filosofo que escuchan. Por ello censura a quienes, impresionados por un solo sistema
filosofico y sin conocer los demas, se aferran a él como el naufrago a una roca y
lo defienden con obstinacién, en vez de investigar serenamente para buscar las
doctrinas mas s6lidas y no tomar una decision precipitada. Ademas, se pregunta por
qué la mayoria prefiere errar aferrandose a una doctrina que seguir investigando.

45 FoOLEY, «Cicer6on, Agustin», 326. La filosofia de la Nueva Academia es
razonable, pues dice que no corresponde al fil6sofo sacar conclusiones precipitadas.
Ademas, la doctrina de la probabilidad que defiende es politicamente saludable pues
palia la proclividad del hombre al fanatismo, ya que le roba la certeza absoluta,
y desde el principio conserva un cierto asentimiento, ya que esta capacitado para
actuar (2,3,8).



888 JAVIER ANTOLIN SANCHEZ, OSA

doctrinas a mi me parecen verdaderos, en cuanto que se apoyan sobre
argumentos solidos, pero no ignoro que, aunque se hallen muy proéxi-
mos a la verdad, puede ocurrir que no sean totalmente verdaderos, o
que algunos de sus puntos sean falsos. Por ello no se oponia a que los
demas disintieran de €l (Acad. 2, 3, 7) 46,

Cicer6n admiraba a Carnéades y se profesaba seguidor de su teo-
ria de lo probable. Pero, mientras Carnéades se dedic6 casi exclusiva-
mente a combatir los dogmatismos, al grado de que resulta practica-
mente imposible saber lo que pensaba sobre otras cuestiones que no
fueran las de la teoria del conocimiento, Cicerén ponia frente a frente
las tesis contrarias para llegar a lo probable, es decir, a lo que mas se
acercara a la verdad; y, por ello, al contrario de Carnéades, no oculta
sus puntos de vista (4cad. 2, 109-110 y 132-136) 47.

Por eso Ciceréon no desconfi6 del todo en la capacidad de la razéon
humana, pero si a comprender que el hombre, por sabio que sea, no
es un dios, es decir, que tiene limitaciones, las cuales, sin embargo,
deben impulsarlo a continuar las investigaciones en torno a los dife-
rentes problemas filoséficos. Algunos criticos juzgan que la conclusién
de Academica es escéptica, dado que su autor afirma que nada puede
aprehenderse, que nada puede percibirse. Pero esos criticos olvidan
que, si Cicer6n afirmaba tal cosa, lo hacia siempre en relacién con el
dogmatismo estoico. Si, para que una representacion sea perceptible,
es decir, cataléptica, es indispensable que su aspecto sea totalmente
distinto del que ofrece una representacion falsa, ninguna representa-
ci6n puede percibirse. En otras palabras, los estoicos decian que sé6lo
es perceptible la representacion que posee caracteristicas diferentes a
las que tiene una falsa representacién, en lo cual, la Nueva Academia
y Cicerén con ella, no estaban de acuerdo.

Segun Julio Pimentel 48, Cicer6n extiende el concepto de probable
a todos los ambitos del conocimiento; es decir, no se trata inicamente
de representaciones probables y no probables, sino en general de tesis
probables y no probables. Ahora bien, si, como ya vimos, la mayo-

46 CICERON, Cuestiones Académicas, xxxiv.
47 CICERON, Cuestiones Académicas, xxxiii.
48 CICERON, Cuestiones Académicas, XXXVi.



LA VERDAD EN LOS ACADEMICOS EN LA EPOCA DE SAN AGUSTIN 889

ria de las representaciones probables son tenidas como verdaderas, lo
mismo puede decirse de las diferentes conclusiones a que llega Cice-
ron en sus indagaciones filosoficas. En consecuencia, nuestro autor no
encuentra razones para afirmar, como sostienen muchos criticos, que
Ciceron fuese escéptico.

Algunos historiadores de la filosofia encuentran una especie de
contradiccion en el hecho de que Cicerén, aunque se declara seguidor
de la Nueva Academia (2,3,7), aceptaba doctrinas estoicas, principal-
mente por lo que respecta a la moral. Sin embargo, es evidente que, si
aceptaba tales doctrinas, las aceptaba inicamente como probables (y
asi lo dice a lo largo de sus tratados), y que, por tanto, seguia siendo
neoacadémico, sobre todo si se toma en cuenta que la Nueva Acade-
mia no ofrecia un cuerpo completo de doctrinas filoséficas, puesto que
Arcesilao y Carnéades se dedicaron casi exclusivamente a impugnar el
dogmatismo de los estoicos 49.

Filon decia que nada puede percibirse si la representacion es como
Zen6n la definia: una impresion que reproduce el objeto del cual pro-
viene y que no puede expresar aquello de lo cual no proviene. Cuando
Filon invalida esta definicion, elimina el criterio de la verdad, por lo
que no se puede aprehender ni conocer nada. Por eso el objetivo de
Luculo que representa la posicion de Antioco en Academica, al disertar
en contra de la Nueva Academia, consiste en defender la definicién
que Filon quiso echar por tierra (2, 6,18) 5.

Arcesilao y Carnéades afirmaban que el sabio alguna vez podia
asentir y también opinar. Pero los estoicos y Antioco lo rechazan, afir-
man que el sabio puede distinguir lo verdadero de lo falso, y lo per-
ceptible de lo no perceptible, sin embargo, Cicerén, aunque piensa
que algo pueda percibirse, considera que la costumbre de asentir es
peligrosa, porque las representaciones falsas se hallan muy cerca de
las verdaderas, y las no catalépticas de las catalépticas. De aqui surgio
la epoche, la suspension del asentimiento, en la cual Arcesilao se man-
tuvo mas firme que Carnéades. Por ello, el sabio debe suspender todo

49 CICERON, Cuestiones Académicas, xxxvii.
50 CICERON, Cuestiones Académicas, liii.



890 JAVIER ANTOLIN SANCHEZ, OSA

asentimiento, no sea que resulte en una cosa falsa (4cad. 2, 18, 59 y 2,
21, 67-68).

Aunque Arcesilao queria encontrar la verdad, afirmaba que el sa-
bio debe abstenerse de opinar, es decir, el sabio tiene la obligacion de
callarse. Zenon observo con agudeza que no hay representacion algu-
na que pueda percibirse: si la que procede de lo que existe es tal, que
la que procede de lo que no existe puede ser de la misma naturaleza.
Rectamente convino Arcesilao con lo anadido a la definicion, ni la
representacion falsa puede percibirse, ni tampoco la verdadera si fuera
de la misma naturaleza que la falsa; pero se lanz6 a estas disputas para
demostrar que ninguna representaciéon procedente de lo verdadero es
tal, que la que procede de lo falso no pueda ser también de la misma
naturaleza (Acad. 2, 24, 77). Parece que Carnéades considera que el sa-
bio no puede percibir nada, pero, al menos, podria opinar 51. Cicerén
concluye que si nada puede percibirse ni se puede opinar, tampoco
se puede dar asentimiento de nada, si se demuestra que nada puede
percibirse, pues como consecuencia, a nada se puede dar asentimiento

(Acad. 2, 24, 78).

Cicero6n, al igual que Arcesilao y Carnéades, consideraba que el
conocimiento en el sentido estoico era inalcanzable. Sin embargo, no
estaba satisfecho con recomendar la suspensién del juicio como una
actitud adoptada hacia todo. Bajo las condiciones de la percepcion sen-
sorial, Carnéades lleg6 a la teoria del conocimiento que anticipa en
muchos aspectos los tipos modernos de empirismo. Incluso aunque
nada se pueda percibir como verdadero o falso, algunas impresiones
sensoriales se pueden distinguir como probables o aparentemente ver-
daderas de otras que no son probables o son aparentemente falsas 52.

51 SCHOFIELD, «Academic Epistemology», 335. Parece que segtn la opinién
de Filén y Metrodoro, Carneades en este punto tomé una posicion diferente de
Arcesilao, es decir, el sabio podria en ocasiones mantener la opinion.

52 LONG, Hellenistic Philosophy, 96. GARCIA ALvAREZ, Contra Académicos, 58.
Carnéades admite que en nuestra mente hay dos clases de representaciones. En
primer lugar, las llamadas representaciones imperceptibles: son aquellas a las que
se opone el testimonio de los sentidos e incluso nuestra misma evidencia, y las
llamadas representaciones perceptibles pero dudosas. Es segundo lugar, estan las
llamadas representaciones probables y las representaciones improbables. Aunque no
existe ninguna percepcion que corresponde exactamente con la realidad, existen,



LA VERDAD EN LOS ACADEMICOS EN LA EPOCA DE SAN AGUSTIN 891

Carnéades propuso que en asuntos triviales la probabilidad puede
y debe establecerse simple y rapidamente. Cicerén ejemplifica la apli-
cacion practica de la doctrina de Carnéades en (4cad. 2, 100). Cuando
el sabio sube a un barco para hacer una travesia teniendo un buen
barco y un buen piloto es muy probable que navegue sin problemas
y llegue a salvo a su destino. No hay razon para pensar que el escepti-
cismo de Carnéades fuese una recomendacioén para comportarse con
exagerada precaucion en los juicios de cada dia. El escepticismo de
los académicos no se centra en los juicios cotidianos sino en las teorias
filosoficas que buscan un criterio de certeza en la percepcion sensorial.
En la moderna terminologia, Carnéades 53 afirma que la verdad de los
juicios empiricos es siempre contingente y nunca necesaria. El mundo
podria, como un asunto de hecho, ser bastante diferente de nuestra
percepcion, pero nuestros juicios empiricos pueden ser verdaderos o
falsos, siempre que remitamos la verdad o la falsedad al mundo tal
como lo observamos y no pretendamos que nuestras afirmaciones sean
verdaderas o falsas segiin el mundo en si mismo 54.

Arcesilao y Carnéades habian insistido en que la verdadera na-
turaleza de las cosas no se puede conocer. Filon afirmaba que las co-
sas se pueden conocer, pero no ofrecia ningun criterio. Y parece que
queria mantener que la ausencia de criterio no comporta que las cosas
por naturaleza no se puedan conocer. En la practica Filon defendia la
posicién probabilista de Carnéades, pero desde una base teérica mas
débil. Antioco primero fue discipulo de Filon y defendi6 las doctrinas
que defiende Cicer6n en la Nueva Academia, pero después se apart6

no obstante, en nuestra mente algunas representaciones que son probables. El
sabio las sigue, pero sin otorgarles su asentimiento. Son puras probabilidades, y
aunque parezcan verosimiles no son, sin embargo, verdaderas.

53 STOUGH, Greek Skepticism, 150. La filosofia académica es un intento para
formular criterios de verdad basados sobre pruebas distintas a las de comparar la
experiencia con su objeto. Los criterios de Carnéades especifican que la experiencia
creible (probada) es suficiente para justificar una aseveracion positiva.

54 LONG, Hellenistic Philosophy, 98-99. STOUGH, Greek Skepticism, 151. La
antitesis entre el mundo real y las apariencias se ha destacado como un factor en
la configuracion de las filosofias escépticas griegas. Aunque no tenemos evidencia
que los escépticos cuestionaran abiertamente esta suposicion, hay razones para
concluir que un efecto encubierto tanto del pirronismo como del escepticismo
académico por socavar esta distincion tradicional.



892 JAVIER ANTOLIN SANCHEZ, OSA

de su maestro y empez6 a distinguir lo verdadero de lo falso, pero no
invent6 ninguna teoria nueva, pues al final afirma lo mismo de los es-
toicos. Antioco quiso refundar la Antigua Academia, parece que quiso
retener la dignidad del nombre, a pesar de que se habia apartado de es-
tas doctrinas, pero busco el refugio de los antiguos académicos (4cad. 2,
22, 69-70). Antioco 55 distinguia entre la Antigua y la Nueva Academia,
y en el estadio final de su vida se dedic6 a restaurar, a expensas del
escepticismo, lo que consideraba la verdadera tradicion académica 6.

Antioco afirmaba que era un académico, en la mayoria de sus doc-
trinas se conforma con el sistema remodelado de Zenoén y defendio
la teoria estoica del conocimiento (4cad. 2,16-39). Su ética es prime-
ramente estoica, pero debemos observar un nimero de modificacio-
nes en este campo, y su filosofia de la naturaleza es mas estoica que
otra cosa (Acad. 1, 26-30). Cicerén que actia como representante de
la Nueva Academia en su Academica II, acusa a Antioco de no seguir a
sus antepasados (Platon, Jenocrates, Aristoteles) y que nunca discrepe
de Crisipo (Acad. 2, 46,142-143). La historia parece estar del lado de
Cicer6n 57,

Antioco defiende la doctrina estoica de la impresioén cognitiva con-
tra la critica de los académicos escépticos. Hacia el final de Academica,
Cicerdn habla como un escéptico contra Antioco, describe un nimero
de pruebas de verdad avanzada por varios fil6sofos concluyendo, con
Platon, que el criterio de verdad y la verdad misma es independiente
de las opiniones de los sentidos y pertenece al pensamiento y al inte-
lecto. Y se pregunta ¢Seguramente nuestro amigo Antioco no aprueba
ninguna de estas doctrinas? (Acad. 2, 46, 142-143). Aunque esta sea
solamente una objecién retérica no socava el hecho de la defensa de
Antioco de la impresion cognitiva; se somete a la tesis de que la per-

55 CURLEY, «Augustine Critique», 83. Antioco puso en conflicto las ensefianzas
de las dos academias. Sostenia que la Nueva Academia era diferente de la Antigua
y atacé a la Nueva diciendo que seguian la verdad, aunque admitian que ignoraban
la verdad misma.

56 LONG, Hellenistic Philosophy, 223-224 y 253.
57 LONG, Hellenistic Philosophy, 226-227. Antioco queria demostrar que la Estoa

era simplemente una rama de la Academia e interpretaba la tradiciéon académica
casi exclusivamente en términos estoicos.



LA VERDAD EN LOS ACADEMICOS EN LA EPOCA DE SAN AGUSTIN 893

cepcién sensorial puede distinguirse como verdadera o falsa, y que las
impresiones verdaderas son la base del conocimiento.

Ciceron en (Acad. 2,32,103-104) explica la doctrina neoacadémica
segun Clitomaco. Unas cosas parecen probables y otras improbables,
pero esto no basta para decir que unas son perceptibles y otras no, por-
que muchas cosas probables son falsas y lo falso no puede percibirse.
Los académicos no niegan que exista el color o el sabor o el sonido;
solo dicen que no hay en tales representaciones un signo propio de
lo verdadero. Por otra parte, el principio de que el sabio suspende
su asentimiento debe entenderse de dos maneras: significa, primero,
que no da su asentimiento a nada; en segundo lugar, que se abstie-
ne de responder para no verse obligado a hacer alguna afirmacién o
negacion en forma dogmatica. Y asi, el sabio niega su asentimiento a
toda representacion; por otro lado, sin ninguna pretensién de certeza
dogmatica, puede responder “si” 0 “no”, segin que la probabilidad se
le presente o le falte. La suspension del asentimiento no impide que el
sabio sea impulsado a la accion, dado que puede asentar su conducta
con el criterio de lo probable. Agregaba Clitomaco que los académicos
aprueban las representaciones probables s6lo cuando su probabilidad
no es desmentida por nada.

Cicer6n confiesa que Antioco es el filésofo mas curioso y agudo
de la época, y se pregunta como puede ser miembro de la Academia.
Y pregunta quién, de entre la Antigua Academia o de entre los peri-
patéticos, dijo alguna vez estas dos cosas de las que tratamos: que s6lo
puede percibirse la representacion verdadera que sea tal cual no puede
ser la falsa, y que el sabio en nada opina. Ciertamente nadie; ninguna
de estas proposiciones fue defendida en gran medida antes de Zenoén.
Ciceron, sin embargo, considera que ambas son verdaderas; y no lo
dice en razon de las circunstancias, sino que lo admite plenamente
(Acad. 2,35,113).

Cicer6n no fue tan radical en la duda como Pirrén o el mismo Ar-
cesilao, pues admite la posibilidad de un conocimiento de lo verosimil.
Ademas, en el segundo libro de Academica hay una refutacion de la
duda universal con una serie de razonamientos que ha opuesto siem-
pre la sana logica al escepticismo (4cad. 2, 77-90.105-115). Los aca-

démicos miraron con suspicacia el testimonio de los sentidos, sirenas



894 JAVIER ANTOLIN SANCHEZ, OSA

de ilusion, que no merecen nuestra adhesion rotunda y plena (4cad.
2,7,19; 2,12,37). Los académicos declaran que el sabio debe buscar la
verdad con todas sus fuerzas y poner todo su interés en hallarla, pero
como esta se haya oculta o se manifiesta de una manera confusa, el
sabio, para orientar su vida, debe atenerse a lo que se le ofrece como
probable o verosimil (C. Acad. 2,11,26).

4. E1. ACADEMICISMO AGUSTINIANO

En el pensamiento de s. Agustin no hay distincion clara entre fi-
losofia y teologia. Por eso, el pensamiento de los Dialogos de Casicia-
co, aunque tenga una orientacion filoséfica, también tiene un sentido
religioso y cristiano. La vera philosophia del cristianismo conlleva una
forma de vida o arte de vivir que no puede reducirse a una abstraccién
elevada, a la disciplina cerebral completamente divorciada de los es-
fuerzos morales y religiosos del corazon humano. Ademas, esta forma
de vida es esencialmente cristiana y tiende a orientar la mente y la
voluntad hacia la Sabiduria de Cristo 8.

Agustin, de hecho, entiende la filosofia como busqueda de la sa-
biduria juntamente con los amigos %9, sea porque la verdad conocida
debe ser comunicada a otros, pues no es un bien privado sino comtn a
todos, sea porque en una comunidad de amigos, que ponen en comun
todos los bienes, el primero que llega al conocimiento de la verdad
ayudara a los otros a conocerla. Este modo de concebir la filosofia
como una busqueda por varias personas, asociadas por el comun inte-
rés por la verdad, encuentra su expresion natural en el dialogo 60.

El titulo, Contra los Académicos 6! tiene, pues, una connotacioén de
doble filo. Agustin esta en contra de las proclamaciones publicas de los

58 DjutH, M., «Vera philosophia y los Didlogos Agustinianos de Casiciaco»,
en Augustinus 49 (2004).

59 DjyurH, «Vera philosophia», 259. La amistad con Dios y con los otros es
el caldo de cultivo en que tiene lugar la indagacioén filoséfica.

60 CiIPRIANI, N., Los Dialogi de San Agustin. Guia para su lectura, Agustiniana,
Madrid 2017, 83.

61 CURLEY, Agustine’s Critique, xi. Contra Académicos es la primera obra de
Agustin, y es precisamente un didlogo. La escribié en Casiciaco donde se habia



LA VERDAD EN LOS ACADEMICOS EN LA EPOCA DE SAN AGUSTIN 895

académicos, las cuales socavan la bisqueda de la verdad. Sin embar-
go, no esta contra las convicciones intimas de los académicos sobre el
cuidado que debe ponerse en ensenar la verdad, ni contra su compren-
sion de la realidad inteligible 62.

Agustin esta influido por el gran orador latino y uno de los per-
fectos estilistas de la literatura latina: Marco Tulio Cicerén 63. A los
19 anos la lectura del Hortensius habia despertado en €l el amor y la
busqueda de la sabiduria, Agustin siempre va a conservar un grato
recuerdo de aquel nacimiento del amor a la sabiduria y, por eso, en
(C. Acad. 1.1.4) anima a Licencio y Trigecio a entregarse a la filosofia
poniendo en sus manos ese mismo libro del Arpinate 64. La filosofia a
la que exhorta Agustin no es la ciencia teérica o especulativa como la
podemos entender hoy, sino sobre todo la busqueda de Cristo, puesto
que Cristo es la Sabiduria. Y es a Cristo, en cuanto Verdad, para quien
desea ganar a Romaniano (C. Acad. 2, 1,1). Por lo que la exhortacion
de Agustin a entrar en la filosofia es una exhortacion a abrazar la fe
cristiana, pues quien encuentra a Cristo encuentra la verdad 6.

retirado para prepararse a recibir el bautismo. El didlogo trata del escepticismo,
la posicion filosofica en la que se encontraba después de haber pasado 9 afios en
el maniqueismo y sera el dltimo obstaculo intelectual que tiene que superar en el
camino que le conducira a la fe.

62 FoOLEY, «Cicerén, Agustin», 333.

63 TFOLEY, «Ciceron, Agustin», 343-344. Agustin entendi6 el genio de Cicer6n
y le considera entre los varones mas doctos. Una senal de este respeto son las
multiples formas en que Agustin imita a Cicerén. Agustin con su transformacion
del dialogo ciceroniano se convierte, sin ser consciente de ello, en el nuevo Ciceron.
Como Cicerén usa la oratoria para introducir en la republica la filosofia, Agustin
usa la oratoria para introducir en el imperio el cristianismo. Y como Ciceré6n fue
aclamado como el salvador de Roma, Agustin vivira para ser llamado el segundo
fundador del cristianismo. CURLEY, Augustine’s Critigue, 35. Hemos también de
reconocer que, en el mundo latino del tiempo de Agustin, Ciceréon ocupaba un
lugar de autoridad suprema. Las cuestiones se decidian meramente sobre la base
de que las decia Cicerén. Por lo tanto, Agustin al abrazar la doctrina cristiana,
estaba abandonando la autoridad de Cicerén.

64 TFOLEY, «Ciceron, Agustin», 369. La misma obra que dio inicio a la con-
version de Agustin a la verdad, resulta ahora valida, para que otros se puedan
iniciar en una conversién idéntica.

65 GARCIA ALVAREZ, Contra Académicos, 38-39 y 40. C. Acad. 3,19,42 su
exhortacién a entrar en la filosofia es, por lo mismo, una exhortacién a entrar en
la fe cristiana. Pero entrar en la fe exige, en primer lugar, remover todos aque-



896 JAVIER ANTOLIN SANCHEZ, OSA

En Contra Académicos Agustin trata de refutar el escepticismo de
la Nueva Academia y, de forma mas concreta y precisa, los Academica
de Cicerén. Su intenciéon queda expresada con claridad en su carta a
Ermogeniano (Ep. 1, 1-3 66) 67,

Los académicos niegan la posibilidad de conocer algo. Agustin va
a argumentar contra los académicos diciendo que al menos admiten
que conocen algo, pues si niegan que el sabio conoce la sabiduria, ya
estan afirmando, al menos, una verdad. Aunque los académicos han
establecido el principio de que no se puede conocer nada, y lo apren-
dieron de la definicion de Zenén: “Puede conocerse como verdadera
aquella representacion impresa en el alma por el objeto de donde se
origina, y no como representacién de otro objeto... Pero, estos signos
no pueden encontrarse, por lo que concluyen: si nada puede ser perci-
bido y el opinar es de necios, el sabio no debe afirmar nada.” (C. Acad.
2,5,11). Agustin no cuestiona la verdad de la definicion, pero senala
que, si es verdadera, al menos, admiten una certeza. Agustin ataca la
doctrina de los académicos por su inconsistencia interna. Pues segun
la definiciéon de Zenon, los académicos niegan que se pueda conocer
algo. Sin embargo, Agustin afirma que un hombre sabiendo esto ya
conoce alguna verdad. O la definicién de Zenén no se puede refutar
y, por lo tanto, es cierta, o se puede utilizar y, por lo tanto, se pueden

llos obstaculos que de una u otra forma impiden su aceptacién. Es preciso, pues,
justificar la legitimidad racional de la fe. GARCIA ALVAREZ, Contra Académicos, 67,
Agustin pretende conducir a Licencio y Trigecio a que descubran a Cristo y se
entreguen plenamente a él, por eso les introduce en el platonismo y de ahi los
lleva a descubrir a Cristo camino, verdad y vida. Busca hacerles vivir o revivir
su mismo proceso de conversion, el proceso que le llevo del escepticismo al pla-
tonismo y del platonismo a Cristo.

66 SAN AGUSTIN, Obras de San Agustin, VIII, Cartas (71°), BAC, Madrid 1957,
22-23. “Hoy, pues, hemos de infundir a toda costa en los pechos la esperanza de
encontrar la verdad, ya que los académicos, con su artificio literario, han sembrado
el derrotismo que nos sobrecoge ante esa esfinge de lo real. Corremos el peligro
de que lo que un dia se concert6 por puro oportunismo para atrincherarse contra
mas graves errores, sea ahora un estorbo para acercarse a la sabiduria... Sea lo
que se quiera de los académicos, mis ensayos me satisfacen, no por haber refutado
a los académicos, sino por haberme desembarazado de su red ominosa. Porque
bien sabes que antafio me apart6 de los pechos de la filosofia la desesperanza de
dar con esa verdad que es el alimento del espiritu.”

67 GARCIA ALVAREZ, Contra Académicos, 31.



LA VERDAD EN LOS ACADEMICOS EN LA EPOCA DE SAN AGUSTIN 897

percibir las cosas. Porque una de dos, o es verdadera o no lo es, ya que
es un argumento disyuntivo, en cualquier caso, la posicion académica
se ve socavada 68.

Se llama interpretacion recibida que Agustin escribié Contra Acade-
micos con el objetivo de refutar los principios basicos del escepticismo,
que nada se puede conocer y que uno no debe, por lo tanto, dar el
asentimiento a nada. Pero, segun Mosher 6, esta vision es incompleta.
Algunos pasajes de Contra los Académicos (3,14,30-31) sugieren que la
refutacion de los principios de los académicos es solamente algo se-
cundario, ya que lo que Agustin quiere mostrar es que el hombre sabio
conoce la sabiduria.

Segun explica Agustin en su alocucion a Romaniano, hay dos obs-
taculos para encontrar la verdad: la desesperacion de hallarla alguna
vez y la presuncion de que uno la ha encontrado. Cicerén en Academica
al rechazar el dogmatismo filoséfico trata de corregir la segunda razén.
Agustin escribe Contra Académicos para corregir la primera, es decir, la
desesperanza de hallar la verdad 79.

El mayor problema con el escepticismo, desde el punto de vista
de Agustin, es que es una vision demasiado estrecha de la realidad.
Los escépticos limitan la realidad a lo que puede ser percibido por
los sentidos, y niegan la capacidad de los sentidos para percibir esa
realidad. Agustin, por su parte, presenta una vision mas amplia. Pues
todo sucede como una parte del todo, y debe ser visto en relacion con
el todo. Lo que puede parecer erréneo cuando es visto por si mismo,
cuando se ve como parte de algo mas grande, tiene un propésito facil
de descubrir 71,

En Contra Académicos 1,5-6 Agustin pretende dos cosas. Primero,
cambia la presuncion del deseo de verdad por el deseo de felicidad.
Este es un cambio significativo, pues Agustin antepone la felicidad al
conocimiento de la verdad. Y ésta sera la cuestion clave del dialogo. Al

68 CURLEY, Augustine’s Critique, 107-108.

69 MOSHER, L. D., «The Argument of St. Augustine’s Contra Academicos»,
en Augustinian Studies 12 (1981) 91.

70 FOLEY, «Cicerdn, Agustin», 229. Estamismarazon aparece en Retractaciones1,1.
71 CURLEY, Augustine’s Critique, 41.



898 JAVIER ANTOLIN SANCHEZ, OSA

mismo tiempo, esta afrontando el problema del escepticismo clasico,
dado que este niega que el hombre pueda conseguir la verdad, y lo
hace para asegurar la vida feliz, ya que la bisqueda de la verdad que
es inalcanzable se traduce en infelicidad. Este es, en resumen, su argu-
mento contra el escepticismo 72.

El objetivo de Agustin no es so6lo refutar la teoria epistemologica
de los escépticos, sino encontrar su camino para la vida feliz, que se
confunde con la vida cristiana. Por lo que, al remover el obstaculo
escéptico y afianzar la esperanza de encontrar la verdad, se anima a
aceptar el cristianismo.

Ciceron se inclinaba hacia el escepticismo, pero se negaba a reco-
nocer el rechazo del escéptico de la moralidad objetiva. Sin embargo,
sinti6 que la filosofia debe aceptar el hecho que la certeza era inalcan-
zable, y esto es precisamente lo que Agustin queria negar. En Contra
Académicos Agustin esta preocupado por proteger la discusion platoni-
co-cristiana de que la sabiduria era posible, aunque solamente cuando
el sujeto estaba en posesion de la verdad 73.

El problema que Licencio y Trigecio plantean en la discusion al
comienzo de Contra Académicos es el de la naturaleza de la Sabiduria vy,
por lo mismo, de la vida feliz, es decir, si la Sabiduria consiste tnica
y exclusivamente en la busqueda de la verdad o si, por el contrario,
consiste en su contemplacion o posesion. Para Trigecio la sabiduria no
se identifica con la verdad, con su contemplacion, sino que consiste
unicamente en su bisqueda. La sabiduria es el camino que nos lleva
o conduce a ella (C. 4cad. 1,5,14). Licencio, por el contrario, afirmara

que la sabiduria es, a la vez, busqueda y posesién de la verdad misma
(C. Acad. 1,8,23).

El problema de la naturaleza de la sabiduria esta presente a lo
largo de todo el libro. Es el mismo problema que se plante6 Agustin a
lo largo de su proceso de conversion. Al comienzo de su conversion,
Agustin habia identificado la sabiduria con Cristo, que se le presenta
ya como camino ya como verdad. El problema de su conversioén con-

72 CURLEY, Augustine’s Critique, 43.

73 HELL, J., «Augustine’s Attack on Skepticism: The Contra Academicos», in
Harvard Theological Review 65 (1972) 101.



LA VERDAD EN LOS ACADEMICOS EN LA EPOCA DE SAN AGUSTIN 899

sistira precisamente en la unién de Cristo “camino” y Cristo “verdad”.
Esta union la encontrara en el momento en que descubrira el misterio
de la Encarnacion. Es el descubrimiento de este misterio el que trans-
forma tanto su pensamiento como su vida 74,

Segun Conybeare 7> no se puede dudar que en esta época Agustin
esta comprometido con el estilo de vida cristiano y por eso se prepara
para el bautismo, pero parece que en estos momentos esta reflexio-
nando sobre lo que podria implicar en su caso. Aunque habia pedido
dejar la docencia seguia siendo el profesor oficial de retérica en Milan
pues no habia renunciado totalmente a su puesto. El nombre de Cristo
aparece en los dialogos (C. Acad. 3,20,43), pero hay pocos signos de
liturgia cristiana, no se menciona que se acuda a la iglesia —aunque
si otras actividades en medio de las conversaciones—. Agustin era un
convertido devoto, pero seguia siendo también un intelectual. Los dia-
logos sirven como un foro en el que profundiza intelectualmente en las
consecuencias de su conversion.

Brian Harding 76 defiende que una lectura cuidada de Contra Aca-
démicos revela que, aunque Agustin rechaza el escepticismo global de
los académicos, respalda una version limitada del escepticismo 77. Es

74 GARCIA ALVAREZ, Contra Académicos, 67. HARDING, B., «Skepticism, Illu-
mination and Christianity. In Augustine’s Contra Academicos», Augustinian Studies
34 (2003) 201. El cristianismo es una religion de la encarnaciéon y aunque el neo-
platonismo de Plotino encuentra la encarnacién inconcebible, Agustin reconoce
que las herramientas conceptuales ofrecidas por los neoplaténicos son las mas
compatibles con la revelacion cristiana.

75 CONYBEARE, The Irrational Augustine, 6-7.
76 HARDING, «Skepticism, Illumination», 197.

77 HARDING, «Skepticism, Illumination», 203 y 207. El escepticismo limitado
de Agustin socava las afirmaciones verdaderas de las ensefianzas del neoplatonismo
sin desesperar por encontrar la verdad. Agustin se opone a los escépticos solo lo
suficiente para salvar la posibilidad del conocimiento filoséfico, la filosofia cons-
truida sobre la fe. Mientras el escepticismo académico argumenta que la verdad
no puede conocerse, el agustiniano argumenta que la verdad se puede conocer,
pero con la ayuda de la iluminacién divina. HARDING, «Skepticism, Illumination»,
210-211. Agustin siempre permanece escéptico sobre el poder de la razon. El lema
agustiniano fidens quarens intellectum es fruto del escepticismo limitado: la mente
humana por sus propios poderes es incapaz de conocer la verdad, pero puede si
es iluminado por la fe.



900 JAVIER ANTOLIN SANCHEZ, OSA

decir, que se mantiene escéptico sobre la posibilidad del conocimiento
que se obtiene por las facultades naturales, no obstante, respalda la
teoria de la iluminacién divina como la fuente de conocimiento: es-
cepticismo sobre los poderes naturales limitados del hombre, pero una
apelacién a los poderes sobrenaturales para superarlo. Este escepticis-
mo defiende que la humanidad por sus poderes naturales es incapaz
de conocer nada, pero limita esta afirmacion apelando a la influencia
supernatural 78.

Agustin afirma, ciertamente, que fue académico, pero rechazé ad-
herirse plenamente a su escepticismo 79. El escepticismo de la Acade-
mia era superior al maniqueismo 89, no obstante el nombre de Cristo
tenia mucho mas valor en la busqueda de la verdad. Para Agustin,
Cristo es el tnico que puede ofrecer al hombre la verdadera felici-
dad 81; por lo que juzga siempre a los maniqueos y a los académicos a

78 GARCiA ALVAREZ, “Contra Académicos’40. Si nuestra mente por si sola no
puede llegar a la verdad necesitara, por lo mismo, de la ayuda de la fe. La razén
no es algo absoluto. Tiene sus limites. Y para superar estos limites necesita de la
fe. La fe es necesaria para la consecucion de la verdad. No se puede conseguir la
verdad sin la humildad de la razon. Esta humildad le hace descubrir la fe como
algo fundamental y necesario para la vida humana.

79 GaRrcia ALVAREZ, Contra Académicos, 59-60. Agustin se enfrenta a los
académicos porque considera que el escepticismo era uno de los obstaculos que se
oponian a la verdadera realidad de bisqueda. Desfiguran y deforman la naturaleza
de la misma busqueda. Buscar sin buscar algo es un absurdo y, por lo mismo,
expresion de una cierta locura. En realidad, la bisqueda propia del escepticismo
académico mata, anula toda verdadera bisqueda. Sume al hombre en una total
indiferencia en el desanimo y, por lo mismo, en la “desesperatio vers” (C. Acad. 2,9,23).

80 DOBELL, B., Augustine’s Intellectual Conversion. The Journey from Platonism
to Christianity, Cambridge University Press, New York 2009, 8-9. Agustin se sinti6
desilusionado por el maniqueismo y se dejo atraer por la postura escéptica de la
nueva Academia. Esta escuela bajo el liderazgo de Carnéades en el siglo II ataco
los puntos de vista de los estoicos. Los estoicos confiaban que era posible para el
hombre conseguir el conocimiento del mundo y vivir segiin ese conocimiento. La
academia rechazo6 tal “dogmatismo”, sin embargo, argumentaba que era imposible
obtener conocimiento y, por lo tanto, el hombre sabio, debe negar todo asentimiento
para evitar el error.

81 Agustin considera el escepticismo académico como una auténtica filosofia,
como una busqueda real de la sabiduria y de la felicidad. Agustin no lleg6 a
aceptar plenamente esta filosofia, no tanto por motivos gnoseolégicos sino mas bien
porque no le ofrecia a Cristo: “Porque se hallaban desposeidos del nombre salvador
de Cristo.” (Conf 5,14,25). Agustin no fue escéptico como habia sido maniqueo,



LA VERDAD EN LOS ACADEMICOS EN LA EPOCA DE SAN AGUSTIN 901

la luz de Cristo 82. De hecho, si se decide a inscribirse como cateciime-
no fue por considerar que la Iglesia podia ofrecerle un conocimiento
de Cristo, Sabiduria de Dios, mucho mas probable, siguiendo asi el
pensamiento de Carnéades 83.

No hay que olvidar, como nos recuerda Testard 84, que el Agustin
de Casiciaco es un cristiano. En esta época lee libros platénicos que le
conducen a la lectura de los escritos de San Pablo 8% y, por la influencia
de Ambrosio, se inicia en el neoplatonismo cristiano.

Pero en Contra Académicos San Agustin va atin mas lejos. Intenta
analizar por qué nuestra razén, por si misma, no puede llegar a cono-
cer la verdad, necesitando por lo mismo de la ayuda de Dios, del mis-
terio de la Encarnacion. Los académicos habian desarrollado su pensa-
miento en una época en la que el estoicismo dominaba todo el espacio
cultural. Para el estoicismo la tnica realidad existente era la del mun-
do sensible. Se hace, pues, imposible conocer y comprender cualquier
realidad que no sea material. Para liberarse de este materialismo los
académicos, segun la interpretacion de Cicerdn, ocultaron el mundo
inteligible reduciendo la filosofia a la pura busqueda. Pero frente a los
académicos, le es preciso a Agustin mostrar que ese mundo inteligible
es ciertamente asequible a nuestra mente 86. Y el hombre puede llegar

pues nos dice: “Por este tiempo se me vino también a la mente la idea de que los
filésofos que se llaman académicos habfan sido los mas prudentes (Conf 5,10,19).

82 HEIL, «Augustine’s Attack», 100. La duda escéptica era quizas una he-
rramienta para criticar el materialismo de los estoicos y de los maniqueos, seria
peligrosa cuando se usa como un fin en si misma, porque corta la posibilidad de
una discusion racional. DOBELL, Augustine’s Intellectual, 9. Agustin no podia estar
satisfecho por mucho tiempo con un concienzudo escepticismo. Para él, la sabi-
duria tenia que incluir “el nombre de Cristo”, y esto era algo que no encontraba
en los académicos.

83 GARcia ALVAREZ, Contra Académicos, 59.

84 TESTARD, M., Saint Augustine et Cicéron. Cicéron dans la formation et dans
LYoeuvre de Saint Augustin, Etudes Augustiniennes, Paris 1958, 81-97.

85 C. Acad. 2.2.5: Volvi los ojos como de paso, lo confieso, hacia aquella
religion que de nifio me fue inculcada y permanecia impresa en la misma médula
de mis huesos. Y, en verdad, ella era la que, sin darme cuenta, me arrastraba hacia
si. Titubeante, con prisa y perplejo, comencé a leer al apostol Pablo.

86 O’MEARA, The Young Augustine,111-112. Agustin habia sido convencido por
los platénicos que el conocimiento sensorial no era un conocimiento en absoluto



902 JAVIER ANTOLIN SANCHEZ, OSA

a la contemplacion de la verdad porque el Verbo de Dios, a través
del misterio de la Encarnacién 87, ha venido a liberar al hombre de la
esclavitud de los sentidos, de esa vida fundamentada en la exterioridad
introduciéndolo en la misma vida de Dios (C. Acad. 3,19,42) 88.

Agustin se sinti6é mas atraido por el maniqueismo debido a su insis-
tencia en que la religion sea racional y demostrable de principio a fin y
que las apelaciones a la autoridad y a la fe no tienen lugar en la verda-
dera religion. Sin embargo, las dudas sobre la verdad del maniqueismo
le empujaron a regresar hacia la fe infantil, que era el cristianismo. Du-
rante este periodo el escepticismo académico le sirvi6 para reforzar sus
propias dudas sobre un nimero de ensefianzas maniqueas y asi libe-
rarse de ellas. En particular se liber6 de la concepcion materialista de
la realidad que era esencial para toda la doctrina maniquea. Al mismo
tiempo, con la lectura de los neoplaténicos, se fue convenciendo poco
a poco de la racionalidad del cristianismo, que los maniqueos habian
criticado duramente por su énfasis sobre la fe y la autoridad, entre otras
cosas. Por lo tanto, el escepticismo académico no era una doctrina a
la que Agustin se adheria totalmente convencido. Mas bien, era una

y que el Gnico conocimiento que contaba era el intelectual, independiente de los
sentidos, al menos, en sus operaciones mas altas. En consecuencia, todo el caso
de los académicos contra el conocimiento, siendo enteramente dirigido contra
el conocimiento que se deriva de los sentidos, llegé a ser irrelevante. El habia
aprendido desde el cristianismo que Cristo era la Verdad. Aceptar a Cristo era
poseer toda la verdad. De este modo, todos los argumentos de los académicos
fueron rehuidos.

87 FOLEY, «Cicerén, Agustin», 333. Como los académicos, Agustin trazo
una linea muy marcada entre la escasisima clase de hombres que podia entender
que hay una realidad incorpérea, y la vasta mayoria que no podia. Pero entre
Agustin y los académicos hay un acontecimiento que puede explicar la diferencia:
la encarnacion.

88 GARCiA ALVAREZ, Contra Académicos, 62. GARCIA ALVAREZ, Contra Académicos,
67. La esencia de la filosofia platonica consiste para €l en el descubrimiento y distincién
entre el mundo sensible y el mundo inteligible. Los estoicos centraron toda la filosofia
exclusivamente en el estudio del mundo sensible negando la existencia del mundo
inteligible. Su caracteristica mas importante, segiin San Agustin, es el materialismo.
Los académicos conocen y conservan esta distincion entre el mundo sensible y el
mundo inteligible, pero la ocultan tras un cierto escepticismo para oponerse con
mayor fuerza al materialista estoico. Pero Agustin dird que ya no es necesario ocultar
la existencia y la realidad del mundo inteligible. La filosofia consiste precisamente
en la contemplacion de ese mundo inteligible.



LA VERDAD EN LOS ACADEMICOS EN LA EPOCA DE SAN AGUSTIN 903

herramienta intelectual, que le reforzada su deseo de retornar del ma-
niqueismo al cristianismo, que cada vez le iba pareciendo mas racional
y aceptable. Asi, entre el tiempo de su decepcién del maniqueismo
y su conversion al cristianismo, no existié un periodo, como algunos
alegan, en que Agustin fuese un convencido escéptico académico. Mas
bien, se fue despojando poco a poco de las creencias maniqueas, y
se fue revistiendo poco a poco de sus creencias cristianas. Su famosa
conversion, por lo tanto, fue del maniqueismo al cristianismo, no del
escepticismo académico al cristianismo 89.

El escepticismo agustiniano muestra que el modo filoséfico de vida
no puede darnos la felicidad que promete (porque no puede darnos
el conocimiento de la verdad); por eso la vida de fe es lo mejor. Sin
embargo, la filosofia, especialmente el neoplatonismo, puede ser util
como una preparacion para la vida cristiana. Contra Académicos se pre-
senta como una exhortacion filoséfica, pero no como una exhortacién
para detenerse en la filosofia, sino para entrar en la filosofia como una
preparacion para la vida de fe 9.

En Contra Académicos en ningun lugar Agustin indica que fuera un
serio seguidor del escepticismo de la Academia tardia 91. Segun Mou-
rant 92 la actitud ambivalente de Agustin con los académicos se expre-
saba en su creencia de que eran realmente platonicos encubiertos y,
de hecho, ese dialogo esta dirigido a su amigo y patrocinador mani-

89 MOSHER, «The Argument of St. Augustine’s», 105. HARDING, «Skepticism,
Illumination», 209. Agustin estaba imbuido del materialismo de los maniqueos,
pero la lectura de los libros platonicos le proporcionaron el vocabulario conceptual
que necesitaba para concebir a Dios como inmaterial, y finalmente deshacerse
de los grilletes de Mani. Pero no se puede injertar simplemente el cristianismo
en el platonismo, por lo que una cierta forma de escepticismo debe ser el ultimo
estadio de la filosofia, dando tiempo a una adecuada formacién en la fe cristiana.

90 HARDING, «Skepticism, Illumination», 208.

91 En Conf V, 10, 19 Agustin no dice que adopt¢ la filosofia académica, sino
sencillamente que “comenz6 a pensar que aquellos fil6sofos que llaman académicos
habian sido mas sesudos y ponderado al adoptar como principio la duda de todo
y de todos y la imposibilidad de que el hombre pueda comprender nada. Aunque
yo no habia profundizado atiin en su pensamiento, creia que esto era con toda
sinceridad lo que ellos pensaban, como se les atribuia cominmente”.

92 MOURANT,A.J.,«Augustineandthe Academics»,en Recherches Augustiniennes
4 (1966) 85-86.



904 JAVIER ANTOLIN SANCHEZ, OSA

queo Romaniano y qué el propésito de Agustin en Contra Académicos,
no es tanto la refutacion de los académicos, como condicién para su
aceptacion del cristianismo, sino mas bien la refutacion de la doctrina
académica ya que era un obstaculo para que algunos y, en concreto, su
amigo Romaniano, pudiera aceptar el cristianismo 93.

En el ya mencionado (C. Acad. 3, 20,43) Agustin afirma expresa-
mente que el hombre puede encontrar la verdad, es mas, que el sabio
platénico posee, de hecho, la verdad. Sabemos que el platonismo jugé
un importante papel en su conversion del maniqueismo al cristianismo.
Por lo que es la existencia del sabio platénico que posee la sabiduria lo
que justifica la aceptacion de Agustin de la fe cristiana y el abandono
de la raz6n maniquea. En el texto hay una asociacion del platonismo
con el cristianismo. Ademas, se identifica la ratio con el platonismo y la
auctoritas con el cristianismo. Lo que la fe aprehende con la autoridad
de Cristo, el sabio platonico lo puede justificar por la razon. El pasaje
nos indica que Agustin, en sus primeros afios como cristiano, poseia
una gran confianza en lo que la razén podia conseguir. En los dltimos
capitulos del libro tercero, Agustin afirma que cree que los escépticos
académicos sean platonicos ocultos, y su escepticismo sea, de hecho,
una critica del materialismo y el empirismo y una defensa la verdadera
filosofia (C. Acad. 3, 17-20). Si su amigo Romaniano utilizaba argumen-
tos escépticos para resistir su conversion del maniqueismo al cristianis-
mo, como algunos sugieren, seria un punto revelador establecer que
para Agustin los escépticos de la Academia no eran escépticos, sino
que eran mas bien platonicos, los cuales dan razén de la fe cristiana a
la que Romaniano se resiste 94.

93 MOSHER, «The Argument of St. Augustine’s», 106.

94 MOSHER, «The Argument of St. Augustine’s», 107-108. DOBELL, Augustine’s
Intellectual, 49-50. Agustin confia en el camino de la razon, representado por
el platonismo, pero también reconoce a Cristo como criterio de autoridad (C.
Acad. 3,30,43). Aunque hay otras autoridades y Agustin se refiere a Cicerén, los
Académicos, Socrates, Platon y otros antiguos, la autoridad de Cristo es la mas
fuerte. De hecho, la diferencia entre la autoridad de Cristo y otros hombres sabios
es la diferencia entre la autoridad divina y la autoridad humana.



LA VERDAD EN LOS ACADEMICOS EN LA EPOCA DE SAN AGUSTIN 905

5. CONCLUSION

El escepticismo, tanto el de los pirronistas como el de los académi-
cos, adopt6 una vision practica de la existencia y este era el propésito
de esa filosofia, que influyera en la vida y promoviera el bienestar de
las personas. Los pirronistas creian que el dltimo bien es conseguir un
estado de quietud psiquica (afaraxia) y, segun eso, la filosofia se justifica
como un medio para lograr ese fin. Los académicos, aunque no especi-
fican la ataraxia como el fin, sitdan sus preguntas filoso6ficas en un con-
texto practico y las justifican en la medida que promueven la felicidad.
El caracter eudaimonista es mas destacado al comienzo del movimiento,
pues poco a poco el interés del escepticismo se fue desplazando de la
preocupacion ética inicial hacia cuestiones epistemolo6gicas. Pero hay
que afirmar que la orientacion practica del escepticismo nunca desa-
parecié completamente 9. Los pirronistas se refieren a sus ensefianzas
como un modo de vida, y la preocupacién de todos los escépticos con
la filosofia practica les condujo a buscar soluciones a los problemas
de la vida cotidiana que habian sido sacados a la luz por su criticismo
epistemolégico 9.

Para muchos el escepticismo es tan obscuro como exasperante,
pues parece ser irracional y contrario al sentido comun. Estas impre-
siones son, sin embargo, engafosas. En muchos sentidos, la doctrina
escéptica es el desarrollo logico del analisis filosofico racional, pues
examina el uso y las funciones de la misma razén. Y en este sentido
se llega a la conclusion de que la razén es incapaz de justificarse a si
misma: uno debe aceptarla o rechazarla sobre la fe, un movimiento de-
cididamente irracional. Por lo tanto, la tesis fundamental del escepticis-
mo revela la impotencia de la razén. El escepticismo es metafilosofico.
No concierne con este o aquel juicio particular sino con el criterio por
el cual en general se establecen los juicios. El escepticismo no intenta

95 CAPANAGA, V., Contra Academicos, introduccion y notas, en Obras de San
Agustin, III, BAC Madrid 1947, 6. Cicerdn resalta dos actitudes fundamentales de la
escuela académica: la actitud especulativa agnéstica, que renuncia al conocimiento
de la verdad por hallarse velada con las semejanzas de lo falso, y la actitud practica,
que se apoya en lo probable, como norma de conducta.

96 STOUGH, Greek Skepticism, 4 y 30-31,



906 JAVIER ANTOLIN SANCHEZ, OSA

refutar el dogma, sino que expone el elemento dogmatico aceptado
como argumento racional 97.

El escepticismo no afirma que el conocimiento sea falso. Es la con-
viccién que la verdad es algo desconocido: uno puede creer que algo
sea verdadero y puede que lo sea, pero la persona nunca puede cono-
cer con certeza que eso sea verdadero. El escéptico, en conclusion, se
pregunta como se puede establecer un criterio de verdad.

Los académicos no dudan de la existencia de la verdad, pero con-
sideran que es imposible encontrarla. Los académicos no pretenden
negar la capacidad que tiene el hombre para conocer, pero quieren
mostrar los limites de dicha capacidad. Si el hombre no puede llegar
a ser sabio, al menos puede evitar el error de creer que ha llegado a la
verdad. Los académicos no niegan la existencia de lo verdadero, pero
afirman que no puede percibirse (4cad. 2,23,73), es decir, que ni con
la percepcion ni con la razén se puede alcanzar la verdad. Arcesilao
piensa que la verdad resulta inalcanzable, pero unas cosas parecen mas
probables que otras.

Frente a Arcesilao que opone las razones a favor y en contra no
se puede llegar a ninguna afirmacién, por lo que hay que suspender
el juicio. Ciceron, por el contrario, practico la disputa, pero su preten-
si6n era, por medio del debate y la discusion, aproximarse a la verdad
(Acad. 2, 3, 7). Cicerén siempre tuvo como objetivo la busqueda de la
verdad y si no somos capaces de llegar a lo probable debemos conti-
nuar con las investigaciones (A4cad. 2,3,8-9). Ciceron critica la arrogan-
cia de los que todo lo saben, por eso él siempre se mantuvo abierto a
las diferentes opiniones y quiso llegar a lo probable, es decir, a aquello
que esté mas proximo a la verdad. Ciceréon extiende el concepto de
lo probable a todos los ambitos del conocimiento. La mayoria de las
representaciones que aceptamos son tenidas como verdaderas.

Cicerdon se adhirié al escepticismo de la Academia. A primera
vista, esta opcion es sorprendente, dada la negativa firme de la Nue-
va Academia a afirmar algo, especialmente la posibilidad del conoci-
miento mismo; incluso va mas alla de la afirmacion de Sécrates -que

97 HEIL, «Augustine on Skepticism», 101-102.



LA VERDAD EN LOS ACADEMICOS EN LA EPOCA DE SAN AGUSTIN 907

solo sabe que no sabe nada-, al negar que €l sepa incluso esto (4cad.
1,12,45). Ademas, ya que la certeza se necesita para actuar, el rechazo
hace que el escéptico-académico reemplace la certeza por la doctrina
de la probabilidad, por lo que los académicos serian los responsables
de provocar una paralisis generalizada. Sin embargo, la adopcion cice-
roniana del escepticismo tuvo un enorme valor practico, pues libré a
Cicer6n de cualquier tipo de fanatismo, ya que como no tenia la certe-
za absoluta, mantuvo siempre viva la actitud de seguir investigando 98.

Ya hemos repetido que Cicerén es miembro de la Academia Nue-
va, pero después de lo que hemos visto no tenemos muchas razones
para considerarle escéptico, pues aceptaba bastantes doctrinas estoicas
en lo que respecta a la moral, aunque por supuesto, las aceptase como
probables. Podemos definir a Cicerén como un escéptico moderado,
pues no duda de la existencia de la verdad, aunque afirma que no
podemos alcanzarla completamente. De su amor a la verdad se des-
prende su amor a la filosofia. Cicerén no fue muy radical en la duda,
ya que siempre admite la posibilidad del conocimiento de lo verosimil
y va a orientar su vida practica segin lo probable. La suspension del
asentimiento no impide que el sabio sea impulsado a la accién, dado
que puede regular su conducta con el criterio de lo probable (4cad. 2,
32,104-105).

El Arpinate no adopt6 la epistemologia estoica de Antioco, sino la
académica de Fil6n, mas moderada que la de los estoicos en su ética,
y esta fue la influencia mas grande del pensamiento moral de Cicerén.
Su escepticismo filoniano es compatible con la eleccion de teorias, que
después de examinarlas, las encuentra mas plausibles o probables. Esta
lealtad dual a Filon y con reservas a Antioco es una interpretacion muy
inteligente de la tradicion académica. Eso permite a Cicerén inspirarse
con fuerza en Platon y el estoicismo, y el defender posiciones que €l
apoya fuertemente, al mismo tiempo que preserva un estilo mas explo-
ratorio que dogmatico, y se reserva el derecho de criticar a los estoicos
e incluso en ocasiones a Platon 9.

98 TFOLEY, «Skepticism, Illumination», 325-326.

99 LONG,A., «<Roman Philosophy», en SEDLEY, D. (ed.), The Cambridge Companion
to Greek and Roman Philosophy, Cambridge University Press, Cambridge 2003, 199.



908 JAVIER ANTOLIN SANCHEZ, OSA

Al final de Contra Acadeémicos, Agustin reconoce la futilidad de bus-
car la sabiduria por medio de la luz natural de la razén. Hay muchas
instancias que nos muestran lo dificil que es tener certeza. Agustin ve
con claridad que necesita escapar de las garras del escepticismo, pero
reconoce el valor del escepticismo en cuanto le abre el camino a la
fe. Mientras uno sostenga dogmaticamente que el conocimiento de la
verdad es imposible, no puede dar el paso a la fe. Por lo que, el escep-
ticismo es una preparacién necesaria para la fe. Agustin no rechaza el
escepticismo filos6ficamente; de hecho, piensa que es imposible recha-
zar el escepticismo como sistema filosofico. Lo que Agustin rechaza es
el escepticismo como modo de vida. En su bautismo, el Agustin-fil6so-
fo —ciceroniano, platénico, plotiniano, o lo que sea— y el Agustin-cre-
yente van juntos. Las obras del periodo de Casiciaco son intentos por
reconciliar la razén que viene de la filosofia y la fe del cristianismo 100,
Agustin reconoce que ambos son caminos para la unica verdad 101,

Desde luego que hay que senalar e insistir en el influjo de Cice-
ron sobre la duda académica de Agustin. No es facil saber cuantas in-
fluencias académicas tenia Agustin mientras estuvo en Casiciaco, pues
estaba atrapado por sus argumentos y tenia que superarlos antes de
abrazar la vida cristiana y recibir el bautismo en Milan.

Si hemos afirmado que Cicerén era un escéptico moderado, de
Agustin podemos decir que nunca fue un académico convencido, su
propio temperamento no se dejaba llevar por el escepticismo; y su natu-
raleza era ser escéptico consigo mismo y con todo lo demas. Agustin era
un pensador y estaba preparado en la retdrica e interesado en las cues-
tiones epistemolo6gicas y no se dedic6 a otros asuntos mas profundos. No
podia ser mas escéptico de lo que seria un fil6sofo profesional, su fuerte
era la religion, no la filosofia. Su estado de animo mientras se dejo atraer
por el escepticismo fue ciertamente perturbador, pero duro poco 102,

100 GARCIA ALVAREZ, Contra Académicos, 61. Segtin Agustin el hombre por
si mismo no llega jamas a conocer la verdad. Solo podra llegar a ella mediante
la ayuda divina. Sin esta ayuda se cae inexorablemente en la “desperatio veri”
como cayeron precisamente los académicos. El hombre no puede desconfiar de
esta ayuda divina. Dios viene en su ayuda.

101 CURLEY, Augustine’s Critique, 153-154.
102 O’MEARA, The Young Augustine, 110 y 114.



LA VERDAD EN LOS ACADEMICOS EN LA EPOCA DE SAN AGUSTIN 909

En este sentido, Agustin veia el escepticismo como un enemigo
de la moralidad, ya que para Agustin el escéptico no tenia fundamen-
to para elegir acciones correctas. Dado que el principal propésito de
Agustin era determinar lo que constituye la vida feliz, necesitaba libe-
rarse del escepticismo de su juventud no para lograr la certeza, sino
para ser capaz de tomar ciertas decisiones en relacién con su vida, en
concreto, la cuestion del bautismo, que estaba afrontando en el tiempo
que escribia los dialogos de Casiciaco 193, Los argumentos de Agustin
contra el escepticismo eran mas morales y éticos que logicos y epis-
temologicos, y si Agustin da importancia a los argumentos légicos y
epistemologicos es porque delimitan la meta ética. Si la felicidad signi-
fica encontrar la verdad, entonces la ética requiere epistemologia: los
dos estan estrechamente conectados, no planteados como alternativas.

Agustin se habia adherido en un primer momento a la secta de los
maniqueos, pero estos, denunciando la terribilis auctoritas de la Iglesia,
le prometian llevarlo a la verdad por la razén. Después del desenmas-
caramiento del engafio maniqueo, se refugi6 en las posiciones escép-
ticas de los académicos 104. Para volver a la Iglesia Catoélica era nece-
sario, por tanto, que superase las objeciones racionalistas de los mani-
queos y de los académicos con una profunda reflexién personal, que
le permitiera descubrir que creer no es en si mismo irracional y que la
auctoritas cristiana y la de la Iglesia gozan de absoluta credibilidad 105.

Este texto que ya hemos mencionado resume muy bien la postura
de Agustin en esos momentos: “Pues todo el mundo sabe que existen
dos caminos que nos impulsan al conocimiento: la autoridad y la ra-
z6n. Ahora bien, para mi es evidente que jamas debo apartarme de la
autoridad de Cristo, ya que no encuentro otra mas fuerte. En cuanto
a lo que ha de buscarse con la fuerza de la razon (pues mi estado de
animo es tal, que estoy deseando con impaciencia conocer la verdad
no so6lo mediante la fe, sino comprenderla también con la inteligencia),

103 CURLEY, Augustine’s Critique, 13.

104 Agustin al aludir a los académicos mas que en Carnéades o Arcesilao,
piensa en Cicerén, cuyo sistema probabilistico refleja al que se abrazé durante el
tiempo que se sinti6 atraido por la escuela académica.

105 CIPRIANI, Los Dialogi de San Agustin, 77.



910 JAVIER ANTOLIN SANCHEZ, OSA

espero entretanto poder encontrar en los platonicos una doctrina que
no se oponga a nuestros sagrados misterios.” (C. Acad. 3, 20.43)

Nos puede sorprender esta conclusiéon de Agustin, pero se pue-
de explicar. Agustin habia defendido la busqueda de la verdad en los
argumentos de los académicos 106. Pero al final de Contra Académicos
esta convencido que el logro de la verdad es posible y se compromete
a si mismo en la bisqueda de la verdad. Esta, sin embargo, se puede
encontrar por dos caminos: la autoridad y la razén. En estos momen-
tos Agustin acepta la autoridad de Cristo, pues no tiene razones para
rechazarla. Para comprender las verdades hay que aceptarlas primero
sobre la autoridad, pero para entenderlas necesita las ensefianzas de
los platonicos. Esas ensenanzas estaban escondidas y debido a la inca-
pacidad de la mayoria de los hombres para comprenderlas, han sido
reveladas por medio del Hijo de Dios 107.

Hay una interrelacion entre los dos caminos, pues la filosofia pue-
de conducir a los hombres al mundo inteligible descubierto por Platén,
siempre que esté en la autoridad divina de Cristo. Agustin no quiere
alejarse de esta auctoritas, pero desea comprender lo que es verdadero
no solo por la fe, sino con la inteligencia, por eso expresa su confianza
en los platonicos. La filosofia de Agustin se fundamenta en el conoci-
miento del mundo inteligible, es decir, Dios y el alma, por eso pone
a Cristo como fundamento de su busqueda, pero se abre, al mismo
tiempo, criticamente a la contribucion del platonismo, en el convenci-
miento de que a la aprehension de lo verdadero se llega a través de la
doble via de la autoridad y de la razén 108,

106 CILLERUELO, L., «El escepticismo de San Agustin», en Arbor 7 (1947)
43. Agustin concluye con los neo académicos que la razén no puede ofrecernos
evidencia alguna; la razén en su estado normal no es valida para resolver el
problema del conocimiento cierto. S6lo puede ofrecer probabilidades que nos
permitan conducirnos con prudencia en la vida practica.

107 CURLEY, Augustine’s Critique, 134-135. CONYBEARE, The Irrational Augustine,
38. Aqui se sefiala que Agustin reconoce las limitaciones de la razoén, pero no
explica el tener que recurrir a la autoridad de Cristo, es como algo que aparece
en el dialogo de la nada.

108 CipRIANI, Los Dialogi de San Agustin, 121. GARCIA ALVAREZ, Contra Aca-
démicos, 41. No hay en Agustin un escepticismo absoluto sino un escepticismo
que se limita a reconocer los limites de la razén para abrirla a la fe. Juzga que el
conocimiento de la verdad le es realmente posible al hombre. Y es la adquisicién



LA VERDAD EN LOS ACADEMICOS EN LA EPOCA DE SAN AGUSTIN 911

Agustin considera que se puede encontrar la verdad y por eso ha
decidido buscarla por medio de la investigacion y nunca pierde la espe-
ranza de encontrarla. Agustin ha llegado a la quietud que los escépticos
buscaban por medio de la duda y esta dispuesto a aceptar, sin ningtin
tipo de vacilacion, el bautismo para el que se habia estado preparando.
Contra Académicos y los dialogos de Casiciaco no intentan, en primer
lugar, presentarnos una doctrina. El argumento esta destinado a poner
en cuestion preguntas que habian sido cerradas por la actitud doctrina-
ria de los académicos, los maniqueos y los grupos que en un momento
u otro habian dominado el pensamiento de Agustin, y de cuyas garras
trataba de liberarse. Lo que intenta, en Contra Académicos1%, es refutar
los argumentos escépticos de los académicos y abrir un camino a la fe
que habia sido bloqueado por ellos.

Por lo que podriamos concluir diciendo que Agustin fue académi-
co durante un periodo de su vida, pero nunca se adhiri6 a la Academia
ni se puede considerar que fuera un miembro mas. Necesito el escepti-
cismo para liberarse de su adhesion al maniqueismo y, como un paso
previo, para la aceptacion de la fe cristiana.

JAVIER ANTOLIN SANCHEZ, OSA

de este conocimiento quien le posibilita ser feliz. Pero este conocimiento de la
verdad no se alcanza tdnica y exclusivamente a través de la razon. Se necesita de
la ayuda de Ia fe.

109 CuURLEY, Augustine’s Critique, 137.






