
LA VERDAD EN LOS ACADÉMICOS EN LA ÉPOCA DE SAN AGUSTÍN 869

La verdad en los académicos 
en la época de San Agustín

Resumen

El artículo aborda el tema de la verdad en los académicos en el tiempo de 
San Agustín. En la primera parte, se hace una presentación de la Academia 
desde su fundación por Platón y su evolución a lo largo de diferentes etapas: 
Academia antigua, Academia media y la Academia nueva. Cicerón estudió en 
la Academia en Atenas siendo discípulo de Filón de Larisa y de Antíoco de 
Ascalón. En su diálogo filosófico Academica refleja el debate entre las dos versio-
nes de la filosofía académica: el escepticismo moderado de Filón de Larisa y la 
postura de Antíoco de Ascalón que presenta a los estoicos como los verdaderos 
herederos de Platón y de los académicos. Agustín en su libro Contra los Acadé-
micos se refiere a diferentes autores de la Academia, pero los conoce a través de 
Cicerón, por lo que nos centraremos en el academicismo del Arpinate que de-
fiende el concepto de verdad de la llamada Academia nueva. Al final, veremos 
cómo s. Agustín discute con los académicos su afirmación de que no se pueda 
alcanzar la verdad, pues repite, de manera constante, a lo largo del diálogo: la 
importancia de la búsqueda de la verdad y el convencimiento de que se puede 
encontrar. De este modo, estaba allanando el camino para la aceptación de la 
fe cristiana, que no se puede alcanzar sin la confianza en descubrir la verdad.

Palabras Clave: Academia, escepticismo, académicos, Cicerón, Academica, s. 
Agustín y Contra Académicos. 

Abstract:
The article addresses the issue of truth in academics in the time of Saint Augus-
tine. In the first part, there is a presentation of the Academy since its founding 
by Plato and its evolution through different stages: the old Academy, the midd-
le Academy and the new Academy. Cicero studied at the Academy in Athens 
as a disciple of Philo of Larisa and Antiochus of Ascalon. In his philosophical 
dialogue Academica reflects the debate between the two versions of academic 
philosophy: the moderate skepticism of Philo of Larisa and the position of An-

CiuD-Ra 234-3 (2021) 869-912



JAVIER ANTOLÍN SÁNCHEZ, OSA870

tiochus of Ascalon who presents the Stoics as the true heirs of Plato and the 
academics. Augustine in his book Against Academics refers to different authors 
of the Academy, but he knows them through Cicero, so we will focus on the 
academicism of the Arpinate that defends the concept of truth of the so-called 
New Academy. In the end, we’ll see how saint Augustine discusses with the 
academics his assertion that the truth cannot be reached, since he constantly 
repeats throughout the dialogue: the importance of the search for truth and 
the conviction that it can be found. In this way, he was paving the way for the 
acceptance of the Christian faith, which cannot be achieved without the confi-
dence in discovering the truth.

Key words: Academy, skepticism, academics, Cicero, Academica, Saint Augus-
tine, Contra Académicos. 

1. I ntroducción

Nuestro propósito es un estudio epistemológico sobre el concep-
to de verdad dentro de la Academia, en concreto, en los académicos 
de la época de s. Agustín. Haremos un resumen de la evolución de 
la Academia desde sus primeros pasos con Platón hasta el tiempo de 
Agustín y estudiaremos sobre todo a Cicerón y su libro Academica 1, 
pues aunque Agustín en su libro Contra Académicos 2 haga referencia 
a diferentes autores de la Academia, los conoce gracias a Cicerón y 
sus escritos, por lo que nuestro estudio se referirá al academicismo 
de Cicerón que, como veremos, defiende el concepto de verdad de la 
llamada Academia Nueva. 

Intentaremos también adentrarnos en la etapa escéptica de Agus-
tín, lo que el entendía por academicismo. En su libro Contra Académi-
cos, expone el pensamiento de los académicos y de Cicerón y, de ese 
modo, responderemos al título de nuestro ensayo. Hemos de decir 
que el pensamiento de la Academia evoluciona a lo largo de los años, 
además hay varios autores que no han dejado nada escrito, por lo que 

1  Cicerón, M. T., Cuestiones Académicas, introducción y traducción Julio 
Pimentel Álvarez, UNAM, México 1990. Para la obra de Cicerón Academica uti-
lizaré esta edición. 

2  San Agustín, Contra los Académicos (=Ensayos 377), traducción Julio García 
Álvarez y Jaime García Álvarez, Encuentro, Madrid 2009. Utilizaré esta edición 
y traducción para la obra de San Agustín.



LA VERDAD EN LOS ACADÉMICOS EN LA ÉPOCA DE SAN AGUSTÍN 871

el conocimiento que tenemos, muchas veces, dependerá de fuentes 
secundarias. 

Cicerón estudió en la Academia en Atenas siendo discípulo de 
Filón de Larisa y de Antíoco de Ascalón. En su diálogo filosófico Acade-
mica reflejó el debate entre las dos versiones de la filosofía académica: 
la de la llamada Academia Nueva representada por Filón de Larisa y la 
posición de Antíoco de Ascalón que busca un camino medio entre los 
académicos y el estoicismo. El diálogo ciceroniano es la fuente princi-
pal del conocimiento que Agustín tiene de los académicos 3. Cicerón 
argumentaba a favor de la postura escéptica de la Academia Nueva 4 y, 
además, es un defensor del escepticismo moderado de Filón de Larisa, 
por lo que no es correcto decir que Cicerón era un escéptico riguroso. 
Aunque como jurista estaba bien familiarizado con exponer los pros y 
contras de una posición particular, y no cabe duda que en el estoicismo 
de De Officiis, su obra más influyente, representa puntos de vista que él 
mismo aprobaba 5. 

La escuela académica, a la que pertenecía Cicerón, abrazó un es-
cepticismo que cuestionaba los fundamentos del conocimiento y sos-
tenía que la persona que aspiraba a ser sabia nunca podía estar segura 
de su propia sabiduría. Esta posición se personifica en Sócrates que 
queda retratado en Academica: “Sócrates refuta a otros y dice que no 
sabe nada, excepto eso mismo, y que aventaja a los demás en el hecho 

3  O’meara, J. J., The Young Augustine. An Introduction to the Confessions of St. 
Augustine, Longman, London & New York, 1980, 111. El conocimiento que Agustín 
tiene sobre la Nueva Academia está representado en Academica de Cicerón, y la 
obra Contra academicos trata únicamente de los argumentos que allí se encuentran. 
Kirwan, Ch., Augustine, Routledge, New York & London, 1991, 16. Agustín no 
conocía los escritos de Sexto Empírico ni de los pensadores helenísticos que, 
aunque ahora se han perdido, estaban disponibles en su época. Su conocimiento 
de la filosofía escéptica viene principalmente y quizás solamente de Cicerón, en 
su defensa del escepticismo en Academica. 

4  Cicerón, Cuestiones Académicas, xxx. Cicerón siempre se consideró parti-
dario de la Nueva Academia, sobre todo del probabilismo de Carnéades. Sentía 
un gran afecto por Antíoco, pero nunca aceptó su dogmatismo; por el contrario, 
siempre censuró la arrogancia de todos los dogmáticos. Long, A. A., Hellenistic 
Philosophy. Stoics, Epicureans, Sceptics, Duckworth, London 1974, 106. Cicerón declaró 
su lealtad a la Nueva Academia de Arcesilao, Carnéades y Filón.

5  Long, Hellenistic Philosophy, 230-231. 



JAVIER ANTOLÍN SÁNCHEZ, OSA872

de que éstos juzgan que saben lo que ignoran, mientras él mismo sólo 
sabe esto: que nada sabe y que él juzga que por Apolo fue llamado el 
más sabio de todos porque ésta es la única sapiencia: no juzgar que uno 
sabe lo que ignora” (Acad. 1,4,16).

Los académicos, por el contrario, no dudan de la existencia de la 
verdad, pero juzgan que es imposible encontrarla y contemplarla. A 
pesar de esto el hombre puede ser sabio puesto que sabio no es aquel 
que ha encontrado la verdad, sino quien la busca con rigor e interés. 
No niegan la verdad. Niegan que se pueda llegar a ella, que se la pue-
da encontrar. Por esto en la vida de cada día, en nuestras actuaciones 
concretas, no hacen falta certezas, es suficiente con regirnos por lo más 
probable y lo verosímil.

La discusión de Agustín con los académicos tal como aparece en 
C. Acad. 2,9,23 es que ellos consideran improbable que se pueda cono-
cer la verdad. En cambio, Agustín está convencido de que es posible 
descubrirla y tiene muchas razones para oponerse a las tesis de los aca-
démicos. La principal crítica de Agustín a los académicos es que le lle-
vaban a desesperar de que pudiera encontrar la verdad y, de ese modo, 
se convertía en un obstáculo en su camino de seguir la vida cristiana 6.

Al final de Contra los Académicos (3,22,43)  7 Agustín nos presen-
ta su convencimiento de que el hombre puede encontrar la verdad y 
que incluso Cicerón había pensado del mismo modo. Aunque tiene 
33 años no pierde la esperanza de alcanzar la verdad algún día, y por 
eso ha decidido dedicarse a buscarla por medio de la indagación e 
investigación. Hay un pensamiento constante que se repite a lo largo 

6  San Agustín, Obras Completas, XL, Escritos varios (2º), Las Retractaciones, BAC, 
Madrid 1995, 646. Al final de su vida al escribir las Retractaciones 1,1. nos describe 
el propósito de Contra Académicos: “Después de haber abandonado cuanto había 
conseguido o ambicionaba conseguir en las vanidades de este mundo, y haberme 
retirado al ocio de la vida cristiana, escribí en primer lugar Contra Académicos o 
De los Académicos, cuando aún no estaba bautizado, para disipar de mi espíritu 
con cuantas razones pudiese, porque todavía me preocupaban sus argumentos, que 
llevan a muchos la desesperación de poder encontrar la verdad, e impiden asentir 
a cosa alguna, y que el sabio apruebe lo más mínimo como evidente y cierto, con 
el pretexto de que todo les parece oscuro e incierto.”

7  La influencia de Cicerón en S. Agustín se aprecia de modo particular en el 
título y el tema del primero de sus diálogos, Sobre los Académicos o Contra Academicos.



LA VERDAD EN LOS ACADÉMICOS EN LA ÉPOCA DE SAN AGUSTÍN 873

del diálogo: desterrar la idea de que no se puede conocer la verdad en 
filosofía. El debate inicial entre Licencio y Trigecio, aunque no llegue 
a ninguna conclusión, establece la importancia de buscar la verdad (C. 
Acad. 1, 9, 25) 8. No hay que perder la esperanza de conocer la verdad 
(C. Acad. 2.3.9). 

2. L a Academia

Platón en el año 387 fundó la escuela llamada Academia y llevaba 
este nombre pues estaba situada en los jardines del santuario dedica-
do al héroe Academo, que se encontraba a 6 estadios de la ciudad de 
Atenas. Academo fue el héroe ateniense que reveló a Cástor y Polux 
el lugar donde estaba oculta su hermana Elena. En recompensa los dos 
hermanos excluyeron de la conquista la tierra que pertenecía a Aca-
demo, a orillas del Cefiso. Con el tiempo esta tierra se convirtió en un 
jardín de olivos y de plátanos que tomó el nombre de Academia, deri-
vado de su poseedor. Allí es donde se reunía Platón con sus discípulos 
a conversar sobre diferentes cuestiones filosóficas 9. 

La Academia estaba inspirada en las comunidades pitagóricas, con 
un ideal de vida común y comidas; maestros y discípulos vivían jun-
tos dedicados a la búsqueda común de la perfección o la verdad. La 
filosofía para Platón, como para los pitagóricos, era un modo de vida. 
Pero, a diferencia de los grupos pitagóricos, en la Academia el maestro 
y los discípulos no vivían juntos. Platón vivía solo y los demás alumnos 
moraban por su cuenta, pero se reunían en torno a su maestro en la 

8  García Álvarez, J., «Contra Académicos de San Agustín: Un camino hacia 
la verdad» en Burguense 50 (2009) 59. Agustín no se plantea en Contra Academicos 
el problema metafísico de la existencia de la verdad. Los académicos, como el 
mismo Agustín, nunca han dudado de la existencia de la verdad. Lo que intenta 
San Agustín es la justificación racional de su búsqueda y con ello la justificación 
racional de su propia vida que había sido y continuaba siendo una constante y 
permanente búsqueda de la verdad. 

9  Cicerón, Cuestiones Académicas (1,4,17), 7. Platón solía tener reuniones y 
discusiones filosóficas en la Academia, que era otro gimnasio, y tomaron su nombre 
de la denominación del lugar.



JAVIER ANTOLÍN SÁNCHEZ, OSA874

Academia, también había libertad intelectual a diferencia del dogma-
tismo pitagórico.

Platón legó una gran variedad de escritos, entre los que se encuen-
tran muchos diálogos socráticos que tienen cierto sabor escéptico –ya 
que no formulan ninguna conclusión–, están llenos de debate y no 
llegan finalmente a ninguna postura definida. 

Los académicos son una de las tres escuelas principales de filosofía 
durante el período helenístico, junto a la de los estoicos y epicúreos. 
Los académicos son los sucesores de Platón y seguirán enseñando en 
la Academia. Durante el período helenístico la Academia es conocida 
por su escepticismo, y lo esgrimían como un arma en el debate con 
otras escuelas, especialmente con los estoicos. 

Con la Antigua Academia, que a veces se llama Primera Academia, se 
comprende a los sucesores de Platón en la dirección de la escuela: Es-
peusipo (348/7-339/8), Jenócrates (338-314), Polemón (314/3-270/69) 
y Crates (270/69-268-264). Resulta difícil precisar las doctrinas de la 
Antigua Academia, dado que no se conservan las obras de sus repre-
sentantes. Pero, según afirman los críticos, se mantuvo más o menos 
fiel a la dirección dogmática de la filosofía de Platón 10. 

El movimiento escéptico comenzó con Pirrón 11 en el siglo IV a. C. 
y fue promovido en la Nueva Academia bajo la dirección de Arcesilao 

10  Dorandi, T., “Chronology,” en Algra, K.; Barnes, J.; Mansfeld, J., 
y Schofield, M. (eds.), The Cambridge History of Hellenistic Philosophy, Cambridge 
University Press, New York 1999, 31-32.

11  Long, Hellenistic Philosophy, 78-81. Pirrón de Elis (365-275 a.C.), fundador 
de la escuela escéptica, no escribió nada (lo que conocemos nos viene de su discípulo 
Timón) pero debió ser un individuo de una tremenda personalidad, a juzgar por 
la impresión que dejó en sus contemporáneos. Pirrón no negaba la existencia de 
las cosas en sí mismas, pero sostenía que la percepción sensorial no proporciona 
un conocimiento real de las cosas. Solo conocemos objetos en nuestra percepción, 
por lo tanto, nunca podemos hablar de cómo son las cosas en sí mismas, sino de 
cómo las cosas nos parece que son. Por lo tanto, nuestra actitud ante el mundo 
debe ser la abstención del juicio que los escépticos posteriores designarán con el 
término epoche “suspensión de juicio.” El escéptico “no concluye nada” pues no 
puede decir lo que son las cosas en sí mismas, por lo tanto, se abstiene de cualquier 
juicio dogmático. Como consecuencia de esta actitud consiguen la tranquilidad 
de la mente y del ánimo (ataraxia). Pirrón sostenía que, en la elección de nuestro 



LA VERDAD EN LOS ACADÉMICOS EN LA ÉPOCA DE SAN AGUSTÍN 875

(264-241 a. C) y Carnéades (241-129 a. C). Sin embargo, la filosofía 
académica no es una continuación o elaboración de los puntos de vista 
de Pirrón, sino más bien una segunda versión del escepticismo. Aun-
que el escepticismo académico tuvo su auge durante el período que 
siguió al florecimiento del pirronismo, no se le puede considerar una 
evolución de este, sino una filosofía escéptica diferente que continuaba 
la tradición de la Antigua Academia 12.

Aunque tengamos en cuenta una influencia del pirronismo en el 
pensamiento académico, es probable que haya habido una influencia 
mutua entre ambas filosofías escépticas. Los académicos enfatizaban 
la fundación práctica de sus preguntas filosóficas y la importancia de 
la suspensión del juicio. Pero, al contrario que los primeros pirrónicos, 
cultivaban una clase de virtud dialéctica para provocar la suspensión 
del juicio. El escepticismo dentro de la Academia surgió como una re-
acción frente a la doctrina estoica 13. Los escépticos cuestionaban que 
hubiera, de hecho, percepciones sensoriales que se aceptasen como 
fieles representantes de la realidad. 

actuar, dado que no podemos seguir nuestras percepciones, necesitamos seguir la 
probabilidad y esto se encuentra en la naturaleza y la tradición.

12  Stough, L. Ch., Greek Skepticism. A Study in Epistemology, University Cal-
ifornia Press, Berkeley & Los Angeles 1969, 7. Long, Hellenistic Philosophy, 77. Los 
escépticos académicos no reconocieron una deuda con Pirrón. Ellos apuntaban 
a Sócrates y a Platón como los fundadores de su metodología. Brumschwig, J., 
«Introduction: the beginning of Hellenistic Epistemology», en Algra, K.; Barnes, 
J.; Mansfeld, J., y Schofield, M. (eds.), The Cambridge History of Hellenistic Philos-
ophy, Cambridge University Press, New York 1999, 233. Las relaciones filosóficas 
e históricas entre las dos ramas del escepticismo son muy oscuras. Parece que 
Arcesilao había oído hablar de Pirrón, pero las fuentes antiguas que unen a estos 
dos personajes lo hacen para burlarse o comprometer a Arcesilao. Schofield, M., 
«Academic Epistemology», en Algra, K.; Barnes, J.; Mansfeld, J., y Schofield, 
M. (eds.), The Cambridge History of Hellenistic Philosophy, Cambridge University Press, 
New York 1999, 324. Sexto Empírico ve una estrecha similitud entre la filosofía 
de Arcesilao y su propio pirronismo. 

13  Stough, Greek Skepticism, 35. En la medida que la doctrina del escepti-
cismo académico es un ataque a la teoría del conocimiento estoica, es totalmente 
escéptica en el sentido moderno del término, destructiva en el intento y negativa 
en la conclusión. Por otro lado, la filosofía académica tiene un sentido más positivo, 
pues intenta ofrecer una solución al problema del conocimiento.



JAVIER ANTOLÍN SÁNCHEZ, OSA876

Hemos de decir también que la tradición escéptica se mantuvo 
viva fuera de la Academia como se puede ver en la obra del médico-fi-
lósofo Sexto Empírico (160-210 d. C.).

El quinto director de la Academia es Arcesilao que dirigió la Aca-
demia del año 268-264 al 242 a. C., aproximadamente. Arcesilao, con-
siderado el fundador de la Segunda o Academia Media 14, se desvió de 
la tradición escolar platónica dando a la academia un giro escéptico, 
principalmente como reacción contra Zenón que había sido antiguo 
alumno de la Academia, pero que había fundado una nueva escue-
la –el estoicismo–, que pretendía poseer certeza científica. Arcesilao, 
por el contrario, argüía que el sabio carece de tal certeza, por lo que 
no pretende poseer la verdad. En consecuencia, el sabio tendrá que 
suspender el juicio. Aunque no estaba muy interesado en la moral, 
señalaba tan sólo que podía admitirse un criterio basado en la proba-
bilidad: unas cosas parecen más probables que otras, pero la verdad es 
inalcanzable. 

Arcesilao no era un escéptico en el sentido riguroso del término, 
pero le irritaba la arrogancia de los estoicos, sobre todo cuando afir-
maban que el sabio todo lo sabe y que su saber es infalible. Por eso, 
Arcesilao dirigió sus ataques especialmente contra la definición estoi-
ca de la representación cataléptica, para, de esa manera, destruir la 
teoría lógica de Zenón, según el cual, en la base de todo conocimiento 
está ese tipo de representación 15. La doctrina estoica enseñaba que 
el alma, al nacer, es una pizarra en blanco. No tiene ningún tipo de 
compresión, pues el conocimiento le va a venir de los sentidos. Aun-
que reconocían que la percepción no era siempre perfecta, los estoi-
cos sostenían que había algunas cosas que eran percibidas como eran 
realmente. 

Arcesilao acercará la academia a la corriente del pensamiento 
escéptico y siguiendo a Pirrón cuestionará la posibilidad del cono-
cimiento sensorial. Arcesilao apoyaba su duda en la oscuridad de 
aquellas cosas que habían llevado a Sócrates a confesar su ignoran-

14  Arcesilao es considerado, juntamente con Carnéades, representante de 
la Academia Nueva. 

15  Cicerón, Cuestiones Académicas, xxiii. 



LA VERDAD EN LOS ACADÉMICOS EN LA ÉPOCA DE SAN AGUSTÍN 877

cia, y en las afirmaciones de Demócrito 16, Anaxágoras y Empédo-
cles, quienes habían dicho que nada puede conocerse, nada perci-
birse y nada saberse 17. Incluso fue más lejos que Sócrates, pues dijo 
que no se podía ni siquiera afirmar: “sólo sé que no sé nada” (Acad. 
1, 12, 44). 

Carnéades es el fundador de la Tercera o Academia Nueva 18 y dirigió 
la Academia desde el año 167/6 hasta que se retiró de la dirección en 
el año 137/6 a. C. Carnéades reproduce y exagera el sentido escéptico 
de Arcesilao y recuerda a los antiguos sofistas hasta el punto que refiere 
que, durante su estancia en Roma en 156/5, pronunció dos discursos, 
un día habló a favor de la justicia como una virtud y al día siguiente ar-
gumentó contra todo lo que había dicho el día anterior. En progresivo 
desacuerdo con la doctrina platónica y en combate continuo contra los 
estoicos, Carnéades extremó el probabilismo de Arcesilao, sin que por 
otra parte pudiera librarse de la eterna contradicción que le prestaba 
contrastes inagotables para su buen decir. Carnéades perfeccionó el 
arte escéptico de la refutación y prosiguió los ataques de la Academia 
contra la postura representada por Crisipo, el gran sistematizador del 
estoicismo. 

Al igual que Arcesilao, Carnéades negaba que las representacio-
nes verdaderas tuvieran características diferentes de las que tienen las 
representaciones falsas y, por lo mismo, que existieran representa-
ciones catalépticas. Pero en el campo de las percepciones sensoriales 
Carnéades no se limitó a atacar la representación cataléptica como la 
entendían los estoicos, sino que introdujo una nueva teoría: la proba-

16  Hay que reconocer la diferencia entre Demócrito y los académicos. Demó-
crito niega totalmente que exista lo verdadero y considera que los sentidos son no 
solamente oscuros sino tenebrosos (Acad. 2,23,73). En cambio, los académicos, no 
niegan que exista algo verdadero, sino que niegan que pueda percibirse.

17  Long, Hellenistic Philosophy, 89. Arcesilao está más influido por el método 
socrático que por la filosofía de Platón. Sócrates niega la posesión del conocimiento, 
pero también afirma que reconocer la propia ignorancia es mejor que pensar que 
uno conoce algo cuando en realidad no lo sabe. 

18  O’meara, The Young Augustine, 111. Cicerón a veces se considera seguidor 
de la Nueva Academia, y su obra Academica fue escrita como un resumen y en 
defensa de esta posición. 



JAVIER ANTOLÍN SÁNCHEZ, OSA878

bilidad 19. Según Julio Pimentel 20 se deriva de la teoría de lo razonable 
de Arcesilao.

Respecto a las convicciones personales de Carnéades sobre cues-
tiones teológicas, físicas o éticas, es muy difícil dar una opinión, dado 
que, por una parte, no dejó nada escrito 21 y, por otra, Clitómaco, su 
discípulo más importante, -publicó relatos voluminosos sobre diversas 
cuestiones- pero nos dice que nunca pudo saber lo que era aprobado 
por su maestro (Acad. 2, 45, 139). 

A la muerte de Carnéades la escuela es dirigida por Clitómaco de 
Cartago hasta el año 110/9, y luego por Filón de Larisa desde el año 
110/9 hasta el año 88 a. C. Cicerón estudió en Atenas en la Academia 
en este tiempo siendo discípulo de Filón de Larisa. Filón representaba 
una forma más moderada de escepticismo que permitía que el sabio, 
aun suspendiendo todas las pretensiones de poseer certeza, estuviera 
guiado por “lo persuasivo” y “lo probable” en la conducta de la vida 
ordinaria. 

A Filón le sucedió Antíoco de Ascalón nacido en el año 130 a. C. y 
dirigió la escuela desde el año 84 hasta el año 68 a. C. aproximadamente. 
Antíoco nació en Ascalón entre el año 130 y 120. En Atenas fue alumno 
de Filón de Larisa y del estoico Mnesarco. El momento crucial de su vida 
fue su “conversión”, que le condujo a la ruptura con su maestro 22 en tor-

19  Cicerón, Cuestiones Académicas, xxix. La teoría de la probabilidad de-
fendida por Carnéades indica que, si no es posible alcanzar la certeza absoluta, 
si podemos aproximarnos a la verdad, acumulando razones en favor de una tesis. 
Recuérdese, que según Carnéades, la mayoría de las representaciones probables son 
verdaderas. Long, Hellenistic Philosophy, 91 y 95. Carnéades desarrolló con cuidado 
una teoría de la probabilidad, y esta puede llamarse una teoría epistemológica, 
siempre que reconozcamos que no pretende, de hecho, negar la certeza. Schof-
ield, «Academic Epistemology», 350. Dado que no podemos conducir nuestras 
vidas ni nuestras indagaciones teóricas sobre la base del conocimiento, Carnéades 
propone que debemos tomar la probabilidad como nuestra guía, es decir, debemos 
resolver qué tiene más posibilidades de ser verdad que no, y dejar que sea eso lo 
que gobierne nuestros pensamientos y acciones. 

20  Cicerón, Cuestiones Académicas, xxiv-xxv.
21  Long, Hellenistic Philosophy, 94. Gracias a Cicerón su pensamiento está bien 

documentado. 
22  Cicerón, Cuestiones Académicas, xxviii-xxix. Antíoco acusaba a Filón de 

haber tergiversado el pensamiento de Arcesilao y Carnéades. Pero lo que proba-



LA VERDAD EN LOS ACADÉMICOS EN LA ÉPOCA DE SAN AGUSTÍN 879

no al año 90 a. C. y fundó su propia escuela, lo que el tendenciosamente 
llamaba la Academia Antigua –para contraponerla a la Academia de Fi-
lón que no tuvo sucesor–. La escuela centenaria fundada por Platón –la 
Academia en el verdadero sentido de la palabra– termina con Filón, pero 
una nueva fase del platonismo comenzó con Antíoco 23. 

Antíoco había sido discípulo de Filón y durante muchos años si-
guió las doctrinas de Arcesilao y Carnéades, pero en su madurez las 
atacó encarnizadamente y abrazó las doctrinas estoicas 24, por lo que 
respecta a la doctrina del conocimiento. El período que va desde Arce-
silao hasta Filón, es llamado por Antíoco Nueva Academia y se consi-
dera una desviación de la doctrina platónica original, con lo que volve-
ría a los orígenes de la Academia. 

Para justificar esa deserción, trató de demostrar que las doctrinas 
de la Antigua Academia y las de Aristóteles coincidían casi en todo, 
por lo que no se debía considerar la escuela peripatética como distinta 
de la Antigua Academia. Por otra parte, Antíoco intentó presentar al 
estoicismo como una modificación de la Antigua Academia, y que los 
verdaderos sucesores de Platón y de los académicos eran los estoicos. 
Para Antíoco, al igual que los estoicos, el criterio de verdad es la re-
presentación: la imagen-copia que imprimen en el alma los objetos a 
través de los sentidos. La representación es una huella que un sello 
imprime sobre la cera 25.

blemente ocurrió es que Filón trató de atenuar las diferencias entre la academia 
platónica y la Nueva de Arcesilao y Carnéades, intentando demostrar que estos no se 
habían alejado completamente de aquella, lo cual le pareció insostenible a Antíoco.

23  Dorandi, «Chronology», 35.
24  Frede, M., «Epilogue», en The Cambridge History of Hellenistic Philosophy, 

Algra, K.; Barnes, J.; Mansfeld, J., y Schofield, M. (eds.), Cambridge Uni-
versity Press, New York 1999, 776 y 778. La doctrina de Platón está teñida de 
estoicismo. Y en la antigüedad Antíoco es caracterizado por ser más un estoico 
que un miembro de la Academia. Y según Academica de Cicerón, Antíoco tomó el 
punto de vista de los estoicos, por lo que, en gran parte, difería en terminología 
de la Academia y se dice que él introdujo en la Academia perspectivas estoicas 
a gran escala, por lo que aparecía más bien como un estoico luchando contra los 
platónicos. Aunque Antíoco insistía que donde la Estoa se había desviado de la 
doctrina de la Antigua Academia lo había hecho para peor. 

25  Cicerón, Cuestiones Académicas, xiii-xiv. Curley, Augustine’s Critique, 38. 
Antíoco, discípulo de Filón, y también maestro de Cicerón, escribió para refutar el 



JAVIER ANTOLÍN SÁNCHEZ, OSA880

Antíoco 26 acusaba a los representantes de la Academia Nueva de 
destruir con sus teorías la memoria, las ciencias y las artes, desde el 
momento que negaban la posibilidad de distinguir las representaciones 
verdaderas de las falsas. Asimismo, los acusaba de imposibilitar toda 
acción, dado que aquellos negaban que se pudiera alcanzar la certeza 
absoluta.

A Antíoco le sucedió su hermano Aristón, el cual murió en el año 
51 a. C. Cicerón conoció a Filón, Antíoco y Aristón y escuchó sus 
lecciones en Atenas. Por medio de Filón, y tal vez por Antíoco, pudo 
conocer las doctrinas de Arcesilao y Carnéades, aunque las de este 
último las conocía también a través de Clitómaco.

3. E l escepticismo académico de Cicerón

Cicerón, orador, estadista y filósofo romano, fue probablemente la 
fuente más importante que tuvieron los lectores de latín para el cono-
cimiento de la filosofía helenística 27.

escepticismo de la Nueva Academia, afirmando que fue demasiado lejos siguiendo 
las ideas de Platón sobre la incertidumbre del conocimiento sensorial. Se aferró a 
la insostenibilidad de la posición adoptada por Filón e influenciado por los estoicos, 
argumentaba que sin la verdad no se podría dar la probabilidad. Long, Hellenistic 
Philosophy, 106. Antíoco rechazó la metodología escéptica de la Academia en favor 
de una asimilación ecléctica del estoicismo a ciertas características de la filosofía 
platónica y aristotélica. 

26  Cicerón, Cuestiones Académicas, xiii. Cicerón nos presenta en esta obra 
la polémica de Antíoco de Ascalón en contra de Arcesilao y Carnéades. Curley, 
Augustine’s Critique, 38. Antíoco, discípulo de Filón, y también maestro de Cicerón, 
escribió para refutar el escepticismo de la Nueva Academia, afirmando que fue 
demasiado lejos siguiendo las ideas de Platón sobre la incertidumbre del conoci-
miento sensorial. Se aferró a la insostenibilidad de la posición adoptada por Filón 
e influenciado por los estoicos, argumentaba que sin la verdad no se podría dar 
la probabilidad. Long, Hellenistic Philosophy, 106. Antíoco rechazó la metodología 
escéptica de la Academia en favor de una asimilación ecléctica del estoicismo a 
ciertas características de la filosofía platónica y aristotélica. 

27  Foley, P. M., «Ciceron, Agustín y las raíces filosóficas de los diálogos de 
Casiciaco», en Augustinus 54 (2009) 320. El objetivo de Cicerón era introducir la 
filosofía en Roma, que en este caso significa amoldarla al temperamento romano. 
A diferencia de los griegos, los romanos tenían poca paciencia con los ociosos: 
era impensable el equivalente latino de alguien que, como Sócrates, no hiciera 



LA VERDAD EN LOS ACADÉMICOS EN LA ÉPOCA DE SAN AGUSTÍN 881

Cicerón como filósofo no es un pensador original, ni ha aportado 
a la filosofía grandes novedades y no compite con los representantes 
de la filosofía helénica 28. Pero era un espíritu rico de saberes ajenos, 
familiarizado con la literatura vigente, lo mismo latina que griega, y co-
nocedor, como pocos, de las doctrinas filosóficas. Había oído discutir 
a los epicúreos, estoicos y académicos, y sostuvo correspondencia con 
los hombres más cultos de su tiempo. Uno de los méritos de Cicerón 
es el haber dado expresión diáfana y cristalina a un gran caudal de 
pensamientos helénicos 29. 

Cicerón se caracteriza como defensor del escepticismo, pero con-
viene notar que este en cuestión no es el vulgar escepticismo que pen-
samos hoy cuando oímos el término. Nos estamos refiriendo al acadé-
mico, que es la forma de escepticismo inspirado por la ironía de Sócra-
tes al profesar no saber nada 30 y favorecida por la escuela platónica 
durante los tres siglos que siguieron a la muerte de Platón.

No hay duda de la gran influencia de Cicerón en Agustín, pues 
creció en el África romana. Los diálogos de Agustín están moldeados 
al estilo de los diálogos ciceronianos. Agustín leyó muchas obras de 

nada, que vagara día tras día, molestando a la gente. A fin de evitar esta aversión, 
Cicerón promueve la filosofía como actividad para la clase de ciudadanos más alta, 
los estadistas, cuando no cargan con las responsabilidades de gobierno. 

28  Long, Hellenistic Philosophy, 229-230. Cicerón nunca se proclamó experto 
en filosofía, pero ningún romano de su época, con la posible excepción de Varrón, 
estaba mejor preparado para escribir sobre ella. Cicerón creía que estaba prestan-
do un buen servicio a los hablantes latinos al hacer la filosofía griega disponible 
para ellos. No obstante, era consciente de sus limitaciones, pues no esperaba que 
ningún experto filósofo leyera sus obras antes que los originales griegos. Véase 
(Acad. 1, 2,4-8)

29  Long, Hellenistic Philosophy, 231. El hecho de escribir en latín fue por sí 
mismo un logro considerable, pues tuvo que encontrar nuevos modos de expresar 
ideas para las que el latín estaba mal equipado. No resolvió este problema con 
éxito completo, pero fue pionero del camino para el desarrollo posterior del latín 
como una lengua filosófica. 

30  Curley, J., «Augustine», Augustine’s Critique of Skepticism. A Study of Contra 
Academicos, Peter Lang, New York, 1996, 36. La afirmación de Sócrates de que no 
sabe nada, no quiere decir que nada se pueda conocer. Esto será en un desarrollo 
posterior del escepticismo. Sócrates y después Platón sostuvieron que la verdad 
existía y que se podía conocer, al menos de un modo vago.



JAVIER ANTOLÍN SÁNCHEZ, OSA882

Cicerón, y a través de él consiguió su mayor conocimiento de la filo-
sofía griega 31.

En el primer libro de Academica, Cicerón se declara seguidor de 
la Antigua Academia y para explicar esas doctrinas se necesita mucha 
agudeza, por eso se dedica al estudio de la filosofía, que al mismo tiem-
po le ayuda como deleite de su alma, pues como dijo Platón, ningún 
regalo mejor han dado los dioses a los hombres (Acad. 1,2,7). Más ade-
lante, nos relata que incluso cuando se dedicaba a los asuntos públicos, 
cuando tenía tiempo, para que no se le olvidaran los pensamientos filo-
sóficos los refrescaba con la lectura. Pero en el año 46 a. C. es forzado 
a retirarse de la escena política y después de sufrir la pérdida de su hija 
Tulia, decidió llevar la filosofía griega al mundo romano escribiendo 
una serie de tratados filosóficos, es decir, busca en la filosofía el reme-
dio para ese dolor, y considera que la filosofía es conveniente para su 
edad y muy útil para instruir a sus conciudadanos (Acad. 1, 2, 11) 32. 

En Academica, Varrón representa a Antíoco que defiende sus doc-
trinas. En cambio, Cicerón tomará el papel de Filón. Nos puede sor-
prender la distinción que hace Cicerón. Se podría pensar que Cicerón 
no está de acuerdo con el pensamiento de Filón, sino que simplemen-
te, en el diálogo, representa ese papel. Este es el modo en que Agustín 
leyó el diálogo, y si es verdad, justificaría la asunción de Agustín de que 
el Arpinate no cree realmente lo que su personaje dice en el diálogo 33.

Varrón echa en cara a Cicerón que haya abandonado la Antigua 
Academia para formar parte de la Nueva. Cicerón le responde que, 
si Antíoco 34 retornó de la Nueva a la Antigua, por qué no puede él 

31  Curley, J., «Augustine», Cicerón en Diccionario de San Agustín. San Agustín 
a través del tiempo, Fitzgerald, D. A., (ed.) Monte Carmelo, Burgos 2001, 256. 
Curley, Augustine’s Critique, 49. Sin lugar a dudas, Agustín admira a Cicerón, 
entre otras cosas la latinización casi sin la ayuda de la filosofía griega. De hecho, 
Agustín debe a Cicerón su primera conversión a la filosofía. 

32  Long, Hellenistic Philosophy, 229. Cicerón retomó la escritura filosófica en el 
año 45 a. C. cuando tenía 60 años. Fueron los años de grandes desilusiones políti-
cas y de gran infelicidad personal; los años en que las guerras civiles destruyeron 
la república y la muerte de su hija. En estas circunstancias Cicerón encontró la 
consolación personal en su dedicación a la actividad literaria. 

33  Curley, Augustine’s Critique, 33.
34  Véase Acad. 2, 19,63 y 2,22,69



LA VERDAD EN LOS ACADÉMICOS EN LA ÉPOCA DE SAN AGUSTÍN 883

pasarse a la Nueva. Y además argumenta que Filón de Larisa, quien 
fuera maestro de Antíoco, asevera que no hay dos Academias y refuta 
a los que piensan lo contrario. Varrón le replica diciendo que Antíoco 
escribió en contra de esa declaración de su maestro (Acad. 1, 4,13).

Varrón nos recuerda que Platón fue discípulo de Sócrates, aban-
donó la duda universal y estableció una forma única y unánime de 
filosofía, aunque con una doble denominación: los académicos y los 
peripatéticos, pero no había mucha diferencia entre ambas escuelas, 
elaboraron una filosofía determinada abandonando la costumbre so-
crática de discutir acerca de todas las cosas sirviéndose de la duda. 
Platón estableció su escuela llamada Academia, pero hemos de decir 
que el Liceo –escuela donde se reunían los peripatéticos–, estaba em-
parentada con Platón, pues Aristóteles –fundador del Liceo–, había 
sido su discípulo, es decir, había estudiado varios años en la Academia 
(Acad. 1, 4, 17).

Marco Tulio afirma que las correcciones de las que ha hablado 
Varrón deben considerarse, como había afirmado Antíoco, una co-
rrección a la Nueva Academia, y no como un nuevo sistema. Varrón 
le invita a que exponga las innovaciones introducidas por Arcesilao. 
Cicerón argumenta que Arcesilao reaccionó en contra del dogmatis-
mo de Zenón, basándose en la confesión de la ignorancia de Sócrates 
(sólo sé que no sé nada). Arcesilao considera que ni siquiera se puede 
saber lo que decía Sócrates 35 por lo que, si nada se puede conocer con 
certeza, debe suspenderse el asentimiento, pues de otro modo se corre 
el riesgo de aprobar cosas falsas o desconocidas 36. Por eso Arcesilao 
practicaba la disertación contra todas las afirmaciones para que, cuan-
do hubiera igual peso de razones en pro o en contra, se suspendiera el 
juicio. A esta Academia de Arcesilao la llamaron Nueva; pero, en rea-
lidad, Arcesilao no hizo otra cosa que volver al método platónico de la 

35  Long, Hellenistic Philosophy, 91. Si tomamos esta afirmación de Arcesilao 
con seriedad, comporta que ni la validez del conocimiento ni el escepticismo se 
pueden establecer positivamente. Es decir, Arcesilao deja abierta la cuestión si lo 
verdadero o lo falso son predicados legítimos para aplicar a ciertas afirmaciones. 

36  Schofield, «Academic Epistemology» 325. El ataque a la teoría estoica 
del conocimiento es lo más atestiguado de la filosofía atribuida a Arcesilao. El 
consideró que la epoche era más razonable que el compromiso estoico con la 
impresión cognitiva.



JAVIER ANTOLÍN SÁNCHEZ, OSA884

duda, donde nada se afirma, aunque se investiguen y discutan muchas 
cosas en un sentido y en el otro y, por lo tanto, su Academia no debe 
considerarse distinta de la Antigua (Acad. 1, 12, 43-46).

Los estoicos defienden que podemos captar las representaciones 
catalépticas que tienen algo en común con las cosas reales y llevan 
marcada en sí la huella de la realidad y, por lo mismo, no se las puede 
confundir con la representación de cosas diferentes. De aquí, para Ze-
nón, aquello que es percibido o captado con certeza es una representa-
ción que procediendo de un objeto real lleva en sí misma la huella de 
dicho objeto (Acad. 1,11,42). En cambio, Arcesilao niega que se pueda 
conocer algo, ya que no existe en nuestra mente ninguna representa-
ción que posea las características que le otorga Zenón (Acad. 1,12,45) 37.

Una característica positiva del método filosófico de Arcesilao es el 
deseo de encontrar lo que es verdadero 38. Para este propósito es nece-
sario argumentar en pro y en contra de todo 39 (Acad. 2, 18, 60). Como 
hemos visto, Arcesilao rechaza la teoría estoica empírica del conoci-

37  García Álvarez, Contra Académicos, 57. Frente a la concepción de los 
estoicos que se puede conseguir la ciencia y encontrar la verdad. Los académicos 
dirán que el hombre no puede conseguirla de forma alguna. Los escépticos juzgan 
que al hombre le es absolutamente imposible el adquirirlas. Más aún, que en realidad 
no existen. De aquí que no se puede tener jamás certeza alguna de la verdad de 
una representación. No se puede otorgar, por consiguiente, asentimiento a nada. 

38  García Álvarez, Contra Académicos, 57-58. De hecho, Zenón y Arcesilao 
afirman que el sabio no da jamás su asentimiento a la ligera. Sabio es quien no se 
engaña (2, 20, 66). Pero no engañarse es para Zenón algo eminentemente positivo. 
Es adherirse a las representaciones comprehensivas. Para Arcesilao, por el contrario, 
puesto que al hombre no le son posibles dichas percepciones comprehensivas, sabio 
será únicamente quien no da jamás su asentimiento a nada, a ninguna percepción. 
La sabiduría consistirá única y exclusivamente en la búsqueda de la verdad. 

39  Brunschwing, J., y Sedley, D., «Hellenistic Philosophy», en Sedley, D. (ed), 
The Cambridge Companion to Greek and Roman Philosophy, Cambridge University Press, 
Cambridge 2003, 178. Arcesilao en su práctica didáctica alentaba a sus estudiantes 
a que presentaran puntos de vista propios, y luego les convencía de que se podía 
construir un caso igualmente sólido para la opinión contraria, permitiéndoles, 
al mismo tiempo, defender en el debate su posición lo mejor que pudieran. Uno 
de los resultados estaba destinado a tener una menor confianza en la autoridad 
de cualquier persona y una mayor confianza en el poder del argumento en sí. A 
pesar de un cierto terreno común entre los dos, la campaña de Arcesilao dirigida 
dialécticamente e intelectualmente motivada para el rechazo del asentimiento, 
perseguida en rivalidad directa con las principales escuelas atenienses, contrasta 



LA VERDAD EN LOS ACADÉMICOS EN LA ÉPOCA DE SAN AGUSTÍN 885

miento basada en las impresiones sensoriales cognitivas. Sus sucesores 
académicos continuaron la crítica de la impresión sensorial como fuen-
te de conocimiento y desarrollaron reglas para el asentimiento basadas 
en la ‘probabilidad’. Sexto Empírico nos dice que Arcesilao afirma que 
quien suspende el juicio regulará sus acciones por lo que es ‘razonable’.

No se puede defender que Arcesilao limitara su escepticismo a la 
crítica a los estoicos y otras escuelas, mientras que él se adhirió al plato-
nismo ortodoxo dentro de la Academia. Cicerón, nuestra mejor fuente 
para Arcesilao, le presenta como un filósofo moderado y honesto que 
propuso la suspensión del juicio como una actitud honorable y valiosa 
para el hombre sabio (Acad. 2, 24, 77) 40.

Los académicos no afirman que el saber sea inaccesible al hombre, 
sino que niegan que el hombre pueda conocer algo. Según Cicerón, 
el estoico Antipater formuló esta objeción contra los escépticos: “Que 
no se pueda percibir o saber nada es ya afirmar que, al menos, hay 
algo que se puede conocer.” A esta objeción de Antipater, responde 
Carnéades: “Es pues necesario que no haya nada, absolutamente nada 
que pueda ser comprendido o conocido, por lo que es propio del sabio 
el principio de que nada puede percibirse” (2, 34, 109). Cicerón hace 
de esta tesis de Carnéades la regla de su filosofía y el dogma central 
de la doctrina académica (2, 20, 66-68). No obstante, Cicerón arde en 
deseo de encontrar la verdad (2, 20, 65). Cicerón goza al descubrir algo 
verosímil, por lo que ansía descubrir la verdad, pero es torpe admitir 
lo falso por lo verdadero. No obstante, considera que nada puede per-
cibirse (2, 20, 66).

Una objeción que Antíoco solía hacer a su maestro Filón es la 
siguiente: si se toma como primera proposición que hay algunas repre-
sentaciones falsas, y como segunda que entre éstas y las verdaderas no 
hay diferencia, la segunda destruye a la primera, porque si hay repre-
sentaciones falsas también las hay verdaderas y, por tanto, debe haber 
diferencia entre unas y otras. Esa objeción sería justa si elimináramos 
por completo la verdad; no lo hacemos, pues observamos tanto las 

con la receta predominantemente moral de Pirrón para la felicidad personal en 
la forma de tranquilidad.

40  Long, Hellenistic Philosophy, 92-93.



JAVIER ANTOLÍN SÁNCHEZ, OSA886

cosas verdaderas como las falsas. Pero la ‘apariencia’ es el signo de la 
probabilidad; no tenemos ninguno de la percepción (Acad. 2, 34,111). 

Antíoco argumentaba que, si el fundamento de la doctrina de Ar-
cesilao y Carnéades es la afirmación de que nada puede percibirse, 
deberían tener certeza por lo menos de ese principio. Afirmaba tam-
bién que la filosofía debe ante todo determinar el criterio de la verdad 
y el bien supremo, y que es muy contrario a la sabiduría el tener dudas 
sobre estos dos puntos y no confiar en ellos con una fe inquebrantable 
(2, 9, 28-29) 41.

Cicerón siempre insistirá en la importancia de investigar la ver-
dad, como una empresa que nunca se debe abandonar, aunque sea 
una tarea ardua y estemos fatigados (2,3,7). De su amor a la verdad se 
desprende su amor a la filosofía, a la que le tributó magníficos elogios 
sobre todo en su Hortensio, y de la cual hace una defensa en la introduc-
ción al Lúculo 42; y así, proclama que el estudio de la filosofía es muy 
digno de todos los mejores y más distinguidos, pues la dedicación a la 
filosofía no solamente es algo bueno para los que se dedican a ella, sino 
también para los conciudadanos (2,2,6).

A cada argumento que los dogmáticos daban en pro de sus tesis, 
Arcesilao oponía otro argumento para demostrar lo contrario de lo que 
aquéllos pretendían demostrar. Hacía esto con el objeto de orillar a sus 
oponentes a que, ante el peso igual de razones en favor y en contra, 
suspendieran el juicio, es decir, llegaran a la conclusión de que nada se 
puede afirmar ni negar. También Cicerón practicó este tipo de disputa 
en algunas de sus obras dialogadas. Sin embargo, el objetivo de Cice-
rón ya no es el mismo que se proponía Arcesilao, sino hacer brotar, 
algo que sea verdadero o, al menos, que se aproxime, lo más posible, a 
la verdad (2,3,7). Y así, al final de la obra mencionada, Cicerón afirma, 

41  Cicerón, Cuestiones Académicas, lv. 
42  Da nombre al segundo libro de Academica y se presenta como el antagonista 

de la filosofía académica. Lucio Licinio Lúculo (108-56 a. C.) fue un famoso general 
romano, que recibía con extraordinaria hospitalidad en su casa a filósofos y poetas 
griegos. Lúculo tuvo a su lado a Antíoco de Ascalón, un filósofo sobresaliente de 
su época, y retuvo sus enseñanzas filosóficas gracias a su extraordinaria memoria 
(Acad. 2, 2,4). En el libro segundo de Académica Lúculo expone las ideas de Antíoco 
(2, 4, 10-11)



LA VERDAD EN LOS ACADÉMICOS EN LA ÉPOCA DE SAN AGUSTÍN 887

no que debe suspenderse el juicio (la famosa epoche de Arcesilao), sino 
que la doctrina estoica le pareció más verosímil (2,132-134.145.148) 43. 

Marco Tulio, al estudiar las escuelas filosóficas, descubrió las di-
ferentes concepciones de verdad de los filósofos y la dificultad de en-
contrarla. Por eso censura la arrogancia de Antíoco que afirmaba que 
los principios del sabio deben ser absolutamente ciertos, fijos e inmu-
tables. Sin embargo, estas consideraciones no llevaron a Cicerón al 
escepticismo, sino a buscar un camino más seguro. Si dos o más teorías 
que versan sobre un mismo tema son contradictorias, en vez de acep-
tar una de ellas en forma precipitada, es necesario analizarlas todas 
para poder ver cuál es la más aceptable. Y, en caso de que ninguna 
lo sea, se deben proseguir las investigaciones. Cicerón siempre tuvo 
como objetivo buscar la verdad fuera de toda controversia, por eso la 
busca con sumo cuidado y dedicación. Si en lo dicho por otros no se 
encuentra la verdad o, digamos mejor, lo probable, deben continuarse 
las indagaciones 44.

Cicerón critica fuertemente la arrogancia de quienes pensaban que 
todo lo sabían y que sus doctrinas eran las únicas verdaderas (Acad. 
2,3,8). Un hombre tan amante de la libertad como Cicerón no podía 
menos que oponerse a la obstinación de quienes practicaban el dogma-
tismo 45. Mientras muchos de los estoicos, y Antíoco con ellos, jamás 
dudaron de poseer la certeza absoluta, él consideraba que sus princi-
pios eran solamente probables. Sería como decir: estos principios o 

43  Cicerón, Cuestiones Académicas, xxxi-xxxii.
44  Cicerón, Cuestiones Académicas, xxxv. Acad. 2,3, 8-9: Cicerón afirma la 

libertad para juzgar las diferentes doctrinas sin someterse a las doctrinas impuestas 
por algunos que han sido influenciados por un amigo o cautivados por el primer 
filósofo que escuchan. Por ello censura a quienes, impresionados por un solo sistema 
filosófico y sin conocer los demás, se aferran a él como el náufrago a una roca y 
lo defienden con obstinación, en vez de investigar serenamente para buscar las 
doctrinas más sólidas y no tomar una decisión precipitada. Además, se pregunta por 
qué la mayoría prefiere errar aferrándose a una doctrina que seguir investigando.

45  Foley, «Cicerón, Agustín», 326. La filosofía de la Nueva Academia es 
razonable, pues dice que no corresponde al filósofo sacar conclusiones precipitadas. 
Además, la doctrina de la probabilidad que defiende es políticamente saludable pues 
palía la proclividad del hombre al fanatismo, ya que le roba la certeza absoluta, 
y desde el principio conserva un cierto asentimiento, ya que está capacitado para 
actuar (2,3,8).



JAVIER ANTOLÍN SÁNCHEZ, OSA888

doctrinas a mí me parecen verdaderos, en cuanto que se apoyan sobre 
argumentos sólidos, pero no ignoro que, aunque se hallen muy próxi-
mos a la verdad, puede ocurrir que no sean totalmente verdaderos, o 
que algunos de sus puntos sean falsos. Por ello no se oponía a que los 
demás disintieran de él (Acad. 2, 3, 7) 46. 

Cicerón admiraba a Carnéades y se profesaba seguidor de su teo-
ría de lo probable. Pero, mientras Carnéades se dedicó casi exclusiva-
mente a combatir los dogmatismos, al grado de que resulta práctica-
mente imposible saber lo que pensaba sobre otras cuestiones que no 
fueran las de la teoría del conocimiento, Cicerón ponía frente a frente 
las tesis contrarias para llegar a lo probable, es decir, a lo que más se 
acercara a la verdad; y, por ello, al contrario de Carnéades, no oculta 
sus puntos de vista (Acad. 2, 109-110 y 132-136) 47. 

Por eso Cicerón no desconfió del todo en la capacidad de la razón 
humana, pero sí a comprender que el hombre, por sabio que sea, no 
es un dios, es decir, que tiene limitaciones, las cuales, sin embargo, 
deben impulsarlo a continuar las investigaciones en torno a los dife-
rentes problemas filosóficos. Algunos críticos juzgan que la conclusión 
de Academica es escéptica, dado que su autor afirma que nada puede 
aprehenderse, que nada puede percibirse. Pero esos críticos olvidan 
que, si Cicerón afirmaba tal cosa, lo hacía siempre en relación con el 
dogmatismo estoico. Si, para que una representación sea perceptible, 
es decir, cataléptica, es indispensable que su aspecto sea totalmente 
distinto del que ofrece una representación falsa, ninguna representa-
ción puede percibirse. En otras palabras, los estoicos decían que sólo 
es perceptible la representación que posee características diferentes a 
las que tiene una falsa representación, en lo cual, la Nueva Academia 
y Cicerón con ella, no estaban de acuerdo. 

Según Julio Pimentel 48, Cicerón extiende el concepto de probable 
a todos los ámbitos del conocimiento; es decir, no se trata únicamente 
de representaciones probables y no probables, sino en general de tesis 
probables y no probables. Ahora bien, si, como ya vimos, la mayo-

46  Cicerón, Cuestiones Académicas, xxxiv.
47  Cicerón, Cuestiones Académicas, xxxiii.
48  Cicerón, Cuestiones Académicas, xxxvi.



LA VERDAD EN LOS ACADÉMICOS EN LA ÉPOCA DE SAN AGUSTÍN 889

ría de las representaciones probables son tenidas como verdaderas, lo 
mismo puede decirse de las diferentes conclusiones a que llega Cice-
rón en sus indagaciones filosóficas. En consecuencia, nuestro autor no 
encuentra razones para afirmar, como sostienen muchos críticos, que 
Cicerón fuese escéptico.

Algunos historiadores de la filosofía encuentran una especie de 
contradicción en el hecho de que Cicerón, aunque se declara seguidor 
de la Nueva Academia (2,3,7), aceptaba doctrinas estoicas, principal-
mente por lo que respecta a la moral. Sin embargo, es evidente que, si 
aceptaba tales doctrinas, las aceptaba únicamente como probables (y 
así lo dice a lo largo de sus tratados), y que, por tanto, seguía siendo 
neoacadémico, sobre todo si se toma en cuenta que la Nueva Acade-
mia no ofrecía un cuerpo completo de doctrinas filosóficas, puesto que 
Arcesilao y Carnéades se dedicaron casi exclusivamente a impugnar el 
dogmatismo de los estoicos 49.

Filón decía que nada puede percibirse si la representación es como 
Zenón la definía: una impresión que reproduce el objeto del cual pro-
viene y que no puede expresar aquello de lo cual no proviene. Cuando 
Filón invalida esta definición, elimina el criterio de la verdad, por lo 
que no se puede aprehender ni conocer nada. Por eso el objetivo de 
Lúculo que representa la posición de Antíoco en Academica, al disertar 
en contra de la Nueva Academia, consiste en defender la definición 
que Filón quiso echar por tierra (2, 6,18) 50. 

Arcesilao y Carnéades afirmaban que el sabio alguna vez podía 
asentir y también opinar. Pero los estoicos y Antíoco lo rechazan, afir-
man que el sabio puede distinguir lo verdadero de lo falso, y lo per-
ceptible de lo no perceptible, sin embargo, Cicerón, aunque piensa 
que algo pueda percibirse, considera que la costumbre de asentir es 
peligrosa, porque las representaciones falsas se hallan muy cerca de 
las verdaderas, y las no catalépticas de las catalépticas. De aquí surgió 
la epoche, la suspensión del asentimiento, en la cual Arcesilao se man-
tuvo más firme que Carnéades. Por ello, el sabio debe suspender todo 

49  Cicerón, Cuestiones Académicas, xxxvii.
50  Cicerón, Cuestiones Académicas, liii.



JAVIER ANTOLÍN SÁNCHEZ, OSA890

asentimiento, no sea que resulte en una cosa falsa (Acad. 2, 18, 59 y 2, 
21, 67-68).

Aunque Arcesilao quería encontrar la verdad, afirmaba que el sa-
bio debe abstenerse de opinar, es decir, el sabio tiene la obligación de 
callarse. Zenón observó con agudeza que no hay representación algu-
na que pueda percibirse: si la que procede de lo que existe es tal, que 
la que procede de lo que no existe puede ser de la misma naturaleza. 
Rectamente convino Arcesilao con lo añadido a la definición, ni la 
representación falsa puede percibirse, ni tampoco la verdadera si fuera 
de la misma naturaleza que la falsa; pero se lanzó a estas disputas para 
demostrar que ninguna representación procedente de lo verdadero es 
tal, que la que procede de lo falso no pueda ser también de la misma 
naturaleza (Acad. 2, 24, 77). Parece que Carnéades considera que el sa-
bio no puede percibir nada, pero, al menos, podría opinar 51. Cicerón 
concluye que si nada puede percibirse ni se puede opinar, tampoco 
se puede dar asentimiento de nada, si se demuestra que nada puede 
percibirse, pues como consecuencia, a nada se puede dar asentimiento 
(Acad. 2, 24, 78). 

Cicerón, al igual que Arcesilao y Carnéades, consideraba que el 
conocimiento en el sentido estoico era inalcanzable. Sin embargo, no 
estaba satisfecho con recomendar la suspensión del juicio como una 
actitud adoptada hacia todo. Bajo las condiciones de la percepción sen-
sorial, Carnéades llegó a la teoría del conocimiento que anticipa en 
muchos aspectos los tipos modernos de empirismo. Incluso aunque 
nada se pueda percibir como verdadero o falso, algunas impresiones 
sensoriales se pueden distinguir como probables o aparentemente ver-
daderas de otras que no son probables o son aparentemente falsas 52. 

51  Schofield, «Academic Epistemology», 335. Parece que según la opinión 
de Filón y Metrodoro, Carneades en este punto tomó una posición diferente de 
Arcesilao, es decir, el sabio podría en ocasiones mantener la opinión.

52  Long, Hellenistic Philosophy, 96. García Álvarez, Contra Académicos, 58. 
Carnéades admite que en nuestra mente hay dos clases de representaciones. En 
primer lugar, las llamadas representaciones imperceptibles: son aquellas a las que 
se opone el testimonio de los sentidos e incluso nuestra misma evidencia, y las 
llamadas representaciones perceptibles pero dudosas. Es segundo lugar, están las 
llamadas representaciones probables y las representaciones improbables. Aunque no 
existe ninguna percepción que corresponde exactamente con la realidad, existen, 



LA VERDAD EN LOS ACADÉMICOS EN LA ÉPOCA DE SAN AGUSTÍN 891

Carnéades propuso que en asuntos triviales la probabilidad puede 
y debe establecerse simple y rápidamente. Cicerón ejemplifica la apli-
cación práctica de la doctrina de Carnéades en (Acad. 2, 100). Cuando 
el sabio sube a un barco para hacer una travesía teniendo un buen 
barco y un buen piloto es muy probable que navegue sin problemas 
y llegue a salvo a su destino. No hay razón para pensar que el escepti-
cismo de Carnéades fuese una recomendación para comportarse con 
exagerada precaución en los juicios de cada día. El escepticismo de 
los académicos no se centra en los juicios cotidianos sino en las teorías 
filosóficas que buscan un criterio de certeza en la percepción sensorial. 
En la moderna terminología, Carnéades 53 afirma que la verdad de los 
juicios empíricos es siempre contingente y nunca necesaria. El mundo 
podría, como un asunto de hecho, ser bastante diferente de nuestra 
percepción, pero nuestros juicios empíricos pueden ser verdaderos o 
falsos, siempre que remitamos la verdad o la falsedad al mundo tal 
como lo observamos y no pretendamos que nuestras afirmaciones sean 
verdaderas o falsas según el mundo en sí mismo 54. 

Arcesilao y Carnéades habían insistido en que la verdadera na-
turaleza de las cosas no se puede conocer. Filón afirmaba que las co-
sas se pueden conocer, pero no ofrecía ningún criterio. Y parece que 
quería mantener que la ausencia de criterio no comporta que las cosas 
por naturaleza no se puedan conocer. En la práctica Filón defendía la 
posición probabilista de Carnéades, pero desde una base teórica más 
débil. Antíoco primero fue discípulo de Filón y defendió las doctrinas 
que defiende Cicerón en la Nueva Academia, pero después se apartó 

no obstante, en nuestra mente algunas representaciones que son probables. El 
sabio las sigue, pero sin otorgarles su asentimiento. Son puras probabilidades, y 
aunque parezcan verosímiles no son, sin embargo, verdaderas. 

53  Stough, Greek Skepticism, 150. La filosofía académica es un intento para 
formular criterios de verdad basados sobre pruebas distintas a las de comparar la 
experiencia con su objeto. Los criterios de Carnéades especifican que la experiencia 
creíble (probada) es suficiente para justificar una aseveración positiva. 

54  Long, Hellenistic Philosophy, 98-99. Stough, Greek Skepticism, 151. La 
antítesis entre el mundo real y las apariencias se ha destacado como un factor en 
la configuración de las filosofías escépticas griegas. Aunque no tenemos evidencia 
que los escépticos cuestionaran abiertamente esta suposición, hay razones para 
concluir que un efecto encubierto tanto del pirronismo como del escepticismo 
académico por socavar esta distinción tradicional. 



JAVIER ANTOLÍN SÁNCHEZ, OSA892

de su maestro y empezó a distinguir lo verdadero de lo falso, pero no 
inventó ninguna teoría nueva, pues al final afirma lo mismo de los es-
toicos. Antíoco quiso refundar la Antigua Academia, parece que quiso 
retener la dignidad del nombre, a pesar de que se había apartado de es-
tas doctrinas, pero busco el refugio de los antiguos académicos (Acad. 2, 
22, 69-70). Antíoco 55 distinguía entre la Antigua y la Nueva Academia, 
y en el estadio final de su vida se dedicó a restaurar, a expensas del 
escepticismo, lo que consideraba la verdadera tradición académica 56. 

Antíoco afirmaba que era un académico, en la mayoría de sus doc-
trinas se conforma con el sistema remodelado de Zenón y defendió 
la teoría estoica del conocimiento (Acad. 2,16-39). Su ética es prime-
ramente estoica, pero debemos observar un número de modificacio-
nes en este campo, y su filosofía de la naturaleza es más estoica que 
otra cosa (Acad. 1, 26-30). Cicerón que actúa como representante de 
la Nueva Academia en su Academica II, acusa a Antíoco de no seguir a 
sus antepasados (Platón, Jenócrates, Aristóteles) y que nunca discrepe 
de Crisipo (Acad. 2, 46,142-143). La historia parece estar del lado de 
Cicerón 57. 

Antíoco defiende la doctrina estoica de la impresión cognitiva con-
tra la crítica de los académicos escépticos. Hacia el final de Academica, 
Cicerón habla como un escéptico contra Antíoco, describe un número 
de pruebas de verdad avanzada por varios filósofos concluyendo, con 
Platón, que el criterio de verdad y la verdad misma es independiente 
de las opiniones de los sentidos y pertenece al pensamiento y al inte-
lecto. Y se pregunta ¿Seguramente nuestro amigo Antíoco no aprueba 
ninguna de estas doctrinas? (Acad. 2, 46, 142-143). Aunque esta sea 
solamente una objeción retórica no socava el hecho de la defensa de 
Antíoco de la impresión cognitiva; se somete a la tesis de que la per-

55  Curley, «Augustine Critique», 83. Antíoco puso en conflicto las enseñanzas 
de las dos academias. Sostenía que la Nueva Academia era diferente de la Antigua 
y atacó a la Nueva diciendo que seguían la verdad, aunque admitían que ignoraban 
la verdad misma. 

56  Long, Hellenistic Philosophy, 223-224 y 253.
57  Long, Hellenistic Philosophy, 226-227. Antíoco quería demostrar que la Estoa 

era simplemente una rama de la Academia e interpretaba la tradición académica 
casi exclusivamente en términos estoicos.



LA VERDAD EN LOS ACADÉMICOS EN LA ÉPOCA DE SAN AGUSTÍN 893

cepción sensorial puede distinguirse como verdadera o falsa, y que las 
impresiones verdaderas son la base del conocimiento.

Cicerón en (Acad. 2,32,103-104) explica la doctrina neoacadémica 
según Clitómaco. Unas cosas parecen probables y otras improbables, 
pero esto no basta para decir que unas son perceptibles y otras no, por-
que muchas cosas probables son falsas y lo falso no puede percibirse. 
Los académicos no niegan que exista el color o el sabor o el sonido; 
sólo dicen que no hay en tales representaciones un signo propio de 
lo verdadero. Por otra parte, el principio de que el sabio suspende 
su asentimiento debe entenderse de dos maneras: significa, primero, 
que no da su asentimiento a nada; en segundo lugar, que se abstie-
ne de responder para no verse obligado a hacer alguna afirmación o 
negación en forma dogmática. Y así, el sabio niega su asentimiento a 
toda representación; por otro lado, sin ninguna pretensión de certeza 
dogmática, puede responder “sí” o “no”, según que la probabilidad se 
le presente o le falte. La suspensión del asentimiento no impide que el 
sabio sea impulsado a la acción, dado que puede asentar su conducta 
con el criterio de lo probable. Agregaba Clitómaco que los académicos 
aprueban las representaciones probables sólo cuando su probabilidad 
no es desmentida por nada.

Cicerón confiesa que Antíoco es el filósofo más curioso y agudo 
de la época, y se pregunta cómo puede ser miembro de la Academia. 
Y pregunta quién, de entre la Antigua Academia o de entre los peri-
patéticos, dijo alguna vez estas dos cosas de las que tratamos: que sólo 
puede percibirse la representación verdadera que sea tal cual no puede 
ser la falsa, y que el sabio en nada opina. Ciertamente nadie; ninguna 
de estas proposiciones fue defendida en gran medida antes de Zenón. 
Cicerón, sin embargo, considera que ambas son verdaderas; y no lo 
dice en razón de las circunstancias, sino que lo admite plenamente 
(Acad. 2,35,113).

Cicerón no fue tan radical en la duda como Pirrón o el mismo Ar-
cesilao, pues admite la posibilidad de un conocimiento de lo verosímil. 
Además, en el segundo libro de Academica hay una refutación de la 
duda universal con una serie de razonamientos que ha opuesto siem-
pre la sana lógica al escepticismo (Acad. 2, 77-90.105-115). Los aca-
démicos miraron con suspicacia el testimonio de los sentidos, sirenas 



JAVIER ANTOLÍN SÁNCHEZ, OSA894

de ilusión, que no merecen nuestra adhesión rotunda y plena (Acad. 
2,7,19; 2,12,37). Los académicos declaran que el sabio debe buscar la 
verdad con todas sus fuerzas y poner todo su interés en hallarla, pero 
como esta se haya oculta o se manifiesta de una manera confusa, el 
sabio, para orientar su vida, debe atenerse a lo que se le ofrece como 
probable o verosímil (C. Acad. 2,11,26). 

4. E l academicismo agustiniano

En el pensamiento de s. Agustín no hay distinción clara entre fi-
losofía y teología. Por eso, el pensamiento de los Diálogos de Casicia-
co, aunque tenga una orientación filosófica, también tiene un sentido 
religioso y cristiano. La vera philosophia del cristianismo conlleva una 
forma de vida o arte de vivir que no puede reducirse a una abstracción 
elevada, a la disciplina cerebral completamente divorciada de los es-
fuerzos morales y religiosos del corazón humano. Además, esta forma 
de vida es esencialmente cristiana y tiende a orientar la mente y la 
voluntad hacia la Sabiduría de Cristo 58. 

Agustín, de hecho, entiende la filosofía como búsqueda de la sa-
biduría juntamente con los amigos 59, sea porque la verdad conocida 
debe ser comunicada a otros, pues no es un bien privado sino común a 
todos, sea porque en una comunidad de amigos, que ponen en común 
todos los bienes, el primero que llega al conocimiento de la verdad 
ayudará a los otros a conocerla. Este modo de concebir la filosofía 
como una búsqueda por varias personas, asociadas por el común inte-
rés por la verdad, encuentra su expresión natural en el diálogo 60. 

El título, Contra los Académicos 61 tiene, pues, una connotación de 
doble filo. Agustín está en contra de las proclamaciones públicas de los 

58  Djuth, M., «Vera philosophia y los Diálogos Agustinianos de Casiciaco», 
en Augustinus 49 (2004). 

59  Djuth, «Vera philosophia», 259. La amistad con Dios y con los otros es 
el caldo de cultivo en que tiene lugar la indagación filosófica. 

60  Cipriani, N., Los Dialogi de San Agustín. Guía para su lectura, Agustiniana, 
Madrid 2017, 83.

61  Curley, Agustine’s Critique, xi. Contra Académicos es la primera obra de 
Agustín, y es precisamente un diálogo. La escribió en Casiciaco donde se había 



LA VERDAD EN LOS ACADÉMICOS EN LA ÉPOCA DE SAN AGUSTÍN 895

académicos, las cuales socavan la búsqueda de la verdad. Sin embar-
go, no está contra las convicciones íntimas de los académicos sobre el 
cuidado que debe ponerse en enseñar la verdad, ni contra su compren-
sión de la realidad inteligible 62.

Agustín está influido por el gran orador latino y uno de los per-
fectos estilistas de la literatura latina: Marco Tulio Cicerón 63. A los 
19 años la lectura del Hortensius había despertado en él el amor y la 
búsqueda de la sabiduría, Agustín siempre va a conservar un grato 
recuerdo de aquel nacimiento del amor a la sabiduría y, por eso, en 
(C. Acad. 1.1.4) anima a Licencio y Trigecio a entregarse a la filosofía 
poniendo en sus manos ese mismo libro del Arpinate 64. La filosofía a 
la que exhorta Agustín no es la ciencia teórica o especulativa como la 
podemos entender hoy, sino sobre todo la búsqueda de Cristo, puesto 
que Cristo es la Sabiduría. Y es a Cristo, en cuanto Verdad, para quien 
desea ganar a Romaniano (C. Acad. 2, 1,1). Por lo que la exhortación 
de Agustín a entrar en la filosofía es una exhortación a abrazar la fe 
cristiana, pues quien encuentra a Cristo encuentra la verdad 65. 

retirado para prepararse a recibir el bautismo. El diálogo trata del escepticismo, 
la posición filosófica en la que se encontraba después de haber pasado 9 años en 
el maniqueísmo y será el último obstáculo intelectual que tiene que superar en el 
camino que le conducirá a la fe.

62  Foley, «Cicerón, Agustín», 333.
63  Foley, «Cicerón, Agustín», 343-344. Agustín entendió el genio de Cicerón 

y le considera entre los varones más doctos. Una señal de este respeto son las 
múltiples formas en que Agustín imita a Cicerón. Agustín con su transformación 
del diálogo ciceroniano se convierte, sin ser consciente de ello, en el nuevo Cicerón. 
Como Cicerón usa la oratoria para introducir en la república la filosofía, Agustín 
usa la oratoria para introducir en el imperio el cristianismo. Y como Cicerón fue 
aclamado como el salvador de Roma, Agustín vivirá para ser llamado el segundo 
fundador del cristianismo. Curley, Augustine’s Critique, 35. Hemos también de 
reconocer que, en el mundo latino del tiempo de Agustín, Cicerón ocupaba un 
lugar de autoridad suprema. Las cuestiones se decidían meramente sobre la base 
de que las decía Cicerón. Por lo tanto, Agustín al abrazar la doctrina cristiana, 
estaba abandonando la autoridad de Cicerón. 

64  Foley, «Ciceron, Agustín», 369. La misma obra que dio inicio a la con-
versión de Agustín a la verdad, resulta ahora válida, para que otros se puedan 
iniciar en una conversión idéntica. 

65  García Álvarez, Contra Académicos, 38-39 y 40. C. Acad. 3,19,42 su 
exhortación a entrar en la filosofía es, por lo mismo, una exhortación a entrar en 
la fe cristiana. Pero entrar en la fe exige, en primer lugar, remover todos aque-



JAVIER ANTOLÍN SÁNCHEZ, OSA896

En Contra Académicos Agustín trata de refutar el escepticismo de 
la Nueva Academia y, de forma más concreta y precisa, los Academica 
de Cicerón. Su intención queda expresada con claridad en su carta a 
Ermogeniano (Ep. 1, 1-3 66) 67. 

Los académicos niegan la posibilidad de conocer algo. Agustín va 
a argumentar contra los académicos diciendo que al menos admiten 
que conocen algo, pues si niegan que el sabio conoce la sabiduría, ya 
están afirmando, al menos, una verdad. Aunque los académicos han 
establecido el principio de que no se puede conocer nada, y lo apren-
dieron de la definición de Zenón: “Puede conocerse como verdadera 
aquella representación impresa en el alma por el objeto de donde se 
origina, y no como representación de otro objeto… Pero, estos signos 
no pueden encontrarse, por lo que concluyen: si nada puede ser perci-
bido y el opinar es de necios, el sabio no debe afirmar nada.” (C. Acad. 
2,5,11). Agustín no cuestiona la verdad de la definición, pero señala 
que, si es verdadera, al menos, admiten una certeza. Agustín ataca la 
doctrina de los académicos por su inconsistencia interna. Pues según 
la definición de Zenón, los académicos niegan que se pueda conocer 
algo. Sin embargo, Agustín afirma que un hombre sabiendo esto ya 
conoce alguna verdad. O la definición de Zenón no se puede refutar 
y, por lo tanto, es cierta, o se puede utilizar y, por lo tanto, se pueden 

llos obstáculos que de una u otra forma impiden su aceptación. Es preciso, pues, 
justificar la legitimidad racional de la fe. García Álvarez, Contra Académicos, 67, 
Agustín pretende conducir a Licencio y Trigecio a que descubran a Cristo y se 
entreguen plenamente a él, por eso les introduce en el platonismo y de ahí los 
lleva a descubrir a Cristo camino, verdad y vida. Busca hacerles vivir o revivir 
su mismo proceso de conversión, el proceso que le llevó del escepticismo al pla-
tonismo y del platonismo a Cristo. 

66  San Agustín, Obras de San Agustín, VIII, Cartas (1º), BAC, Madrid 1957, 
22-23. “Hoy, pues, hemos de infundir a toda costa en los pechos la esperanza de 
encontrar la verdad, ya que los académicos, con su artificio literario, han sembrado 
el derrotismo que nos sobrecoge ante esa esfinge de lo real. Corremos el peligro 
de que lo que un día se concertó por puro oportunismo para atrincherarse contra 
más graves errores, sea ahora un estorbo para acercarse a la sabiduría… Sea lo 
que se quiera de los académicos, mis ensayos me satisfacen, no por haber refutado 
a los académicos, sino por haberme desembarazado de su red ominosa. Porque 
bien sabes que antaño me apartó de los pechos de la filosofía la desesperanza de 
dar con esa verdad que es el alimento del espíritu.” 

67  García Álvarez, Contra Académicos, 31.



LA VERDAD EN LOS ACADÉMICOS EN LA ÉPOCA DE SAN AGUSTÍN 897

percibir las cosas. Porque una de dos, o es verdadera o no lo es, ya que 
es un argumento disyuntivo, en cualquier caso, la posición académica 
se ve socavada 68.

Se llama interpretación recibida que Agustín escribió Contra Acadé-
micos con el objetivo de refutar los principios básicos del escepticismo, 
que nada se puede conocer y que uno no debe, por lo tanto, dar el 
asentimiento a nada. Pero, según Mosher 69, esta visión es incompleta. 
Algunos pasajes de Contra los Académicos (3,14,30-31) sugieren que la 
refutación de los principios de los académicos es solamente algo se-
cundario, ya que lo que Agustín quiere mostrar es que el hombre sabio 
conoce la sabiduría. 

Según explica Agustín en su alocución a Romaniano, hay dos obs-
táculos para encontrar la verdad: la desesperación de hallarla alguna 
vez y la presunción de que uno la ha encontrado. Cicerón en Academica 
al rechazar el dogmatismo filosófico trata de corregir la segunda razón. 
Agustín escribe Contra Académicos para corregir la primera, es decir, la 
desesperanza de hallar la verdad 70.

El mayor problema con el escepticismo, desde el punto de vista 
de Agustín, es que es una visión demasiado estrecha de la realidad. 
Los escépticos limitan la realidad a lo que puede ser percibido por 
los sentidos, y niegan la capacidad de los sentidos para percibir esa 
realidad. Agustín, por su parte, presenta una visión más amplia. Pues 
todo sucede como una parte del todo, y debe ser visto en relación con 
el todo. Lo que puede parecer erróneo cuando es visto por sí mismo, 
cuando se ve como parte de algo más grande, tiene un propósito fácil 
de descubrir 71.

En Contra Académicos 1,5-6 Agustín pretende dos cosas. Primero, 
cambia la presunción del deseo de verdad por el deseo de felicidad. 
Este es un cambio significativo, pues Agustín antepone la felicidad al 
conocimiento de la verdad. Y ésta será la cuestión clave del diálogo. Al 

68  Curley, Augustine’s Critique, 107-108.
69  Mosher, L. D., «The Argument of St. Augustine’s Contra Academicos», 

en Augustinian Studies 12 (1981) 91.
70  Foley, «Cicerón, Agustín», 229. Esta misma razón aparece en Retractaciones 1,1. 
71  Curley, Augustine’s Critique, 41. 



JAVIER ANTOLÍN SÁNCHEZ, OSA898

mismo tiempo, está afrontando el problema del escepticismo clásico, 
dado que este niega que el hombre pueda conseguir la verdad, y lo 
hace para asegurar la vida feliz, ya que la búsqueda de la verdad que 
es inalcanzable se traduce en infelicidad. Este es, en resumen, su argu-
mento contra el escepticismo 72. 

El objetivo de Agustín no es sólo refutar la teoría epistemológica 
de los escépticos, sino encontrar su camino para la vida feliz, que se 
confunde con la vida cristiana. Por lo que, al remover el obstáculo 
escéptico y afianzar la esperanza de encontrar la verdad, se anima a 
aceptar el cristianismo. 

Cicerón se inclinaba hacia el escepticismo, pero se negaba a reco-
nocer el rechazo del escéptico de la moralidad objetiva. Sin embargo, 
sintió que la filosofía debe aceptar el hecho que la certeza era inalcan-
zable, y esto es precisamente lo que Agustín quería negar. En Contra 
Académicos Agustín está preocupado por proteger la discusión platóni-
co-cristiana de que la sabiduría era posible, aunque solamente cuando 
el sujeto estaba en posesión de la verdad 73.

El problema que Licencio y Trigecio plantean en la discusión al 
comienzo de Contra Académicos es el de la naturaleza de la Sabiduría y, 
por lo mismo, de la vida feliz, es decir, si la Sabiduría consiste única 
y exclusivamente en la búsqueda de la verdad o si, por el contrario, 
consiste en su contemplación o posesión. Para Trigecio la sabiduría no 
se identifica con la verdad, con su contemplación, sino que consiste 
únicamente en su búsqueda. La sabiduría es el camino que nos lleva 
o conduce a ella (C. Acad. 1,5,14). Licencio, por el contrario, afirmará 
que la sabiduría es, a la vez, búsqueda y posesión de la verdad misma 
(C. Acad. 1,8,23). 

El problema de la naturaleza de la sabiduría está presente a lo 
largo de todo el libro. Es el mismo problema que se planteó Agustín a 
lo largo de su proceso de conversión. Al comienzo de su conversión, 
Agustín había identificado la sabiduría con Cristo, que se le presenta 
ya como camino ya como verdad. El problema de su conversión con-

72  Curley, Augustine’s Critique, 43. 
73  Heil, J., «Augustine’s Attack on Skepticism: The Contra Academicos», in 

Harvard Theological Review 65 (1972) 101.



LA VERDAD EN LOS ACADÉMICOS EN LA ÉPOCA DE SAN AGUSTÍN 899

sistirá precisamente en la unión de Cristo “camino” y Cristo “verdad”. 
Esta unión la encontrará en el momento en que descubrirá el misterio 
de la Encarnación. Es el descubrimiento de este misterio el que trans-
forma tanto su pensamiento como su vida 74.

Según Conybeare 75 no se puede dudar que en esta época Agustín 
está comprometido con el estilo de vida cristiano y por eso se prepara 
para el bautismo, pero parece que en estos momentos está reflexio-
nando sobre lo que podría implicar en su caso. Aunque había pedido 
dejar la docencia seguía siendo el profesor oficial de retórica en Milán 
pues no había renunciado totalmente a su puesto. El nombre de Cristo 
aparece en los diálogos (C. Acad. 3,20,43), pero hay pocos signos de 
liturgia cristiana, no se menciona que se acuda a la iglesia –aunque 
sí otras actividades en medio de las conversaciones–. Agustín era un 
convertido devoto, pero seguía siendo también un intelectual. Los diá-
logos sirven como un foro en el que profundiza intelectualmente en las 
consecuencias de su conversión. 

Brian Harding 76 defiende que una lectura cuidada de Contra Aca-
démicos revela que, aunque Agustín rechaza el escepticismo global de 
los académicos, respalda una versión limitada del escepticismo 77. Es 

74  García Álvarez, Contra Académicos, 67. Harding, B., «Skepticism, Illu-
mination and Christianity. In Augustine’s Contra Academicos», Augustinian Studies 
34 (2003) 201. El cristianismo es una religión de la encarnación y aunque el neo-
platonismo de Plotino encuentra la encarnación inconcebible, Agustín reconoce 
que las herramientas conceptuales ofrecidas por los neoplatónicos son las más 
compatibles con la revelación cristiana. 

75  Conybeare, The Irrational Augustine, 6-7.
76  Harding, «Skepticism, Illumination», 197. 
77  Harding, «Skepticism, Illumination», 203 y 207. El escepticismo limitado 

de Agustín socava las afirmaciones verdaderas de las enseñanzas del neoplatonismo 
sin desesperar por encontrar la verdad. Agustín se opone a los escépticos solo lo 
suficiente para salvar la posibilidad del conocimiento filosófico, la filosofía cons-
truida sobre la fe. Mientras el escepticismo académico argumenta que la verdad 
no puede conocerse, el agustiniano argumenta que la verdad se puede conocer, 
pero con la ayuda de la iluminación divina. Harding, «Skepticism, Illumination», 
210-211. Agustín siempre permanece escéptico sobre el poder de la razón. El lema 
agustiniano fidens quarens intellectum es fruto del escepticismo limitado: la mente 
humana por sus propios poderes es incapaz de conocer la verdad, pero puede si 
es iluminado por la fe. 



JAVIER ANTOLÍN SÁNCHEZ, OSA900

decir, que se mantiene escéptico sobre la posibilidad del conocimiento 
que se obtiene por las facultades naturales, no obstante, respalda la 
teoría de la iluminación divina como la fuente de conocimiento: es-
cepticismo sobre los poderes naturales limitados del hombre, pero una 
apelación a los poderes sobrenaturales para superarlo. Este escepticis-
mo defiende que la humanidad por sus poderes naturales es incapaz 
de conocer nada, pero limita esta afirmación apelando a la influencia 
supernatural 78. 

Agustín afirma, ciertamente, que fue académico, pero rechazó ad-
herirse plenamente a su escepticismo 79. El escepticismo de la Acade-
mia era superior al maniqueísmo 80, no obstante el nombre de Cristo 
tenía mucho más valor en la búsqueda de la verdad. Para Agustín, 
Cristo es el único que puede ofrecer al hombre la verdadera felici-
dad 81; por lo que juzga siempre a los maniqueos y a los académicos a 

78  García Álvarez, “Contra Académicos,”40. Si nuestra mente por sí sola no 
puede llegar a la verdad necesitará, por lo mismo, de la ayuda de la fe. La razón 
no es algo absoluto. Tiene sus límites. Y para superar estos límites necesita de la 
fe. La fe es necesaria para la consecución de la verdad. No se puede conseguir la 
verdad sin la humildad de la razón. Esta humildad le hace descubrir la fe como 
algo fundamental y necesario para la vida humana. 

79  García Álvarez, Contra Académicos, 59-60. Agustín se enfrenta a los 
académicos porque considera que el escepticismo era uno de los obstáculos que se 
oponían a la verdadera realidad de búsqueda. Desfiguran y deforman la naturaleza 
de la misma búsqueda. Buscar sin buscar algo es un absurdo y, por lo mismo, 
expresión de una cierta locura. En realidad, la búsqueda propia del escepticismo 
académico mata, anula toda verdadera búsqueda. Sume al hombre en una total 
indiferencia en el desánimo y, por lo mismo, en la “desesperatio veri” (C. Acad. 2,9,23).

80  Dobell, B., Augustine’s Intellectual Conversion. The Journey from Platonism 
to Christianity, Cambridge University Press, New York 2009, 8-9. Agustín se sintió 
desilusionado por el maniqueísmo y se dejó atraer por la postura escéptica de la 
nueva Academia. Esta escuela bajo el liderazgo de Carnéades en el siglo II atacó 
los puntos de vista de los estoicos. Los estoicos confiaban que era posible para el 
hombre conseguir el conocimiento del mundo y vivir según ese conocimiento. La 
academia rechazó tal “dogmatismo”, sin embargo, argumentaba que era imposible 
obtener conocimiento y, por lo tanto, el hombre sabio, debe negar todo asentimiento 
para evitar el error.

81  Agustín considera el escepticismo académico como una auténtica filosofía, 
como una búsqueda real de la sabiduría y de la felicidad. Agustín no llegó a 
aceptar plenamente esta filosofía, no tanto por motivos gnoseológicos sino más bien 
porque no le ofrecía a Cristo: “Porque se hallaban desposeídos del nombre salvador 
de Cristo.” (Conf. 5,14,25). Agustín no fue escéptico como había sido maniqueo, 



LA VERDAD EN LOS ACADÉMICOS EN LA ÉPOCA DE SAN AGUSTÍN 901

la luz de Cristo 82. De hecho, si se decide a inscribirse como catecúme-
no fue por considerar que la Iglesia podía ofrecerle un conocimiento 
de Cristo, Sabiduría de Dios, mucho más probable, siguiendo así el 
pensamiento de Carnéades 83. 

No hay que olvidar, como nos recuerda Testard 84, que el Agustín 
de Casiciaco es un cristiano. En esta época lee libros platónicos que le 
conducen a la lectura de los escritos de San Pablo 85 y, por la influencia 
de Ambrosio, se inicia en el neoplatonismo cristiano.

Pero en Contra Académicos San Agustín va aún más lejos. Intenta 
analizar por qué nuestra razón, por sí misma, no puede llegar a cono-
cer la verdad, necesitando por lo mismo de la ayuda de Dios, del mis-
terio de la Encarnación. Los académicos habían desarrollado su pensa-
miento en una época en la que el estoicismo dominaba todo el espacio 
cultural. Para el estoicismo la única realidad existente era la del mun-
do sensible. Se hace, pues, imposible conocer y comprender cualquier 
realidad que no sea material. Para liberarse de este materialismo los 
académicos, según la interpretación de Cicerón, ocultaron el mundo 
inteligible reduciendo la filosofía a la pura búsqueda. Pero frente a los 
académicos, le es preciso a Agustín mostrar que ese mundo inteligible 
es ciertamente asequible a nuestra mente 86. Y el hombre puede llegar 

pues nos dice: “Por este tiempo se me vino también a la mente la idea de que los 
filósofos que se llaman académicos habían sido los más prudentes (Conf. 5,10,19).

82  Heil, «Augustine’s Attack», 100. La duda escéptica era quizás una he-
rramienta para criticar el materialismo de los estoicos y de los maniqueos, sería 
peligrosa cuando se usa como un fin en sí misma, porque corta la posibilidad de 
una discusión racional. Dobell, Augustine’s Intellectual, 9. Agustín no podía estar 
satisfecho por mucho tiempo con un concienzudo escepticismo. Para él, la sabi-
duría tenía que incluir “el nombre de Cristo”, y esto era algo que no encontraba 
en los académicos.

83  García Álvarez, Contra Académicos, 59. 
84  Testard, M., Saint Augustine et Cicéron. Cicéron dans la formation et dans 

L’oeuvre de Saint Augustin, Études Augustiniennes, Paris 1958, 81-97.
85  C. Acad. 2.2.5: Volví los ojos como de paso, lo confieso, hacia aquella 

religión que de niño me fue inculcada y permanecía impresa en la misma médula 
de mis huesos. Y, en verdad, ella era la que, sin darme cuenta, me arrastraba hacia 
sí. Titubeante, con prisa y perplejo, comencé a leer al apóstol Pablo. 

86  O’meara, The Young Augustine,111-112. Agustín había sido convencido por 
los platónicos que el conocimiento sensorial no era un conocimiento en absoluto 



JAVIER ANTOLÍN SÁNCHEZ, OSA902

a la contemplación de la verdad porque el Verbo de Dios, a través 
del misterio de la Encarnación 87, ha venido a liberar al hombre de la 
esclavitud de los sentidos, de esa vida fundamentada en la exterioridad 
introduciéndolo en la misma vida de Dios (C. Acad. 3,19,42) 88.

Agustín se sintió más atraído por el maniqueísmo debido a su insis-
tencia en que la religión sea racional y demostrable de principio a fin y 
que las apelaciones a la autoridad y a la fe no tienen lugar en la verda-
dera religión. Sin embargo, las dudas sobre la verdad del maniqueísmo 
le empujaron a regresar hacia la fe infantil, que era el cristianismo. Du-
rante este período el escepticismo académico le sirvió para reforzar sus 
propias dudas sobre un número de enseñanzas maniqueas y así libe-
rarse de ellas. En particular se liberó de la concepción materialista de 
la realidad que era esencial para toda la doctrina maniquea. Al mismo 
tiempo, con la lectura de los neoplatónicos, se fue convenciendo poco 
a poco de la racionalidad del cristianismo, que los maniqueos habían 
criticado duramente por su énfasis sobre la fe y la autoridad, entre otras 
cosas. Por lo tanto, el escepticismo académico no era una doctrina a 
la que Agustín se adhería totalmente convencido. Más bien, era una 

y que el único conocimiento que contaba era el intelectual, independiente de los 
sentidos, al menos, en sus operaciones más altas. En consecuencia, todo el caso 
de los académicos contra el conocimiento, siendo enteramente dirigido contra 
el conocimiento que se deriva de los sentidos, llegó a ser irrelevante. Él había 
aprendido desde el cristianismo que Cristo era la Verdad. Aceptar a Cristo era 
poseer toda la verdad. De este modo, todos los argumentos de los académicos 
fueron rehuidos. 

87  Foley, «Cicerón, Agustín», 333. Como los académicos, Agustín trazó 
una línea muy marcada entre la escasísima clase de hombres que podía entender 
que hay una realidad incorpórea, y la vasta mayoría que no podía. Pero entre 
Agustín y los académicos hay un acontecimiento que puede explicar la diferencia: 
la encarnación. 

88  García Álvarez, Contra Académicos, 62. García Álvarez, Contra Académicos, 
67. La esencia de la filosofía platónica consiste para él en el descubrimiento y distinción 
entre el mundo sensible y el mundo inteligible. Los estoicos centraron toda la filosofía 
exclusivamente en el estudio del mundo sensible negando la existencia del mundo 
inteligible. Su característica más importante, según San Agustín, es el materialismo. 
Los académicos conocen y conservan esta distinción entre el mundo sensible y el 
mundo inteligible, pero la ocultan tras un cierto escepticismo para oponerse con 
mayor fuerza al materialista estoico. Pero Agustín dirá que ya no es necesario ocultar 
la existencia y la realidad del mundo inteligible. La filosofía consiste precisamente 
en la contemplación de ese mundo inteligible.



LA VERDAD EN LOS ACADÉMICOS EN LA ÉPOCA DE SAN AGUSTÍN 903

herramienta intelectual, que le reforzada su deseo de retornar del ma-
niqueísmo al cristianismo, que cada vez le iba pareciendo más racional 
y aceptable. Así, entre el tiempo de su decepción del maniqueísmo 
y su conversión al cristianismo, no existió un período, como algunos 
alegan, en que Agustín fuese un convencido escéptico académico. Más 
bien, se fue despojando poco a poco de las creencias maniqueas, y 
se fue revistiendo poco a poco de sus creencias cristianas. Su famosa 
conversión, por lo tanto, fue del maniqueísmo al cristianismo, no del 
escepticismo académico al cristianismo 89.

El escepticismo agustiniano muestra que el modo filosófico de vida 
no puede darnos la felicidad que promete (porque no puede darnos 
el conocimiento de la verdad); por eso la vida de fe es lo mejor. Sin 
embargo, la filosofía, especialmente el neoplatonismo, puede ser útil 
como una preparación para la vida cristiana. Contra Académicos se pre-
senta como una exhortación filosófica, pero no como una exhortación 
para detenerse en la filosofía, sino para entrar en la filosofía como una 
preparación para la vida de fe 90.

En Contra Académicos en ningún lugar Agustín indica que fuera un 
serio seguidor del escepticismo de la Academia tardía 91. Según Mou-
rant 92 la actitud ambivalente de Agustín con los académicos se expre-
saba en su creencia de que eran realmente platónicos encubiertos y, 
de hecho, ese diálogo está dirigido a su amigo y patrocinador mani-

89  Mosher, «The Argument of St. Augustine’s», 105. Harding, «Skepticism, 
Illumination», 209. Agustín estaba imbuido del materialismo de los maniqueos, 
pero la lectura de los libros platónicos le proporcionaron el vocabulario conceptual 
que necesitaba para concebir a Dios como inmaterial, y finalmente deshacerse 
de los grilletes de Mani. Pero no se puede injertar simplemente el cristianismo 
en el platonismo, por lo que una cierta forma de escepticismo debe ser el último 
estadio de la filosofía, dando tiempo a una adecuada formación en la fe cristiana.

90  Harding, «Skepticism, Illumination», 208.
91  En Conf. V, 10, 19 Agustín no dice que adoptó la filosofía académica, sino 

sencillamente que “comenzó a pensar que aquellos filósofos que llaman académicos 
habían sido más sesudos y ponderado al adoptar como principio la duda de todo 
y de todos y la imposibilidad de que el hombre pueda comprender nada. Aunque 
yo no había profundizado aún en su pensamiento, creía que esto era con toda 
sinceridad lo que ellos pensaban, como se les atribuía comúnmente”.

92  Mourant, A. J., «Augustine and the Academics», en Recherches Augustiniennes 
4 (1966) 85-86.



JAVIER ANTOLÍN SÁNCHEZ, OSA904

queo Romaniano y qué el propósito de Agustín en Contra Académicos, 
no es tanto la refutación de los académicos, como condición para su 
aceptación del cristianismo, sino más bien la refutación de la doctrina 
académica ya que era un obstáculo para que algunos y, en concreto, su 
amigo Romaniano, pudiera aceptar el cristianismo 93. 

En el ya mencionado (C. Acad. 3, 20,43) Agustín afirma expresa-
mente que el hombre puede encontrar la verdad, es más, que el sabio 
platónico posee, de hecho, la verdad. Sabemos que el platonismo jugó 
un importante papel en su conversión del maniqueísmo al cristianismo. 
Por lo que es la existencia del sabio platónico que posee la sabiduría lo 
que justifica la aceptación de Agustín de la fe cristiana y el abandono 
de la razón maniquea. En el texto hay una asociación del platonismo 
con el cristianismo. Además, se identifica la ratio con el platonismo y la 
auctoritas con el cristianismo. Lo que la fe aprehende con la autoridad 
de Cristo, el sabio platónico lo puede justificar por la razón. El pasaje 
nos indica que Agustín, en sus primeros años como cristiano, poseía 
una gran confianza en lo que la razón podía conseguir. En los últimos 
capítulos del libro tercero, Agustín afirma que cree que los escépticos 
académicos sean platónicos ocultos, y su escepticismo sea, de hecho, 
una crítica del materialismo y el empirismo y una defensa la verdadera 
filosofía (C. Acad. 3, 17-20). Si su amigo Romaniano utilizaba argumen-
tos escépticos para resistir su conversión del maniqueísmo al cristianis-
mo, como algunos sugieren, sería un punto revelador establecer que 
para Agustín los escépticos de la Academia no eran escépticos, sino 
que eran más bien platónicos, los cuales dan razón de la fe cristiana a 
la que Romaniano se resiste 94.

93  Mosher, «The Argument of St. Augustine’s», 106.
94  Mosher, «The Argument of St. Augustine’s», 107-108. Dobell, Augustine’s 

Intellectual, 49-50. Agustín confía en el camino de la razón, representado por 
el platonismo, pero también reconoce a Cristo como criterio de autoridad (C. 
Acad. 3,30,43). Aunque hay otras autoridades y Agustín se refiere a Cicerón, los 
Académicos, Sócrates, Platón y otros antiguos, la autoridad de Cristo es la más 
fuerte. De hecho, la diferencia entre la autoridad de Cristo y otros hombres sabios 
es la diferencia entre la autoridad divina y la autoridad humana.



LA VERDAD EN LOS ACADÉMICOS EN LA ÉPOCA DE SAN AGUSTÍN 905

5.  Conclusión

El escepticismo, tanto el de los pirronistas como el de los académi-
cos, adoptó una visión práctica de la existencia y este era el propósito 
de esa filosofía, que influyera en la vida y promoviera el bienestar de 
las personas. Los pirronistas creían que el último bien es conseguir un 
estado de quietud psíquica (ataraxia) y, según eso, la filosofía se justifica 
como un medio para lograr ese fin. Los académicos, aunque no especi-
fican la ataraxia como el fin, sitúan sus preguntas filosóficas en un con-
texto práctico y las justifican en la medida que promueven la felicidad. 
El carácter eudaimonista es más destacado al comienzo del movimiento, 
pues poco a poco el interés del escepticismo se fue desplazando de la 
preocupación ética inicial hacia cuestiones epistemológicas. Pero hay 
que afirmar que la orientación práctica del escepticismo nunca desa-
pareció completamente 95. Los pirronistas se refieren a sus enseñanzas 
como un modo de vida, y la preocupación de todos los escépticos con 
la filosofía práctica les condujo a buscar soluciones a los problemas 
de la vida cotidiana que habían sido sacados a la luz por su criticismo 
epistemológico 96. 

Para muchos el escepticismo es tan obscuro como exasperante, 
pues parece ser irracional y contrario al sentido común. Estas impre-
siones son, sin embargo, engañosas. En muchos sentidos, la doctrina 
escéptica es el desarrollo lógico del análisis filosófico racional, pues 
examina el uso y las funciones de la misma razón. Y en este sentido 
se llega a la conclusión de que la razón es incapaz de justificarse a sí 
misma: uno debe aceptarla o rechazarla sobre la fe, un movimiento de-
cididamente irracional. Por lo tanto, la tesis fundamental del escepticis-
mo revela la impotencia de la razón. El escepticismo es metafilosófico. 
No concierne con este o aquel juicio particular sino con el criterio por 
el cual en general se establecen los juicios. El escepticismo no intenta 

95  Capanaga, V., Contra Academicos, introducción y notas, en Obras de San 
Agustín, III, BAC Madrid 1947, 6. Cicerón resalta dos actitudes fundamentales de la 
escuela académica: la actitud especulativa agnóstica, que renuncia al conocimiento 
de la verdad por hallarse velada con las semejanzas de lo falso, y la actitud práctica, 
que se apoya en lo probable, como norma de conducta. 

96  Stough, Greek Skepticism, 4 y 30-31,



JAVIER ANTOLÍN SÁNCHEZ, OSA906

refutar el dogma, sino que expone el elemento dogmático aceptado 
como argumento racional 97.

El escepticismo no afirma que el conocimiento sea falso. Es la con-
vicción que la verdad es algo desconocido: uno puede creer que algo 
sea verdadero y puede que lo sea, pero la persona nunca puede cono-
cer con certeza que eso sea verdadero. El escéptico, en conclusión, se 
pregunta cómo se puede establecer un criterio de verdad. 

Los académicos no dudan de la existencia de la verdad, pero con-
sideran que es imposible encontrarla. Los académicos no pretenden 
negar la capacidad que tiene el hombre para conocer, pero quieren 
mostrar los límites de dicha capacidad. Si el hombre no puede llegar 
a ser sabio, al menos puede evitar el error de creer que ha llegado a la 
verdad. Los académicos no niegan la existencia de lo verdadero, pero 
afirman que no puede percibirse (Acad. 2,23,73), es decir, que ni con 
la percepción ni con la razón se puede alcanzar la verdad. Arcesilao 
piensa que la verdad resulta inalcanzable, pero unas cosas parecen más 
probables que otras.

Frente a Arcesilao que opone las razones a favor y en contra no 
se puede llegar a ninguna afirmación, por lo que hay que suspender 
el juicio. Cicerón, por el contrario, practicó la disputa, pero su preten-
sión era, por medio del debate y la discusión, aproximarse a la verdad 
(Acad. 2, 3, 7). Cicerón siempre tuvo como objetivo la búsqueda de la 
verdad y si no somos capaces de llegar a lo probable debemos conti-
nuar con las investigaciones (Acad. 2,3,8-9). Cicerón critica la arrogan-
cia de los que todo lo saben, por eso él siempre se mantuvo abierto a 
las diferentes opiniones y quiso llegar a lo probable, es decir, a aquello 
que esté más próximo a la verdad. Cicerón extiende el concepto de 
lo probable a todos los ámbitos del conocimiento. La mayoría de las 
representaciones que aceptamos son tenidas como verdaderas.

Cicerón se adhirió al escepticismo de la Academia. A primera 
vista, esta opción es sorprendente, dada la negativa firme de la Nue-
va Academia a afirmar algo, especialmente la posibilidad del conoci-
miento mismo; incluso va más allá de la afirmación de Sócrates -que 

97  Heil, «Augustine on Skepticism», 101-102.



LA VERDAD EN LOS ACADÉMICOS EN LA ÉPOCA DE SAN AGUSTÍN 907

sólo sabe que no sabe nada-, al negar que él sepa incluso esto (Acad. 
1,12,45). Además, ya que la certeza se necesita para actuar, el rechazo 
hace que el escéptico-académico reemplace la certeza por la doctrina 
de la probabilidad, por lo que los académicos serían los responsables 
de provocar una parálisis generalizada. Sin embargo, la adopción cice-
roniana del escepticismo tuvo un enorme valor práctico, pues libró a 
Cicerón de cualquier tipo de fanatismo, ya que como no tenía la certe-
za absoluta, mantuvo siempre viva la actitud de seguir investigando 98. 

Ya hemos repetido que Cicerón es miembro de la Academia Nue-
va, pero después de lo que hemos visto no tenemos muchas razones 
para considerarle escéptico, pues aceptaba bastantes doctrinas estoicas 
en lo que respecta a la moral, aunque por supuesto, las aceptase como 
probables. Podemos definir a Cicerón como un escéptico moderado, 
pues no duda de la existencia de la verdad, aunque afirma que no 
podemos alcanzarla completamente. De su amor a la verdad se des-
prende su amor a la filosofía. Cicerón no fue muy radical en la duda, 
ya que siempre admite la posibilidad del conocimiento de lo verosímil 
y va a orientar su vida práctica según lo probable. La suspensión del 
asentimiento no impide que el sabio sea impulsado a la acción, dado 
que puede regular su conducta con el criterio de lo probable (Acad. 2, 
32,104-105).

El Arpinate no adoptó la epistemología estoica de Antíoco, sino la 
académica de Filón, más moderada que la de los estoicos en su ética, 
y esta fue la influencia más grande del pensamiento moral de Cicerón. 
Su escepticismo filoniano es compatible con la elección de teorías, que 
después de examinarlas, las encuentra más plausibles o probables. Esta 
lealtad dual a Filón y con reservas a Antíoco es una interpretación muy 
inteligente de la tradición académica. Eso permite a Cicerón inspirarse 
con fuerza en Platón y el estoicismo, y el defender posiciones que él 
apoya fuertemente, al mismo tiempo que preserva un estilo más explo-
ratorio que dogmático, y se reserva el derecho de criticar a los estoicos 
e incluso en ocasiones a Platón 99. 

98  Foley, «Skepticism, Illumination», 325-326. 
99  Long, A., «Roman Philosophy», en Sedley, D. (ed.), The Cambridge Companion 

to Greek and Roman Philosophy, Cambridge University Press, Cambridge 2003, 199. 



JAVIER ANTOLÍN SÁNCHEZ, OSA908

Al final de Contra Académicos, Agustín reconoce la futilidad de bus-
car la sabiduría por medio de la luz natural de la razón. Hay muchas 
instancias que nos muestran lo difícil que es tener certeza. Agustín ve 
con claridad que necesita escapar de las garras del escepticismo, pero 
reconoce el valor del escepticismo en cuanto le abre el camino a la 
fe. Mientras uno sostenga dogmáticamente que el conocimiento de la 
verdad es imposible, no puede dar el paso a la fe. Por lo que, el escep-
ticismo es una preparación necesaria para la fe. Agustín no rechaza el 
escepticismo filosóficamente; de hecho, piensa que es imposible recha-
zar el escepticismo como sistema filosófico. Lo que Agustín rechaza es 
el escepticismo como modo de vida. En su bautismo, el Agustín-filóso-
fo –ciceroniano, platónico, plotiniano, o lo que sea– y el Agustín-cre-
yente van juntos. Las obras del período de Casiciaco son intentos por 
reconciliar la razón que viene de la filosofía y la fe del cristianismo 100. 
Agustín reconoce que ambos son caminos para la única verdad 101.

Desde luego que hay que señalar e insistir en el influjo de Cice-
rón sobre la duda académica de Agustín. No es fácil saber cuántas in-
fluencias académicas tenía Agustín mientras estuvo en Casiciaco, pues 
estaba atrapado por sus argumentos y tenía que superarlos antes de 
abrazar la vida cristiana y recibir el bautismo en Milán. 

Si hemos afirmado que Cicerón era un escéptico moderado, de 
Agustín podemos decir que nunca fue un académico convencido, su 
propio temperamento no se dejaba llevar por el escepticismo; y su natu-
raleza era ser escéptico consigo mismo y con todo lo demás. Agustín era 
un pensador y estaba preparado en la retórica e interesado en las cues-
tiones epistemológicas y no se dedicó a otros asuntos más profundos. No 
podía ser más escéptico de lo que sería un filósofo profesional, su fuerte 
era la religión, no la filosofía. Su estado de ánimo mientras se dejó atraer 
por el escepticismo fue ciertamente perturbador, pero duro poco 102. 

100  García Álvarez, Contra Académicos, 61. Según Agustín el hombre por 
sí mismo no llega jamás a conocer la verdad. Solo podrá llegar a ella mediante 
la ayuda divina. Sin esta ayuda se cae inexorablemente en la “desperatio veri” 
como cayeron precisamente los académicos. El hombre no puede desconfiar de 
esta ayuda divina. Dios viene en su ayuda.

101  Curley, Augustine’s Critique, 153-154.
102  O’meara, The Young Augustine, 110 y 114. 



LA VERDAD EN LOS ACADÉMICOS EN LA ÉPOCA DE SAN AGUSTÍN 909

En este sentido, Agustín veía el escepticismo como un enemigo 
de la moralidad, ya que para Agustín el escéptico no tenía fundamen-
to para elegir acciones correctas. Dado que el principal propósito de 
Agustín era determinar lo que constituye la vida feliz, necesitaba libe-
rarse del escepticismo de su juventud no para lograr la certeza, sino 
para ser capaz de tomar ciertas decisiones en relación con su vida, en 
concreto, la cuestión del bautismo, que estaba afrontando en el tiempo 
que escribía los diálogos de Casiciaco 103. Los argumentos de Agustín 
contra el escepticismo eran más morales y éticos que lógicos y epis-
temológicos, y si Agustín da importancia a los argumentos lógicos y 
epistemológicos es porque delimitan la meta ética. Si la felicidad signi-
fica encontrar la verdad, entonces la ética requiere epistemología: los 
dos están estrechamente conectados, no planteados como alternativas. 

Agustín se había adherido en un primer momento a la secta de los 
maniqueos, pero estos, denunciando la terribilis auctoritas de la Iglesia, 
le prometían llevarlo a la verdad por la razón. Después del desenmas-
caramiento del engaño maniqueo, se refugió en las posiciones escép-
ticas de los académicos 104. Para volver a la Iglesia Católica era nece-
sario, por tanto, que superase las objeciones racionalistas de los mani-
queos y de los académicos con una profunda reflexión personal, que 
le permitiera descubrir que creer no es en sí mismo irracional y que la 
auctoritas cristiana y la de la Iglesia gozan de absoluta credibilidad 105.

Este texto que ya hemos mencionado resume muy bien la postura 
de Agustín en esos momentos: “Pues todo el mundo sabe que existen 
dos caminos que nos impulsan al conocimiento: la autoridad y la ra-
zón. Ahora bien, para mí es evidente que jamás debo apartarme de la 
autoridad de Cristo, ya que no encuentro otra más fuerte. En cuanto 
a lo que ha de buscarse con la fuerza de la razón (pues mi estado de 
ánimo es tal, que estoy deseando con impaciencia conocer la verdad 
no sólo mediante la fe, sino comprenderla también con la inteligencia), 

103  Curley, Augustine’s Critique, 13.
104  Agustín al aludir a los académicos más que en Carnéades o Arcesilao, 

piensa en Cicerón, cuyo sistema probabilístico refleja al que se abrazó durante el 
tiempo que se sintió atraído por la escuela académica.

105  Cipriani, Los Dialogi de San Agustín, 77.



JAVIER ANTOLÍN SÁNCHEZ, OSA910

espero entretanto poder encontrar en los platónicos una doctrina que 
no se oponga a nuestros sagrados misterios.” (C. Acad. 3, 20.43)

Nos puede sorprender esta conclusión de Agustín, pero se pue-
de explicar. Agustín había defendido la búsqueda de la verdad en los 
argumentos de los académicos 106. Pero al final de Contra Académicos 
está convencido que el logro de la verdad es posible y se compromete 
a sí mismo en la búsqueda de la verdad. Esta, sin embargo, se puede 
encontrar por dos caminos: la autoridad y la razón. En estos momen-
tos Agustín acepta la autoridad de Cristo, pues no tiene razones para 
rechazarla. Para comprender las verdades hay que aceptarlas primero 
sobre la autoridad, pero para entenderlas necesita las enseñanzas de 
los platónicos. Esas enseñanzas estaban escondidas y debido a la inca-
pacidad de la mayoría de los hombres para comprenderlas, han sido 
reveladas por medio del Hijo de Dios 107. 

Hay una interrelación entre los dos caminos, pues la filosofía pue-
de conducir a los hombres al mundo inteligible descubierto por Platón, 
siempre que esté en la autoridad divina de Cristo. Agustín no quiere 
alejarse de esta auctoritas, pero desea comprender lo que es verdadero 
no solo por la fe, sino con la inteligencia, por eso expresa su confianza 
en los platónicos. La filosofía de Agustín se fundamenta en el conoci-
miento del mundo inteligible, es decir, Dios y el alma, por eso pone 
a Cristo como fundamento de su búsqueda, pero se abre, al mismo 
tiempo, críticamente a la contribución del platonismo, en el convenci-
miento de que a la aprehensión de lo verdadero se llega a través de la 
doble vía de la autoridad y de la razón 108. 

106  Cilleruelo, L., «El escepticismo de San Agustín», en Arbor 7 (1947) 
43. Agustín concluye con los neo académicos que la razón no puede ofrecernos 
evidencia alguna; la razón en su estado normal no es válida para resolver el 
problema del conocimiento cierto. Sólo puede ofrecer probabilidades que nos 
permitan conducirnos con prudencia en la vida práctica.

107  Curley, Augustine’s Critique, 134-135. Conybeare, The Irrational Augustine, 
38. Aquí se señala que Agustín reconoce las limitaciones de la razón, pero no 
explica el tener que recurrir a la autoridad de Cristo, es como algo que aparece 
en el diálogo de la nada. 

108  Cipriani, Los Dialogi de San Agustín, 121. García Álvarez, Contra Aca-
démicos, 41. No hay en Agustín un escepticismo absoluto sino un escepticismo 
que se limita a reconocer los límites de la razón para abrirla a la fe. Juzga que el 
conocimiento de la verdad le es realmente posible al hombre. Y es la adquisición 



LA VERDAD EN LOS ACADÉMICOS EN LA ÉPOCA DE SAN AGUSTÍN 911

Agustín considera que se puede encontrar la verdad y por eso ha 
decidido buscarla por medio de la investigación y nunca pierde la espe-
ranza de encontrarla. Agustín ha llegado a la quietud que los escépticos 
buscaban por medio de la duda y está dispuesto a aceptar, sin ningún 
tipo de vacilación, el bautismo para el que se había estado preparando. 
Contra Académicos y los diálogos de Casiciaco no intentan, en primer 
lugar, presentarnos una doctrina. El argumento está destinado a poner 
en cuestión preguntas que habían sido cerradas por la actitud doctrina-
ria de los académicos, los maniqueos y los grupos que en un momento 
u otro habían dominado el pensamiento de Agustín, y de cuyas garras 
trataba de liberarse. Lo que intenta, en Contra Académicos 109, es refutar 
los argumentos escépticos de los académicos y abrir un camino a la fe 
que había sido bloqueado por ellos.

Por lo que podríamos concluir diciendo que Agustín fue académi-
co durante un período de su vida, pero nunca se adhirió a la Academia 
ni se puede considerar que fuera un miembro más. Necesitó el escepti-
cismo para liberarse de su adhesión al maniqueísmo y, como un paso 
previo, para la aceptación de la fe cristiana. 

Javier Antolín Sánchez, OSA

de este conocimiento quien le posibilita ser feliz. Pero este conocimiento de la 
verdad no se alcanza única y exclusivamente a través de la razón. Se necesita de 
la ayuda de la fe.

109  Curley, Augustine’s Critique, 137.




