CruD-Ra 234-3 (2021) 847-868

La verdad en el dialogo agustiniano De beata vita

RESUMEN

El dialogo De beata vita destaca aquellos aspectos que la filosofia no define.
La experiencia de la cultura antigua constituye un sustrato al que el cristiano
Agustin incorporé su nueva comprension de la vida humana. El presente
estudio pretende observar la variedad de recursos literarios que emplea en
alabanza de la Verdad que ha descubierto.

PALABRAS-CLAVE: San Agustin, Verdad cristiana, Literatura latina antigua,
Felicidad.

ABSTRACT

The dialogue De beata vita focuses some aspects which the ancient philoso-
phical doctrine did not explain. Roman cultural experience is the ground,
where the Christian Augustine embedded a new understanding of human
life. The present paper tests a great variety of literary devices he applied to
praise the Truth he has already discovered.

KEY WORDS: Saint Augustin, Christian Truth, Roman ancient literature, Ha-
ppiness.




848 MARIA ASUNCION SANCHEZ MANZANO

El dialogo del ano 386 sobre la felicidad traslada a la literatura
los deseos de alcanzar la verdad que han impulsado la conversion de
Agustin. El titulo comunica una conclusion de su pensamiento sobre
el tema de la felicidad y lo proyecta mediante el lenguaje. Emplea
todos los recursos de su saber humano para expresar lo que lo supera.
Uno de los recursos es la etimologia. El otro se refiere al discurso, en
el que la disposicion de las palabras favorece el sentido.

En un enunciado, el orden es significativo, util para llegar a una
inferencia valida. La retdrica, disciplina en la que San Agustin se ha-
bia formado, es el arte de la persuasion. Las facultades naturales y el
ejercicio favorecen el éxito del arte. De acuerdo con la experiencia del
lenguaje, es posible formar enunciados razonables, validos gramati-
calmente, pero no verdaderos en el sentido moral o de acuerdo con
la realidad objetiva. Por eso el didlogo agustiniano dispone gradual-
mente los enunciados para conducir al lector a admitir un mensaje
que trasciende el ciclo mismo del razonamiento. Una primera parte
sirve de exordio a la vez que es una dedicatoria a su amigo Manlius
Theodorus. El didlogo en su conjunto ha sido motivo de reflexion
para muchos desde distintas perspectivas filoséficas. Desde el punto
de vista literario, es discurso y es didlogo, es indagacion y es exposi-
ci6n de una verdad preconcebida, se hace vivo y directo, aunque se
presenta como relato de un hecho sucedido. Ciertamente, no es nues-
tra intenciéon comentar su valor en este terreno intelectual en el que no
tenemos competencia. Por eso, en adelante procedemos a estudiar las
facetas de la verdad que presenta desde los puntos de vista semantico
y retérico-literario.

En concreto, la estrategia comunicativa de San Agustin comienza
determinando una jerarquia de pocos conceptos, seleccionados para
proponer su interdependencia l. El discurso parece escrito no para
demostrar, sino como medio de hacer coincidir el saber humano con
la sabiduria, para iniciar una bisqueda diferente en su auditorio, que
le ha seguido durante siglos.

1 Las referencias de este estudio estan tomadas de la edicion de W. M.
Green en CC Series Latina (1970). Las abreviaturas por las que se citan los pasajes
se ajustan al TALL. Cuando no se explicite otra obra agustiniana, se trata de los
nameros de parrafo De beata vita en esa edicion.



LA VERDAD EN EL DIALOGO AGUSTINIANO DE BEATA VITA 849

1. LECTURA SEGUN EL CONTENIDO SEMANTICO

Al objeto de preparar un contexto adecuado para el mensaje, el
recién converso escogia los términos que se disponia a discutir y los
organiza a la manera de dedicatoria. En ella se integra una enumera-
cion de las claves interpretativas: ratio, cursus, uoluntas, natura y neces-
sitas.

Mas alla de esta dedicatoria, el razonamiento avanza contrastan-
do estos conceptos. Los dos primeros anuncian el desarrollo filosofi-
co. La voluntad se identificaba con la busqueda de la verdad y de la
felicidad. La naturaleza es reflejo de la lucha interior. La necesidad se
distingue de la privacién mediante la esperanza, pero se compara con
varios conceptos a lo largo del discurso.

Desde la perspectiva semantica, se observa una manipulaciéon del
sentido de aquellos términos, al construir antonimias parciales y no
perfectamente ajustadas. Este proceder era un medio valido en la téc-
nica retérica, por ejemplo, cuando se clasificaba al adversario en un
juicio, dando un nombre a su delito que favoreciera la estrategia de la
defensa. En este didlogo, el adversario parece corresponder a las doc-
trinas vigentes en el contexto cultural agustiniano (particularmente
las interpretaciones escépticas).

Sin duda, el par stultitia/sapientia no podia faltar al tratar el tema.
Para describir las actitudes de quien inicia su busqueda, la antinomia
que presenta es egensy carens (egens sapientiae = stultus?)/ compos (sa-
pientiae). El sentido de carens es el de la privacion, pero no asi el de
egens, que designa el estado de necesidad (beat. vit. 27 egere est enim in
non habendo: egere = non habere; cf. Walde-Hofmann 1982) y por eso
describirlo con esta palabra sera mas 1til para Agustin. Ademas, la
condicion de miser (beat. vit. 28 miserabilior egestas nulla est quam egere
sapientia) se asociaba a la nuditas, sterilitas e inopia?; en un momento
determinado, se hace tan radical como la muerte misma respecto a la
vida (beat. vit. 28).

2 Inopia es la negacion de la riqueza, de la abundancia (WALDE-HOMANN,
1982, p. 216); los otros dos no se emplean en latin en contraste con el adjetivo
miser, que no se refiere, como rasgo principal, a los bienes materiales.



850 MARIA ASUNCION SANCHEZ MANZANO

Stultitia est animi egestas, pero en ello se permite distinguir el ca-
racter absoluto o relativo de la carencia respecto de la privacion. De
este modo se llega al par egestas/plenitudo3 y de la sterilitas se llega a la
frugalitas, al fruto que es la verdad. Al principio, el par propuesto era
Jfrugalitas/nequitia*. Por eso tiene que justificar el cambio semantico
de frugi en relacion con la parsimonia, pues en realidad parsimonia y
paupertas no le sirven para su razonamiento. La relacion con la ri-
queza material frustraba la equivalencia de la paupertas con la inopia.
Con permiso de Salustio 5, proponia la antinomia de egestas/opulentia:
carecer de algo no es lo contrario de abundar en ello (9ps). Este es el
motivo por el cual se rechaza también abundantia como anténimo,
pues relacionaba la abundancia y el exceso —en el plano moral- con la
soberbia, que es la mentira, la falsedad.

El criterio es la medida (modus) y no el exceso, porque la consecu-
cion de la felicidad y de la verdad es un concepto que no admite una
graduacion de mas y menos: solo la medida justa es garantia de lo ab-
soluto. La incertidumbre en esta medida es también proxima semanti-
camente al temor, se hace equivalente a la inestabilidad de la fortuna
y en el plano alegorico, a la incertidumbre del mar. En consecuencia,
se aspira a la medida suprema, que es Cristo, seglin se presenta para
culminar la obra.

Por otro lado, la alteracién de la semantica de los conceptos es
posible en el didlogo también porque las palabras que los nombran se
emplean en otro registro que se aparta de la gramatica estricta, limita-
da por el uso habitual. Se aprovechan las posibilidades que la lengua

3 El concepto de plenitudo como suma de todos los bienes probablemente
conecta con la doctrina paulina de Col. 2, 2. Esta palabra cobra su sentido en el
texto al final, para cerrar el mensaje. De ahi la imagen evangélica de la sed, en
sinonimia con necessitas.

4 P. van Geest (538-540) comentaba el uso de estos términos con el animo
de comprobar el sustrato del Cicerén estoico en la obra agustiniana. A través de
sus reflexiones se observa también, como contexto cultural, la interdependencia
entre las virtudes romanas tradicionales que afectan a la vida individual y a la
colectiva en su vida posterior de obispo (ibid., 546 y 549).

5 Laautoridad biblica (beat. vit. 34 diuina auctoritate) decide al final la solucion
y queda por encima de las autoridades filosoficas (Cicerén, Plotino, Séneca) y
literarias (Terencio y Salustio).



LA VERDAD EN EL DIALOGO AGUSTINIANO DE BEATA VITA 851

latina ofrece para la persuasion sin recurrir a la figura de la catachresis
o abusio semantica, que seria el recurso facil, pero falso.

Ciertamente, la contraposicion entre miser y beatus no era un he-
cho gramatical. La autoridad de Salustio como garante de la lengua
latina de época republicana como pensator, el que sopesa el valor del
sentido puro de las palabras, se contrasta con la autoridad de la filo-
sofia y de la revelacion, las vias para llegar a la verdad (beat. vit. 31):
De uerbo quaeremus fortasse diligentius; non enim hoc curandum est in con-
quisitione ueritatis.

En el dialogo otonal De beata vita se produce también otra para-
doja: aunque se busca la verdad con el objetivo de llegar a vivir feliz,
se deduce al final que la verdad no era un paso intermedio. Hay una
equivalencia de los conceptos, de manera que cuando se llega a ser
feliz se ha conseguido alcanzar la verdad: la felicidad es entonces el
intermedio y no la meta definitiva.

Advertimos una reescritura o correctio propia del estilo del autor,
que vuelve sobre su discurso para corregir lo que aparentemente ya se
ha asumido antes como valido. En consecuencia, se supera el umbral
de la filosofia como biusqueda de la felicidad que se rastrea a lo largo
de la produccion agustiniana (Dutoit 1949: 34-35).

Ademas, entrecorta con humor el hilo del pensamiento de princi-
pio a fin: un discurso sobre la felicidad en el que todos estan alegres,
todos rien, todos cantan, todos son emocionalmente felices. No se fes-
teja la victoria como derrota del aparente vencedor parcial —Licen-
tius— sino como “invenciéon” de una verdad a la que todos asienten y
sobre la que son “concordes”.

El convencimiento se deriva de la combinacién artistica del dia-
logo. Ahora bien, esta afirmacion no reduce la validez de los plantea-
mientos.

2. FORTUNA Y PROPICIACION

El dialogo hace viva ante el lector de hoy una estampa cultural
propia de Roma, al permitirnos imaginar como aquella gente se sen-



852 MARIA ASUNCION SANCHEZ MANZANO

tia urgida a cambiar su actitud ante la divinidad 6. Para un romano era
impensable otra forma de relacién que no fuera ritual, para tener pro-
picios a los dioses (beat. vit. 21). La abstraccion que habia permitido el
desarrollo del pensamiento filoséfico sirvié de instrumento para una
relacion personal con un Dios trascendente. Cierto es que la rituali-
dad romana respecto de abstracciones como la Victoria o la Fortuna,
junto con la observacion de los procesos naturales, facilitaban la bus-
queda de fuerzas que movian de manera invisible la sucesion de los
acontecimientos.

Por otra parte, la religion romana implicaba a toda la comuni-
dad, que necesitaba la proteccién de los dioses. Cualquier romano
podia tener sus devociones particulares, pero no podia hacer u omitir
nada que pudiera poner en riesgo la proteccién comun al provocar
la aversion de los dioses. En este sentido el romano era supersticioso,
al considerar la multitud de divinidades mayores, menores y numina
que pudieran sentirse ofendidos en algo. Pero la actitud piadosa era
la propiciacion, el acuerdo de proteccion que el devoto no deseaba
romper. Sin tener este factor cultural presente, es dificil entender el
salto en el razonamiento que se produce en el De beata vita 11 entre:
Qui timet beatus est?y (...) Deum igitur, inquam, qui habet, beatus est. El
temor romano supersticioso, la necesidad de propiciacion, se alivio
con el conocimiento del Dios de los cristianos, aunque la vivencia cul-
tural trasladara tal perspectiva, que para nosotros es extrafia a toda
consideracion de la verdad.

De ahi la liberacion y la novedad que constituy6 el cristianismo.
De ella supo dejar memoria la monumental Ciudad de Dios, que com-
pletaba, a la vez que clausuraba, la cultura antigua. De acuerdo con
este comentario cultural, se comprende mejor la eleccion de un marco

6 G. Reydams-Schils (2005, pp. 17 y 57) indicaba en qué medida el estoicismo
romano determinaba una forma de conciencia que lo relacionaba como individuo
con la comunidad: “On the ontological level, this embeddedness indicates that
the self is anchored both in a body and in a rational order, that Stoics would
claim, structures all of reality as ultimately proceeding from an immanent divine
principle. The social counterpart to this ontological aspect indicates that the self
is intrinsically connected to others in a network of relationships that each has its
specific claims and standards of behavior”.



LA VERDAD EN EL DIALOGO AGUSTINIANO DE BEATA VITA 853

literario escénico, que se abria con la celebracion del cumpleanos de
nuestro santo (Weber, 2004, pp. 12-16).

Por otra parte, la verdadera beatitudo es también la meta que aiina
el plano ético con el epistémico en este dialogo. Se distingue de feli-
citas porque se relaciona etimolégicamente con la abundancia de la
fertilidad. Por esta unidad de los dos aspectos reclama nuestro interés
acerca de la verdad agustiniana. La clave de este desenlace esta en la
palabra vita, que va modificada por beata, a diferencia de la obra se-
necana’, que corresponde al estoicismo (Doignon, 1991, pp. 504-505;
Asiedu, 1999, p. 216).

En efecto, siendo una busqueda de la divinidad el objetivo del
sabio, no le resulta suficiente conseguir que esta le sea propicia (beat.
vit. 20-22) porque se requiere un comportamiento ético (beat. vit. 18)
también (que se resume en la idea de castidad).

La fortuna y el destino determinaban tanto la manera de vivir que
con razon se incorporaba a la reflexion autobiografica del comienzo la
libertad respecto de la superstitio puerilisinducida también por la astro-
logia babilénica de los maniqueos 8. En cambio, Agustin se distancia-
ba de su cultura romana tradicional al rechazar la disciplina sagrada
de la adivinacion (Klingshirn, 2005, pp. 124-127), segtn sefiala con el
ejemplo del adivino Albicerius en el primer libro de Contra academicos.

De ahi también que estabilidad e inestabilidad constituyeran los
dos polos que mueven el artificio de las analogias y contrariedades
de conceptos. En el parrafo octavo se reunen los principales térmi-
nos que describen el planteamiento que se discutira sobre todo en el
centro del dialogo y lo cerraran (beat. vit. 31-33): plenus, virtus, fruga-
litas, fecunditatem, sterilitate, temperantia. Aun reconociendo que tales

7 Séneca vivia el principio estoico de la autoconciencia que se reflejaba en
sus cartas filosoficas (Reydams-Schils, 2005, p. 19) pero la actitud reflexiva de
Agustin sobrepasa ese retornar sobre si para volcarse en el conocimiento de los
demas, del mundo y de lo divino, si bien la profundidad psicol6gica que muestra
en sus Confesiones no podia ser consecuencia solo de su conversion, sino que habia
profundizado, de otra manera, en el uso estoico romano.

8 L. C. Ferrari (1977, pp. 149-150) interpretaba como causa del abandono
de la secta de los maniqueos la decepcién de Agustin ante la interpretaciéon que
dieron de la llegada del cometa del afio 374.



854 MARIA ASUNCION SANCHEZ MANZANO

palabras no apuntan directamente a las claves tematicas del discurso,
facilitan la lectura de un asunto secundario, que tiene que ver con el
avance experimentado por los que vivian aquella realidad cultural al
acceder al cristianismo. La virtud supone estabilidad por medio de
la constancia del sabio que predicaban los estoicos (lo contrario de
Sfluit, soluitur, liquescit). Sin duda, la inestabilidad aparece aqui con un
matiz constantemente negativo 9, no es una circunstancia amena por
variable. Se busca un concepto de verdad, necesariamente univoco e
inalterable. No obstante, se dirigen hacia ella diversas rutas de pen-
samiento.

Por otro lado, la Fortuna es inseparable del concepto de botin, de
praeda, que distinguia a los romanos como pueblo que se sentia fuerte
cuando tomaba sin reparos los bienes de los vencidos. El lucro era
esencial, pues el comercio era una actividad muy extendida a través
de las redes clientelares. En consecuencia, la fortuna propicia se en-
tendia en general como riqueza.

Dejar a un lado la disposicion de bienes materiales por una red
de abstracciones que conducian al encuentro con un Dios personal
suponia situarse ante un enorme abismo.

3. ALEGORIA Y RAZONAMIENTO ANALOGICO

Un nivel de interpretacién que se entrecruza en el progreso del
pensamiento principal en De beata vita es la alegoria, que tiene su fun-
cion como figura literaria en varias ocasiones con motivos marineros.
A la explicacién del simbolo del puerto, correspondia la de un monte
que dificultaba el arribo con su soberbia presencia. Milusheva (2016,
pp- 124-126) lo interpretaba contrastando la referencia filoséfica con
la biblica de la maldad demoniaca y babilénica.

9 Jean Doignon (1987, p. 356) entendia que este concepto también tenia
una dependencia filosofica del retorno de las emociones: “Convient-il de guérir
ce sentiment d’instabilité par la croyance platonisante en un retour cyclique des
choses avec son cortége de miséres et de plaisirs? Erreur, pense Augustin”.



LA VERDAD EN EL DIALOGO AGUSTINIANO DE BEATA VITA 855

Enrico Tanca (2017, pp. 75-80) ha recogido en un articulo las
claves principales de la alegoria con la que se inicia el discurso,
destacando el aprovechamiento del popular mito de Ulises (Odisea)
y del piadoso viaje a la patria (Eneida), en una sintesis de la cultu-
ra helénica con la adaptacion filoséfica y las costumbres romanas.
Ademas, la Vita Plotini de Porfirio (Tanca, 2017, p. 83) indicaba
que el itinerario personal del fil6sofo es como una navegacion. Las
almas se purifican en ese viaje al contemplar el mundo inteligible
para poder llegar a la beatitud divina.

El platonismo impulsé considerablemente la ampliacion del
texto a través de los niveles interpretativos. De ahi que la imagen
de la navegacion o la de la alimentacion en el banquete no resultan
novedosas, sino parte del marco convencional de un discurso con
los presupuestos didacticos indicados antes.

Por otro lado, el banquete en este didlogo es mas que una ale-
goria que le sirve para el inicio, mientras que, tras las transiciones
convenientes, se perfila la escena del maestro que ensefa a sus
discipulos sentados alrededor. Al describir este cuadro, no solo se
incorpora la figura real de San Agustin en su profesion oratoria,
sino el otium romano como actividad cultural propia del hombre
libre 10,

Mas alla de la alegoria de la dedicatoria, se recurre al ejemplo
del rico Orata, en la jornada tercera. Tiene en su propio nombre
el de un pez dorado, que debia ser muy comun, segun el testimo-
nio de los antiguos y de la monoptongacién vulgar del diptongo
au- (FEST. 196). Luego, este romano era un “pez gordo”, un rico
afortunado. La alegoria surge del De finibus de Ciceroén, por lo que
una mencion en el didlogo agustiniano tendria probablemente un
caracter proverbial, a la vez que manifestaba la intertextualidad
pretendida por el autor.

10 Ernest Dutoit (1949, p. 36) resumia las actitudes de los que manejan el
dialogo, Licentius y Trigetius, como una especie del ocio romano en el que el que
el individuo examinaba su conciencia con animo de depurarla de malos o falsos
sentimientos e ideas.



856 MARIA ASUNCION SANCHEZ MANZANO

4. EL DIALOGO COMO FORMA LITERARIA ELEGIDA

El dialogo se inscribe entre los géneros de la filosofia antigua. Sin
duda es la forma socratica, en la que Platon nos ha producido esplen-
didas obras (cf. CIC. Tusc. 1, 4, 8). La adaptacion ciceroniana incorpo-
raba el eclecticismo en el contraste de las doctrinas. Por lo demas, De
beata vitaincorporaba el marco general de los banquetes filosoficos, de
larga tradicién, en la linea de las Quaestiones convivales de Plutarco o de
Noctes Atticae de Aulo Gelio. No obstante, a diferencia de la variedad
de contenido de estos, se dirige de manera pautada a cerrar el tema
de la vida feliz.

Se aparta también de este modo de los didlogos apologéticos cris-
tianos, como, por ejemplo, el Octavius de Minucio Félix. No obstante,
el modelo literario se cristianiza plenamente en este discurso. El tema
se cierra sin un debate entre opiniones contrarias, con numerosas
confirmaciones y conclusiones a la manera de sententiae, expresadas
con el animo de sintetizar de una manera inequivoca el pensamiento
desarrollado en el parrafo o a lo largo de varios parrafos. Con todo,
el autor recurria a las pruebas para avalar un argumento, a saber, el
dicho repetido proverbial y la cita de autoridad. El primero integraba
un modo sapiencial que la consuetudo romana entendia probable. Sé-
neca lo empleaba también como recurso en sus obras filoséficas, junto
con la anécdota ficticia, a la manera cinica (exempla, chria). El segun-
do, es la cita tomada de una obra literaria de reconocido prestigio.
Adviértase que las referencias latinas de este didlogo son casi siempre
versos y 11 esa circunstancia puede ser el indicio que nos permita in-
terpretar una clave escondida de la obra: interesa la perspectiva poé-
tica respecto de la busqueda de la verdad de la vida.

11 F. B. A. Asiedu (1999, p. 217) interpretaba las referencias a Terencio,
sobre todo beat. vit. 25, como una manipulacién irénica del sentido del verso en su
contexto. Sin embargo, también caben, a nuestro entender, otras interpretaciones,
considerando que se trata de un autor escolar, comentado por los gramaticos para
la integracion de los alumnos en la cultura romana. Puesto que los primos de
Agustin han sido llamados a la escuela del santo antes que a la civil, la referencia
terenciana suple algo de lo que se comenta en esta dltima. De todos modos, estos
personajes tienen una particular aportacion al sentido del didlogo, segiin veremos.



LA VERDAD EN EL DIALOGO AGUSTINIANO DE BEATA VITA 857

La sabiduria inserta en poemas con el didlogo socratico, ofrecia
una vision del mundo que podia parecer suficiente en aquellas so-
ciedades antiguas precientificas. Por ejemplo, Metamorphoseon libri de
Ovidio era una forma de enciclopedia que facilit6 la insercion en el
panorama cultural romano de las nuevas generaciones. Ciertamente
este poema relacionaba la Roma presente con el origen del mundo,
que se habia vuelto racional e inteligible a partir del caos, deslizando
con ello la idea de que todo se habia creado por y para Roma como
cumbre permanente de la humanidad.

El mito literario, en tanto que inseparable de la cultura antigua,
queda al margen de la discusion en este dialogo. Tuvo su lugar en De
ordine, pero no parece necesario para inducir el convencimiento del
auditorio, ya que se dispone de otros recursos. El nivel cultural del
maestro permitia aplicar con destreza las habilidades intelectuales ad-
quiridas en sus anos de estudio 12.

La alusion a la poesia se olvidaba pronto en el discurso y no se
vuelve a retomar, a menos que entendamos una redundancia a través
del cantico del himno de San Ambrosio. Inevitable era sin duda que
un maestro de retérica como San Agustin tratara de emular al Arpi-
nate; mas todavia, puesto que Ambrosio es reconocido como adap-
tador del mundo cultural ciceroniano para la creacion del universo
cristiano, una actividad patente a menudo en su De officiis.

En todo caso, la forma del didlogo expresaba claramente la pri-
macia de la oralidad en la cultura antigua. En este sentido, es parte de
la ficcion literaria la mencion de que tal o cual idea merezca anotarse
por escrito. Se trata probablemente de un recurso que afianzara la ve-
rosimilitud, que impulsaba la adhesion del doble auditorio, aquel en el
que se declamaba el discurso y el que componen los lectores.

12 Danuta Shanzer (2005, p. 76) lo afirma sin duda alguna en la fase de
los dialogos de Cassiciacum: “Granted, the flavour of Augustine’s treatment of the
liberal arts in De ordine 2.12. 35-15.43 is clearly philosophical and Platonic, what
with the dominance of number, the progression from sensible to intelligible, the
imagery of ascent, and many other details, such as the eye of the soul (Republic
7. 533d)”.



858 MARIA ASUNCION SANCHEZ MANZANO

Por otro lado, aplicando lo que L. J. van der Linden (1955, p. 27)
decia, podemos entender que en la forma del didlogo la ratio se afirma
mediante ratiocinatio, que es un movimiento interior que posibilita el
ejercicio de ella sobre aquellos objetos que no son totalmente apre-
hensibles. En cambio, la ciencia es una contemplacién de la verdad
cuando la ratiocinatio ha depurado la visién y permite una unién con
su objeto 13.

Por lo demas, la concrecion y el control de las expresiones a lo
largo del desarrollo, a la par que la secuencia del razonamiento, sugie-
ren una revision atenta del escrito por parte del autor, una labor limae
nada ligera, a pesar de una laguna (declarada por el mismo Agustin
en Retract. 1, 2, 4) reconocible en la parte central (beat. vit. 22).

5. LA VERDAD Y EL ENGANO

Desde los primeros parrafos de la dedicatoria (beat. vit. 2), el mar
es imagen del engafo para algunos hombres que se olvidan de su
verdadera patria: fallacissima facie maris decepti. La eleccion de estos
es arriesgada y voluntaria. El dedicatario se distingue del primer gru-
po, que aplicando la razon paruo impetu pulsuque remorum de proximo
Jfugiunt...admoniti se deja avisar por un guia. Por dltimo, San Agustin
repara en la descripcion de los que van errantes mucho tiempo, aun-
que recordando su patria desdenan la falsedad. A estos les esperan di-
ficultades que pueden determinar su hundimiento. Todo el recorrido
por distintas posiciones respecto a la verdad da prélogo a un debate
que no versa sobre el mayor bien del hombre, sino sobre una orienta-
ci6n de su vida para calmar sus inquietudes. Tal descripcién pretende
presentar el tema de la estabilidad de una verdad absoluta mediante la
alegoria del mar y del puerto (Oroz Reta, 1969, pp. 28-29).

Desde este comienzo se abre la expectativa del auditorio sobre la
definicion de estas actitudes humanas en términos conceptuales. Por
una parte, ha empleado la alegoria como arte de pintar con palabras

13 Afirmaba L. J. van der Linden (1955, p. 28): “La contemplation de 'unité
des sciences n’est qu'une étape dans l'ascension vers Dieu, unité supréme”.



LA VERDAD EN EL DIALOGO AGUSTINIANO DE BEATA VITA 859

lo que no se desea explicitar; por otra, presenta un proyecto de con-
cretar esta experiencia en el discurso.

La mencioén de la doctrina falsa, referida a las teorias que conoce,
se expresa con el vocabulario de la mentira y metaféricamente: Nam
ita fulget ita mentiente illa luce uestitur. Una luz enganiosa que surge ante
la mirada del incauto, pues los expertos ayudan a distinguir esa uanis-
sima gloria que ostentan los inflati. Los lideres filosoficos ofrecen una
gloria pasajera que se presenta en dos facetas: uanissima et inanissima.
Una es la vaciedad y la otra, la carencia.

En el comienzo de esta cuestion, recurre el autor a la obra cice-
roniana que le result6 sugerente en su primera juventud y a la que ha
vuelto después en su conversion: Hortensius. La figura de este orador,
al que emul6 Cicerén, sirve para constituir una analogia —reflejo de
la técnica de la enarratio o comentario de autores de la educacion
romana-— para la escena del maestro con su discipulo, a la manera
de Theodorus y Agustin. Destacaba el asunto de la falsedad en un
parrafo de la obra (frg. 39): Aiunt esse beatos qui uiuant ut ipsi uelint.
Falsum id quidem: uelle enim quod non deceat, id est ipsum miserrimum.
Se trata de una ampliacion mediante una cita de autoridad del pen-
samiento expresado antes por Moénica y elogiado por el narrador.
En esa linea se enmarca la consideracion ética de la felicidad. Sin
embargo, la discusion del par miser/beatus desplegaba en distintas di-
recciones las relaciones semanticas. La negacion de la beatitud para
los que temen y para los que carecen de lo que quieren daba paso a
la consideracion de la miseria intelectual, la voluntad de superar un
estado de necesidad 4.

Una nueva referencia a la falsedad de las doctrinas toma la meta-
fora de la dulzura al paladar. La miseria intelectual adquiere entonces
la expresion de la incapacidad de desvelar esa apariencia engafosa
mediante la razén, como decia el discipulo Trygetius (beat. vit. 15):
Nam nescio qua impelente natura uel, ut uerius dicam, deo etiam nesciens,
quomodo refellendi essent, tamen eis nimis aduersabar. La queja se acumula

14 Esa voluntad se expresa reiteradamente (beat. vit. 14): Nemo autem quaerit,
quod inuenire non uult, et quaerunt illi semper ueritatem. Volunt ergo inuenire, uolunt igitur
habere inuentionem ueritatis. At non inueniunt, sequitur eos non habere quod wolunt (...).



860 MARIA ASUNCION SANCHEZ MANZANO

con otras sentencias que se han solucionado. Los enganos de los aca-
démicos se instalan en paralelo de los falsos lazos (illecebra) y con los
escollos o promontorios de la dedicatoria alegérica.

En cambio, con la oposicion sapiens/stultus el esfuerzo por alcan-
zar la verdad se hace consciente en la experiencia: fortitudo/perpessio.
Con este nuevo par de conceptos se enfocaban los limites de la volun-
tad, que se habian planteado desde el principio 15.

Al cabo de tales distinciones, el discurso se encamina hacia su
confirmacion 16. La sapientia Dei coincide con la verdad, pero es una
Verdad absoluta y no pasajera, ni sujeta a vicisitudes (beat. vit. 34): Sed
quid putatis esse sapientiam nisi ueritatem ?17 El objetivo del discurso se ha
obtenido, pero hay otros indicios en la composicion del texto que faci-
litan la persuasion. El portavoz de esta transformacion era Adeodato
en el dialogo (beat. vit. 18 y 33). La solucién definitiva para superar la
imposibilidad del hallazgo de la verdad se encuentra en la saturacién o
la plenitud que se experimenta al beber de la fuente misma 18.

6. DIALOGO Y NARRACION: LA VERDAD EN DE BEATA VITA

La consideracion de este dialogo desde la perspectiva narrativa
ha sido sugerida por la alternancia que muestra el relato y el texto que

15 Con esos limites aparece también (beat. vit. 26) la experiencia de una
voluntad insaciable. La conclusion llegaba después (beat. vit. 27): Non igitur omnis,
qui miser est, eget. De ahi se comenta (beat. vit. 28) el par compos/egens con la variante
compos/ carens: At si omnis qui caret sapientia, magnam patitur egestatem omnisque compos
sapientiae nihilo eget, sequitur, ut stultitia sit egestas. Vi autem omnis stultus miser, ita
omnis miser stultus est.

16 Se alcanza la contemplacién al final de la basqueda voluntariosa (beat.
vit. 33): Cum uero sapientiam contemplatur inuentam cumque, ut huius pueri uerbo utar,
ad ipsam se tenet nec se ad simulacrorum fallaciam, quorum pondus amplexus a deo suo
cadere atque demergi solet, ulla commotus inanitate conuertit (...).

17 Jean Doignon (1992, pp. 153-154) destaco la sustitucion de la sabiduria
por Dios en la definicién de la felicidad del sabio “comme si dans son esprit n’y
avait aucune différence entre les deux”.

18 Cada cual llega a saciar su propia medida, logrando (beat. vit. 35) una
plena satietas animorum, hoc est, beata vita, pie perfecteque cognoscere, a quo inducaris in
ueritatem, qua ueritate perfruaris, per quid conectaris summo modo.



LA VERDAD EN EL DIALOGO AGUSTINIANO DE BEATA VITA 861

se pone en boca de varios interlocutores. Dejando a un lado la dedi-
catoria que ocupa los primeros parrafos, un narrador sitta el marco
de su didlogo en una escena de banquete. Una y otra vez intercambia
el estilo directo —a menudo con inquam~ por la narracién a través del
pronombre ¢go19. Esta ultima variante corroboraba la ficcion de la
escena descrita como marco, que no se abandonaba en aras de una
mejor interrelacion de los argumentos.

La verdad que se pretende expresar resulta, no solo de enunciados
sentenciosos, sino también de la técnica de la exposicion. Mediante
ella observamos el significado de la actitud del narrador-orador, que se
convierte en personaje de su obra. De otra parte, parece que conseguia
también una cierta proporcion entre la dedicatoria y las partes narra-
tivas respecto del uso del estilo directo. En efecto, el dialogo en estilo
directo y tiempo presente alterna con artificio respecto de las interven-
ciones del narrador que describia la escena en pasado. De esta manera,
Agustin integraba el banquete filosofico en su relato autobiografico,
pues era €l el que estaba transmitiendo una experiencia propia.

Los contenidos enunciados de manera directa se aplican a la ve-
rosimilitud con mayor eficacia, al tiempo que resulta un discurso com-
prometido. Con el relato de la escena se diluye el compromiso del
autor con sus afirmaciones, en tanto que cobran mayor viveza cuando
son pronunciadas por algun personaje o por el narrador mismo. De
ahi el esfuerzo por lograr la evidencia que, si no es comprobable ex-
perimentalmente, al menos se describe en la unanimidad de los par-
ticipantes en el dialogo.

Con el esquema de la narracién, adquiere cierta relevancia la dis-
puta intelectual de una quaestio, que se presenta como finita o litigiosa
mas que infinita, cultural o intelectual. Por eso, unas secciones se pre-
sentan a partir de un enunciado que se discute a manera de tesis con
sus objeciones (propositum en sentido técnico) y su solucion, mientras

19 Aunque estudiamos el texto desde el punto de vista literario, la narracion
desde el “yo” tenia también un foco cultural en la experiencia agustiniana. Asi lo
refleja el comentario de G. Reydams-Schils (2005, p. 16): “Stoic doctrine, both early
and later, claims that all human beings are endowed with a hegemonikon capable
of reason which one can analyze from a third-person and objective normative
perspective”.



862 MARIA ASUNCION SANCHEZ MANZANO

que otras se introducen por analogia, fingiendo una ocurrencia que
sale al paso.

La verdad tiene entonces dos niveles: un nivel filoséfico en el que
lo verdadero es permanentemente tal y destaca de lo falso; un nivel
retorico, en el que la verdad se perfila a través de los argumentos y
alcanza su objetivo en el convencimiento del auditorio. En este ulti-
mo, la escenificacion comprende las indicaciones de las dudas y de la
aceptacion de aquello que parece claro.

De esta manera, entendemos mejor el sentido de la seleccion los
miembros del auditorio, en el que se distinguen aquellos que partici-
pan en el debate de la verdad filoséfica de aquellos otros que repre-
sentan la mentalidad de los no instruidos por las escuelas. Por este
criterio se distinguen los personajes de Moénica y de los nifos Larti-
dianus y Rusticus, primos de San Agustin, del resto del auditorio. La
presentacion cierra el exordio de la dedicatoria y se cierra de manera
significativa con Adeodato 20. Por la eleccion de estos ultimos parti-
cipantes del didlogo se advierte la intencion de evadir la sabiduria de
los mas capaces de razon y animar al auditorio a confiar en la verdad
que declaran los inocentes, los pequenos, los humildes, de acuerdo
con lo que comentabamos mas arriba de la sapientia Dei.

Si los otros ninos no habian superado la fase educativa del gra-
matico y Adeodato era menor que ellos, la intencién quedaba patente.
No obstante, tanto en este dialogo como en De ordineno se desdena la
instruccion en las artes liberales, que correspondia a la ensenanza su-
perior romana. Philip Burton (2005, pp. 142-143) destaca la fidelidad
de San Agustin a la tradicion intelectual de las artes y al método del
interrogare, una palabra admitida en el registro técnico de la retdrica
y de la dialéctica. En esta dltima disciplina se distingue el empleo de
sermocinari en la lengua agustiniana (BURTON, 2005, pp. 153-155). El
recurso a un personaje ausente es un artificio elegante para dilatar la
solucién de esta controversia, coleccionar lo esencial de lo ya tratado

y no perder de vista el asunto fundamental del sentido de la sabiduria
(beat. vit. 15-16).

20 Su presentacién es breve (beat. vit. 6): Erat nobiscum aetate minimus omnium,
sed cuius ingenium, si amore non fallor, magnum quiddam pollicetur, Adeodatus filius meus.



LA VERDAD EN EL DIALOGO AGUSTINIANO DE BEATA VITA 863

7. LA FUNCION DE LOS PERSONAJES DEL DIALOGO

El mismo autor se confunde con los demas en su calidad de perso-
naje. Destacaba Dutoit (1949, p. 39) la idea de que Agustin se presenta
como inuitator, como el esclavo organizador del banquete, al tiempo
que, mas adelante, en un plano muy diferente, asume la funcién de
maestro. Se advierte asi una constante habilidad del autor cuando
intercambia los papeles de inuitator, magister, filius (para contextuali-
zar las intervenciones de Monica) y ego (memoria 21) a la vez que solici-
taba que alguien escribiera las palabras de los participantes. En el dia-
logo que analizamos, el autor como narrador adquiria una posicién
preeminente, que refuerza su condicion de maestro con la iniciativa
en plantear preguntas e insistir pidiendo consensos. Los que forman
el auditorio, en cambio, aceptan la direcciéon y muestran a veces cierto
liderazgo en la controversia, pues no siempre admiten las propuestas
que se han presentado.

Ademas, el maestro se proyecta en dos personajes mas: su herma-
no y su madre, aunque esta también reclama un sentido especial 22. Su
hermano Navigius se sitda en un plano diferente, en contra del epicu-
reismo, separado de los dos discipulos Trygetius y Licentius (hijo de

21 B. Cillerai (2012, p. 23 n.2) advertia distintas acepciones de memoria en
las obras del obispo de Hipona: a) receptaculo de conocimientos; b) acto voluntario
de recordar; c) sede del autoconocimiento individual; d) designacién de algunos
aspectos de la mens en cuanto sede del dinamismo del autotrascendimiento. El ego
literario expandia la capacidad del magister como un participante mas, no totalmente
infalible (respecto a la confrontacion con la autoridad de Alypius) que rememora
haciendo trascendente en el epilogo la entera peripecia del razonamiento dialogado
(beat. vit. 35): Admonitio autem quaedam, quae nobiscum agit, ut deum recordemur, ut
eum quaeramus, ut eum pulso omni fastidio sitiamus, de ipso ad nos fonte ueritatis emanat.

22  Asiedu (1999, p. 223) entiende la figura de Ménica como la voz de la
Sabiduria. El autor dota a Ménica de una autonomia de razén gracias a la protesta
en la que ella reclama que se la incluya como capaz de intervenir acerca de los
asuntos que se presentan, haciendo valer, al mismo tiempo, su identidad femenina.
El personaje del narrador elogiaba a Ménica por haber superado a los filosofos en
su definicion de la sabiduria (beat.vit. 27) y, segun Asiedu (1999, p. 232) la alusion
a “un gran varén” responde a la figura del sabio. No obstante, nos parece mas
adecuado para la comprension general del didlogo, pensar un desdoblamiento
del narrador principal, que teledirige a su personaje para limitar el progreso de
algunos debates. Dutoit (1949, p. 44) entiende la participacion de la madre como
elevacion de la ratio a la auctoritas diuina.



864 MARIA ASUNCION SANCHEZ MANZANO

Romanianus, amigo de Agustin). Estos ya eran personajes principales
en De ordine.

Su intervencién contrastaba y matizaba el acceso a la realidad
mediante la filosofia. Sin dejar a un lado esta caracterizacion, Licen-
tius sirve de contraste de las opiniones que el auditorio admite porque
son aprobadas por el maestro. Poca fiabilidad para el convencimien-
to del auditorio potencial tendria una idea que estuviera refrendada
unicamente por la voz de los no instruidos. Por eso este personaje da
voz a posiciones filosoficas del escepticismo, cuya presencia se hacia
necesaria para expresar la evolucién de San Agustin, a la vez que la
continuidad con el discurso del De ordine23.

Ciertamente, Cary dedicaba su articulo (1998) a iluminar la inter-
pretacion del dialogo mediante la perspectiva de Licentius como per-
sonaje. En De ordinela mencion de la musa de este es irénica, porque
no escribia versos, sino que ahuyentaba a unos ratones que perturba-
ban su suefio (AVG. ord. 1, 3, 6) y, después, una composicion sobre el
tema —conocido para nosotros por la obra ovidiana— de los amores de
Piramo y Tisbe (ord. 1, 3, 8). Por fin, no temia tanto la dificultad de la
poesia —es decir, el mito— sino la desconfianza de alcanzar la verdad
(ord. 1, 4, 10) 24,

23 Ademas, Philip Cary (1998: 162) postulaba una interdependencia de estos
discursos en la construccion de un mensaje: el primer libro de Contra academicos
junto con De beata vita iniciarian un debate que se completaria mediante los dos
libros de De ordine, para terminar con el segundo y el tercero de Contra académicos.
Asi encaja la intervencion de Alypius (AVG. ord. 2, 3, 9) que comunica la solucién
sobre encontrar en Dios las cosas que el sabio entiende, de manera que quien tenga
a Dios sea sabio, una opinién que permite la pregunta: Quis hominum habeat Deum
(beat. vit. 12). Lo mismo, en el contexto de las proposita de este discurso sobre la
felicidad en el pasaje 14-15: Nemo sapiens nisi beatus. Este investigador defendia
también la interpretacion de que estos personajes forman entre ellos un discurso de
captacion de discipulos, lo que la Antigiiedad reconocia como protréptico (CARY,
1998, p. 144).

24 Enrico Tanca (2017, p. 84) ha destacado el paralelismo del prélogo
agustiniano con CIC. Tusc. 5, 2, 5-6. Cary (1998, p. 146) reconocia la intervencién
de Licentius para matizar que la sabiduria no consiste solo en el conocimiento
de las cosas divinas y humanas (c. acad. 1, 6, 16), sino también en la busqueda
que indicaba Cicer6n (Tusc. 4, 7; off 2, 5; fin. 2, 37) y que correspondia al ideal
socratico, si bien, plegado a la recepcion del Arpinate.



LA VERDAD EN EL DIALOGO AGUSTINIANO DE BEATA VITA 865

8. TRYGETIUS EN DE BEATA VITA

Si el personaje de Licentius ha marcado la perspectiva del juicio
de Cary (1998), podriamos observar el resultado de focalizar nuestra
atencion en su interlocutor mas frecuente y dificil. Por una parte, pa-
rece dar voz al sentido comun, pues se resistia a dejarse persuadir por
la autoridad de los fil6sofos 25. Transmitia también la perspectiva de la
gente corriente sobre la fortuna, admirando la posibilidad que tienen
los ricos de disfrutar de los bienes, aunque sean efimeros 26.

Se permitia ademas arrebatarle el papel al auditorio para declarar
que el asunto de la permanencia en la felicidad ya habia quedado cla-
ro (beat. vit. 11): Hoc, inquit, Trygetius, iam dudum consensimus. Pero, por
sorpresa, recurria a la eternidad de Dios como un grado inalcanzable
de permanencia. En este punto, la respuesta es el cantico del audi-
torio, encabezado por la certeza de Licentius que le da réplica. Mas
tarde, corroboraba la critica a los académicos junto con el narrador
y Navigius, ante la fidelidad de Licentius que se resiste a rechazarlos.
En cambio, Trygetius, cuya voz se habia confundido con el audito-
rio a lo largo de la ultima disputa, salia (beat. vit. 21) en ayuda de la
risuena madre de Agustin para rescatarle de una aparente derrota
consistente en la dificil beatitud de los que buscan la verdad, aunque
no la encuentren, caso en el que se incluian sobre todo los denostados
filosofos.

Como parte del auditorio, disponia también su voz a confirmar
los acuerdos 27, resaltando las dificultades cuando el razonamiento se

25 Significativamente declaraba en beat. vit. 7: Ait enim: Cur ego non pro
edacitate mea creui. Modum, inquam, suum a natura consitutum habent omnia corpora.
(le replicaba Licentius, influido por la autoridad de Alypius). De acuerdo con las
costumbres tradicionales romanas previene la pérdida de las virtudes en beat. vit.
8: Plenos, inquit Trygetius et illorum animos esse arbitror, sed uitiis atque nequitia.

26 Se observaen beat. vit. 11: Sed Trygetius (rompiendo el consenso unanime):
Sunt, inquit, multi fortunati, qui eas ipsas res fragiles casibusque subiectas tamen iucundas
pro hac uita cumulate largeque possideant nec quicquam illis eorum quae uolunt desit.

27 Recordaba oportunamente lo necesario para que el lector no se pierda
(beat. vit. 24): Nam concesisse nos memini nihil esse medium inter miserum et beatum.
(...) Con su fateor, admitia la precisién de la alternativa entre wiuusy mortuus que
le sugeria el narrador y que recogia simétricamente (illud te fateri credo).



866 MARIA ASUNCION SANCHEZ MANZANO

encadenaba sin tregua 28. Su funcion era dar la pauta para introducir
de otro modo el contenido.

La participacion de este personaje es casi siempre muy breve. Asi
intervenia también en el cierre del epilogo, en el que se aprovecha uno
de los criterios de la solucion (modus) para limitar cualquier retorno de
los asuntos debatidos (beat. vit. 36). Sin embargo, Trygetius sanciona-
ba lo conseguido con una aprobacién habitual de las ensefanzas del
maestro, que dejaba abierta una continuacion: Quam uellem (...) hoc
modo cotidie pasceres. Se trata de una confianza absoluta en la verdad de
los métodos y en el interés de aprender del maestro Agustin.

9. CONCLUSION

La composicién literaria de esta obra temprana de San Agustin
permite destacar la verdad como suma de todos los bienes y no solo
de la felicidad. Para ello, el autor concilia distintos recursos:

- Empleaba su conocimiento de la semantica como prueba al al-
cance de los no instruidos hasta llegar a la plenitud de todos los bienes
en Cristo, que es la Verdad.

- Asumia distintas formas de prueba: conclusiones de un razo-
namiento continuado, sentencias de autoridad y ejemplos.

- La forma literaria del dialogo se complementa con los usos
poéticos, asumidos en el himno cristiano. El mito antiguo como relato
que inicia el conocimiento, la metafora y la alegoria representan esta
clase de recursos que se retinen en funcioén del mensaje.

- La distribucion de distintos papeles en la escenificacion es til
a ese proposito. Destaca el uso del pronombre ego, junto con el relato
en primera persona para integrar el esquema del banquete filoséfico,
propio del ocio romano, en una autobiografia iniciatica. Esta figura

28 Laintervencion en beat. vit. 29-30 es la mas significativa de este personaje
“que no entendia la conclusién” expresada por el narrador en un razonamiento
seguido: Quod cum omnes ita esse faterentur (...) Hic, cum aliquantum cunctarentur (...)
Estas perplejidades favorecian una extension de las explicaciones.



LA VERDAD EN EL DIALOGO AGUSTINIANO DE BEATA VITA 867

del narrador-maestro se desdoblaba en los distintos personajes. Ins-
truye de manera paralela mediante el personaje de Moénica y de Adeo-
dato. Introduce a los mas jévenes para representar la opinién ingenua
y natural, no alterada por la educacién en la filosofia, como garante

de la verdad.

Las intervenciones de Trygetius sirven de instrumento destacado
del autor para reunir los distintos recursos y conseguir la persuasién
hacia la Verdad absoluta, permanente y no inestable como los bienes
de fortuna.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS:

La edicion de referencia: Sancti Aurelii Augustini Contra Académicos, De
beata vita, De ordine, De magistro, De libero arbitrio, cura et studio W. M.
Green, Brepols, Turnholt, 1970.

ASIEDU, F. B. A., «<The wise man and the limits of virtue in ‘De beata
vita’: Stoic self-sufficiency or Augustinian irony?», Augustiniana 49.3-4

(1999) 215-234.

BURTON, Ph., <The Vocabulary of the Liberal Arts in Augustine’s Con-
fessions», en Pollmann, K., y Vessey, M. (eds.), Augustine and the Disci-
plines. From Cassiciacum to Confessions, University Press, Oxford 2005,
pp. 141-164.

CARy, Ph. S., «What Licentius Learned: A Narrative Reading of the Cas-
siciacum Dialogues», Augustinian Studies, 29.1, (1998) 141-163.

CILLERAL, B., «<Agustin y la memoria: formas de recuerdo en la vita bea-
ta», Augustinus 57.224 (2012) 23-41.

DOIGNON, J., «Saint Augustin et sa culture philosophique face au proble-
me du bonheur», Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie, 34.3
(1987) 339-359.

ID., «Augustin verus homo a Cassiciacum: la marque morale de Mallius

Theodorus», LAntiquité Classique, 60 (1991) 193-200.

ID., «Augustin, De beata vita 4, 34: Sapientia Dei est-elle une appellation
impersonnelle?», en De Tertullien aux Mozarabes: Melanges offerts a Ja-
cques Fontaine, Collection des Etudes Augustiniennes. Série Antiquité, 132,
Institut d’Etudes Augustiniennes, 1992, pp. 151-155.



868 MARIA ASUNCION SANCHEZ MANZANO

Durorr, E., «Augustin et le dialogue du De beata vita», Museum Helveticum
6.1 (1949) 33-48.

FERRARI, L. Ch., «<Halley’s comet of 374 A.D. New light upon Augustine’s
conversion to Manicheism», Augustiniana 27 (1977) 139-150.

GEEST, P. van, «Stoic against his Will? Augustine on the Good Life in
‘De beata vita’and the ‘Praeceptum”, Augustiniana 54.1 (2004) 533-550.

KLINGSHIRN, W. E., «Divination and the Disciplines of Knowledge accor-
ding to Augustine», en POLLMANN, K., y VESSEY, M. (eds.), Augustine
and the Disciplines. From Cassiciacum to Confessions, University Press,
Oxford 2005, pp. 113-140.

LINDEN, L. J. van der, «Ratio et intellectus dans les premiers écrits de saint
Augustin», Augustiniana 7 (1957) 5-32.

MILUSHEVA, 1., «Das Bild des immanissimus monsin Augustins Friithschrift
De beata vita», Acta Antiqua Hungaricae 56 (2016) 119-126.

ORoOz RETA, J., «Del puerto de la filosofia al puerto de la muerte», Hel-
mantica 20, 61-63 (1969) 27-65

REYDAMS-SCHILS, G., The Roman Stoics. Self, Responsibility, and Affection,
University of Chicago Press, Chicago 2005.

SHANZER, D. R., «Augustine’s Disciplines: Silent diutius Musae Varronis?»,
en POLLMANN, K., y VESSEY, M. (eds.), Augustine and the Disciplines. From
Cassiciacum to Confessions, University Press, Oxford 2005, pp. 69-112.

TANCA, E., «<I’Odissea di Agostino. Il prologo del ‘De beata vita’tra Ome-
ro e Plotino», Acme 70.1 (2017) 73-90.

WALDE, A., y HOFMANN, J. B., Lateinisches etymologisches Worterbuch, C.
Winter, Heidelberg 1982, 2 vols.

WEBER, D., «Augustinus’ Geburtstagfeier in De beata vita», Wiener Hu-
manistische Bliter 46 (2004) 12-25.

MARIA ASUNCION SANCHEZ MANZANO



