
LA VERDAD EN EL DIÁLOGO AGUSTINIANO DE BEATA VITA 847

La verdad en el diálogo agustiniano De beata vita

Resumen

El diálogo De beata vita destaca aquellos aspectos que la filosofía no define. 
La experiencia de la cultura antigua constituye un sustrato al que el cristiano 
Agustín incorporó su nueva comprensión de la vida humana. El presente 
estudio pretende observar la variedad de recursos literarios que emplea en 
alabanza de la Verdad que ha descubierto. 

Palabras-clave: San Agustín, Verdad cristiana, Literatura latina antigua, 
Felicidad.

Abstract

The dialogue De beata vita focuses some aspects which the ancient philoso-
phical doctrine did not explain. Roman cultural experience is the ground, 
where the Christian Augustine embedded a new understanding of human 
life. The present paper tests a great variety of literary devices he applied to 
praise the Truth he has already discovered.

Key words: Saint Augustin, Christian Truth, Roman ancient literature, Ha-
ppiness.

CiuD-Ra 234-3 (2021) 847-868



MARÍA ASUNCIÓN SÁNCHEZ MANZANO848

El diálogo del año 386 sobre la felicidad traslada a la literatura 
los deseos de alcanzar la verdad que han impulsado la conversión de 
Agustín. El título comunica una conclusión de su pensamiento sobre 
el tema de la felicidad y lo proyecta mediante el lenguaje. Emplea 
todos los recursos de su saber humano para expresar lo que lo supera. 
Uno de los recursos es la etimología. El otro se refiere al discurso, en 
el que la disposición de las palabras favorece el sentido.

En un enunciado, el orden es significativo, útil para llegar a una 
inferencia válida. La retórica, disciplina en la que San Agustín se ha-
bía formado, es el arte de la persuasión. Las facultades naturales y el 
ejercicio favorecen el éxito del arte. De acuerdo con la experiencia del 
lenguaje, es posible formar enunciados razonables, válidos gramati-
calmente, pero no verdaderos en el sentido moral o de acuerdo con 
la realidad objetiva. Por eso el diálogo agustiniano dispone gradual-
mente los enunciados para conducir al lector a admitir un mensaje 
que trasciende el ciclo mismo del razonamiento. Una primera parte 
sirve de exordio a la vez que es una dedicatoria a su amigo Manlius 
Theodorus. El diálogo en su conjunto ha sido motivo de reflexión 
para muchos desde distintas perspectivas filosóficas. Desde el punto 
de vista literario, es discurso y es diálogo, es indagación y es exposi-
ción de una verdad preconcebida, se hace vivo y directo, aunque se 
presenta como relato de un hecho sucedido. Ciertamente, no es nues-
tra intención comentar su valor en este terreno intelectual en el que no 
tenemos competencia. Por eso, en adelante procedemos a estudiar las 
facetas de la verdad que presenta desde los puntos de vista semántico 
y retórico-literario.

En concreto, la estrategia comunicativa de San Agustín comienza 
determinando una jerarquía de pocos conceptos, seleccionados para 
proponer su interdependencia 1. El discurso parece escrito no para 
demostrar, sino como medio de hacer coincidir el saber humano con 
la sabiduría, para iniciar una búsqueda diferente en su auditorio, que 
le ha seguido durante siglos.

1  Las referencias de este estudio están tomadas de la edición de W. M. 
Green en CC Series Latina (1970). Las abreviaturas por las que se citan los pasajes 
se ajustan al ThLL. Cuando no se explicite otra obra agustiniana, se trata de los 
números de párrafo De beata vita en esa edición.



LA VERDAD EN EL DIÁLOGO AGUSTINIANO DE BEATA VITA 849

1.	L ectura según el contenido semántico

Al objeto de preparar un contexto adecuado para el mensaje, el 
recién converso escogía los términos que se disponía a discutir y los 
organiza a la manera de dedicatoria. En ella se integra una enumera-
ción de las claves interpretativas: ratio, cursus, uoluntas, natura y neces-
sitas.

Más allá de esta dedicatoria, el razonamiento avanza contrastan-
do estos conceptos. Los dos primeros anuncian el desarrollo filosófi-
co. La voluntad se identificaba con la búsqueda de la verdad y de la 
felicidad. La naturaleza es reflejo de la lucha interior. La necesidad se 
distingue de la privación mediante la esperanza, pero se compara con 
varios conceptos a lo largo del discurso. 

Desde la perspectiva semántica, se observa una manipulación del 
sentido de aquellos términos, al construir antonimias parciales y no 
perfectamente ajustadas. Este proceder era un medio válido en la téc-
nica retórica, por ejemplo, cuando se clasificaba al adversario en un 
juicio, dando un nombre a su delito que favoreciera la estrategia de la 
defensa. En este diálogo, el adversario parece corresponder a las doc-
trinas vigentes en el contexto cultural agustiniano (particularmente 
las interpretaciones escépticas).

Sin duda, el par stultitia/sapientia no podía faltar al tratar el tema. 
Para describir las actitudes de quien inicia su búsqueda, la antinomia 
que presenta es egens y carens (egens sapientiae = stultus?)/ compos (sa-
pientiae). El sentido de carens es el de la privación, pero no así el de 
egens, que designa el estado de necesidad (beat. vit. 27 egere est enim in 
non habendo: egere = non habere; cf. Walde-Hofmann 1982) y por eso 
describirlo con esta palabra será más útil para Agustín. Además, la 
condición de miser (beat. vit. 28 miserabilior egestas nulla est quam egere 
sapientia) se asociaba a la nuditas, sterilitas e inopia 2; en un momento 
determinado, se hace tan radical como la muerte misma respecto a la 
vida (beat. vit. 28). 

2  Inopia es la negación de la riqueza, de la abundancia (Walde-Homann, 
1982, p. 216); los otros dos no se emplean en latín en contraste con el adjetivo 
miser, que no se refiere, como rasgo principal, a los bienes materiales.



MARÍA ASUNCIÓN SÁNCHEZ MANZANO850

Stultitia est animi egestas, pero en ello se permite distinguir el ca-
rácter absoluto o relativo de la carencia respecto de la privación. De 
este modo se llega al par egestas/plenitudo 3 y de la sterilitas se llega a la 
frugalitas, al fruto que es la verdad. Al principio, el par propuesto era 
frugalitas/nequitia 4. Por eso tiene que justificar el cambio semántico 
de frugi en relación con la parsimonia, pues en realidad parsimonia y 
paupertas no le sirven para su razonamiento. La relación con la ri-
queza material frustraba la equivalencia de la paupertas con la inopia. 
Con permiso de Salustio 5, proponía la antinomia de egestas/opulentia: 
carecer de algo no es lo contrario de abundar en ello (ops). Este es el 
motivo por el cual se rechaza también abundantia como antónimo, 
pues relacionaba la abundancia y el exceso –en el plano moral– con la 
soberbia, que es la mentira, la falsedad. 

El criterio es la medida (modus) y no el exceso, porque la consecu-
ción de la felicidad y de la verdad es un concepto que no admite una 
graduación de más y menos: solo la medida justa es garantía de lo ab-
soluto. La incertidumbre en esta medida es también próxima semánti-
camente al temor, se hace equivalente a la inestabilidad de la fortuna 
y en el plano alegórico, a la incertidumbre del mar. En consecuencia, 
se aspira a la medida suprema, que es Cristo, según se presenta para 
culminar la obra.

Por otro lado, la alteración de la semántica de los conceptos es 
posible en el diálogo también porque las palabras que los nombran se 
emplean en otro registro que se aparta de la gramática estricta, limita-
da por el uso habitual. Se aprovechan las posibilidades que la lengua 

3  El concepto de plenitudo como suma de todos los bienes probablemente 
conecta con la doctrina paulina de Col. 2, 2. Esta palabra cobra su sentido en el 
texto al final, para cerrar el mensaje. De ahí la imagen evangélica de la sed, en 
sinonimia con necessitas.

4  P. van Geest (538-540) comentaba el uso de estos términos con el ánimo 
de comprobar el sustrato del Cicerón estoico en la obra agustiniana. A través de 
sus reflexiones se observa también, como contexto cultural, la interdependencia 
entre las virtudes romanas tradicionales que afectan a la vida individual y a la 
colectiva en su vida posterior de obispo (ibíd., 546 y 549).

5  La autoridad bíblica (beat. vit. 34 diuina auctoritate) decide al final la solución 
y queda por encima de las autoridades filosóficas (Cicerón, Plotino, Séneca) y 
literarias (Terencio y Salustio).



LA VERDAD EN EL DIÁLOGO AGUSTINIANO DE BEATA VITA 851

latina ofrece para la persuasión sin recurrir a la figura de la catachresis 
o abusio semántica, que sería el recurso fácil, pero falso. 

Ciertamente, la contraposición entre miser y beatus no era un he-
cho gramatical. La autoridad de Salustio como garante de la lengua 
latina de época republicana como pensator, el que sopesa el valor del 
sentido puro de las palabras, se contrasta con la autoridad de la filo-
sofía y de la revelación, las vías para llegar a la verdad (beat. vit. 31): 
De uerbo quaeremus fortasse diligentius; non enim hoc curandum est in con-
quisitione ueritatis. 

En el diálogo otoñal De beata vita se produce también otra para-
doja: aunque se busca la verdad con el objetivo de llegar a vivir feliz, 
se deduce al final que la verdad no era un paso intermedio. Hay una 
equivalencia de los conceptos, de manera que cuando se llega a ser 
feliz se ha conseguido alcanzar la verdad: la felicidad es entonces el 
intermedio y no la meta definitiva. 

Advertimos una reescritura o correctio propia del estilo del autor, 
que vuelve sobre su discurso para corregir lo que aparentemente ya se 
ha asumido antes como válido. En consecuencia, se supera el umbral 
de la filosofía como búsqueda de la felicidad que se rastrea a lo largo 
de la producción agustiniana (Dutoit 1949: 34-35). 

Además, entrecorta con humor el hilo del pensamiento de princi-
pio a fin: un discurso sobre la felicidad en el que todos están alegres, 
todos ríen, todos cantan, todos son emocionalmente felices. No se fes-
teja la victoria como derrota del aparente vencedor parcial –Licen-
tius– sino como “invención” de una verdad a la que todos asienten y 
sobre la que son “concordes”.

El convencimiento se deriva de la combinación artística del diá-
logo. Ahora bien, esta afirmación no reduce la validez de los plantea-
mientos.

2.	 Fortuna y propiciación

El diálogo hace viva ante el lector de hoy una estampa cultural 
propia de Roma, al permitirnos imaginar cómo aquella gente se sen-



MARÍA ASUNCIÓN SÁNCHEZ MANZANO852

tía urgida a cambiar su actitud ante la divinidad 6. Para un romano era 
impensable otra forma de relación que no fuera ritual, para tener pro-
picios a los dioses (beat. vit. 21). La abstracción que había permitido el 
desarrollo del pensamiento filosófico sirvió de instrumento para una 
relación personal con un Dios trascendente. Cierto es que la rituali-
dad romana respecto de abstracciones como la Victoria o la Fortuna, 
junto con la observación de los procesos naturales, facilitaban la bús-
queda de fuerzas que movían de manera invisible la sucesión de los 
acontecimientos.

Por otra parte, la religión romana implicaba a toda la comuni-
dad, que necesitaba la protección de los dioses. Cualquier romano 
podía tener sus devociones particulares, pero no podía hacer u omitir 
nada que pudiera poner en riesgo la protección común al provocar 
la aversión de los dioses. En este sentido el romano era supersticioso, 
al considerar la multitud de divinidades mayores, menores y numina 
que pudieran sentirse ofendidos en algo. Pero la actitud piadosa era 
la propiciación, el acuerdo de protección que el devoto no deseaba 
romper. Sin tener este factor cultural presente, es difícil entender el 
salto en el razonamiento que se produce en el De beata vita 11 entre: 
Qui timet beatus est? y (...) Deum igitur, inquam, qui habet, beatus est. El 
temor romano supersticioso, la necesidad de propiciación, se alivió 
con el conocimiento del Dios de los cristianos, aunque la vivencia cul-
tural trasladara tal perspectiva, que para nosotros es extraña a toda 
consideración de la verdad.

De ahí la liberación y la novedad que constituyó el cristianismo. 
De ella supo dejar memoria la monumental Ciudad de Dios, que com-
pletaba, a la vez que clausuraba, la cultura antigua. De acuerdo con 
este comentario cultural, se comprende mejor la elección de un marco 

6  G. Reydams-Schils (2005, pp. 17 y 57) indicaba en qué medida el estoicismo 
romano determinaba una forma de conciencia que lo relacionaba como individuo 
con la comunidad: “On the ontological level, this embeddedness indicates that 
the self is anchored both in a body and in a rational order, that Stoics would 
claim, structures all of reality as ultimately proceeding from an immanent divine 
principle. The social counterpart to this ontological aspect indicates that the self 
is intrinsically connected to others in a network of relationships that each has its 
specific claims and standards of behavior”.



LA VERDAD EN EL DIÁLOGO AGUSTINIANO DE BEATA VITA 853

literario escénico, que se abría con la celebración del cumpleaños de 
nuestro santo (Weber, 2004, pp. 12-16).

Por otra parte, la verdadera beatitudo es también la meta que aúna 
el plano ético con el epistémico en este diálogo. Se distingue de feli-
citas porque se relaciona etimológicamente con la abundancia de la 
fertilidad. Por esta unidad de los dos aspectos reclama nuestro interés 
acerca de la verdad agustiniana. La clave de este desenlace está en la 
palabra vita, que va modificada por beata, a diferencia de la obra se-
necana 7, que corresponde al estoicismo (Doignon, 1991, pp. 504-505; 
Asiedu, 1999, p. 216).

En efecto, siendo una búsqueda de la divinidad el objetivo del 
sabio, no le resulta suficiente conseguir que esta le sea propicia (beat. 
vit. 20-22) porque se requiere un comportamiento ético (beat. vit. 18) 
también (que se resume en la idea de castidad).

La fortuna y el destino determinaban tanto la manera de vivir que 
con razón se incorporaba a la reflexión autobiográfica del comienzo la 
libertad respecto de la superstitio puerilis inducida también por la astro-
logía babilónica de los maniqueos 8. En cambio, Agustín se distancia-
ba de su cultura romana tradicional al rechazar la disciplina sagrada 
de la adivinación (Klingshirn, 2005, pp. 124-127), según señala con el 
ejemplo del adivino Albicerius en el primer libro de Contra academicos.

De ahí también que estabilidad e inestabilidad constituyeran los 
dos polos que mueven el artificio de las analogías y contrariedades 
de conceptos. En el párrafo octavo se reúnen los principales térmi-
nos que describen el planteamiento que se discutirá sobre todo en el 
centro del diálogo y lo cerrarán (beat. vit. 31-33): plenus, virtus, fruga-
litas, fecunditatem, sterilitate, temperantia. Aun reconociendo que tales 

7  Séneca vivía el principio estoico de la autoconciencia que se reflejaba en 
sus cartas filosóficas (Reydams-Schils, 2005, p. 19) pero la actitud reflexiva de 
Agustín sobrepasa ese retornar sobre sí para volcarse en el conocimiento de los 
demás, del mundo y de lo divino, si bien la profundidad psicológica que muestra 
en sus Confesiones no podía ser consecuencia solo de su conversión, sino que había 
profundizado, de otra manera, en el uso estoico romano.

8  L. C. Ferrari (1977, pp. 149-150) interpretaba como causa del abandono 
de la secta de los maniqueos la decepción de Agustín ante la interpretación que 
dieron de la llegada del cometa del año 374.



MARÍA ASUNCIÓN SÁNCHEZ MANZANO854

palabras no apuntan directamente a las claves temáticas del discurso, 
facilitan la lectura de un asunto secundario, que tiene que ver con el 
avance experimentado por los que vivían aquella realidad cultural al 
acceder al cristianismo. La virtud supone estabilidad por medio de 
la constancia del sabio que predicaban los estoicos (lo contrario de 
fluit, soluitur, liquescit). Sin duda, la inestabilidad aparece aquí con un 
matiz constantemente negativo 9, no es una circunstancia amena por 
variable. Se busca un concepto de verdad, necesariamente unívoco e 
inalterable. No obstante, se dirigen hacia ella diversas rutas de pen-
samiento.

Por otro lado, la Fortuna es inseparable del concepto de botín, de 
praeda, que distinguía a los romanos como pueblo que se sentía fuerte 
cuando tomaba sin reparos los bienes de los vencidos. El lucro era 
esencial, pues el comercio era una actividad muy extendida a través 
de las redes clientelares. En consecuencia, la fortuna propicia se en-
tendía en general como riqueza. 

Dejar a un lado la disposición de bienes materiales por una red 
de abstracciones que conducían al encuentro con un Dios personal 
suponía situarse ante un enorme abismo. 

3.	A legoría y razonamiento analógico

Un nivel de interpretación que se entrecruza en el progreso del 
pensamiento principal en De beata vita es la alegoría, que tiene su fun-
ción como figura literaria en varias ocasiones con motivos marineros. 
A la explicación del símbolo del puerto, correspondía la de un monte 
que dificultaba el arribo con su soberbia presencia. Milusheva (2016, 
pp. 124-126) lo interpretaba contrastando la referencia filosófica con 
la bíblica de la maldad demoniaca y babilónica. 

9  Jean Doignon (1987, p. 356) entendía que este concepto también tenía 
una dependencia filosófica del retorno de las emociones: “Convient-il de guérir 
ce sentiment d’instabilité par la croyance platonisante en un retour cyclique des 
choses avec son cortège de misères et de plaisirs? Erreur, pense Augustin”.



LA VERDAD EN EL DIÁLOGO AGUSTINIANO DE BEATA VITA 855

Enrico Tanca (2017, pp. 75-80) ha recogido en un artículo las 
claves principales de la alegoría con la que se inicia el discurso, 
destacando el aprovechamiento del popular mito de Ulises (Odisea) 
y del piadoso viaje a la patria (Eneida), en una síntesis de la cultu-
ra helénica con la adaptación filosófica y las costumbres romanas. 
Además, la Vita Plotini de Porfirio (Tanca, 2017, p. 83) indicaba 
que el itinerario personal del filósofo es como una navegación. Las 
almas se purifican en ese viaje al contemplar el mundo inteligible 
para poder llegar a la beatitud divina.

El platonismo impulsó considerablemente la ampliación del 
texto a través de los niveles interpretativos. De ahí que la imagen 
de la navegación o la de la alimentación en el banquete no resultan 
novedosas, sino parte del marco convencional de un discurso con 
los presupuestos didácticos indicados antes. 

Por otro lado, el banquete en este diálogo es más que una ale-
goría que le sirve para el inicio, mientras que, tras las transiciones 
convenientes, se perfila la escena del maestro que enseña a sus 
discípulos sentados alrededor. Al describir este cuadro, no solo se 
incorpora la figura real de San Agustín en su profesión oratoria, 
sino el otium romano como actividad cultural propia del hombre 
libre 10.

Más allá de la alegoría de la dedicatoria, se recurre al ejemplo 
del rico Orata, en la jornada tercera. Tiene en su propio nombre 
el de un pez dorado, que debía ser muy común, según el testimo-
nio de los antiguos y de la monoptongación vulgar del diptongo 
au- (FEST. 196). Luego, este romano era un “pez gordo”, un rico 
afortunado. La alegoría surge del De finibus de Cicerón, por lo que 
una mención en el diálogo agustiniano tendría probablemente un 
carácter proverbial, a la vez que manifestaba la intertextualidad 
pretendida por el autor.

10  Ernest Dutoit (1949, p. 36) resumía las actitudes de los que manejan el 
diálogo, Licentius y Trigetius, como una especie del ocio romano en el que el que 
el individuo examinaba su conciencia con ánimo de depurarla de malos o falsos 
sentimientos e ideas.



MARÍA ASUNCIÓN SÁNCHEZ MANZANO856

4.	E l diálogo como forma literaria elegida

El diálogo se inscribe entre los géneros de la filosofía antigua. Sin 
duda es la forma socrática, en la que Platón nos ha producido esplen-
didas obras (cf. CIC. Tusc. 1, 4, 8). La adaptación ciceroniana incorpo-
raba el eclecticismo en el contraste de las doctrinas. Por lo demás, De 
beata vita incorporaba el marco general de los banquetes filosóficos, de 
larga tradición, en la línea de las Quaestiones convivales de Plutarco o de 
Noctes Atticae de Aulo Gelio. No obstante, a diferencia de la variedad 
de contenido de estos, se dirige de manera pautada a cerrar el tema 
de la vida feliz.

Se aparta también de este modo de los diálogos apologéticos cris-
tianos, como, por ejemplo, el Octavius de Minucio Félix. No obstante, 
el modelo literario se cristianiza plenamente en este discurso. El tema 
se cierra sin un debate entre opiniones contrarias, con numerosas 
confirmaciones y conclusiones a la manera de sententiae, expresadas 
con el ánimo de sintetizar de una manera inequívoca el pensamiento 
desarrollado en el párrafo o a lo largo de varios párrafos. Con todo, 
el autor recurría a las pruebas para avalar un argumento, a saber, el 
dicho repetido proverbial y la cita de autoridad. El primero integraba 
un modo sapiencial que la consuetudo romana entendía probable. Sé-
neca lo empleaba también como recurso en sus obras filosóficas, junto 
con la anécdota ficticia, a la manera cínica (exempla, chria). El segun-
do, es la cita tomada de una obra literaria de reconocido prestigio. 
Adviértase que las referencias latinas de este diálogo son casi siempre 
versos y 11 esa circunstancia puede ser el indicio que nos permita in-
terpretar una clave escondida de la obra: interesa la perspectiva poé-
tica respecto de la búsqueda de la verdad de la vida. 

11  F. B. A. Asiedu (1999, p. 217) interpretaba las referencias a Terencio, 
sobre todo beat. vit. 25, como una manipulación irónica del sentido del verso en su 
contexto. Sin embargo, también caben, a nuestro entender, otras interpretaciones, 
considerando que se trata de un autor escolar, comentado por los gramáticos para 
la integración de los alumnos en la cultura romana. Puesto que los primos de 
Agustín han sido llamados a la escuela del santo antes que a la civil, la referencia 
terenciana suple algo de lo que se comenta en esta última. De todos modos, estos 
personajes tienen una particular aportación al sentido del diálogo, según veremos.



LA VERDAD EN EL DIÁLOGO AGUSTINIANO DE BEATA VITA 857

La sabiduría inserta en poemas con el diálogo socrático, ofrecía 
una visión del mundo que podía parecer suficiente en aquellas so-
ciedades antiguas precientíficas. Por ejemplo, Metamorphoseon libri de 
Ovidio era una forma de enciclopedia que facilitó la inserción en el 
panorama cultural romano de las nuevas generaciones. Ciertamente 
este poema relacionaba la Roma presente con el origen del mundo, 
que se había vuelto racional e inteligible a partir del caos, deslizando 
con ello la idea de que todo se había creado por y para Roma como 
cumbre permanente de la humanidad. 

El mito literario, en tanto que inseparable de la cultura antigua, 
queda al margen de la discusión en este diálogo. Tuvo su lugar en De 
ordine, pero no parece necesario para inducir el convencimiento del 
auditorio, ya que se dispone de otros recursos. El nivel cultural del 
maestro permitía aplicar con destreza las habilidades intelectuales ad-
quiridas en sus años de estudio 12.

La alusión a la poesía se olvidaba pronto en el discurso y no se 
vuelve a retomar, a menos que entendamos una redundancia a través 
del cántico del himno de San Ambrosio. Inevitable era sin duda que 
un maestro de retórica como San Agustín tratara de emular al Arpi-
nate; más todavía, puesto que Ambrosio es reconocido como adap-
tador del mundo cultural ciceroniano para la creación del universo 
cristiano, una actividad patente a menudo en su De officiis.

En todo caso, la forma del diálogo expresaba claramente la pri-
macía de la oralidad en la cultura antigua. En este sentido, es parte de 
la ficción literaria la mención de que tal o cual idea merezca anotarse 
por escrito. Se trata probablemente de un recurso que afianzara la ve-
rosimilitud, que impulsaba la adhesión del doble auditorio, aquel en el 
que se declamaba el discurso y el que componen los lectores. 

12  Danuta Shanzer (2005, p. 76) lo afirma sin duda alguna en la fase de 
los diálogos de Cassiciacum: “Granted, the flavour of Augustine’s treatment of the 
liberal arts in De ordine 2.12. 35-15.43 is clearly philosophical and Platonic, what 
with the dominance of number, the progression from sensible to intelligible, the 
imagery of ascent, and many other details, such as the eye of the soul (Republic 
7. 533d)”.



MARÍA ASUNCIÓN SÁNCHEZ MANZANO858

Por otro lado, aplicando lo que L. J. van der Linden (1955, p. 27) 
decía, podemos entender que en la forma del diálogo la ratio se afirma 
mediante ratiocinatio, que es un movimiento interior que posibilita el 
ejercicio de ella sobre aquellos objetos que no son totalmente apre-
hensibles. En cambio, la ciencia es una contemplación de la verdad 
cuando la ratiocinatio ha depurado la visión y permite una unión con 
su objeto 13. 

Por lo demás, la concreción y el control de las expresiones a lo 
largo del desarrollo, a la par que la secuencia del razonamiento, sugie-
ren una revisión atenta del escrito por parte del autor, una labor limae 
nada ligera, a pesar de una laguna (declarada por el mismo Agustín 
en Retract. 1, 2, 4) reconocible en la parte central (beat. vit. 22).

5.	L a verdad y el engaño

Desde los primeros párrafos de la dedicatoria (beat. vit. 2), el mar 
es imagen del engaño para algunos hombres que se olvidan de su 
verdadera patria: fallacissima facie maris decepti. La elección de estos 
es arriesgada y voluntaria. El dedicatario se distingue del primer gru-
po, que aplicando la razón paruo impetu pulsuque remorum de proximo 
fugiunt…admoniti se deja avisar por un guía. Por último, San Agustín 
repara en la descripción de los que van errantes mucho tiempo, aun-
que recordando su patria desdeñan la falsedad. A estos les esperan di-
ficultades que pueden determinar su hundimiento. Todo el recorrido 
por distintas posiciones respecto a la verdad da prólogo a un debate 
que no versa sobre el mayor bien del hombre, sino sobre una orienta-
ción de su vida para calmar sus inquietudes. Tal descripción pretende 
presentar el tema de la estabilidad de una verdad absoluta mediante la 
alegoría del mar y del puerto (Oroz Reta, 1969, pp. 28-29).

Desde este comienzo se abre la expectativa del auditorio sobre la 
definición de estas actitudes humanas en términos conceptuales. Por 
una parte, ha empleado la alegoría como arte de pintar con palabras 

13  Afirmaba L. J. van der Linden (1955, p. 28): “La contemplation de l’unité 
des sciences n’est qu’une étape dans l’ascension vers Dieu, l’unité suprême”.



LA VERDAD EN EL DIÁLOGO AGUSTINIANO DE BEATA VITA 859

lo que no se desea explicitar; por otra, presenta un proyecto de con-
cretar esta experiencia en el discurso.

La mención de la doctrina falsa, referida a las teorías que conoce, 
se expresa con el vocabulario de la mentira y metafóricamente: Nam 
ita fulget ita mentiente illa luce uestitur. Una luz engañosa que surge ante 
la mirada del incauto, pues los expertos ayudan a distinguir esa uanis-
sima gloria que ostentan los inflati. Los líderes filosóficos ofrecen una 
gloria pasajera que se presenta en dos facetas: uanissima et inanissima. 
Una es la vaciedad y la otra, la carencia. 

En el comienzo de esta cuestión, recurre el autor a la obra cice-
roniana que le resultó sugerente en su primera juventud y a la que ha 
vuelto después en su conversión: Hortensius. La figura de este orador, 
al que emuló Cicerón, sirve para constituir una analogía –reflejo de 
la técnica de la enarratio o comentario de autores de la educación 
romana– para la escena del maestro con su discípulo, a la manera 
de Theodorus y Agustín. Destacaba el asunto de la falsedad en un 
párrafo de la obra (frg. 39): Aiunt esse beatos qui uiuant ut ipsi uelint. 
Falsum id quidem: uelle enim quod non deceat, id est ipsum miserrimum. 
Se trata de una ampliación mediante una cita de autoridad del pen-
samiento expresado antes por Mónica y elogiado por el narrador. 
En esa línea se enmarca la consideración ética de la felicidad. Sin 
embargo, la discusión del par miser/beatus desplegaba en distintas di-
recciones las relaciones semánticas. La negación de la beatitud para 
los que temen y para los que carecen de lo que quieren daba paso a 
la consideración de la miseria intelectual, la voluntad de superar un 
estado de necesidad 14. 

Una nueva referencia a la falsedad de las doctrinas toma la metá-
fora de la dulzura al paladar. La miseria intelectual adquiere entonces 
la expresión de la incapacidad de desvelar esa apariencia engañosa 
mediante la razón, como decía el discípulo Trygetius (beat. vit. 15): 
Nam nescio qua impelente natura uel, ut uerius dicam, deo etiam nesciens, 
quomodo refellendi essent, tamen eis nimis aduersabar. La queja se acumula 

14  Esa voluntad se expresa reiteradamente (beat. vit. 14): Nemo autem quaerit, 
quod inuenire non uult, et quaerunt illi semper ueritatem. Volunt ergo inuenire, uolunt igitur 
habere inuentionem ueritatis. At non inueniunt, sequitur eos non habere quod uolunt (…).



MARÍA ASUNCIÓN SÁNCHEZ MANZANO860

con otras sentencias que se han solucionado. Los engaños de los aca-
démicos se instalan en paralelo de los falsos lazos (illecebra) y con los 
escollos o promontorios de la dedicatoria alegórica. 

En cambio, con la oposición sapiens/stultus el esfuerzo por alcan-
zar la verdad se hace consciente en la experiencia: fortitudo/perpessio. 
Con este nuevo par de conceptos se enfocaban los límites de la volun-
tad, que se habían planteado desde el principio 15. 

Al cabo de tales distinciones, el discurso se encamina hacia su 
confirmación 16. La sapientia Dei coincide con la verdad, pero es una 
Verdad absoluta y no pasajera, ni sujeta a vicisitudes (beat. vit. 34): Sed 
quid putatis esse sapientiam nisi ueritatem? 17 El objetivo del discurso se ha 
obtenido, pero hay otros indicios en la composición del texto que faci-
litan la persuasión. El portavoz de esta transformación era Adeodato 
en el diálogo (beat. vit. 18 y 33). La solución definitiva para superar la 
imposibilidad del hallazgo de la verdad se encuentra en la saturación o 
la plenitud que se experimenta al beber de la fuente misma 18. 

6.	D iálogo y narración: la verdad en De beata vita

La consideración de este diálogo desde la perspectiva narrativa 
ha sido sugerida por la alternancia que muestra el relato y el texto que 

15  Con esos límites aparece también (beat. vit. 26) la experiencia de una 
voluntad insaciable. La conclusión llegaba después (beat. vit. 27): Non igitur omnis, 
qui miser est, eget. De ahí se comenta (beat. vit. 28) el par compos/egens con la variante 
compos/ carens: At si omnis qui caret sapientia, magnam patitur egestatem omnisque compos 
sapientiae nihilo eget, sequitur, ut stultitia sit egestas. Vt autem omnis stultus miser, ita 
omnis miser stultus est.

16  Se alcanza la contemplación al final de la búsqueda voluntariosa (beat. 
vit. 33): Cum uero sapientiam contemplatur inuentam cumque, ut huius pueri uerbo utar, 
ad ipsam se tenet nec se ad simulacrorum fallaciam, quorum pondus amplexus a deo suo 
cadere atque demergi solet, ulla commotus inanitate conuertit (…).

17  Jean Doignon (1992, pp. 153-154) destacó la sustitución de la sabiduría 
por Dios en la definición de la felicidad del sabio “comme si dans son esprit n’y 
avait aucune différence entre les deux”.

18  Cada cual llega a saciar su propia medida, logrando (beat. vit. 35) una 
plena satietas animorum, hoc est, beata vita, pie perfecteque cognoscere, a quo inducaris in 
ueritatem, qua ueritate perfruaris, per quid conectaris summo modo. 



LA VERDAD EN EL DIÁLOGO AGUSTINIANO DE BEATA VITA 861

se pone en boca de varios interlocutores. Dejando a un lado la dedi-
catoria que ocupa los primeros párrafos, un narrador sitúa el marco 
de su diálogo en una escena de banquete. Una y otra vez intercambia 
el estilo directo –a menudo con inquam– por la narración a través del 
pronombre ego 19. Esta última variante corroboraba la ficción de la 
escena descrita como marco, que no se abandonaba en aras de una 
mejor interrelación de los argumentos.

La verdad que se pretende expresar resulta, no solo de enunciados 
sentenciosos, sino también de la técnica de la exposición. Mediante 
ella observamos el significado de la actitud del narrador-orador, que se 
convierte en personaje de su obra. De otra parte, parece que conseguía 
también una cierta proporción entre la dedicatoria y las partes narra-
tivas respecto del uso del estilo directo. En efecto, el diálogo en estilo 
directo y tiempo presente alterna con artificio respecto de las interven-
ciones del narrador que describía la escena en pasado. De esta manera, 
Agustín integraba el banquete filosófico en su relato autobiográfico, 
pues era él el que estaba transmitiendo una experiencia propia.

Los contenidos enunciados de manera directa se aplican a la ve-
rosimilitud con mayor eficacia, al tiempo que resulta un discurso com-
prometido. Con el relato de la escena se diluye el compromiso del 
autor con sus afirmaciones, en tanto que cobran mayor viveza cuando 
son pronunciadas por algún personaje o por el narrador mismo. De 
ahí el esfuerzo por lograr la evidencia que, si no es comprobable ex-
perimentalmente, al menos se describe en la unanimidad de los par-
ticipantes en el diálogo. 

Con el esquema de la narración, adquiere cierta relevancia la dis-
puta intelectual de una quaestio, que se presenta como finita o litigiosa 
más que infinita, cultural o intelectual. Por eso, unas secciones se pre-
sentan a partir de un enunciado que se discute a manera de tesis con 
sus objeciones (propositum en sentido técnico) y su solución, mientras 

19  Aunque estudiamos el texto desde el punto de vista literario, la narración 
desde el “yo” tenía también un foco cultural en la experiencia agustiniana. Así lo 
refleja el comentario de G. Reydams-Schils (2005, p. 16): “Stoic doctrine, both early 
and later, claims that all human beings are endowed with a hegemonikon capable 
of reason which one can analyze from a third-person and objective normative 
perspective”.



MARÍA ASUNCIÓN SÁNCHEZ MANZANO862

que otras se introducen por analogía, fingiendo una ocurrencia que 
sale al paso.

La verdad tiene entonces dos niveles: un nivel filosófico en el que 
lo verdadero es permanentemente tal y destaca de lo falso; un nivel 
retórico, en el que la verdad se perfila a través de los argumentos y 
alcanza su objetivo en el convencimiento del auditorio. En este últi-
mo, la escenificación comprende las indicaciones de las dudas y de la 
aceptación de aquello que parece claro. 

De esta manera, entendemos mejor el sentido de la selección los 
miembros del auditorio, en el que se distinguen aquellos que partici-
pan en el debate de la verdad filosófica de aquellos otros que repre-
sentan la mentalidad de los no instruidos por las escuelas. Por este 
criterio se distinguen los personajes de Mónica y de los niños Larti-
dianus y Rusticus, primos de San Agustín, del resto del auditorio. La 
presentación cierra el exordio de la dedicatoria y se cierra de manera 
significativa con Adeodato 20. Por la elección de estos últimos parti-
cipantes del diálogo se advierte la intención de evadir la sabiduría de 
los más capaces de razón y animar al auditorio a confiar en la verdad 
que declaran los inocentes, los pequeños, los humildes, de acuerdo 
con lo que comentábamos más arriba de la sapientia Dei. 

Si los otros niños no habían superado la fase educativa del gra-
mático y Adeodato era menor que ellos, la intención quedaba patente. 
No obstante, tanto en este diálogo como en De ordine no se desdeña la 
instrucción en las artes liberales, que correspondía a la enseñanza su-
perior romana. Philip Burton (2005, pp. 142-143) destaca la fidelidad 
de San Agustín a la tradición intelectual de las artes y al método del 
interrogare, una palabra admitida en el registro técnico de la retórica 
y de la dialéctica. En esta última disciplina se distingue el empleo de 
sermocinari en la lengua agustiniana (Burton, 2005, pp. 153-155). El 
recurso a un personaje ausente es un artificio elegante para dilatar la 
solución de esta controversia, coleccionar lo esencial de lo ya tratado 
y no perder de vista el asunto fundamental del sentido de la sabiduría 
(beat. vit. 15-16).

20  Su presentación es breve (beat. vit. 6): Erat nobiscum aetate minimus omnium, 
sed cuius ingenium, si amore non fallor, magnum quiddam pollicetur, Adeodatus filius meus.



LA VERDAD EN EL DIÁLOGO AGUSTINIANO DE BEATA VITA 863

7.	L a función de los personajes del diálogo

El mismo autor se confunde con los demás en su calidad de perso-
naje. Destacaba Dutoit (1949, p. 39) la idea de que Agustín se presenta 
como inuitator, como el esclavo organizador del banquete, al tiempo 
que, más adelante, en un plano muy diferente, asume la función de 
maestro. Se advierte así una constante habilidad del autor cuando 
intercambia los papeles de inuitator, magister, filius (para contextuali-
zar las intervenciones de Mónica) y ego (memoria 21) a la vez que solici-
taba que alguien escribiera las palabras de los participantes. En el diá-
logo que analizamos, el autor como narrador adquiría una posición 
preeminente, que refuerza su condición de maestro con la iniciativa 
en plantear preguntas e insistir pidiendo consensos. Los que forman 
el auditorio, en cambio, aceptan la dirección y muestran a veces cierto 
liderazgo en la controversia, pues no siempre admiten las propuestas 
que se han presentado.

Además, el maestro se proyecta en dos personajes más: su herma-
no y su madre, aunque esta también reclama un sentido especial 22. Su 
hermano Navigius se sitúa en un plano diferente, en contra del epicu-
reísmo, separado de los dos discípulos Trygetius y Licentius (hijo de 

21  B. Cillerai (2012, p. 23 n.2) advertía distintas acepciones de memoria en 
las obras del obispo de Hipona: a) receptáculo de conocimientos; b) acto voluntario 
de recordar; c) sede del autoconocimiento individual; d) designación de algunos 
aspectos de la mens en cuanto sede del dinamismo del autotrascendimiento. El ego 
literario expandía la capacidad del magister como un participante más, no totalmente 
infalible (respecto a la confrontación con la autoridad de Alypius) que rememora 
haciendo trascendente en el epílogo la entera peripecia del razonamiento dialogado 
(beat. vit. 35): Admonitio autem quaedam, quae nobiscum agit, ut deum recordemur, ut 
eum quaeramus, ut eum pulso omni fastidio sitiamus, de ipso ad nos fonte ueritatis emanat.

22  Asiedu (1999, p. 223) entiende la figura de Mónica como la voz de la 
Sabiduría. El autor dota a Mónica de una autonomía de razón gracias a la protesta 
en la que ella reclama que se la incluya como capaz de intervenir acerca de los 
asuntos que se presentan, haciendo valer, al mismo tiempo, su identidad femenina. 
El personaje del narrador elogiaba a Mónica por haber superado a los filósofos en 
su definición de la sabiduría (beat.vit. 27) y, según Asiedu (1999, p. 232) la alusión 
a “un gran varón” responde a la figura del sabio. No obstante, nos parece más 
adecuado para la comprensión general del diálogo, pensar un desdoblamiento 
del narrador principal, que teledirige a su personaje para limitar el progreso de 
algunos debates. Dutoit (1949, p. 44) entiende la participación de la madre como 
elevación de la ratio a la auctoritas diuina.



MARÍA ASUNCIÓN SÁNCHEZ MANZANO864

Romanianus, amigo de Agustín). Estos ya eran personajes principales 
en De ordine.

Su intervención contrastaba y matizaba el acceso a la realidad 
mediante la filosofía. Sin dejar a un lado esta caracterización, Licen-
tius sirve de contraste de las opiniones que el auditorio admite porque 
son aprobadas por el maestro. Poca fiabilidad para el convencimien-
to del auditorio potencial tendría una idea que estuviera refrendada 
únicamente por la voz de los no instruidos. Por eso este personaje da 
voz a posiciones filosóficas del escepticismo, cuya presencia se hacía 
necesaria para expresar la evolución de San Agustín, a la vez que la 
continuidad con el discurso del De ordine 23. 

Ciertamente, Cary dedicaba su artículo (1998) a iluminar la inter-
pretación del diálogo mediante la perspectiva de Licentius como per-
sonaje. En De ordine la mención de la musa de este es irónica, porque 
no escribía versos, sino que ahuyentaba a unos ratones que perturba-
ban su sueño (AVG. ord. 1, 3, 6) y, después, una composición sobre el 
tema –conocido para nosotros por la obra ovidiana– de los amores de 
Píramo y Tisbe (ord. 1, 3, 8). Por fin, no temía tanto la dificultad de la 
poesía –es decir, el mito– sino la desconfianza de alcanzar la verdad 
(ord. 1, 4, 10) 24. 

23  Además, Philip Cary (1998: 162) postulaba una interdependencia de estos 
discursos en la construcción de un mensaje: el primer libro de Contra academicos 
junto con De beata vita iniciarían un debate que se completaría mediante los dos 
libros de De ordine, para terminar con el segundo y el tercero de Contra académicos. 
Así encaja la intervención de Alypius (AVG. ord. 2, 3, 9) que comunica la solución 
sobre encontrar en Dios las cosas que el sabio entiende, de manera que quien tenga 
a Dios sea sabio, una opinión que permite la pregunta: Quis hominum habeat Deum 
(beat. vit. 12). Lo mismo, en el contexto de las proposita de este discurso sobre la 
felicidad en el pasaje 14-15: Nemo sapiens nisi beatus. Este investigador defendía 
también la interpretación de que estos personajes forman entre ellos un discurso de 
captación de discípulos, lo que la Antigüedad reconocía como protréptico (Cary, 
1998, p. 144).

24  Enrico Tanca (2017, p. 84) ha destacado el paralelismo del prólogo 
agustiniano con CIC. Tusc. 5, 2, 5-6. Cary (1998, p. 146) reconocía la intervención 
de Licentius para matizar que la sabiduría no consiste solo en el conocimiento 
de las cosas divinas y humanas (c. acad. 1, 6, 16), sino también en la búsqueda 
que indicaba Cicerón (Tusc. 4, 7; off. 2, 5; fin. 2, 37) y que correspondía al ideal 
socrático, si bien, plegado a la recepción del Arpinate.



LA VERDAD EN EL DIÁLOGO AGUSTINIANO DE BEATA VITA 865

8.	T rygetius en De beata vita

Si el personaje de Licentius ha marcado la perspectiva del juicio 
de Cary (1998), podríamos observar el resultado de focalizar nuestra 
atención en su interlocutor más frecuente y difícil. Por una parte, pa-
rece dar voz al sentido común, pues se resistía a dejarse persuadir por 
la autoridad de los filósofos 25. Transmitía también la perspectiva de la 
gente corriente sobre la fortuna, admirando la posibilidad que tienen 
los ricos de disfrutar de los bienes, aunque sean efímeros 26.

Se permitía además arrebatarle el papel al auditorio para declarar 
que el asunto de la permanencia en la felicidad ya había quedado cla-
ro (beat. vit. 11): Hoc, inquit, Trygetius, iam dudum consensimus. Pero, por 
sorpresa, recurría a la eternidad de Dios como un grado inalcanzable 
de permanencia. En este punto, la respuesta es el cántico del audi-
torio, encabezado por la certeza de Licentius que le da réplica. Más 
tarde, corroboraba la crítica a los académicos junto con el narrador 
y Navigius, ante la fidelidad de Licentius que se resiste a rechazarlos. 
En cambio, Trygetius, cuya voz se había confundido con el audito-
rio a lo largo de la última disputa, salía (beat. vit. 21) en ayuda de la 
risueña madre de Agustín para rescatarle de una aparente derrota 
consistente en la difícil beatitud de los que buscan la verdad, aunque 
no la encuentren, caso en el que se incluían sobre todo los denostados 
filósofos.

Como parte del auditorio, disponía también su voz a confirmar 
los acuerdos 27, resaltando las dificultades cuando el razonamiento se 

25  Significativamente declaraba en beat. vit. 7: Ait enim: Cur ego non pro 
edacitate mea creui. Modum, inquam, suum a natura consitutum habent omnia corpora. 
(le replicaba Licentius, influido por la autoridad de Alypius). De acuerdo con las 
costumbres tradicionales romanas previene la pérdida de las virtudes en beat. vit. 
8: Plenos, inquit Trygetius et illorum animos esse arbitror, sed uitiis atque nequitia.

26  Se observa en beat. vit. 11: Sed Trygetius (rompiendo el consenso unánime): 
Sunt, inquit, multi fortunati, qui eas ipsas res fragiles casibusque subiectas tamen iucundas 
pro hac uita cumulate largeque possideant nec quicquam illis eorum quae uolunt desit.

27  Recordaba oportunamente lo necesario para que el lector no se pierda 
(beat. vit. 24): Nam concesisse nos memini nihil esse medium inter miserum et beatum. 
(…) Con su fateor, admitía la precisión de la alternativa entre uiuus y mortuus que 
le sugería el narrador y que recogía simétricamente (illud te fateri credo).



MARÍA ASUNCIÓN SÁNCHEZ MANZANO866

encadenaba sin tregua 28. Su función era dar la pauta para introducir 
de otro modo el contenido.

La participación de este personaje es casi siempre muy breve. Así 
intervenía también en el cierre del epílogo, en el que se aprovecha uno 
de los criterios de la solución (modus) para limitar cualquier retorno de 
los asuntos debatidos (beat. vit. 36). Sin embargo, Trygetius sanciona-
ba lo conseguido con una aprobación habitual de las enseñanzas del 
maestro, que dejaba abierta una continuación: Quam uellem (…) hoc 
modo cotidie pasceres. Se trata de una confianza absoluta en la verdad de 
los métodos y en el interés de aprender del maestro Agustín.

9.	C onclusión

La composición literaria de esta obra temprana de San Agustín 
permite destacar la verdad como suma de todos los bienes y no solo 
de la felicidad. Para ello, el autor concilia distintos recursos: 

–	 Empleaba su conocimiento de la semántica como prueba al al-
cance de los no instruidos hasta llegar a la plenitud de todos los bienes 
en Cristo, que es la Verdad.

–	 Asumía distintas formas de prueba: conclusiones de un razo-
namiento continuado, sentencias de autoridad y ejemplos.

–	 La forma literaria del diálogo se complementa con los usos 
poéticos, asumidos en el himno cristiano. El mito antiguo como relato 
que inicia el conocimiento, la metáfora y la alegoría representan esta 
clase de recursos que se reúnen en función del mensaje.

–	 La distribución de distintos papeles en la escenificación es útil 
a ese propósito. Destaca el uso del pronombre ego, junto con el relato 
en primera persona para integrar el esquema del banquete filosófico, 
propio del ocio romano, en una autobiografía iniciática. Esta figura 

28  La intervención en beat. vit. 29-30 es la más significativa de este personaje 
“que no entendía la conclusión” expresada por el narrador en un razonamiento 
seguido: Quod cum omnes ita esse faterentur (...) Hic, cum aliquantum cunctarentur (...) 
Estas perplejidades favorecían una extensión de las explicaciones.



LA VERDAD EN EL DIÁLOGO AGUSTINIANO DE BEATA VITA 867

del narrador-maestro se desdoblaba en los distintos personajes. Ins-
truye de manera paralela mediante el personaje de Mónica y de Adeo-
dato. Introduce a los más jóvenes para representar la opinión ingenua 
y natural, no alterada por la educación en la filosofía, como garante 
de la verdad.

Las intervenciones de Trygetius sirven de instrumento destacado 
del autor para reunir los distintos recursos y conseguir la persuasión 
hacia la Verdad absoluta, permanente y no inestable como los bienes 
de fortuna.

Referencias bibliográficas:

La edición de referencia: Sancti Aurelii Augustini Contra Académicos, De 
beata vita, De ordine, De magistro, De libero arbitrio, cura et studio W. M. 
Green, Brepols, Turnholt, 1970.

Asiedu, F. B. A., «The wise man and the limits of virtue in ‘De beata 
vita’: Stoic self-sufficiency or Augustinian irony?», Augustiniana 49.3-4 
(1999) 215-234.

Burton, Ph., «The Vocabulary of the Liberal Arts in Augustine’s Con-
fessions», en Pollmann, K., y Vessey, M. (eds.), Augustine and the Disci-
plines. From Cassiciacum to Confessions, University Press, Oxford 2005, 
pp. 141-164.

Cary, Ph. S., «What Licentius Learned: A Narrative Reading of the Cas-
siciacum Dialogues», Augustinian Studies, 29.1, (1998) 141-163.

Cillerai, B., «Agustín y la memoria: formas de recuerdo en la vita bea-
ta», Augustinus 57.224 (2012) 23-41.

Doignon, J., «Saint Augustin et sa culture philosophique face au problè-
me du bonheur», Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie, 34.3 
(1987) 339-359.

Id., «Augustin verus homo à Cassiciacum: la marque morale de Mallius 
Theodorus», L’Antiquité Classique, 60 (1991) 193-200.

Id., «Augustin, De beata vita 4, 34: Sapientia Dei est-elle une appellation 
impersonnelle?», en De Tertullien aux Mozarabes: Mélanges offerts à Ja-
cques Fontaine, Collection des Études Augustiniennes. Série Antiquité, 132, 
Institut d’Études Augustiniennes, 1992, pp. 151-155.



MARÍA ASUNCIÓN SÁNCHEZ MANZANO868

Dutoit, E., «Augustin et le dialogue du De beata vita», Museum Helveticum 
6.1 (1949) 33-48.

Ferrari, L. Ch., «Halley’s comet of 374 A.D. New light upon Augustine’s 
conversion to Manicheism», Augustiniana 27 (1977) 139-150.

Geest, P. van, «Stoic against his Will? Augustine on the Good Life in 
‘De beata vita’ and the ‘Praeceptum”, Augustiniana 54.1 (2004) 533-550.

Klingshirn, W. E., «Divination and the Disciplines of Knowledge accor-
ding to Augustine», en Pollmann, K., y Vessey, M. (eds.), Augustine 
and the Disciplines. From Cassiciacum to Confessions, University Press, 
Oxford 2005, pp. 113-140.

Linden, L. J. van der, «Ratio et intellectus dans les premiers écrits de saint 
Augustin», Augustiniana 7 (1957) 5-32.

Milusheva, I., «Das Bild des immanissimus mons in Augustins Frühschrift 
De beata vita», Acta Antiqua Hungaricae 56 (2016) 119-126.

Oroz Reta, J., «Del puerto de la filosofía al puerto de la muerte», Hel-
mantica 20, 61-63 (1969) 27-65

Reydams-Schils, G., The Roman Stoics. Self, Responsibility, and Affection, 
University of Chicago Press, Chicago 2005.

Shanzer, D. R., «Augustine’s Disciplines: Silent diutius Musae Varronis?», 
en Pollmann, K., y Vessey, M. (eds.), Augustine and the Disciplines. From 
Cassiciacum to Confessions, University Press, Oxford 2005, pp. 69-112.

Tanca, E., «L’Odissea di Agostino. Il prologo del ‘De beata vita’ tra Ome-
ro e Plotino», Acme 70.1 (2017) 73-90.

Walde, A., y Hofmann, J. B., Lateinisches etymologisches Wörterbuch, C. 
Winter, Heidelberg 1982, 2 vols.

Weber, D., «Augustinus’ Geburtstagfeier in De beata vita», Wiener Hu-
manistische Bläter 46 (2004) 12-25.

María Asunción Sánchez Manzano


