CruD-Ra 234-3 (2021) 817-846

Disposicion dialégica y acceso a la verdad
en Agustin de Hipona

RESUMEN

El presente articulo pretende poner de manifiesto no sélo el uso del género
literario del dialogo por parte de Agustin de Hipona, sino también su dis-
posicion dialégica, actitud clave y expresion de su forma de hacer filosofia
y teologia. Para ello, luego de una breve introduccién, vamos a presentar
algunos elementos de su formacion que le permitieron escribir bajo la forma
del dialogo. En un segundo momento vamos a desmostrar como el didlogo se
vincula a la manera en que Agustin concebia el acceso a la verdad, haciendo
hincapié en algunas de las variadas modalidades en las que logré plasmar
su vocacion dialégica. Nos referimos al dialogo como forma comunitaria de
acceso a la verdad, como soliloquium, como confessio y como dialogo con
la creacion.

PALABRAS CLAVES: didlogo, método, género literario, disposicion, busqueda,
verdad.

ABSTRACT

The present article aims to highlight not only Augustine of Hippo’s use of the
literary genre of dialogue, but also his dialogical disposition, a key attitude
and expression of his way of doing philosophy and theology. For this purpo-
se, after a brief introduction, we will present some elements of his formation
that allowed him to write in the form of dialogue. In a second moment we
will show how dialogue is linked to the way in which Augustine conceived
access to truth, emphasising some of the varied modalities in which he ma-
naged to give expression to his dialogical vocation. We refer to dialogue
as a communal form of access to truth, as soliloquium, as confessio and as
dialogue with creation.

KEY WORDS: dialogue, method, literary genre, disposition, search, truth.



818 BRUNO N. D’ANDREA, OAR

I. INTRODUCCION

Quisiera sefialar desde el comienzo que trataremos de mostrar
que el dialogo en Agustin no es s6lo un recurso filoséfico o retérico
ni tampoco una estrategia para el éxito en asuntos eclesiales, sino que
es ante todo una disposicion fundamental de su espiritu y una actitud
con relacion a la busqueda de la verdad que se expresa en cuatro di-
recciones: el dialogo con los amigos y los buscadores, como él, de la
verdad; el dialogo consigo mismo; el didlogo con Dios y, quiza algo
menos estudiado, el didlogo con la creacién. Como veremos, muy pro-
bablemente no se trate de conceptualizaciones independientes, o que
puedan analizarse separadamente hasta el punto de no relacionarse,
sino que mas bien se vinculan constantemente y hacen del dialogo
agustiniano un potente estimulo para discernir estilos y maneras de
gestionar espacios dial6gicos. De hecho, algunos han definido al obis-
po de Hipona como un hombre de dialogo 1.

Ahora bien, antes de profundizar en las cuatro orientaciones o
modalidades del didlogo experimentadas y pensadas por el obispo de
Hipona, veamos antes una serie de presupuestos relacionados con su
disposicion vital y con algunas de sus nociones vinculadas al tema,
porque si bien dijimos que el didlogo no es para el Hiponense un mero
recurso filoséfico o retérico ni tampoco una herramienta para obte-
ner éxito pastoral, no por ello dejaremos de descubrir un background
filosofico y retorico que le ha facilitado la disposiciéon al dialogo y su
proyeccion operativa.

Por otro lado, nos podemos preguntar si un acercamiento a este
tema no nos pudiera ayudar a redescubrir que el didlogo es una for-
ma de reencontrarnos con nosotros mismos, con nuestra mas honda
vocacion y con nuestro destino comin. En definitiva, se trata de re-
cordar que dificilmente podamos acceder a la verdad, o a las verdades
fundamentales que hacen posible la existencia, sino es a través del
dialogo interpersonal y social. Quiza por eso, hacia tanto hincapié el

1 FUHRER, T., «Augustin: un homme du dialogue», en FUX, P-Y; ROESSLL J-M.,
y WERMELINGER, O. (eds.), Augustinus Afer. Saint Augustin: africanité et universalite.
Actes du colloque international Alger-Annaba, 1-7 avril 2001, Editions Universitares,
Fribourg 2003, pp. 183-198.



DISPOSICION DIALOGICA Y ACCESO A LA VERDAD EN AGUSTIN DE HIPONA 819

Papa Francisco en su enciclica Fratelli tuttia proposito del dialogo y su
funcioén en la vida social y en el dialogo interreligioso:

En una sociedad pluralista, el didlogo es el camino mas adecua-
do para llegar a reconocer aquello que debe ser siempre afirmado y
respetado, y que esta mas alla del consenso circunstancial. Hablamos
de un didlogo que necesita ser enriquecido e iluminado por razones,
por argumentos racionales, por variedad de perspectivas, por aportes
de diversos saberes y puntos de vista, y que no excluye la conviccién
de que es posible llegar a algunas verdades elementales que deben y
deberan ser siempre sostenidas. Aceptar que hay algunos valores per-
manentes, aunque no siempre sea facil reconocerlos, otorga solidez y
estabilidad a una ética social. Aun cuando los hayamos reconocido y
asumido gracias al didlogo y al consenso, vemos que esos valores ba-
sicos estan mas alla de todo consenso, los reconocemos como valores
trascendentes a nuestros contextos y nunca negociables. Podra crecer
nuestra comprension de su significado y alcance -y en ese sentido el
consenso es algo dinamico—, pero en si mismos son apreciados como
estables por su sentido intrinseco *.

II. ACERCA DE LO APRENDIDO DE FILOSOFOS Y RETORES

Una reflexion sobre el didlogo en la vida y el pensamiento de
Agustin dificilmente pueda descuidar el tema de la formacion ret6-
rica y filosofica que recibié durante sus afos en Tagaste, Madaura y
Cartago, asi como tampoco pueda olvidar sus afios de ensenanza. Sa-
bemos muy bien que su formacion fue esencialmente literaria, como
de hecho lo era en la antigiiedad, cosa que se reflejaba muy bien en los
niveles de educacion de la escuela clasica 3. Por otra parte, cabe acla-

2 Para FRANcCISCO, Fratelli tutti 211.

3 «Unecultureessentiellmentlittéraire, fondée surlagrammaire etlarhétorique
et tendant a réaliser le type idéal de l'orateur», MARROU, H-L., Saint Augustin et la
fin de la culture Antique, Editions de Boccard, Paris 1938, 4; cabe destacar que en
la Retractatio que hace a su obra el historiador francés no modifica sustancialmente
esta percepcion de la cultura latina del siglo IV. Para los niveles de la escuela
clasica: cf. FERGUSON, E., Backgrounds of Early Christianity, Eerdmans, Michigan
2003, pp. 109-113; VOESSING, K., «Saint Augustin et I’école antique: traditions et



820 BRUNO N. D’ANDREA, OAR

rar que en el caso de Agustin el conocimiento de los grandes filosofos
griegos fue mediado normalmente por autores latinos y no se traté de
un estudio directo de los mismos. A propésito de nuestro tema, Agus-
tin tuvo acceso al didlogo como género y método filoséfico mediante
la obra de Cicerén y no directamente a través de Platon o Aristoteles,
filosofos de la antigiiedad que hicieron amplio uso del mismo. Pues
bien, veamos si podemos explicitar mejor estas primeras considera-
ciones respecto de su formacion.

Agustin, durante sus primeros afos de conversion (386) hasta el
presbiterado (391) decide valerse fundamentalmente del género lite-
rario del dialogo para desarrollar su pensamiento filoséfico-teolégico.
Cabe aclarar que la unién de estos términos se explica porque seria
un error separar netamente filosofia y teologia en el primer Agustin y,
en general, con relacion a toda la obra del Hiponense. En realidad, la
vida y el pensamiento de Agustin dan un vuelco en el afio 386, cuan-
do retorné al catolicismo de su madre Moénica:

A partir de ese momento, quedo su teologia afianzada con cimien-
tos solidos, y cualquier interpretacion de sus primeras obras que pre-
tenda colocarnos ante dos Agustines diferentes, el de las primeras
obras y el de las Confessiones, o convertir la década de 390 en el mo-
mento decisivo de la elaboracién de esa teologia, no hacen sino entur-
biar y desajustar el desarrollo de dicha teologia, mucho mas coherente
y regular de lo que podria parecer 4.

Ademas, debemos recordar que la filosofia (philosophia) en tiem-
pos de Agustin abordaba la cuestién de la existencia de Dios como
objeto propio de la razon filosofica y, la mayoria de las veces, desde

ruptures», en FuXx, P-Y; ROESSLL, J-M., y WERMELINGER, O. (eds.), Augustinus Afer.
Saint Augustin: africanite et universalite. Actes du colloque international Alger-Annaba,
7-7 avril 2001, Editions Universitaires Fribourg, Fribourg 2003, pp. 153-166; LEE
Too, Y., «Education, Grammar and Rhetoric», en Augustine in Context, ToOM, T.
(ed.), Cambridge University Press, Cambridge 2017, 79-85. Para una perspectiva
general sobre la educacion en la tardo-antigiiedad: Education and Religion in Late
Antique Christianity: Reflections, social contexts and genres, GEMEINHARDT, P.; HOOF,
L. van, y NUFFELEN, P. van (eds.), Routledge, New York 2016.

4 HARRISON, C., «Las primeras obras (386-396)», en BAVEL, T. J. van (ed.),
San Agustin, Fonds Mercator-FAE, Madrid 2007, pp. 165-179.


https://www.routledge.com/search?author=Peter Gemeinhardt
https://www.routledge.com/search?author=Lieve Van Hoof
https://www.routledge.com/search?author=Peter Van Nuffelen

DISPOSICION DIALOGICA Y ACCESO A LA VERDAD EN AGUSTIN DE HIPONA 821

este tipo de ejercicio de la razon establecia una serie de conexiones
con la religion (religio), especialmente en el discurso de la uera religio
(el vocablo theologia era menos usado debido al uso que se habia he-
cho de él en ambito pagano). Teniendo presente este dato, el género
literario del didlogo en Agustin sera vehiculo para el desarrollo de
un tipo de argumentacion prevalentemente filoséfica, pero al mismo
tiempo incipientemente teologica, aunque haya sido entonces al modo
ciceroniano °.

Ahora bien, podemos preguntarnos, aunque sea para dar una
respuesta muy breve, acerca de las caracteristicas que presentaba el
género literario y el didlogo como método en Platon. Me parece im-
portante senalar que Platon supo elegir el didlogo en tanto género y
método del filosofar como parte de un proyecto cultural en un tiempo
de profunda revisién de las bases de la cultura griega, poniendo a
prueba la funcionalidad pedagdgica de la literatura homérica, hasta
entonces fundamento de la misma. Por otra parte, supo estimar el
valor que poseia el didlogo por permitirle presentar argumentos ad
hominem de forma eficaz y convincente 6. Quiza esto, junto a otros
factores, hicieron de los didlogos de Platén una de las formas de trans-
mision mas elevadas del saber filos6fico antiguo. De hecho, Cicerén
sabra reconocerlo.

En resumen, Agustin comprendi6é que detras de la forma literaria
del dialogo, que estas grandes figuras —Platon y Ciceron- habian sa-

5 Cf. CHADWICK, H., Agustin, Ediciones Cristiandad, Madrid 2001. Sin duda
cuando decimos que Agustin sigue el «modelo ciceroniano» no pretendemos decir
que no haya influjo del «modelo platénico», mas bien entendemos que tanto en los
dialogos de Aristoteles, Plutarco y Luciano de Samosata por mencionar a algunos
autores griegos, asi como en Cicer6n, el influjo de Platon es incuestionable, mas alla
de las diferencias que tuvieron lugar con el tiempo y que hablan de una indudable
evolucion (cf. HACKFORTH, R., «Dialogo greco», en LEMPRIERE HAMMOND, N. G.;
HAYES SCULLARD, H., y CARPITELLA, M. (eds.), Dizionario di Antichita Classiche, San
Paolo, Milano 1995, pp. 651-652; HENRY, R. M., «Dialogo latino», en LEMPRIERE
HaMMOND, N. G.; HAYES SCULLARD, H., y CARPITELLA, M. (eds.), Dizionario di
Antichita Classiche, San Paolo, Milano 1995, pp. 652-653.

6 RisT, J. M., «La filosofia come dialogo: il modello platonico», en ALICI,
L.; PiccoLOMINI, R., y PIERETTL, A. (eds.), La filosofia come dialogo. A confronto con
Agostino, Citta Nuova, Roma 2005, pp. 169-185.



822 BRUNO N. D’ANDREA, OAR

bido desarrollar, podia descubrirse todo un proyecto filoséfico 7. Por
tanto, para el Agustin neéfito el dialogo como género literario existia
al servicio de la comunicacién de ideas filosoficas.

Ahora bien, en su caso, en primer lugar, habria que sefialar que
fue uno de los maximos representantes de este género literario filo-
sofico en edad cristiana tardo-antigua 8. En segundo lugar, especial-
mente con relacion a los dialogos de Casiciaco, divididos en dialogos
escénicos y no escénicos 9, todos se destacan por ser obras estilistica-
mente cuidadas, pero que respondian, ante todo, al proyecto filoséfico
de Agustin. Recordemos que en los primeros dialogos se encuentran
tratadas las cuestiones que se planteaba la filosofia tardo-antigua, ya
que se discuten temas propios de la misma: el criterio de verdad (iu-
dicium ueritatis) en Contra Academicos, el sumo bien (summum bonum)
en De beata uita, el orden césmico (ordo rerum), es decir, los males y la
providencia divina en De ordine. Estos son los temas fundamentales de
las tres partes de la filosofia: el primero de la logica, el segundo de la
ética, y el tercero de la fisica 10. Como veremos mas adelante, en dicho
proyecto la interaccion dialégica ocupaba un lugar central, mas alla
del uso de un género literario importante para el método filosofico.

Por otra parte, y luego de dejar clara la influencia ejercida por la
filosofia y el desarrollo del género y método del didlogo en la antigiie-
dad, no quisiera dejar de destacar el influjo de algunos elementos de la
ars rethorica en la obra del obispo de Hipona con relacion a su actitud

de dialogo.

Sin duda, de todos es conocida la obra De docirina christiana. Alli
Agustin muestra como defender el valor positivo de la retérica y, por
ello, como el cristianismo se ve habilitado a tomar lo mejor de ella

7 Cf. KENYON, E., Augustine and the Dialogue, Cambridge University Press,
Cambridge 2018.

8 Cf. DAL CovoLo, E., y VIMERCATI, E., Filosofia e teologia tra il IV ¢ il V secolo.
Contesto, figure ¢ momenti di una sintesi epocale, Lateran University Press, Roma 2016.

9 Cf. CataPANO, G., Agostino, Carocci editore, Roma 2010, p. 18.

10 CrprIANIL, N., Los Dialogi en San Agustin. Guia para su lectura, Editorial
Agustiniana, Madrid 2017, p. 97.



DISPOSICION DIALOGICA Y ACCESO A LA VERDAD EN AGUSTIN DE HIPONA 823

para defender y proponer los contenidos de la regula fideil. De hecho,
un agudo doctor ecclesiasticus versado en las Sagradas Escrituras hara
uso de ella —en la medida de lo posible— durante su predicacién, de
modo que pueda sapienter et eloquenter dicere 2.

Dicho esto, me gustaria hacer hincapié en algunas figuras retori-
cas ampliamente usadas por Agustin y por otros Padres de la Iglesia
caracterizados por el buen uso de la retérica antigua como Gregorio
de Nacianzo o Juan Cris6stomo por mencionar s6lo dos. Se trata del
dialoguismo o sermocinatioy de la prosopopea o personificacién. La pri-
mera es una figura retérica mediante la cual el rhetor crea la ficcion de
un dialogo con un interlocutor, de modo que pueda verse afirmada
su tesis a lo largo del mismo. La segunda, a veces utilizada al mismo
tiempo que la primera, permite hacer de un sujeto inanimado un in-
terlocutor capaz de hablar y de expresarse 13.

El obispo de Hipona hara un amplio uso de estas figuras y, en
mas de una ocasion, podra descubrirse que mas alla de que las haya
considerado herramientas propias del arte retorica, también pensaba
que eran una correcta expresion de su forma de abordar cuestiones,
desafios o problemas en forma dialégica !4. Por tanto, asi como el dia-

11 AGUSTIN, doctr. chr. 4, 1, 3. CCL 32, 117/1-18. Para las citas de la obra
agustiniana seguiremoslaforma de citacioén de lareconocida obra colectiva Augustinus-
Lexikon. Los textos en espaiiol seran tomados de la edicion de la Biblioteca de Autores
Cristianos, mientras que el texto latino sera el del Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum
Latinorum (CSEL) o, en su defecto, del Corpus Christianorum Latinorum (CCL) o de
la Patrologia Latina (PL).

12 Ibid., 4, 28, 61. CCL 32, 165/26-30: quid est ergo non solum eloquenter uerum
etiam sapienter dicere, nisi uerba in submisso genere sufficientia, in temperato splendentia, in
grandi uehementia ueris tamen rebus, quas audiri oporteat, adhibere? cf. SIMONETTI, M.,
«Introduzione», M. Simonetti (trad.), SantAgostino, L’istruzione cristiana, Fondazione
Lorenzo Valla, Milano 2011, pp. 9-43.

13 Para estas figuras retéricas: cf. LAUSBERG, H., Manual de retorica literaria.
Fundamentos de una ciencia de la literatura, traducido por J. PEREZ RIESCO, vols.
1-2, Editorial Gredos, Madrid 1983; MORTARA GARAVELLI, B., Manuale di Retorica,
Bompiani, Milano 1997.

14 Para profundizar en algunos aspectos claves de la retorica agustiniana, cf.
P1zzoLAToO, L. F., Capitoli di retorica agostiniana, Istituto Patristico «Augustinianum»,
Roma 1994 (=Sussidi patristici 7); OROZ RETA, J., La retirica en los sermones de San
Agustin, Madrid 1963; AVILES, M., «Prontuario agustiniano de ideas retéricas», en
Augustinus 22 (1977) 101-149.



824 BRUNO N. D’ANDREA, OAR

logo entendido como género literario y método filoséfico fue asimila-
do como instrumental adecuado para la comunicacion de ideas filo-
soficas y teologicas, asi también el arte de la retérica y algunos de sus
recursos fueron concebidos por el Hiponense como medios capaces
de expresar el empeno dialégico por alcanzar la verdad.

ITI. EL DIALOGO COMO BUSQUEDA COMPARTIDA DE LA VERDAD

Son muchos los textos, de diverso género, en donde Agustin in-
vita a una bisqueda compartida de la verdad. Para el Hiponense la
verdad, que se identifica con Dios y, especialmente, con la segunda
persona de la Trinidad, Cristo, Sabiduria y Verdad, parece no poder
reducirse a mero objeto de busqueda individual. Al prestar atencién a
la evolucion intelectual de Agustin, podemos notar que no abandona
nunca el deseo de que Dios sea posesiéon comin de sus amigos y de los
creyentes en general, es decir, que Dios sea una verdad abrazada por
todos, aun reconociendo los limites de la razén a la hora de pretender
comprender el misterio luminoso del Dios vivo.

Pues bien, los didlogos de Casiciaco, asi como los sermones de
Agustin y muchos de sus tratados, expresan este anhelo que se ex-
pande mas alla de los confines del propio corazén. Con respecto a los
primeros, debemos recordar que ellos fueron una concrecion de su
deseo de busqueda de la verdad en comunidad de amigos, que por las
Confessiones sabemos que habia proyectado realizar antes de su con-
version 15. Al respecto, N. Cipriani subraya:

Aquel proyecto que habia fracasado antes de la conversién, comen-
z6 a realizarlo en el retiro de Casiciaco y lo continu6 en Tagaste y en
Hipona. Agustin, de hecho, entiende la filosofia como bisqueda de
la sabiduria hecha junto con los amigos, sea porque la verdad cono-
cida debe ser comunicada a los otros, no siendo un bien privado sino
comun a todos, sea porque en una comunidad de amigos, que ponen
en comun todos los bienes, el primero que llega al conocimiento de
la verdad ayudara a los otros a conocerla (...) este modo de concebir

15 Cf. AGUSTIN, conf. 6, 14. CCL 27,89/1-3.



DISPOSICION DIALOGICA Y ACCESO A LA VERDAD EN AGUSTIN DE HIPONA 825

la filosofia como una busqueda de varias personas, asociadas por el
comun interés por la verdad, encuentra su maxima expresion natural
en el dialogo 16,

Para Agustin el método dialégico es expresion de un empeiio for-
mativo y pedagogico que permite ordenar el interior del individuo
que se hace preguntas, al mismo tiempo que le ofrece la oportuni-
dad de descubrir las verdades entrando en relacion con los otros, que
también se interrogan. Por cierto, en esto consiste el modelo pedago-
gico y formativo que Agustin propone en los dialogos de Casiciaco
y especialmente en el De ordine, donde subraya la importancia del
dialogo como ejercicio filoséfico para el encuentro comunitario con
la verdad 17. Diafana expresién encontramos en el siguiente texto del
De ordine:

No te rebajes tanto —le repliqué— ni me encumbres a mi demasiado,
porque en filosofia soy un nifio aiin, ni me preocupo, al dirigir mis pre-
guntas, por medio de quién me responde Aquel a quien presento todos
los dias mis lamentos, de quien te auguro que seras un vate algun dia;
y ese algtin dia tal vez no se halle lejano. Otros también, separados de
esta clase de estudios, pueden ensefnarnos algo cuando se asocian a los
que discuten con el sistema de habiles preguntas 18.

Esta manera de comprender el acceso a la verdad muestra c6mo,
a través de los dialogos, estaba convencido de plasmar la fatiga y el
éxito de una buisqueda realizada con rigor en la que la relacion maes-
tro-estudiante era central. Con relacion a los tres primeros dialogos,
podemos decir que Agustin sigue el método dialéctico-interrogativo
de Platon, esto es, a través de preguntas y respuestas, pero finaliza
con un discurso continuo (oratio perpetua) en el que explica su punto
de vista a la manera de un maestro, sin interrupciones de sus interlo-
cutores: «la relacion entre los personajes es, a lo largo de los dialogos

16 CrIprIANIL, N., Los Dialogi en San Agustin. Guia para su lectura, Editorial
Agustiniana, Madrid 2017, p. 83.

17 Interesantes observaciones se pueden encontrar en SANCHEZ BARBOSA, D.
M., y UNGER PARRA, B., «Dialogo y pedagogia en el De ordine de San Agustin»,
en Universitas Philosophica 34 (2017) 77-90.

18 AGUSTIN, ord. 1,13. CSEL 63,130/11-18.



826 BRUNO N. D’ANDREA, OAR

agustinianos, una relacion maestro-alumno: Agustin asume el papel
de un profesor que, en un procedimiento dialéctico, primero plantea
ciertas cuestiones basicas y luego las sigue con un discurso coherente,
ampliando de su propio pensamiento; las excepciones son el Solilo-
quia, donde se presenta como de la ratio, y el De musica, donde los
participantes permanecen en el anonimato» 19. En ello se evidencia
que el vinculo o relacion interpersonal era un elemento importante en
el proyecto filosofico de Casiciaco 20.

Ahora bien, la disposicion o actitud de Agustin de la que estamos
hablando se refleja en muchos otros aspectos de su vida y de su obra
en los que podemos comprobar que se trasciende el uso del género
literario del dialogo, cosa que se puede constatar en otros de sus escri-
tos y en muchos de sus sermones. En cualquier caso, dicha disposicién
se pone de manifiesto cuando invita a sus destinatarios a buscar juntos
la verdad escondida detras de cada cuestion, revelando asi una incues-
tionable actitud dialogica que va mucho mas alla de la mera estrategia
dialéctica, sino que parte de una idea de verdad inaprensible y del
reconocimiento de los limites de la razén, que encuentra en la com-
paiiia de otros buscadores un apoyo inestimable. Asi, en el De utilitate
credendi, obra dirigida a un amigo maniqueo, Agustin ofrece algunos
datos biograficos que nos permiten ver cuanto deseaba alcanzar la
verdad y como buscaba hacerlo junto a otros, asi decia: «presiento que
esta esperanza de que juntos, vosotros conmigo, llegaremos a poseer
el camino de la sabiduria (spero uos uiam sapientiae mecum obtenturos)»,

19 FUHRER, T., «Conversationalist and Consultant: Augustine in Dialogue»,
en VESSEY, M. (ed.), 4 Companion to Augustine, Wiley-Blackwell, Malden-Oxford
2012, pp. 270-283, aqui 271.

20 Me parece que se debe tener en cuenta la «metafilosofia» de los dialogos
de la que habla G. Catapano: «Il tipo di vita che Agostino aveva finalmente deciso
di condurre senza impedimienti abbandonando la professione di retore, e nel quale
desiderava coinvolgere i suoi cari, si riassume infatti nel termine philosophia (...) esso
designa essenzialmente I'amore o il desiderio della sapienza, la ricerca accurata
di una conoscenza certa, e quindi della verita, su se stessi, sulla propria origine
e sul proprio destino, ovvero, come dice Agostino, sull’anima e su Dio. Questo
studium sapientiae, che richiede sia rigore intellettuale sia disciplina morale, si esplica
normalmente in una comunita di persone associate dalla medesima aspirazione
e da altri vincoli di concordia spirtuale», CATAPANO, C., «Introduzione generale»,
en Agostino. Tutti i Dialoghi, G. CATAPANO (ed.), Bompiani, Milano 2006, p. 21.



DISPOSICION DIALOGICA Y ACCESO A LA VERDAD EN AGUSTIN DE HIPONA 827

y continda mas adelante: «No me abandonara, pues, el Sefior si soy
sincero, si me guia el deber, si amo la verdad, si cultivo la amistad (s¢
ueritatem amo, si amicitiam diligo), si es hondo mi temor de que llegues
a errar (si multum metuo, ne fallaris)» 21.

Aqui se nos revela la alta estima de la amistad para la bisqueda
de la verdad. De hecho, la invitacién al amigo es la de reconocer que
el camino hacia la verdad no es facil y exige la purificacién del alma
y la compaiiia de los amigos:

Declaro que nuestra alma, aprisionada y hundida entre el error y la
estulticia, anda buscando el camino de la verdad, si es que la verdad
existe. Si en ti no sucede asi, perdéname y comunicame tu sabiduria;
pero si también en ti descubres lo que acabo de decir, entonces vamos
juntos en busca de la verdad (simul, obsecro, quaeramus uerum) 22.

Por otro lado, en muchos de sus sermones el obispo Agustin decia
a sus fieles simul quaeramus, «ibusquemos juntos!». Se trataba de una
invitacion a buscar, especialmente en la Palabra de Dios, el significa-
do de las verdades mas hondas acerca de Dios y del hombre. Por ejem-
plo, en uno de sus sermones, dialogando con quien le escuchaba decia
en forma directa: «<También yo busco contigo; juntos hallaremos, si
juntos buscamos; los dos recibiremos, si los dos pedimos; a ambos se
nos abrira, si ambos llamamos» 23.

En otro lugar, comentando Flp 3, 13-14, pasaje en el que Pablo
habla de su propio camino y vocacion, afirma: «Persigo —dice—, ando
—dice—, estoy en camino. Sigueme, si puedes; lleguemos juntos a la
patria donde ni td me haras preguntas ni yo a ti. Ahora busquemos
juntos creyendo para disfrutar después viendo (simul ergo modo credendo
quaeramus, ut simul postea uidendo gaudeamus)» 24.

21 AGUSTIN, util. cred. 4. CSEL 25,1,7/11-25.
22 Ibid., 14. CSEL 25,1,19/28-20/3.

23 1Ib., s. 380, 5. PL 39,1679/4-6: certe et ego quaero tecum: simul inueniemus,
si simul quaeramus; ambo accipiemus, si ambo petamus, utrique nostrum aperietur, si
ambo pulsemus.

24 Ib, s 261, 3. SPM 1,90/16-19.



828 BRUNO N. D’ANDREA, OAR

Como podemos ver, Agustin manifiesta claramente este deseo de
hacer participes de su busqueda de la verdad a sus hermanos, mos-
trando también su propia espiritualidad de la peregrinacion, en la
que todos somos llamados en Cristo a regresar a la patria, la vida
plena junto a Dios. En dicha espiritualidad, la busqueda compartida
de la verdad no puede faltar, ya que es un elemento constitutivo de la
misma.

Por otra parte, en el terreno de las controversias, aunque pudiera
pensarse lo contrario, es donde mas se pone de manifiesto el deseo
agustiniano de dialogar para llegar a la posesion comun de la verdad.

En las polémicas, como por ejemplo la tenida durante afios con
los maniqueos, el didlogo como busqueda compartida de la verdad
sera, ademas de una disposicion del espiritu, un elemento fundamen-
tal de su método, hasta el punto de «poner en suspenso» la posesion
de la verdad: «Ninguno de nosotros afirme haber hallado la verdad;
busquémosla como si unos y otros la desconociésemos. Se la podra
investigar con esmero y concordia, si no se cree, con temeraria pre-
suncién, haberla hallado y conocido ya» 25.

Ya decia que pretendia corregir, mas que derribar; enmendar mas
que perder 26. Asi se coopera con la medicina de Dios, ya que es él
quien corrige a través de malos y buenos. Por eso Agustin dira respec-
to de su propio papel, inspirandose en 2 Tim 2,24-25:

Tarea mia fue so6lo elegir y desear lo mejor para tener acceso a
vuestra correccion, no con animo de polemizar, de rivalizar o de per-

25 1Ib., c. ep. Man. 3,4. CSEL 25,1,195/20-23: nemo nostrum dicat iam se inuenisse
ueritatem; sic eam quaeramus, quasi ab utrisque nesciatur. ita enim diligenter et concorditer
quaeri poterit, si nulla temeraria praesumptione inuenta et cognita esse credatur.

26 A modo de ejemplo, podemos mencionar el siguiente articulo centrado
en el estudio del método polémico del obispo de Hipona en una de sus obras
antimaniqueas, donde el autor llega a la siguiente conclusion: Agustin no modifica
nunca su intenciéon de persuadir y de convencer al obispo maniqueo, y no
anatematizarlo, cf. WEIS, J-P., «La méthode polémique d’Augustin dans le Contra
Faustum», en ZERNER, M. (ed.), Inventer ’Hérésie? Discours polémiques et pouvoir avant
UInguisition, Centre d’Etudes Médiévales de Nice, Nice 1998, pp. 15-38. Véanse
también las justas observaciones de Vittorino Grossi, cf. GROSSI, V., «San Agustin
y el Ecumenismo», en Augustinus 62 (2017) 395-416.



DISPOSICION DIALOGICA Y ACCESO A LA VERDAD EN AGUSTIN DE HIPONA 829

seguiros, sino consolandoos con mansedumbre, exhortandoos con
benevolencia y discutiendo con suavidad (non in contentione et aemula-
tione et persecutionibus, sed mansuete consolando, beniuole cohortando, leniter
disputando), segun esta escrito: No conviene que el siervo del Seiior entre en
disputas; antes bien, sea manso con todos, docil, paciente, y corrija con modes-
tia a quienes tienen otras opiniones. Cosa mia fue querer y solicitar este
papel; a Dios incumbe otorgar lo que es bueno a quienes lo quieren y
lo piden 27.

Es mas, dira que otros pueden ser crueles con los maniqueos, pero
no él. Porque él vivié inmerso en el mismo error durante muchos anos
y otros supieron tener paciencia hasta el momento en que fue ilumina-
do su mundo interior:

Yo, que, errante por tanto tiempo, pude ver al fin en qué consiste
esa verdad que se percibe sin relatos de fabulas vacias de contenido;
yo, que, miserable, apenas mereci superar, con la ayuda del Sefior,
las vanas imaginaciones de mi alma, coleccionadas en mis variadas
opiniones y errores; yo, que tan tarde me someti a médico tan cle-
mentisimo que me llamaba y halagaba para eliminar las tinieblas de
mi mente; yo, que tanto tiempo lloré para que la sustancia inmutable
e incapaz de mancillarse se dignase manifestarse a mi interior, testi-
monidndola los libros divinos; yo, en fin, que busqué con curiosidad,
escuché con atencion y crei con temeridad todas aquellas fantasias en
que vosotros os hallais enredados y atados por la larga costumbre, y
que me afané por persuadir a cuantos pude y defendi con animosidad
y terquedad contra otros; yo en ningtin modo puedo ser cruel con
vosotros a quienes ahora debo soportar como en otro tiempo a mi
mismo, y debo usar con vosotros de la misma paciencia de que usa-
ron conmigo mis cercanos cuando erraba, lleno de rabia y ceguera,
en vuestras doctrinas (saeuire in uos omnino non possum, quos sicut me
ipsum illo tempore ita nunc debeo sustinere et tanta patientia uobiscum agere,
quanta mecum egerunt proximi mei, cum in uestro dogmate rabiosus et caecus
errarem) 28,

La misma intencion dialégica se encontraba ya en su obra anti-
maniquea del tiempo de su conversion:

97 AGUSTIN, c. ¢p. Man. 1,1. CSEL 25,1,194/4-12.
98 Ibid., 3,3. CSEL 25,1,195/1-16.



830 BRUNO N. D’ANDREA, OAR

Los maniqueos usan principalmente de dos artificios para seducir
a los sencillos y pasar ante ellos como maestros: uno, la censura de las
Escrituras, que entienden o pretenden entender muy mal; y el otro, la
ficcion de una vida pura y de continencia admirable. Yo he resuelto,
en consecuencia, tratar de la vida y costumbres de la Iglesia catélica;
y comprendera quien lo leyere qué facil es simular la virtud y qué
dificil poseerla con perfeccién. Mi palabra ira ungida de moderacion,
y me guardaré, sobre todo, de hablar de sus desarreglos, que me son
bien conocidos, con la severidad y dureza que ellos emplean contra lo
que no conocen; mi deseo mas vehemente es sanarlos mas bien que
combatirlos (sanari enim eos potius, si fieri potest, quam oppugnari uolo) 29.

Para concluir este apartado, cabe decir que algunos especialistas
se han preguntado por qué Agustin después de la ordenacion presbi-
teral abandona el género literario del dialogo para transmitir su pen-
samiento. Entre estos especialistas, esta quien llega a la conclusién de
que la funcién de obispo lo empuj6 a elegir formas de busqueda de la
verdad que pudieran ser accesibles a un mayor publico, muchas veces
sin una adecuada educacion, y que, por ello mismo, dichas formas
le permitieron confirmar apodicticamente la verdad del catolicismo,
negada por cismaticos o herejes. Un dogmatismo cada vez mayor le
habria llevado a esta postura30. En cualquier caso, esta idea mere-
ce algunas matizaciones, ya que, si bien Agustin ciertamente aban-
dona el género literario del dialogo filoséfico, son muchos los textos
en los que no parece renunciar a su actitud dialégica, especialmente
reflejada en sus cartas que durante afos sabra escribir en diferentes
contextos y circunstancias, la mayoria de las veces siendo consultado
ante muy diversas cuestiones y siempre dispuesto a ceder ante mejo-
res interpretaciones o soluciones. Reconociendo la complejidad de la
pregunta formulada entre los estudiosos, Th. Fuhrer dice lo siguiente:

No se puede responder a la pregunta de si Agustin vivi6 y practico
realmente la dialogicidad (dialogicity) representada en sus escritos con

29 Ib., mor. 1, 2. CSEL 90,4/9-16.
30 Cf. GILIAN, C., «Can we talk? Augustine and the possibility of dialogue»,

en GOLDHILL, S. (ed.), The End of Dialogue in Antiguity, Cambridge University
Press, Cambrige 2008, pp. 117-134.



DISPOSICION DIALOGICA Y ACCESO A LA VERDAD EN AGUSTIN DE HIPONA 831

certeza. Algunos sugieren que el hecho de que Agustin, al cabo de
unos afos, abandonara el formato de dialogo literario de sus primeros
escritos, representa una capitulacion ante la complejidad de la situa-
cion dialégica, y que este abandono es también una expresion del cre-
ciente dogmatismo de su propia posicion. En contra de esta posicion
esta, en primer lugar, el conjunto de cartas que muestran a Agustin,
hasta el final de su vida, en contacto con las mas variadas personali-
dades, lo que demuestra, si no otra cosa, su disposicion al dialogo. Por
ultimo, y por encima de todo, estd el hecho de que Agustin acepto
constantemente el reto de discutir otras posiciones y, en el proceso,
ocasionalmente modific6 o cambi6 las suyas. Esto puede verse como
la expresion de una mentalidad dialéctica, cuyo efecto iba a ser mas
amplio que los dialogos escenificados de la primera fase de su itinera-
rio cristianao 31.

En definitiva, Agustin trata siempre de ir al encuentro del otro, in-
cluso de quien adversa la fe que ya €l habia abrazado definitivamente.
Esto sucede, por ejemplo, en el dialogo epistolar antes mencionado,
o incluso en algunas obras exegéticas, cuya estructura esencial son
disputationes. Pues bien, diversas obras agustinianas contienen pasajes
dialécticos que retoman la estructura dial6gica 32, mostrando que la
disposicion al dialogo constituy6 una dimension estructurante de su
método filosofico y teoldgico y, por tanto, de una particular eleccién
epistemologica.

IV. EL DIALOGO COMO SOLILOQUIUM

Agustin en cierta medida fue un innovador al componer los So-
liloquia. Palabra compuesta por solus y loquor, que expresa una con-
versacion consigo mismo, aunque, para ser mas precisos, en la obra

31 FUHRER, T., «Conversationalist and Consultant: Augustine in Dialogue»,
en VESSEY, M. (ed.), 4 Companion to Augustine, Wiley-Blackwell, Malden-Oxford
2012, pp. 270-283, aqui 283.

32 Cf. FUHRER, T., «Augustin: un homme du dialogue», en «dugustinus Afer».
Saint Augustin: africanite et universalite. Actes du colloque international Alger-Annaba,
1-7 avril 2001, Fux, PY. ; ROEssLI, J-M., y WERMELINGER, O. (eds.), Editions
Universitaires Fribourg, Fribourg 2003, pp. 183-189.



832 BRUNO N. D’ANDREA, OAR

se refiere al dialogo entre Agustin y su propia razén (ratio). Se trata
de un tipo de dialogo racional (o dialogo con la Razon) en el cual las
preguntas son formuladas y respondidas en la mente de un sujeto.
Agustin ha sabido usar este tipo de dialogo en diversos momentos
de su vida. No sélo lo ha plasmado en su obra de los Soliloguia, sino
también en otros didlogos, e incluso en obras como las Confessiones, el
De ciuitate Dei o el De trinitate.

Siguiendo a Brian Stock 33 podemos traer a colaciéon lo que serian
las razones que llevaron al Hiponense a elegir esta modalidad de dia-
logo para expresar un tipo de camino de investigacién y de busqueda
de la verdad.

Una de las razones por las que Agustin habria elegido el solilo-
quium o dialogo interior se deberia a que refleja muy bien uno de los
temas centrales de su filosofia del lenguaje y de su pedagogia: la rela-
cién entre palabra exterior y palabra interior. En la pedagogia agusti-
niana la palabra interior es la portadora de sabiduria. Los dialogos en-
tre maestros y alumnos constituyen un nivel de aprendizaje marcado
todavia por las palabras exteriores; el soliloguium crea el espacio para
la palabra interior que educa verdaderamente al discipulo del Verbo.

Otro de los motivos por el cual Agustin supo recurrir a los soli-
loquios seria el siguiente: le permitia profundizar en la cuestion del
auto-conocimiento y de la identidad, todo esto en el contexto de la
narrativa personal. Agustin seria la primera persona en contrastar la
nocion psicolégica y la historica del yo, muy probablemente por ha-
berse dejado inspirar en datos biblicos.

Un tercer elemento a tener en cuenta en la eleccion del dialogo
interior consistiria en la evolucion del pensamiento agustiniano en
torno al conocimiento progresivo. Agustin habia sido sumamente op-
timista con relacion a la manera en que el hombre podia progresar
en el conocimiento intelectual de la verdad, especialmente durante el
periodo previo a la ordenacion presbiteral, como queda manifestado
en sus primeros didlogos. Sin embargo, el Hiponense pasaria por una
desilusion con relacion a las posibilidades reales del hombre de cono-

33 Cf.STOCK, B., Augustine’s Inner Dialogue. The Philosofical Soliloquy in Antiquity,
Cambridge University Press, Cambridge 2010.



DISPOSICION DIALOGICA Y ACCESO A LA VERDAD EN AGUSTIN DE HIPONA 833

cer y contemplar la verdad en esta vida, considerando con mas inten-
sidad la dimension temporal y ética de su vida, asi como las elecciones
de su voluntad. El dialogo interior, en obras de madurez, le permitiria
expresar la relacion viva, quiza menos optimista, entre razon y gracia,
esencial para comprender el conocimiento al que puede acceder el
hombre mientras peregrina lejos del Sefior.

En cualquier caso, en muchos de los escritos que van desde su
conversion hasta el ano 400 aproximadamente, podemos encontrar
lo siguiente:

En su opinién los didlogos interiores forman parte de la de la ra-
cionalidad y su propésito es ensenarnos a reconocer los limites del
pensamiento racional personal. Se trata sobre todo de una leccion de
humildad: porque Agustin teme no llegar a ser el <hombre nuevo»
de Pablo; y lo que es peor, que nunca llegue a serlo; peor atn, que su
«viejo» yo reaparezca por la fuerza de la costumbre y le rehaga a seme-
janza de la persona que quiere dejar atras 34.

Es interesante destacar, por tanto, que el dialogo como soliloguium
tiene una potencialidad significativa en lo que concierne al acto de
ordenar las ideas y los afectos en cada uno de nosotros. Pero es la pre-
sencia de Dios en el ser humano la garantia de que el dialogo interior
no se convierta, en ultima instancia, en un monélogo solipsista.

A nuestro juicio no se puede considerar un dialogo cerrado en dos
sujetos, porque para el Hiponense no deja de existir un tercero que
irrumpe de una forma u otra. Se trata de Dios. Es como si Agustin
no pudiera (o no quisiera después de su conversion) llevar adelante
un proyecto de busqueda de la verdad, en este caso sobre el alma y
su inmortalidad, sin contar con la presencia y la ayuda de Dios. Esta
es una nota particular del didlogo agustiniano: aun cuando en Agus-
tin el dialogo con uno mismo pueda tener valor e importancia para
la bisqueda de las verdades mas intimas, no deja de ser cierto tam-
bién que via de la interioridad dial6gica encuentra como presupuesto
la existencia de Dios que la fundamenta. Veamos cémo todos estos

34 Ibid, p. 16.



834 BRUNO N. D’ANDREA, OAR

elementos se encuentran en las mismas palabras de Agustin, aunque
puestas en la boca de la Razon:

R: No me parece justificable tu rubor, como si estas conversacio-
nes (sermocinationes) tuviesen otro fin. Se llaman soliloquios, y con este
nombre quiero designarlas, porque hablamos a solas (cum solis nobis lo-
quimur). Nombre tal vez nuevo y duro, pero muy propio para significar
lo que estamos haciendo. Pues siendo el mejor método de investigacién
de la verdad el de las preguntas y respuestas apenas se halla uno que
no se ruborice al ser vencido en una discusion (cum enim neque melius
quaeri ueritas possit quam interrogando et respondendo et uix quisquam inue-
niatur, quem non pudeat conuinci disputantem), y casi siempre sucede que
conclusiones ya llevadas casi al término, por el apasionado griterio de la
terquedad se arrojan, aun con lesion de la fraternidad humana, ora disi-
mulada, ora descubierta; y por eso, con plena calma y tranquilidad, pld-
gome a mi investigar la verdad con la ayuda de Dios, preguntandome y
respondiéndome a mi mismo (a meipso interrogatum mihique respondentem
deo adiuuante uerum quaerere); no hay lugar, pues, a rubores, si en alguna
parte, por concesiones temerarias, te has visto forzado a volver atras, en
busca de mejores soluciones, pues no hay otro medio de salir de aqui 3°.

En este sentido, la teoria de la iluminacién evita pensar que el dia-
logo en algin momento se convierta en mero solipsismo, ya que hay
un tercero, el sol interior, que ilumina el espacio intimo del ser humano
y eleva la razén mas alla de sus potencias naturales 36. De hecho, esta
doctrina seguira siendo desarrollada por Agustin, aunque ciertamente
en un sentido cada vez mas teologico-cristologico, hasta el punto de
acompaiarlo hasta el final de sus dias. Agustin no deja de reconocer
que en su vida Cristo es la Verdad en persona y su unico Maestro 37.

Finalmente, tratemos de resumir lo que Agustin ha querido
expresar con este método de hacer filosofia en los inicios de su
conversion:

35 AGUSTIN, sol. 2, 14. CSEL 89,63/6-20.
36 Ibid., 1, 15. CSEL 89,24/3-8.

37 Hacia el final de su vida, Agustin muestra una vez mas que Cristo Maestro
es al unico a quien debe rendirle cuentas sobre su vida y su obra, cf. retr. 1, prol.
2. CCL 57, 6,35-41.



DISPOSICION DIALOGICA Y ACCESO A LA VERDAD EN AGUSTIN DE HIPONA 835

a) La predileccion agustiniana por el didlogo no puede expli-
carse con el influjo de una presunta tradicién cultural preva-
lente, sino que Agustin elige conscientemente el didlogo, y en
especial los soliloguia como la forma mas elevada del mismo,
para buscar la sabiduria-verdad, objeto de la filosofia segtin lo
habia aprendido de Cicerén al leer el Hortensius38;

b) «El soliloquio, en la medida en la cual es un ponerse de frente
a la razon en actitud de pregunta y respuesta, aparecera en
ultimo analisis como la esencia del dialogo, como la condicion
del descubrimiento de la verdad y como el ideal regulativo de
la relacion dialogica» 39;

c) Esto se explica porque para Agustin la naturaleza misma de
la verdad exige el dialogo consigo mismo como método de
buisqueda, en cuanto desde el punto de vista objetivo la ver-
dad eslo que es (id quod est), pero desde el punto de vista sub-

38 Puede ser 1til la lectura de CARMEN DOLBY MUGICA, M., «La influencia
del dialogo Hortensio de Cicerén en san Agustin», en Anuario Filosdfico 34 (2001)
555-564.

39 CATAPANO, G., «Me interrogans mihique respondens. Soliloquio e dialogo nel
giovane Agostino», en ALICI, L.; PICCOLOMINI, R., PIERETTL, A. (eds.), La filosofia
come dialogo. A confronto con Agostino, Citta Nuova, Roma 2005, pp. 37-57, aqui 39.
En otro lugar, Catapano se expresa de la siguiente manera: «Per quanto riguarda
lorigine degli altri Dialoghi, gioca un ruolo decisivo una dottrina che si affaccia nei
Soliloguia e che rappresenta una delle teorie piu note attribuite ad Agostino: quella
della presenza interiore della verita. Le nozioni che appartengono alle discipline
liberali e alla stessa filosofia vengono scoperte, dalla mente che indaga, non fuori,
come le cose sensibili, ma dentro di sé. Esse esistevano gia nella mente, ma in maniera
inconsapevole; in questo senso si puo dire, come Socrate, ma senza neccesariamente
presupporre la preesistenza dell’anima, che conoscere non & altro che ricordare.
Il dialogo assume allora la funzione maieutica di far venire alla luce la verita di
cui 'anima dell’interlocutore & gravida. Il discepolo non impara dal maestro, ma
da se stesso, anzi dalla verita che lo istruisce interiormente. Opportunamente
interrogato, egli pud giungere da solo a cio che cerca, perché non deve far altro che
rinvenirlo in sé. Le conversazioni reali, tuttavia, sono spesso viziate dall’orgoglio
degli interlocutori, che facilmente si ostinano ad avere ragione e mal sopportano
di essere confutati e correti. Il dialogo percié viene progressivamente depurato
dai limiti e dagli ostacoli che incontra nella sua attuazione concreta, e ricondotto
il pia possibile a una forma ideale, in cui fare da guida non é che la ragione»,
CATAPANO, C., «Introduzione generale», en CATAPANO, G. (ed.), en Agostino. Tutti
i Dialoghi, Bompiani, Milano 2006, pp. 21-22.



836

BRUNO N. D’ANDREA, OAR

jetivo se encuentra dentro del sujeto: «En el hombre interior
habita la verdad» 40, o mejor aln, «regresa al corazon: alli
ve qué percibes quiza de Dios, porque alli esta la imagen de
Dios. En el hombre interior habita Cristo, en el hombre in-
terior eres renovado a imagen de Dios, en su imagen conoce
a su autor» 41;

Desde el inicio de su conversion Dios es un punto de refe-
rencia para la busqueda de la verdad, incluso cuando se tra-
ta del soliloguium. En este sentido, la expresion Deo adiuuante
no debe ser entendida como una férmula piadosa o como un
mero recurso de la retdrica cristiana, ya que el conjunto de la
obra agustiniana, desde los inicios hasta su culmen, da sobra-
dos testimonios de la necesidad de purificacion y de la gra-
cia para el acceso a las verdades ultimas. Pero hay mas, es la
identificacion de Dios con la Verdad la que muestra cémo es
imprescindible la ayuda de Dios en el dialogo agustiniano. O
como dice G. Catapano:

Esta identificacion entre Dios y la Verdad, ya presente en
alguna medida en la metafisica neoplaténica, asume en la doc-
trina agustiniana, como todos saben, una peculiar connotacién
cristologica. Cristo, en efecto, se ha definido a si mismo el Ca-
mino, la Verdad y la Vida. Agustin interpreta esta afirmacion
uniéndola a la solemne descripcion joanica del Verbo como la
luz verdadera, que ilumina todo hombre y a la imagen paolina
de Cristo como habitador del hombre interior. Cristo-Verdad
habita in interiore homine e ilumina la mente desde dentro, en-
sefiandole a entender las realidades inteligibles. El, por tanto,
puede decirse correctamente el inico Maestro 42.

40 AGUSTIN, uera rel. 72. CCL 32,234/12-13: in interiore homine habitat ueritas.

41

Ip., In. do. tr. 18,10. CCL 36,186/1-18: redi ad cor; uide ibi quid sentias forte

de deo, quia ibi est imago dei. in interiore homine habitat Christus, in interiore homine
renouaris ad imaginem dei, in imagine sua cognosce auctorem eius.

42 CATAPANO, G., «Me interrogans mihique respondens. Soliloquio e dialogo
nel giovane Agostino», p. 55.



DISPOSICION DIALOGICA Y ACCESO A LA VERDAD EN AGUSTIN DE HIPONA 837

V. EL DIALOGO COMO CONFESSIO

Ya hemos adelantado que Agustin después de su conversion, aun
explorando los senderos de la interioridad dialégica, no entiende su
busqueda de la verdad como mera introspecciéon o como simple ra-
ciocinio en busca de una propia teoria gnoseologica. Por el contrario,
desde Casiciaco Dios sera un interlocutor privilegiado en muchos de
sus escritos. Pero, sin duda, en su madurez, durante el tiempo del
episcopado, la intensidad de la conversacion con Dios se agudiza de
tal manera que no puede menos que plasmarla por escrito como tes-
timonio de un dialogo que recorre cada uno de los momentos de su
vida. Asinacen las Confessiones.

A propésito de dicha obra, se ha hablado mucho acerca de su
género literario, de su finalidad y, de acuerdo con las diferentes hip6-
tesis, de su posible estructura, sin embargo, no cabe dudar seriamente
de su forma dialogica. Todos los libros que componen la obra, de una
manera u otra, reflejan el dialogo que el mismo autor queria evocar,
no ya al modo de los Soliloguia, sino de una manera diversa, como
conffessio3, esto es, como proclamacion de la misericordia del Sefnor
presente y actuante en su historia personal coram Deo, por tanto, ante
EL De hecho, las Confessiones se abren con palabras del salmista dirigi-
das a Dios: «Grande eres, Senior, y muy digno de alabanza; grande tu poder,
y tu sabiduria no tiene medida» (Sal 146,5). Y en seguida el didlogo con
Dios gira en torno a las condiciones de posibilidad de poder invocarle,
conocerle y alabarle: «<Dame, Senor, a conocer y entender qué es pri-
mero, si invocarte o alabarte, o si es antes conocerte que invocarte» 44.

Todo el primer libro de las Confessiones, que constituye como un
gran prologo a toda la obra, no es otra cosa que un claro testimonio
de la forma dial6gica que Agustin quiso conscientemente dar a esta
novedad de la literatura universal. Alli queda suficientemente claro
que su interlocutor principal es Dios, destinatario tltimo del dialogo
entendido como confessio: «Con todo, permiteme que hable en presen-

43  cf. RATZINGER, J., «Originalidad y tradicion en el concepto de confessio de
san Agustin», en Joseph Ratzinger. Obras completas, vol. 1, CERVERA, P., y GRANADOS,
C. (eds.), Madrid 2014, pp. 394-415 = REAug (1957) 375-392.

44 AGUSTIN, conf. 1, 1. CCL 27,1/1-9.



838 BRUNO N. D’ANDREA, OAR

cia de tu misericordia (apud misericordiam tuam), yo, tierra y ceniza;
permiteme que hable, porque es a tu misericordia, no al hombre, mi
burlador, a quien hablo. Tal vez también tu te reiras de mi; mas vuelto
hacia mi, tendras compasién de mi» 45.

Agustin quiere ser escuchado ante todo por Dios46. Se trata de
una constante de todas las Confessiones. Sin embargo, tampoco aqui
Agustin renuncia a hacer parte de su narracion a otros interlocutores.
Nos referimos a los lectores, tantas veces invocados en las Confessiones,
pero especialmente mencionados en el libro décimo, donde Agustin
los presenta como testigos. Por eso, la confessio es didlogo coram Deo 'y
coram multis testibus: «He aqui que amaste la verdad, porque el que obra la
verdad viene a la luz. Yo la quiero obrar en mi corazon, delante de ti por
esta mi confesion y delante de muchos testigos por este mi escrito» 47.

Ahora bien, Agustin es consciente de la diferencia grande que
hay entre Dios y sus lectores, ambos son testigos, pero no de la misma
manera. Por eso, se pregunta el Hiponense:

¢Qué tengo, pues, yo que ver con los hombres, para que oigan mis
confesiones, como si ellos fueran a sanar todas mis debilidades? Curioso
linaje para averiguar vidas ajenas, desidioso para corregir la suya. {Por
qué quieren oir de mi quién soy, ellos que no quieren oir de ti quiénes
son? ¢Y de donde saben, cuando me oyen hablar de mi mismo, si les
digo verdad, siendo asi que ninguno de los hombres sabe lo que pasa en
el hombre, si no es el espiritu del hombre, que, existe en é1248

Ante estos interrogantes y dificultades presentes en la conciencia,
que parecerian cuestionar los motivos de su didlogo con Dios puesto
por escrito, el obispo de Hipona encontrara la razén para hacer su
confesion delante de los hombres en la fraternidad que nace de la fe
y el amor. Sélo desde estas realidades, dones de Dios y actitudes del

45 Ibid, 1, 7. CCL 27,3/1-4/4.

46 Ibid., 1, 11. CCL 27,6/1; 1, 24. CCL 27,13/1. D’ANDREA, B., «In tuam
inuocationem rumpebam nodos linguae meae (conf 1,14): un poco mas que aprender a
hablar», en Augustinus 65 (2020) 305-321.

47 Ibid., 10, 1. CCL 27,155/6-8.
48 Ibid., 10, 3. CCL 27,156/1-7.



DISPOSICION DIALOGICA Y ACCESO A LA VERDAD EN AGUSTIN DE HIPONA 839

creyente, podra llevar a cabo su confesion y los testigos aceptar su
testimonio:

Mas, porque la caridad todo lo cree, entre aquellos, digo, a quie-
nes unidos consigo hace una cosa, también yo, Sefior, aun asi me
confieso a ti, para que lo oigan los hombres, a quienes no puedo
probarles que las cosas que confieso son verdaderas. Pero créan-
me aquellos cuyos oidos abre para mi la caridad (sed credunt mihi,
quorum mihi aures caritas aperit) 49.

Por eso dira que encuentra en el animo fraterno (fraternus animus)
el ultimo fruto de sus Confessiones>0. En este sentido, puede decirse
que los lectores-testigos ocupan en la obra un lugar menos relevante
con relacién a Dios, pero no insignificante. Quiza convenga recordar
que las Confessiones aportan una vision madura de Agustin sobre el
valor de las relaciones humanas y, en especial, sobre la amistad, con-
siderada plena cuando el vinculo de la fe y el amor a Dios es posesion
comun de los amigos5l. En otras palabras, la reflexion de Agustin
obispo sobre el valor de los amigos aclara atin mas el valor del dialogo
como confesiéon de las misericordias de Dios, en unas coordenadas
temporales en las que no era poco difuso el elitismo del mundo paga-
no en el que algunos basaban las relaciones de amistad 52.

Por otro lado, Agustin demuestra que su historia de vida es inte-
ligible si hay otros capaces de unirse a €l por lazos de fe y amor; por
el contrario, de no haber otros testigos, ademas de Dios, el testigo y
el interlocutor por excelencia, no habria posibilidad de que su testi-
monio sea inteligible. Muy probablemente era esto lo que pretendia
conseguir, mas alla de su finalidad mas o menos didactica 3.

49  Ibid., 10, 3. CCL 27,156/1-7.
50 Ibid., 10, 4. CCL 27,157/1-12.
51 Ibid. 4, 7. CCL 27,43/1-17.

52 cf. MARA, M. G., «Augustin: un homme de la relation humaine et du dialogue
dansles Confessions», en FUX, P-Y. ; ROESSLL, J.-M., y WERMELINGER, O. (eds.), «Augustinus
Afer». Saint Augustin: africanite et universalite. Actes du colloque international Alger-Annaba,
1-7 avril 2001, Editions Universitaires Fribourg, Fribourg 2003, pp. 189-198.

53 «Augustine’s use of an abundance of genres in his Confessions results
in a profusion of contingent signs. He does not restrict his witness to God to



840 BRUNO N. D’ANDREA, OAR

Los interlocutores-testigos del didlogo entre Agustin y Dios no
son solo entonces destinatarios del fruto de las Confessiones, sino tam-
bién quienes posibilitan su comprension y su vigencia en el tiempo.
La actitud o disposicién dialégica es una manera de acercarnos a los
demas que permite rubricar experiencias y, en ultima instancia, co-
municarlas.

VI. EL DIALOGO CON LA CREACION

Un aspecto muy llamativo, pero menos estudiado de la dispo-
sicién dial6gica del obispo de Hipona es su capacidad de dialogar
con las criaturas, esto es, de interactuar con la obra de la creacion.
Existen muchos lugares de la obra agustiniana en los que la creacién
se convierte en una interlocutora para el fil6sofo y te6logo Agustin,
presentando asi la inteligibilidad de la misma como condicién de po-
sibilidad del encuentro de vestigios de la verdad por parte de la razon.
De hecho, en una de sus obras, escrita entre los anos 401-404, Agustin
no deja de invitar al obispo maniqueo Fausto, defensor de una con-
cepcion dualista de la realidad y pesimista con relacién a la materia,
a leer el gran libro de la naturaleza 5¢. Mas ain, decide hablar con las
criaturas en mas de una ocasién, empleando sin vacilar sus destrezas
de rhetor y haciendo gala de su buen manejo de la figura de la prosopo-
pea o personificacion. Asimismo, tal figura retérica es muestra de su
actitud vital de bisqueda de respuestas en la realidad, en la res creada.
Por mencionar un ejemplo, veamos un pasaje del décimo libro de las
Confessiones en el que se interroga sobre el objeto de su amor cuando
se trata de Dios, es decir, «qué amo cuando amo a mi Dios»:

exemplary actions and moral lives. Augustine wants to testify, to confess. His life
is a personal witness to God, not an example of a moral rule or a law», RIGBY, P,,
The Theology of Augustine’s Confessions, Cambridge 2015, p. 17. Para el empleo y la
discusion sobre la categoria de testimonio aplicada a las Confessiones, cf. PIERRON,
J-P., «La question du témoignage dans les Confessions de saint Augustin», en Revue
des Etudes Augustiniennes 41 (1995) 253-266, aqui 259; LANCEL, S., Saint Augustin,
1999, p. 303; BAKER, J., «dmore amoris tui facio istuc: L'emploi par Augustin du
témoinage dans les Confessions», en Mayéutica 45 (2019) 63-78.

54  AGUSTIN, c¢. Faust. 32,20. CSEL 25,1,781/22 - 782/14.



DISPOSICION DIALOGICA Y ACCESO A LA VERDAD EN AGUSTIN DE HIPONA 841

Pero iy qué es entonces? Pregunté a la tierra y me dijo: «No soy
yo»; y todas las cosas que hay en ella me confesaron lo mismo. Pre-
gunté al mar y a los abismos y a los reptiles de alma viva, y me respon-
dieron: «No somos tu Dios; buscale sobre nosotros». Interrogué a las
auras que respiramos, y el aire todo, con sus moradores, me dijo: «Se
engafna Anaximenes: yo no soy tu Dios». Pregunté al cielo, al sol, a la
luna y a las estrellas. <Tampoco somos nosotros el Dios que buscas»,
me respondieron. Dije entonces a todas las cosas que estan fuera de las
puertas de mi carne: «Decidme algo de mi Dios, ya que vosotras no lo
sois; decidme algo de él». Y exclamaron todas con grande voz: El nos
ha hecho. Mi pregunta era mi mirada; su respuesta, su belleza 55.

Estas palabras son expresion de la conveniencia de la via del dia-
logo para descubrir al Creador y, al mismo tiempo, son testimonio
de la via pulchritudinis, uno de los posibles caminos de la filosofia y
de la teologia para acceder al conocimiento de Dios. Sin embargo,
dicha actitud es mas que el mero desarrollo de un itinerario filoséfico
conocido ya en la antigiiedad a partir de Platén. En Agustin es prin-
cipalmente un itinerario de acceso a la revelacion que descubri6 en el

Apostol Pablo (cf. Rm 1, 20):

En efecto, lo invisible de él se hace visible a la inteligencia por medio de
sus obras. Pregunta al mundo, a la belleza del cielo, al resplandor y ar-
monia de los astros, al sol que basta para iluminar el dia, a la luna que
alivia la noche; pregunta a la tierra, fértil en hierbas y plantas, poblada
de animales, embellecida de hombres; pregunta al mar, repleto de una
gran cantidad y variedad de seres acuaticos; pregunta a la atmosfera
cuantos volatiles contiene; pregunta a cuanto existe y mira si no pa-
recen responderte a su modo: «Dios nos ha hecho» (interroga omnia, et
uide si non sensu suo tanquam tibi respondent, deus nos fecit) 56.

En otro lugar de la predicaciéon agustiniana encontramos la mis-
ma idea en términos muy parecidos:

¢Coémo lo conocieron? A partir de las cosas que hizo. Pregunta a
la hermosura de la tierra, pregunta a la hermosura del mar, pregunta

55 1Ip., conf, 10, 9. CCL 27,159/20-31.
56 AGUSTIN, s. 141, 2. PL 38,776/40-49.



842 BRUNO N. D’ANDREA, OAR

a la hermosura del aire dilatado y difuso, pregunta a la hermosura del
cielo, pregunta al giro ordenado de los astros; pregunta al sol, que ilu-
mina el dia con fulgor; pregunta a la luna, que mitiga con su resplan-
dor la oscuridad de la noche que sigue al dia; pregunta a los animales
que se mueven en el agua, que pueblan la tierra y vuelan en el aire;
a las almas ocultas, a los cuerpos manifiestos; a los seres visibles que
necesitan quien los gobierne, y a los invisibles, que los gobiernan. Pre-
guntales. Todos te responderan: «Mira, somos bellos». Su hermosura
es su confesion. {Quién hizo estas cosas bellas, aunque mudables, sino
el inmutablemente bello? 57

Es interesante notar que este ultimo texto se encuentra en un
sermon del tiempo pascual en el que Agustin defiende la fe en la re-
surreccién de los cuerpos, irrisoria para muchos paganos en aquel
entonces. En dicho sermén refuta la vision negativa de Porfirio acerca
de la corporeidad del ser humano y, en general, acerca de la materia.
Al principio porfiriano corpus est omne fugiendum, opondra la compren-
sion fundamentalmente positiva de la corporeidad que predicaba la
Iglesia: «nuestra fe alaba el cuerpo» 8. Como puede comprobarse una
vez mas, no se puede decir sin matizar que Agustin sea un platénico
o neoplaténico ni mucho menos un maniqueo con relacion a la com-
prension del cuerpo humano, mas bien se muestra critico con relacién
a muchos puntos de estas doctrinas cuando no son compatibles con
los datos de la fe eclesial. Por otra parte, y este es el punto que quisié-
ramos destacar en este lugar, valoriza notablemente la creacion, reco-
nociéndola como via de acceso al conocimiento de Dios y vehiculo de
su presencia.

Otro aspecto importante del dialogo con la creacién tiene rela-
cién con lo que C. Harrison, reconocida agustinéloga, llama la «escu-
cha transformadora». Agustin seria un ejemplo de cémo en el cristia-
nismo primitivo existirian suficientes elementos para hablar de una

57 Ib., s. 241, 2. PL 38,1134/16-28.

58 Ibid., 7. PL 38,1137/20-21: fides nostra laudat corpus. Véanse lo siguientes
articulos para profundizar en el tema del valor de la corporeidad en el pensamiento
del Hiponense: ARENSON, K. E., «Defensa y vindicacién agustiniana del cuerpo»,
en Augustinus 60 (2015) 5-14; Djuth, M., «El cuidado del cuerpo en las obras
primeras de Agustin: 386-395», en Augustinus 61 (2016) 245-261, aqui 246.



DISPOSICION DIALOGICA Y ACCESO A LA VERDAD EN AGUSTIN DE HIPONA 843

teologia de la escucha transformadora, especialmente si se analizan
detenidamente los tres ultimos libros de las Confessiones. En la res-
puesta de la criatura temporal a las palabras del eterno Creador tiene
lugar una audicién capaz de transformar al sujeto. En otras palabras,
Agustin abordando el problema dificil «de la manera en que la cria-
tura temporal, corpérea y mudable es formada y transformada por la
audicion y respuesta al trascendente, eterno, inmutable Creador», nos
da «una descripcion tedrica del arte de la escucha transformadora: de
la manera en que, dentro de la criatura, la imagen de Dios es formada,
reformada y transformada por la audicién: por recordar, prestar aten-
cion y esperar la palabra de Dios, segtn ella se dirige a nosotros» 5.
Como podemos ver, el dialogo agustiniano con la creacion, hecho de
audicion y respuesta a las palabras performativas del Creador, crea
entonces condiciones adecuadas para la renouatio y reformatio de la
imagen divina en el hombre. El didlogo, entonces, no tiene la sola
finalidad de demostrar apodicticamente una serie de verdades, sino
que muestra un modo fundamental de relacionarse del ser humano
con la verdad 6°.

Por ualtimo, quisiera senalar y subrayar que, en un tiempo en el
que la cuestion ecologica adquiere cada vez mas valor, el dialogo con
la creacion, no entendido en términos infantiles como una suerte de
conversacion imaginativa con seres inanimados, sino como redescu-
brimiento de la inteligibilidad de lo creado, aparece como una mo-
dalidad verdaderamente valiosa. En este sentido, el Papa Francisco
recordaba que la creacion tiene un lenguaje propio que debemos sa-
ber interpretar y que resulta importante para comprender aspectos
basilares de nuestro dialogo con Dios y sus repercusiones en la lectura
de nuestra propia identidad:

59 HARRISON, C., «La escucha transformadora: la construccion del oyente
en el cristianismo primitivo», en Augustinus 56 (2011) 123-130.

60 No olvidemos que en la antropologia agustiniana se evidencian los ele-
mentos de un camino para el hombre que conlleva la constitucion del sujeto. «El
ser creado, que es un esse ad, un ser orientado hacia su creador, no encuentra su
meta a no ser por esta relacion con el creador y con los demas seres», VANNIER,
M.-A., “La dialéctica de la imagen de Dios”, en J. GARCIA ALVAREZ (ed.), San
Agustin. Aproximaciones a su pensamiento teoldgico y espiritual, vol. 2, Ed. Agustiniana,
Madrid 2017, 47-48.



844 BRUNO N. D’ANDREA, OAR

Todo el universo material es un lenguaje del amor de Dios, de su
desmesurado carino hacia nosotros. El suelo, el agua, las montaias,
todo es caricia de Dios. La historia de la propia amistad con Dios siem-
pre se desarrolla en un espacio geografico que se convierte en un signo
personalisimo, y cada uno de nosotros guarda en la memoria lugares
cuyo recuerdo le hace mucho bien. Quien ha crecido entre los montes,
o quien de niflo se sentaba junto al arroyo a beber, o quien jugaba en
una plaza de su barrio, cuando vuelve a esos lugares, se siente llamado
a recuperar su propia identidad 6!.

VII. A MODO DE CONCLUSION

Me parece que sobran los motivos para considerar al Hiponense
un hombre de didlogo y un gran exponente del sabio uso del método
dialégico para la busqueda de la verdad. Sin duda, su formacion cla-
sica lo dot6 de herramientas imprescindibles para llegar lejos, siendo
capaz de elaborar una obra filosofica y teolégica de magnitud insospe-
chable, ocupando en ella el didlogo un lugar destacado.

Los dialogos de los inicios de su conversién nos muestran no sélo
la eleccion de un método filosoéfico, sino una verdadera eleccion epis-
temologica, no sélo debida a la comprension del objeto (la verdad
como realidad inaprensible para el sujeto pensante y buscador), sino
también por su forma de entender la misma actividad filosofica des-
de su experiencia vital y su correspondiente disposicion dialogica (el
dialogo expresa el deseo de que la verdad sea posesion comin y efec-
tivamente beatitudo de la comunidad filosofica).

Por otra parte, Agustin ha dado un aporte significativo en lo que
constituyen dos novedades en la literatura como son los Soliloguia y
las Confessiones, ambas testimonio de una disposicion dial6gica abierta
a la verdad que el ser humano es capaz de encontrar en si mismo en
presencia de Dios y también, como en el caso de sus Confessiones, de
muchos otros testigos. A proposito de estas ultimas, si se las considera
bajo la perspectiva del testimonio, serian también la prueba mas aca-

61 PapA FRANCISCO, Laudato si’ 84.



DISPOSICION DIALOGICA Y ACCESO A LA VERDAD EN AGUSTIN DE HIPONA 845

bada, al menos en la obra agustiniana, de la potencialidad constructi-
va del dialogo en el proceso de bisqueda de la verdad y de la propia
identidad que el ser humano emprende ante su Creador.

La creacion, por su parte, se convierte en espacio para descubrir
una verdad que habla en los seres animados e inanimados, haciéndo-
se inteligible a la ratio y alos oculi cordis del ser humano. En Agustin, la
creacion es licidamente reconocida como lugar teolégico y, por tanto,
epifania del misterio revelado, cuyo acceso a través del didlogo queda
atestiguado en varios lugares de su obra como, de hecho, hemos podi-
do demostrar en nuestra reflexion.

Todo esto muestra que la disposicion e interaccion dialégica de-
sarrollada por Agustin con relacién a la busqueda de la verdad, desde
los inicios de su itinerario intelectual, puede resultar un potente esti-
mulo capaz de poner en movimiento nuevos desarrollos del método
dial6gico en contextos actuales como son el didlogo intercultural y
religioso o la interdisciplinaridad del mundo cientifico.

BrunO N. D’ANDREA OAR






	_Hlk75952820
	_Hlk75952911
	_Hlk27121701
	_Hlk66771306
	_Hlk81158853
	_Hlk80508700
	_Hlk75948746
	_Hlk73613393
	_Hlk66813335

