
DISPOSICIÓN DIALÓGICA Y ACCESO A LA VERDAD EN AGUSTÍN DE HIPONA 817

Disposición dialógica y acceso a la verdad  
en Agustín de Hipona

Resumen

El presente artículo pretende poner de manifiesto no sólo el uso del género 
literario del diálogo por parte de Agustín de Hipona, sino también su dis-
posición dialógica, actitud clave y expresión de su forma de hacer filosofía 
y teología. Para ello, luego de una breve introducción, vamos a presentar 
algunos elementos de su formación que le permitieron escribir bajo la forma 
del diálogo. En un segundo momento vamos a desmostrar cómo el diálogo se 
vincula a la manera en que Agustín concebía el acceso a la verdad, haciendo 
hincapié en algunas de las variadas modalidades en las que logró plasmar 
su vocación dialógica. Nos referimos al diálogo como forma comunitaria de 
acceso a la verdad, como soliloquium, como confessio y como diálogo con 
la creación.

Palabras claves: diálogo, método, género literario, disposición, búsqueda, 
verdad.

Abstract

The present article aims to highlight not only Augustine of Hippo’s use of the 
literary genre of dialogue, but also his dialogical disposition, a key attitude 
and expression of his way of doing philosophy and theology. For this purpo-
se, after a brief introduction, we will present some elements of his formation 
that allowed him to write in the form of dialogue. In a second moment we 
will show how dialogue is linked to the way in which Augustine conceived 
access to truth, emphasising some of the varied modalities in which he ma-
naged to give expression to his dialogical vocation. We refer to dialogue 
as a communal form of access to truth, as soliloquium, as confessio and as 
dialogue with creation.

Key words: dialogue, method, literary genre, disposition, search, truth.

CiuD-Ra 234-3 (2021) 817-846



BRUNO N. D’ANDREA, OAR818

I.	I ntroducción

Quisiera señalar desde el comienzo que trataremos de mostrar 
que el diálogo en Agustín no es sólo un recurso filosófico o retórico 
ni tampoco una estrategia para el éxito en asuntos eclesiales, sino que 
es ante todo una disposición fundamental de su espíritu y una actitud 
con relación a la búsqueda de la verdad que se expresa en cuatro di-
recciones: el diálogo con los amigos y los buscadores, como él, de la 
verdad; el diálogo consigo mismo; el diálogo con Dios y, quizá algo 
menos estudiado, el diálogo con la creación. Como veremos, muy pro-
bablemente no se trate de conceptualizaciones independientes, o que 
puedan analizarse separadamente hasta el punto de no relacionarse, 
sino que más bien se vinculan constantemente y hacen del diálogo 
agustiniano un potente estímulo para discernir estilos y maneras de 
gestionar espacios dialógicos. De hecho, algunos han definido al obis-
po de Hipona como un hombre de diálogo 1.

Ahora bien, antes de profundizar en las cuatro orientaciones o 
modalidades del diálogo experimentadas y pensadas por el obispo de 
Hipona, veamos antes una serie de presupuestos relacionados con su 
disposición vital y con algunas de sus nociones vinculadas al tema, 
porque si bien dijimos que el diálogo no es para el Hiponense un mero 
recurso filosófico o retórico ni tampoco una herramienta para obte-
ner éxito pastoral, no por ello dejaremos de descubrir un background 
filosófico y retórico que le ha facilitado la disposición al diálogo y su 
proyección operativa. 

Por otro lado, nos podemos preguntar si un acercamiento a este 
tema no nos pudiera ayudar a redescubrir que el diálogo es una for-
ma de reencontrarnos con nosotros mismos, con nuestra más honda 
vocación y con nuestro destino común. En definitiva, se trata de re-
cordar que difícilmente podamos acceder a la verdad, o a las verdades 
fundamentales que hacen posible la existencia, sino es a través del 
diálogo interpersonal y social. Quizá por eso, hacía tanto hincapié el 

1  Fuhrer, T., «Augustin: un homme du dialogue», en Fux, P-Y; Roessli, J-M., 
y Wermelinger, O. (eds.), Augustinus Afer. Saint Augustin: africanitè et universalitè. 
Actes du colloque international Alger-Annaba, 1-7 avril 2001, Editions Universitares, 
Fribourg 2003, pp. 183-198.



DISPOSICIÓN DIALÓGICA Y ACCESO A LA VERDAD EN AGUSTÍN DE HIPONA 819

Papa Francisco en su encíclica Fratelli tutti a propósito del diálogo y su 
función en la vida social y en el diálogo interreligioso: 

En una sociedad pluralista, el diálogo es el camino más adecua-
do para llegar a reconocer aquello que debe ser siempre afirmado y 
respetado, y que está más allá del consenso circunstancial. Hablamos 
de un diálogo que necesita ser enriquecido e iluminado por razones, 
por argumentos racionales, por variedad de perspectivas, por aportes 
de diversos saberes y puntos de vista, y que no excluye la convicción 
de que es posible llegar a algunas verdades elementales que deben y 
deberán ser siempre sostenidas. Aceptar que hay algunos valores per-
manentes, aunque no siempre sea fácil reconocerlos, otorga solidez y 
estabilidad a una ética social. Aun cuando los hayamos reconocido y 
asumido gracias al diálogo y al consenso, vemos que esos valores bá-
sicos están más allá de todo consenso, los reconocemos como valores 
trascendentes a nuestros contextos y nunca negociables. Podrá crecer 
nuestra comprensión de su significado y alcance –y en ese sentido el 
consenso es algo dinámico–, pero en sí mismos son apreciados como 
estables por su sentido intrínseco 2.

II.	  Acerca de lo aprendido de filósofos y rétores

Una reflexión sobre el diálogo en la vida y el pensamiento de 
Agustín difícilmente pueda descuidar el tema de la formación retó-
rica y filosófica que recibió durante sus años en Tagaste, Madaura y 
Cartago, así como tampoco pueda olvidar sus años de enseñanza. Sa-
bemos muy bien que su formación fue esencialmente literaria, como 
de hecho lo era en la antigüedad, cosa que se reflejaba muy bien en los 
niveles de educación de la escuela clásica 3. Por otra parte, cabe acla-

2  Papa Francisco, Fratelli tutti 211.
3  «Une culture essentiellment littéraire, fondée sur la grammaire et la rhétorique 

et tendant à réaliser le type idéal de l’orateur», Marrou, H-I., Saint Augustin et la 
fin de la culture Antique, Editions de Boccard, Paris 1938, 4; cabe destacar que en 
la Retractatio que hace a su obra el historiador francés no modifica sustancialmente 
esta percepción de la cultura latina del siglo IV. Para los niveles de la escuela 
clásica: cf. Ferguson, E., Backgrounds of Early Christianity, Eerdmans, Michigan 
2003, pp. 109-113; Voessing, K., «Saint Augustin et l’école antique: traditions et 



BRUNO N. D’ANDREA, OAR820

rar que en el caso de Agustín el conocimiento de los grandes filósofos 
griegos fue mediado normalmente por autores latinos y no se trató de 
un estudio directo de los mismos. A propósito de nuestro tema, Agus-
tín tuvo acceso al diálogo como género y método filosófico mediante 
la obra de Cicerón y no directamente a través de Platón o Aristóteles, 
filósofos de la antigüedad que hicieron amplio uso del mismo. Pues 
bien, veamos si podemos explicitar mejor estas primeras considera-
ciones respecto de su formación.

Agustín, durante sus primeros años de conversión (386) hasta el 
presbiterado (391) decide valerse fundamentalmente del género lite-
rario del diálogo para desarrollar su pensamiento filosófico-teológico. 
Cabe aclarar que la unión de estos términos se explica porque sería 
un error separar netamente filosofía y teología en el primer Agustín y, 
en general, con relación a toda la obra del Hiponense. En realidad, la 
vida y el pensamiento de Agustín dan un vuelco en el año 386, cuan-
do retornó al catolicismo de su madre Mónica:

A partir de ese momento, quedó su teología afianzada con cimien-
tos sólidos, y cualquier interpretación de sus primeras obras que pre-
tenda colocarnos ante dos Agustines diferentes, el de las primeras 
obras y el de las Confessiones, o convertir la década de 390 en el mo-
mento decisivo de la elaboración de esa teología, no hacen sino entur-
biar y desajustar el desarrollo de dicha teología, mucho más coherente 
y regular de lo que podría parecer 4.

Además, debemos recordar que la filosofía (philosophia) en tiem-
pos de Agustín abordaba la cuestión de la existencia de Dios como 
objeto propio de la razón filosófica y, la mayoría de las veces, desde 

ruptures», en Fux, P-Y; Roessli, J-M., y Wermelinger, O. (eds.), Augustinus Afer. 
Saint Augustin: africanitè et universalitè. Actes du colloque international Alger-Annaba, 
1-7 avril 2001, Éditions Universitaires Fribourg, Fribourg 2003, pp. 153-166; Lee 
Too, Y., «Education, Grammar and Rhetoric», en Augustine in Context, Toom, T. 
(ed.), Cambridge University Press, Cambridge 2017, 79-85. Para una perspectiva 
general sobre la educación en la tardo-antigüedad: Education and Religion in Late 
Antique Christianity: Reflections, social contexts and genres, Gemeinhardt, P.;  Hoof, 
L. van, y  Nuffelen, P. van (eds.), Routledge, New York 2016.

4  Harrison, C., «Las primeras obras (386-396)», en Bavel, T. J. van (ed.), 
San Agustín, Fonds Mercator-FAE, Madrid 2007, pp. 165-179.

https://www.routledge.com/search?author=Peter Gemeinhardt
https://www.routledge.com/search?author=Lieve Van Hoof
https://www.routledge.com/search?author=Peter Van Nuffelen


DISPOSICIÓN DIALÓGICA Y ACCESO A LA VERDAD EN AGUSTÍN DE HIPONA 821

este tipo de ejercicio de la razón establecía una serie de conexiones 
con la religión (religio), especialmente en el discurso de la uera religio 
(el vocablo theologia era menos usado debido al uso que se había he-
cho de él en ámbito pagano). Teniendo presente este dato, el género 
literario del diálogo en Agustín será vehículo para el desarrollo de 
un tipo de argumentación prevalentemente filosófica, pero al mismo 
tiempo incipientemente teológica, aunque haya sido entonces al modo 
ciceroniano 5.

Ahora bien, podemos preguntarnos, aunque sea para dar una 
respuesta muy breve, acerca de las características que presentaba el 
género literario y el diálogo como método en Platón. Me parece im-
portante señalar que Platón supo elegir el diálogo en tanto género y 
método del filosofar como parte de un proyecto cultural en un tiempo 
de profunda revisión de las bases de la cultura griega, poniendo a 
prueba la funcionalidad pedagógica de la literatura homérica, hasta 
entonces fundamento de la misma. Por otra parte, supo estimar el 
valor que poseía el diálogo por permitirle presentar argumentos ad 
hominem de forma eficaz y convincente 6. Quizá esto, junto a otros 
factores, hicieron de los diálogos de Platón una de las formas de trans-
misión más elevadas del saber filosófico antiguo. De hecho, Cicerón 
sabrá reconocerlo. 

En resumen, Agustín comprendió que detrás de la forma literaria 
del diálogo, que estas grandes figuras –Platón y Cicerón– habían sa-

5  Cf. Chadwick, H., Agustín, Ediciones Cristiandad, Madrid 2001. Sin duda 
cuando decimos que Agustín sigue el «modelo ciceroniano» no pretendemos decir 
que no haya influjo del «modelo platónico», más bien entendemos que tanto en los 
diálogos de Aristóteles, Plutarco y Luciano de Samosata por mencionar a algunos 
autores griegos, así como en Cicerón, el influjo de Platón es incuestionable, más allá 
de las diferencias que tuvieron lugar con el tiempo y que hablan de una indudable 
evolución (cf. Hackforth, R., «Dialogo greco», en Lemprière Hammond, N. G.; 
Hayes Scullard, H., y Carpitella, M. (eds.), Dizionario di Antichità Classiche, San 
Paolo, Milano 1995, pp. 651-652; Henry, R. M., «Dialogo latino», en Lemprière 
Hammond, N. G.; Hayes Scullard, H., y Carpitella, M. (eds.), Dizionario di 
Antichità Classiche, San Paolo, Milano 1995, pp. 652-653.

6  Rist, J. M., «La filosofia come dialogo: il modello platonico», en Alici, 
L.; Piccolomini, R., y Pieretti, A. (eds.),  La filosofia come dialogo. A confronto con 
Agostino, Città Nuova, Roma 2005, pp. 169-185.



BRUNO N. D’ANDREA, OAR822

bido desarrollar, podía descubrirse todo un proyecto filosófico 7. Por 
tanto, para el Agustín neófito el diálogo como género literario existía 
al servicio de la comunicación de ideas filosóficas.

Ahora bien, en su caso, en primer lugar, habría que señalar que 
fue uno de los máximos representantes de este género literario filo-
sófico en edad cristiana tardo-antigua 8. En segundo lugar, especial-
mente con relación a los diálogos de Casiciaco, divididos en diálogos 
escénicos y no escénicos 9, todos se destacan por ser obras estilística-
mente cuidadas, pero que respondían, ante todo, al proyecto filosófico 
de Agustín. Recordemos que en los primeros diálogos se encuentran 
tratadas las cuestiones que se planteaba la filosofía tardo-antigua, ya 
que se discuten temas propios de la misma: el criterio de verdad (iu-
dicium ueritatis) en Contra Academicos, el sumo bien (summum bonum) 
en De beata uita, el orden cósmico (ordo rerum), es decir, los males y la 
providencia divina en De ordine. Estos son los temas fundamentales de 
las tres partes de la filosofía: el primero de la lógica, el segundo de la 
ética, y el tercero de la física 10. Como veremos más adelante, en dicho 
proyecto la interacción dialógica ocupaba un lugar central, más allá 
del uso de un género literario importante para el método filosófico.

Por otra parte, y luego de dejar clara la influencia ejercida por la 
filosofía y el desarrollo del género y método del diálogo en la antigüe-
dad, no quisiera dejar de destacar el influjo de algunos elementos de la 
ars rethorica en la obra del obispo de Hipona con relación a su actitud 
de diálogo. 

Sin duda, de todos es conocida la obra De doctrina christiana. Allí 
Agustín muestra cómo defender el valor positivo de la retórica y, por 
ello, cómo el cristianismo se ve habilitado a tomar lo mejor de ella 

7  Cf. Kenyon, E., Augustine and the Dialogue, Cambridge University Press, 
Cambridge 2018.

8  Cf. Dal Covolo, E., y Vimercati, E., Filosofia e teologia tra il IV e il V secolo. 
Contesto, figure e momenti di una sintesi epocale, Lateran University Press, Roma 2016.

9  Cf. Catapano, G., Agostino, Carocci editore, Roma 2010, p. 18.
10  Cipriani, N., Los Dialogi en San Agustín. Guía para su lectura, Editorial 

Agustiniana, Madrid 2017, p. 97.



DISPOSICIÓN DIALÓGICA Y ACCESO A LA VERDAD EN AGUSTÍN DE HIPONA 823

para defender y proponer los contenidos de la regula fidei 11. De hecho, 
un agudo doctor ecclesiasticus versado en las Sagradas Escrituras hará 
uso de ella −en la medida de lo posible− durante su predicación, de 
modo que pueda sapienter et eloquenter dicere 12. 

Dicho esto, me gustaría hacer hincapié en algunas figuras retóri-
cas ampliamente usadas por Agustín y por otros Padres de la Iglesia 
caracterizados por el buen uso de la retórica antigua como Gregorio 
de Nacianzo o Juan Crisóstomo por mencionar sólo dos. Se trata del 
dialoguismo o sermocinatio y de la prosopopea o personificación. La pri-
mera es una figura retórica mediante la cual el rhetor crea la ficción de 
un diálogo con un interlocutor, de modo que pueda verse afirmada 
su tesis a lo largo del mismo. La segunda, a veces utilizada al mismo 
tiempo que la primera, permite hacer de un sujeto inanimado un in-
terlocutor capaz de hablar y de expresarse 13.

El obispo de Hipona hará un amplio uso de estas figuras y, en 
más de una ocasión, podrá descubrirse que más allá de que las haya 
considerado herramientas propias del arte retórica, también pensaba 
que eran una correcta expresión de su forma de abordar cuestiones, 
desafíos o problemas en forma dialógica 14. Por tanto, así como el diá-

11  Agustín, doctr. chr. 4, 1, 3. CCL 32, 117/1-18. Para las citas de la obra 
agustiniana seguiremos la forma de citación de la reconocida obra colectiva Augustinus-
Lexikon. Los textos en español serán tomados de la edición de la Biblioteca de Autores 
Cristianos, mientras que el texto latino será el del Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum 
Latinorum (CSEL) o, en su defecto, del Corpus Christianorum Latinorum (CCL) o de 
la Patrologia Latina (PL). 

12  Ibíd., 4, 28, 61. CCL 32, 165/26-30: quid est ergo non solum eloquenter uerum 
etiam sapienter dicere, nisi uerba in submisso genere sufficientia, in temperato splendentia, in 
grandi uehementia ueris tamen rebus, quas audiri oporteat, adhibere? cf. Simonetti, M., 
«Introduzione», M. Simonetti (trad.), Sant’Agostino, L’istruzione cristiana, Fondazione 
Lorenzo Valla, Milano 2011, pp. 9-43.

13  Para estas figuras retóricas: cf. Lausberg, H., Manual de retórica literaria. 
Fundamentos de una ciencia de la literatura, traducido por J. Pérez Riesco, vols. 
1-2, Editorial Gredos, Madrid 1983; Mortara Garavelli, B., Manuale di Retorica, 
Bompiani, Milano 1997.

14  Para profundizar en algunos aspectos claves de la retórica agustiniana, cf. 
Pizzolato, L. F., Capitoli di retorica agostiniana, Istituto Patristico «Augustinianum», 
Roma 1994 (=Sussidi patristici 7); Oroz Reta, J., La retórica en los sermones de San 
Agustín, Madrid 1963; Avilés, M., «Prontuario agustiniano de ideas retóricas», en 
Augustinus 22 (1977) 101-149.



BRUNO N. D’ANDREA, OAR824

logo entendido como género literario y método filosófico fue asimila-
do como instrumental adecuado para la comunicación de ideas filo-
sóficas y teológicas, así también el arte de la retórica y algunos de sus 
recursos fueron concebidos por el Hiponense como medios capaces 
de expresar el empeño dialógico por alcanzar la verdad. 

III.  El diálogo como búsqueda compartida de la verdad

Son muchos los textos, de diverso género, en donde Agustín in-
vita a una búsqueda compartida de la verdad. Para el Hiponense la 
verdad, que se identifica con Dios y, especialmente, con la segunda 
persona de la Trinidad, Cristo, Sabiduría y Verdad, parece no poder 
reducirse a mero objeto de búsqueda individual. Al prestar atención a 
la evolución intelectual de Agustín, podemos notar que no abandona 
nunca el deseo de que Dios sea posesión común de sus amigos y de los 
creyentes en general, es decir, que Dios sea una verdad abrazada por 
todos, aun reconociendo los límites de la razón a la hora de pretender 
comprender el misterio luminoso del Dios vivo. 

Pues bien, los diálogos de Casiciaco, así como los sermones de 
Agustín y muchos de sus tratados, expresan este anhelo que se ex-
pande más allá de los confines del propio corazón. Con respecto a los 
primeros, debemos recordar que ellos fueron una concreción de su 
deseo de búsqueda de la verdad en comunidad de amigos, que por las 
Confessiones sabemos que había proyectado realizar antes de su con-
versión 15. Al respecto, N. Cipriani subraya: 

Aquel proyecto que había fracasado antes de la conversión, comen-
zó a realizarlo en el retiro de Casiciaco y lo continuó en Tagaste y en 
Hipona. Agustín, de hecho, entiende la filosofía como búsqueda de 
la sabiduría hecha junto con los amigos, sea porque la verdad cono-
cida debe ser comunicada a los otros, no siendo un bien privado sino 
común a todos, sea porque en una comunidad de amigos, que ponen 
en común todos los bienes, el primero que llega al conocimiento de 
la verdad ayudará a los otros a conocerla (…) este modo de concebir 

15  Cf. Agustín, conf. 6, 14. CCL 27,89/1-3.



DISPOSICIÓN DIALÓGICA Y ACCESO A LA VERDAD EN AGUSTÍN DE HIPONA 825

la filosofía como una búsqueda de varias personas, asociadas por el 
común interés por la verdad, encuentra su máxima expresión natural 
en el diálogo 16.

Para Agustín el método dialógico es expresión de un empeño for-
mativo y pedagógico que permite ordenar el interior del individuo 
que se hace preguntas, al mismo tiempo que le ofrece la oportuni-
dad de descubrir las verdades entrando en relación con los otros, que 
también se interrogan. Por cierto, en esto consiste el modelo pedagó-
gico y formativo que Agustín propone en los diálogos de Casiciaco 
y especialmente en el De ordine, donde subraya la importancia del 
diálogo como ejercicio filosófico para el encuentro comunitario con 
la verdad 17. Diáfana expresión encontramos en el siguiente texto del 
De ordine:

No te rebajes tanto –le repliqué– ni me encumbres a mí demasiado, 
porque en filosofía soy un niño aún, ni me preocupo, al dirigir mis pre-
guntas, por medio de quién me responde Aquel a quien presento todos 
los días mis lamentos, de quien te auguro que serás un vate algún día; 
y ese algún día tal vez no se halle lejano. Otros también, separados de 
esta clase de estudios, pueden enseñarnos algo cuando se asocian a los 
que discuten con el sistema de hábiles preguntas 18.

Esta manera de comprender el acceso a la verdad muestra cómo, 
a través de los diálogos, estaba convencido de plasmar la fatiga y el 
éxito de una búsqueda realizada con rigor en la que la relación maes-
tro-estudiante era central. Con relación a los tres primeros diálogos, 
podemos decir que Agustín sigue el método dialéctico-interrogativo 
de Platón, esto es, a través de preguntas y respuestas, pero finaliza 
con un discurso continuo (oratio perpetua) en el que explica su punto 
de vista a la manera de un maestro, sin interrupciones de sus interlo-
cutores: «la relación entre los personajes es, a lo largo de los diálogos 

16  Cipriani, N., Los Dialogi en San Agustín. Guía para su lectura, Editorial 
Agustiniana, Madrid 2017, p. 83.

17  Interesantes observaciones se pueden encontrar en Sánchez Barbosa, D. 
M., y Unger Parra, B., «Diálogo y pedagogía en el De ordine de San Agustín», 
en Universitas Philosophica 34 (2017) 77-90.

18  Agustín, ord. 1,13. CSEL 63,130/11-18.



BRUNO N. D’ANDREA, OAR826

agustinianos, una relación maestro-alumno: Agustín asume el papel 
de un profesor que, en un procedimiento dialéctico, primero plantea 
ciertas cuestiones básicas y luego las sigue con un discurso coherente, 
ampliando de su propio pensamiento; las excepciones son el Solilo-
quia, donde se presenta como de la ratio, y el De musica, donde los 
participantes permanecen en el anonimato» 19. En ello se evidencia 
que el vínculo o relación interpersonal era un elemento importante en 
el proyecto filosófico de Casiciaco 20.

Ahora bien, la disposición o actitud de Agustín de la que estamos 
hablando se refleja en muchos otros aspectos de su vida y de su obra 
en los que podemos comprobar que se trasciende el uso del género 
literario del diálogo, cosa que se puede constatar en otros de sus escri-
tos y en muchos de sus sermones. En cualquier caso, dicha disposición 
se pone de manifiesto cuando invita a sus destinatarios a buscar juntos 
la verdad escondida detrás de cada cuestión, revelando así una incues-
tionable actitud dialógica que va mucho más allá de la mera estrategia 
dialéctica, sino que parte de una idea de verdad inaprensible y del 
reconocimiento de los límites de la razón, que encuentra en la com-
pañía de otros buscadores un apoyo inestimable. Así, en el De utilitate 
credendi, obra dirigida a un amigo maniqueo, Agustín ofrece algunos 
datos biográficos que nos permiten ver cuánto deseaba alcanzar la 
verdad y cómo buscaba hacerlo junto a otros, así decía: «presiento que 
esta esperanza de que juntos, vosotros conmigo, llegaremos a poseer 
el camino de la sabiduría (spero uos uiam sapientiae mecum obtenturos)», 

19  Fuhrer, T., «Conversationalist and Consultant: Augustine in Dialogue», 
en Vessey, M. (ed.), A Companion to Augustine, Wiley-Blackwell, Malden-Oxford 
2012, pp. 270-283, aquí 271.

20  Me parece que se debe tener en cuenta la «metafilosofía» de los diálogos 
de la que habla G. Catapano: «Il tipo di vita che Agostino aveva finalmente deciso 
di condurre senza impedimienti abbandonando la professione di retore, e nel quale 
desiderava coinvolgere i suoi cari, si riassume infatti nel termine philosophia (...) esso 
designa essenzialmente l’amore o il desiderio della sapienza, la ricerca accurata 
di una conoscenza certa, e quindi della verità, su se stessi, sulla propria origine 
e sul proprio destino, ovvero, come dice Agostino, sull’anima e su Dio. Questo 
studium sapientiae, che richiede sia rigore intellettuale sia disciplina morale, si esplica 
normalmente in una comunità di persone associate dalla medesima aspirazione 
e da altri vincoli di concordia spirtuale», Catapano, C., «Introduzione generale», 
en Agostino. Tutti i Dialoghi, G. Catapano (ed.), Bompiani, Milano 2006, p. 21.



DISPOSICIÓN DIALÓGICA Y ACCESO A LA VERDAD EN AGUSTÍN DE HIPONA 827

y continúa más adelante: «No me abandonará, pues, el Señor si soy 
sincero, si me guía el deber, si amo la verdad, si cultivo la amistad (si 
ueritatem amo, si amicitiam diligo), si es hondo mi temor de que llegues 
a errar (si multum metuo, ne fallaris)» 21.

Aquí se nos revela la alta estima de la amistad para la búsqueda 
de la verdad. De hecho, la invitación al amigo es la de reconocer que 
el camino hacia la verdad no es fácil y exige la purificación del alma 
y la compañía de los amigos:

Declaro que nuestra alma, aprisionada y hundida entre el error y la 
estulticia, anda buscando el camino de la verdad, si es que la verdad 
existe. Si en ti no sucede así, perdóname y comunícame tu sabiduría; 
pero si también en ti descubres lo que acabo de decir, entonces vamos 
juntos en busca de la verdad (simul, obsecro, quaeramus uerum) 22.

Por otro lado, en muchos de sus sermones el obispo Agustín decía 
a sus fieles simul quaeramus, «¡busquemos juntos!». Se trataba de una 
invitación a buscar, especialmente en la Palabra de Dios, el significa-
do de las verdades más hondas acerca de Dios y del hombre. Por ejem-
plo, en uno de sus sermones, dialogando con quien le escuchaba decía 
en forma directa: «También yo busco contigo; juntos hallaremos, si 
juntos buscamos; los dos recibiremos, si los dos pedimos; a ambos se 
nos abrirá, si ambos llamamos» 23.

En otro lugar, comentando Flp 3, 13-14, pasaje en el que Pablo 
habla de su propio camino y vocación, afirma: «Persigo –dice–, ando 
–dice–, estoy en camino. Sígueme, si puedes; lleguemos juntos a la 
patria donde ni tú me harás preguntas ni yo a ti. Ahora busquemos 
juntos creyendo para disfrutar después viendo (simul ergo modo credendo 
quaeramus, ut simul postea uidendo gaudeamus)» 24.

21  Agustín, util. cred. 4. CSEL 25,1,7/11-25.
22  Ibíd., 14. CSEL 25,1,19/28-20/3.
23  Id., s. 380, 5. PL 39,1679/4-6: certe et ego quaero tecum: simul inueniemus, 

si simul quaeramus; ambo accipiemus, si ambo petamus; utrique nostrum aperietur, si 
ambo pulsemus.

24  Id., s. 261, 3. SPM 1,90/16-19.



BRUNO N. D’ANDREA, OAR828

Como podemos ver, Agustín manifiesta claramente este deseo de 
hacer partícipes de su búsqueda de la verdad a sus hermanos, mos-
trando también su propia espiritualidad de la peregrinación, en la 
que todos somos llamados en Cristo a regresar a la patria, la vida 
plena junto a Dios. En dicha espiritualidad, la búsqueda compartida 
de la verdad no puede faltar, ya que es un elemento constitutivo de la 
misma.

Por otra parte, en el terreno de las controversias, aunque pudiera 
pensarse lo contrario, es donde más se pone de manifiesto el deseo 
agustiniano de dialogar para llegar a la posesión común de la verdad. 

En las polémicas, como por ejemplo la tenida durante años con 
los maniqueos, el diálogo como búsqueda compartida de la verdad 
será, además de una disposición del espíritu, un elemento fundamen-
tal de su método, hasta el punto de «poner en suspenso» la posesión 
de la verdad: «Ninguno de nosotros afirme haber hallado la verdad; 
busquémosla como si unos y otros la desconociésemos. Se la podrá 
investigar con esmero y concordia, si no se cree, con temeraria pre-
sunción, haberla hallado y conocido ya» 25.

Ya decía que pretendía corregir, más que derribar; enmendar más 
que perder 26. Así se coopera con la medicina de Dios, ya que es él 
quien corrige a través de malos y buenos. Por eso Agustín dirá respec-
to de su propio papel, inspirándose en 2 Tim 2,24-25: 

Tarea mía fue sólo elegir y desear lo mejor para tener acceso a 
vuestra corrección, no con ánimo de polemizar, de rivalizar o de per-

25  Id., c. ep. Man. 3,4. CSEL 25,1,195/20-23: nemo nostrum dicat iam se inuenisse 
ueritatem; sic eam quaeramus, quasi ab utrisque nesciatur. ita enim diligenter et concorditer 
quaeri poterit, si nulla temeraria praesumptione inuenta et cognita esse credatur.

26  A modo de ejemplo, podemos mencionar el siguiente artículo centrado 
en el estudio del método polémico del obispo de Hipona en una de sus obras 
antimaniqueas, donde el autor llega a la siguiente conclusión: Agustín no modifica 
nunca su intención de persuadir y de convencer al obispo maniqueo, y no 
anatematizarlo, cf. Weis, J-P., «La méthode polémique d’Augustin dans le Contra 
Faustum», en Zerner, M. (ed.), Inventer l’Hérésie? Discours polémiques et pouvoir avant 
l’Inquisition, Centre d’Ètudes Médiévales de Nice, Nice 1998, pp. 15-38. Véanse 
también las justas observaciones de Vittorino Grossi, cf. Grossi, V., «San Agustín 
y el Ecumenismo», en Augustinus 62 (2017) 395-416.



DISPOSICIÓN DIALÓGICA Y ACCESO A LA VERDAD EN AGUSTÍN DE HIPONA 829

seguiros, sino consolándoos con mansedumbre, exhortándoos con 
benevolencia y discutiendo con suavidad (non in contentione et aemula-
tione et persecutionibus, sed mansuete consolando, beniuole cohortando, leniter 
disputando), según está escrito: No conviene que el siervo del Señor entre en 
disputas; antes bien, sea manso con todos, dócil, paciente, y corrija con modes-
tia a quienes tienen otras opiniones. Cosa mía fue querer y solicitar este 
papel; a Dios incumbe otorgar lo que es bueno a quienes lo quieren y 
lo piden 27.

Es más, dirá que otros pueden ser crueles con los maniqueos, pero 
no él. Porque él vivió inmerso en el mismo error durante muchos años 
y otros supieron tener paciencia hasta el momento en que fue ilumina-
do su mundo interior:

Yo, que, errante por tanto tiempo, pude ver al fin en qué consiste 
esa verdad que se percibe sin relatos de fábulas vacías de contenido; 
yo, que, miserable, apenas merecí superar, con la ayuda del Señor, 
las vanas imaginaciones de mi alma, coleccionadas en mis variadas 
opiniones y errores; yo, que tan tarde me sometí a médico tan cle-
mentísimo que me llamaba y halagaba para eliminar las tinieblas de 
mi mente; yo, que tanto tiempo lloré para que la sustancia inmutable 
e incapaz de mancillarse se dignase manifestarse a mi interior, testi-
moniándola los libros divinos; yo, en fin, que busqué con curiosidad, 
escuché con atención y creí con temeridad todas aquellas fantasías en 
que vosotros os halláis enredados y atados por la larga costumbre, y 
que me afané por persuadir a cuantos pude y defendí con animosidad 
y terquedad contra otros; yo en ningún modo puedo ser cruel con 
vosotros a quienes ahora debo soportar como en otro tiempo a mí 
mismo, y debo usar con vosotros de la misma paciencia de que usa-
ron conmigo mis cercanos cuando erraba, lleno de rabia y ceguera, 
en vuestras doctrinas (saeuire in uos omnino non possum, quos sicut me 
ipsum illo tempore ita nunc debeo sustinere et tanta patientia uobiscum agere, 
quanta mecum egerunt proximi mei, cum in uestro dogmate rabiosus et caecus 
errarem) 28.

La misma intención dialógica se encontraba ya en su obra anti-
maniquea del tiempo de su conversión: 

27  Agustín, c. ep. Man. 1,1. CSEL 25,1,194/4-12.
28  Ibíd., 3,3. CSEL 25,1,195/1-16.



BRUNO N. D’ANDREA, OAR830

Los maniqueos usan principalmente de dos artificios para seducir 
a los sencillos y pasar ante ellos como maestros: uno, la censura de las 
Escrituras, que entienden o pretenden entender muy mal; y el otro, la 
ficción de una vida pura y de continencia admirable. Yo he resuelto, 
en consecuencia, tratar de la vida y costumbres de la Iglesia católica; 
y comprenderá quien lo leyere qué fácil es simular la virtud y qué 
difícil poseerla con perfección. Mi palabra irá ungida de moderación, 
y me guardaré, sobre todo, de hablar de sus desarreglos, que me son 
bien conocidos, con la severidad y dureza que ellos emplean contra lo 
que no conocen; mi deseo más vehemente es sanarlos más bien que 
combatirlos (sanari enim eos potius, si fieri potest, quam oppugnari uolo) 29.

Para concluir este apartado, cabe decir que algunos especialistas 
se han preguntado por qué Agustín después de la ordenación presbi-
teral abandona el género literario del diálogo para transmitir su pen-
samiento. Entre estos especialistas, está quien llega a la conclusión de 
que la función de obispo lo empujó a elegir formas de búsqueda de la 
verdad que pudieran ser accesibles a un mayor público, muchas veces 
sin una adecuada educación, y que, por ello mismo, dichas formas 
le permitieron confirmar apodícticamente la verdad del catolicismo, 
negada por cismáticos o herejes. Un dogmatismo cada vez mayor le 
habría llevado a esta postura 30. En cualquier caso, esta idea mere-
ce algunas matizaciones, ya que, si bien Agustín ciertamente aban-
dona el género literario del diálogo filosófico, son muchos los textos 
en los que no parece renunciar a su actitud dialógica, especialmente 
reflejada en sus cartas que durante años sabrá escribir en diferentes 
contextos y circunstancias, la mayoría de las veces siendo consultado 
ante muy diversas cuestiones y siempre dispuesto a ceder ante mejo-
res interpretaciones o soluciones. Reconociendo la complejidad de la 
pregunta formulada entre los estudiosos, Th. Fuhrer dice lo siguiente: 

No se puede responder a la pregunta de si Agustín vivió y practicó 
realmente la dialogicidad (dialogicity) representada en sus escritos con 

29  Id., mor. 1, 2. CSEL 90,4/9-16.
30  Cf. Gilian, C., «Can we talk? Augustine and the possibility of dialogue», 

en Goldhill, S.  (ed.), The End of Dialogue in Antiquity, Cambridge University 
Press, Cambrige 2008, pp. 117-134.



DISPOSICIÓN DIALÓGICA Y ACCESO A LA VERDAD EN AGUSTÍN DE HIPONA 831

certeza. Algunos sugieren que el hecho de que Agustín, al cabo de 
unos años, abandonara el formato de diálogo literario de sus primeros 
escritos, representa una capitulación ante la complejidad de la situa-
ción dialógica, y que este abandono es también una expresión del cre-
ciente dogmatismo de su propia posición. En contra de esta posición 
está, en primer lugar, el conjunto de cartas que muestran a Agustín, 
hasta el final de su vida, en contacto con las más variadas personali-
dades, lo que demuestra, si no otra cosa, su disposición al diálogo. Por 
último, y por encima de todo, está el hecho de que Agustín aceptó 
constantemente el reto de discutir otras posiciones y, en el proceso, 
ocasionalmente modificó o cambió las suyas. Esto puede verse como 
la expresión de una mentalidad dialéctica, cuyo efecto iba a ser más 
amplio que los diálogos escenificados de la primera fase de su itinera-
rio cristianao 31.

En definitiva, Agustín trata siempre de ir al encuentro del otro, in-
cluso de quien adversa la fe que ya él había abrazado definitivamente. 
Esto sucede, por ejemplo, en el diálogo epistolar antes mencionado, 
o incluso en algunas obras exegéticas, cuya estructura esencial son 
disputationes. Pues bien, diversas obras agustinianas contienen pasajes 
dialécticos que retoman la estructura dialógica 32, mostrando que la 
disposición al diálogo constituyó una dimensión estructurante de su 
método filosófico y teológico y, por tanto, de una particular elección 
epistemológica.

IV.  El diálogo como soliloquium 

Agustín en cierta medida fue un innovador al componer los So-
liloquia. Palabra compuesta por solus y loquor, que expresa una con-
versación consigo mismo, aunque, para ser más precisos, en la obra 

31  Fuhrer, T., «Conversationalist and Consultant: Augustine in Dialogue», 
en Vessey, M. (ed.), A Companion to Augustine, Wiley-Blackwell, Malden-Oxford 
2012, pp. 270-283, aquí 283.

32  Cf. Fuhrer, T., «Augustin: un homme du dialogue», en «Augustinus Afer». 
Saint Augustin: africanitè et universalitè. Actes du colloque international Alger-Annaba, 
1-7 avril 2001, Fux, P-Y.  ; Roessli, J-M., y Wermelinger, O. (eds.), Éditions 
Universitaires Fribourg, Fribourg 2003, pp. 183-189.



BRUNO N. D’ANDREA, OAR832

se refiere al diálogo entre Agustín y su propia razón (ratio). Se trata 
de un tipo de diálogo racional (o diálogo con la Razón) en el cual las 
preguntas son formuladas y respondidas en la mente de un sujeto. 
Agustín ha sabido usar este tipo de diálogo en diversos momentos 
de su vida. No sólo lo ha plasmado en su obra de los Soliloquia, sino 
también en otros diálogos, e incluso en obras como las Confessiones, el 
De ciuitate Dei o el De trinitate.

Siguiendo a Brian Stock 33 podemos traer a colación lo que serían 
las razones que llevaron al Hiponense a elegir esta modalidad de diá-
logo para expresar un tipo de camino de investigación y de búsqueda 
de la verdad. 

Una de las razones por las que Agustín habría elegido el solilo-
quium o diálogo interior se debería a que refleja muy bien uno de los 
temas centrales de su filosofía del lenguaje y de su pedagogía: la rela-
ción entre palabra exterior y palabra interior. En la pedagogía agusti-
niana la palabra interior es la portadora de sabiduría. Los diálogos en-
tre maestros y alumnos constituyen un nivel de aprendizaje marcado 
todavía por las palabras exteriores; el soliloquium crea el espacio para 
la palabra interior que educa verdaderamente al discípulo del Verbo.

Otro de los motivos por el cual Agustín supo recurrir a los soli-
loquios sería el siguiente: le permitía profundizar en la cuestión del 
auto-conocimiento y de la identidad, todo esto en el contexto de la 
narrativa personal. Agustín sería la primera persona en contrastar la 
noción psicológica y la histórica del yo, muy probablemente por ha-
berse dejado inspirar en datos bíblicos.

Un tercer elemento a tener en cuenta en la elección del diálogo 
interior consistiría en la evolución del pensamiento agustiniano en 
torno al conocimiento progresivo. Agustín había sido sumamente op-
timista con relación a la manera en que el hombre podía progresar 
en el conocimiento intelectual de la verdad, especialmente durante el 
período previo a la ordenación presbiteral, como queda manifestado 
en sus primeros diálogos. Sin embargo, el Hiponense pasaría por una 
desilusión con relación a las posibilidades reales del hombre de cono-

33  Cf. Stock, B., Augustine’s Inner Dialogue. The Philosofical Soliloquy in Antiquity, 
Cambridge University Press, Cambridge 2010.



DISPOSICIÓN DIALÓGICA Y ACCESO A LA VERDAD EN AGUSTÍN DE HIPONA 833

cer y contemplar la verdad en esta vida, considerando con más inten-
sidad la dimensión temporal y ética de su vida, así como las elecciones 
de su voluntad. El diálogo interior, en obras de madurez, le permitiría 
expresar la relación viva, quizá menos optimista, entre razón y gracia, 
esencial para comprender el conocimiento al que puede acceder el 
hombre mientras peregrina lejos del Señor. 

En cualquier caso, en muchos de los escritos que van desde su 
conversión hasta el año 400 aproximadamente, podemos encontrar 
lo siguiente: 

En su opinión los diálogos interiores forman parte de la de la ra-
cionalidad y su propósito es enseñarnos a reconocer los límites del 
pensamiento racional personal. Se trata sobre todo de una lección de 
humildad: porque Agustín teme no llegar a ser el «hombre nuevo» 
de Pablo; y lo que es peor, que nunca llegue a serlo; peor aún, que su 
«viejo» yo reaparezca por la fuerza de la costumbre y le rehaga a seme-
janza de la persona que quiere dejar atrás 34.

Es interesante destacar, por tanto, que el diálogo como soliloquium 
tiene una potencialidad significativa en lo que concierne al acto de 
ordenar las ideas y los afectos en cada uno de nosotros. Pero es la pre-
sencia de Dios en el ser humano la garantía de que el diálogo interior 
no se convierta, en última instancia, en un monólogo solipsista.

A nuestro juicio no se puede considerar un diálogo cerrado en dos 
sujetos, porque para el Hiponense no deja de existir un tercero que 
irrumpe de una forma u otra. Se trata de Dios. Es como si Agustín 
no pudiera (o no quisiera después de su conversión) llevar adelante 
un proyecto de búsqueda de la verdad, en este caso sobre el alma y 
su inmortalidad, sin contar con la presencia y la ayuda de Dios. Esta 
es una nota particular del diálogo agustiniano: aun cuando en Agus-
tín el diálogo con uno mismo pueda tener valor e importancia para 
la búsqueda de las verdades más íntimas, no deja de ser cierto tam-
bién que vía de la interioridad dialógica encuentra como presupuesto 
la existencia de Dios que la fundamenta. Veamos cómo todos estos 

34  Ibíd., p. 16.



BRUNO N. D’ANDREA, OAR834

elementos se encuentran en las mismas palabras de Agustín, aunque 
puestas en la boca de la Razón:

R: No me parece justificable tu rubor, como si estas conversacio-
nes (sermocinationes) tuviesen otro fin. Se llaman soliloquios, y con este 
nombre quiero designarlas, porque hablamos a solas (cum solis nobis lo-
quimur). Nombre tal vez nuevo y duro, pero muy propio para significar 
lo que estamos haciendo. Pues siendo el mejor método de investigación 
de la verdad el de las preguntas y respuestas apenas se halla uno que 
no se ruborice al ser vencido en una discusión (cum enim neque melius 
quaeri ueritas possit quam interrogando et respondendo et uix quisquam inue-
niatur, quem non pudeat conuinci disputantem), y casi siempre sucede que 
conclusiones ya llevadas casi al término, por el apasionado griterío de la 
terquedad se arrojan, aun con lesión de la fraternidad humana, ora disi-
mulada, ora descubierta; y por eso, con plena calma y tranquilidad, plú-
gome a mí investigar la verdad con la ayuda de Dios, preguntándome y 
respondiéndome a mí mismo (a meipso interrogatum mihique respondentem 
deo adiuuante uerum quaerere); no hay lugar, pues, a rubores, si en alguna 
parte, por concesiones temerarias, te has visto forzado a volver atrás, en 
busca de mejores soluciones, pues no hay otro medio de salir de aquí 35.

En este sentido, la teoría de la iluminación evita pensar que el diá-
logo en algún momento se convierta en mero solipsismo, ya que hay 
un tercero, el sol interior, que ilumina el espacio íntimo del ser humano 
y eleva la razón más allá de sus potencias naturales 36. De hecho, esta 
doctrina seguirá siendo desarrollada por Agustín, aunque ciertamente 
en un sentido cada vez más teológico-cristológico, hasta el punto de 
acompañarlo hasta el final de sus días. Agustín no deja de reconocer 
que en su vida Cristo es la Verdad en persona y su único Maestro 37.

Finalmente, tratemos de resumir lo que Agustín ha querido 
expresar con este método de hacer filosofía en los inicios de su 
conversión: 

35  Agustín, sol. 2, 14. CSEL 89,63/6-20.
36  Ibíd., 1, 15. CSEL 89,24/3-8.
37  Hacia el final de su vida, Agustín muestra una vez más que Cristo Maestro 

es al único a quien debe rendirle cuentas sobre su vida y su obra, cf. retr. 1, prol. 
2. CCL 57, 6,35-41.



DISPOSICIÓN DIALÓGICA Y ACCESO A LA VERDAD EN AGUSTÍN DE HIPONA 835

a)	 La predilección agustiniana por el diálogo no puede expli-
carse con el influjo de una presunta tradición cultural preva-
lente, sino que Agustín elige conscientemente el diálogo, y en 
especial los soliloquia como la forma más elevada del mismo, 
para buscar la sabiduría-verdad, objeto de la filosofía según lo 
había aprendido de Cicerón al leer el Hortensius 38;

b)	 «El soliloquio, en la medida en la cual es un ponerse de frente 
a la razón en actitud de pregunta y respuesta, aparecerá en 
último análisis como la esencia del diálogo, como la condición 
del descubrimiento de la verdad y como el ideal regulativo de 
la relación dialógica» 39;

c)	 Esto se explica porque para Agustín la naturaleza misma de 
la verdad exige el diálogo consigo mismo como método de 
búsqueda, en cuanto desde el punto de vista objetivo la ver-
dad es lo que es (id quod est), pero desde el punto de vista sub-

38  Puede ser útil la lectura de Carmen Dolby Múgica, M., «La influencia 
del diálogo Hortensio de Cicerón en san Agustín», en Anuario Filosófico 34 (2001) 
555-564.

39  Catapano, G., «Me interrogans mihique respondens. Soliloquio e dialogo nel 
giovane Agostino», en Alici, L.; Piccolomini, R., Pieretti, A.  (eds.), La filosofia 
come dialogo. A confronto con Agostino, Città Nuova, Roma 2005, pp. 37-57, aquí 39. 
En otro lugar, Catapano se expresa de la siguiente manera: «Per quanto riguarda 
l’origine degli altri Dialoghi, gioca un ruolo decisivo una dottrina che si affaccia nei 
Soliloquia e che rappresenta una delle teorie più note attribuite ad Agostino: quella 
della presenza interiore della verità. Le nozioni che appartengono alle discipline 
liberali e alla stessa filosofia vengono scoperte, dalla mente che indaga, non fuori, 
come le cose sensibili, ma dentro di sé. Esse esistevano già nella mente, ma in maniera 
inconsapevole; in questo senso si può dire, come Socrate, ma senza neccesariamente 
presupporre la preesistenza dell’anima, che conoscere non è altro che ricordare. 
Il dialogo assume allora la funzione maieutica di far venire alla luce la verità di 
cui l’anima dell’interlocutore è gravida. Il discepolo non impara dal maestro, ma 
da se stesso, anzi dalla verità che lo istruisce interiormente. Opportunamente 
interrogato, egli può giungere da solo a ciò che cerca, perchè non deve far altro che 
rinvenirlo in sé. Le conversazioni reali, tuttavia, sono spesso viziate dall’orgoglio 
degli interlocutori, che facilmente si ostinano ad avere ragione e mal sopportano 
di essere confutati e correti. Il dialogo perció viene progressivamente depurato 
dai limiti e dagli ostacoli che incontra nella sua attuazione concreta, e ricondotto 
il più possibile a una forma ideale, in cui fare da guida non é che la ragione», 
Catapano, C., «Introduzione generale», en Catapano, G. (ed.), en Agostino. Tutti 
i Dialoghi, Bompiani, Milano 2006, pp. 21-22.



BRUNO N. D’ANDREA, OAR836

jetivo se encuentra dentro del sujeto: «En el hombre interior 
habita la verdad» 40, o mejor aún, «regresa al corazón: allí 
ve qué percibes quizá de Dios, porque allí está la imagen de 
Dios. En el hombre interior habita Cristo, en el hombre in-
terior eres renovado a imagen de Dios, en su imagen conoce 
a su autor» 41;

d)	 Desde el inicio de su conversión Dios es un punto de refe-
rencia para la búsqueda de la verdad, incluso cuando se tra-
ta del soliloquium. En este sentido, la expresión Deo adiuuante 
no debe ser entendida como una fórmula piadosa o como un 
mero recurso de la retórica cristiana, ya que el conjunto de la 
obra agustiniana, desde los inicios hasta su culmen, da sobra-
dos testimonios de la necesidad de purificación y de la gra-
cia para el acceso a las verdades últimas. Pero hay más, es la 
identificación de Dios con la Verdad la que muestra cómo es 
imprescindible la ayuda de Dios en el diálogo agustiniano. O 
como dice G. Catapano:

Esta identificación entre Dios y la Verdad, ya presente en 
alguna medida en la metafísica neoplatónica, asume en la doc-
trina agustiniana, como todos saben, una peculiar connotación 
cristológica. Cristo, en efecto, se ha definido a sí mismo el Ca-
mino, la Verdad y la Vida. Agustín interpreta esta afirmación 
uniéndola a la solemne descripción joánica del Verbo como la 
luz verdadera, que ilumina todo hombre y a la imagen paolina 
de Cristo como habitador del hombre interior. Cristo-Verdad 
habita in interiore homine e ilumina la mente desde dentro, en-
señándole a entender las realidades inteligibles. Él, por tanto, 
puede decirse correctamente el único Maestro 42.

40  Agustín, uera rel. 72. CCL 32,234/12-13: in interiore homine habitat ueritas.
41  Id., In. io. tr. 18,10. CCL 36,186/1-18: redi ad cor; uide ibi quid sentias forte 

de deo, quia ibi est imago dei. in interiore homine habitat Christus, in interiore homine 
renouaris ad imaginem dei, in imagine sua cognosce auctorem eius.

42  Catapano, G., «Me interrogans mihique respondens. Soliloquio e dialogo 
nel giovane Agostino», p. 55.



DISPOSICIÓN DIALÓGICA Y ACCESO A LA VERDAD EN AGUSTÍN DE HIPONA 837

V.  El diálogo como confessio

Ya hemos adelantado que Agustín después de su conversión, aun 
explorando los senderos de la interioridad dialógica, no entiende su 
búsqueda de la verdad como mera introspección o como simple ra-
ciocinio en busca de una propia teoría gnoseológica. Por el contrario, 
desde Casiciaco Dios será un interlocutor privilegiado en muchos de 
sus escritos. Pero, sin duda, en su madurez, durante el tiempo del 
episcopado, la intensidad de la conversación con Dios se agudiza de 
tal manera que no puede menos que plasmarla por escrito como tes-
timonio de un diálogo que recorre cada uno de los momentos de su 
vida. Así nacen las Confessiones.

A propósito de dicha obra, se ha hablado mucho acerca de su 
género literario, de su finalidad y, de acuerdo con las diferentes hipó-
tesis, de su posible estructura, sin embargo, no cabe dudar seriamente 
de su forma dialógica. Todos los libros que componen la obra, de una 
manera u otra, reflejan el diálogo que el mismo autor quería evocar, 
no ya al modo de los Soliloquia, sino de una manera diversa, como 
confessio 43, esto es, como proclamación de la misericordia del Señor 
presente y actuante en su historia personal coram Deo, por tanto, ante 
Él. De hecho, las Confessiones se abren con palabras del salmista dirigi-
das a Dios: «Grande eres, Señor, y muy digno de alabanza; grande tu poder, 
y tu sabiduría no tiene medida» (Sal 146,5). Y en seguida el diálogo con 
Dios gira en torno a las condiciones de posibilidad de poder invocarle, 
conocerle y alabarle: «Dame, Señor, a conocer y entender qué es pri-
mero, si invocarte o alabarte, o si es antes conocerte que invocarte» 44.

Todo el primer libro de las Confessiones, que constituye como un 
gran prólogo a toda la obra, no es otra cosa que un claro testimonio 
de la forma dialógica que Agustín quiso conscientemente dar a esta 
novedad de la literatura universal. Allí queda suficientemente claro 
que su interlocutor principal es Dios, destinatario último del diálogo 
entendido como confessio: «Con todo, permíteme que hable en presen-

43  cf. Ratzinger, J., «Originalidad y tradición en el concepto de confessio de 
san Agustín», en Joseph Ratzinger. Obras completas, vol. 1, Cervera, P., y Granados, 
C. (eds.), Madrid 2014, pp. 394-415 = REAug (1957) 375-392.

44  Agustín, conf. 1, 1. CCL 27,1/1-9.



BRUNO N. D’ANDREA, OAR838

cia de tu misericordia (apud misericordiam tuam), yo, tierra y ceniza; 
permíteme que hable, porque es a tu misericordia, no al hombre, mi 
burlador, a quien hablo. Tal vez también tú te reirás de mí; mas vuelto 
hacia mí, tendrás compasión de mí» 45.

Agustín quiere ser escuchado ante todo por Dios 46. Se trata de 
una constante de todas las Confessiones. Sin embargo, tampoco aquí 
Agustín renuncia a hacer parte de su narración a otros interlocutores. 
Nos referimos a los lectores, tantas veces invocados en las Confessiones, 
pero especialmente mencionados en el libro décimo, donde Agustín 
los presenta como testigos. Por eso, la confessio es diálogo coram Deo y 
coram multis testibus: «He aquí que amaste la verdad, porque el que obra la 
verdad viene a la luz. Yo la quiero obrar en mi corazón, delante de ti por 
esta mi confesión y delante de muchos testigos por este mi escrito» 47.

Ahora bien, Agustín es consciente de la diferencia grande que 
hay entre Dios y sus lectores, ambos son testigos, pero no de la misma 
manera. Por eso, se pregunta el Hiponense:

¿Qué tengo, pues, yo que ver con los hombres, para que oigan mis 
confesiones, como si ellos fueran a sanar todas mis debilidades? Curioso 
linaje para averiguar vidas ajenas, desidioso para corregir la suya. ¿Por 
qué quieren oír de mí quién soy, ellos que no quieren oír de ti quiénes 
son? ¿Y de dónde saben, cuando me oyen hablar de mí mismo, si les 
digo verdad, siendo así que ninguno de los hombres sabe lo que pasa en 
el hombre, si no es el espíritu del hombre, que, existe en él? 48

Ante estos interrogantes y dificultades presentes en la conciencia, 
que parecerían cuestionar los motivos de su diálogo con Dios puesto 
por escrito, el obispo de Hipona encontrará la razón para hacer su 
confesión delante de los hombres en la fraternidad que nace de la fe 
y el amor. Sólo desde estas realidades, dones de Dios y actitudes del 

45  Ibíd, 1, 7. CCL 27,3/1-4/4.
46  Ibíd., 1, 11. CCL 27,6/1; 1, 24. CCL 27,13/1. D’Andrea, B., «In tuam 

inuocationem rumpebam nodos linguae meae (conf. 1,14): un poco más que aprender a 
hablar», en Augustinus 65 (2020) 305-321.

47  Ibíd., 10, 1. CCL 27,155/6-8.
48  Ibíd., 10, 3. CCL 27,156/1-7.



DISPOSICIÓN DIALÓGICA Y ACCESO A LA VERDAD EN AGUSTÍN DE HIPONA 839

creyente, podrá llevar a cabo su confesión y los testigos aceptar su 
testimonio:

Mas, porque la caridad todo lo cree, entre aquellos, digo, a quie-
nes unidos consigo hace una cosa, también yo, Señor, aun así me 
confieso a ti, para que lo oigan los hombres, a quienes no puedo 
probarles que las cosas que confieso son verdaderas. Pero créan-
me aquellos cuyos oídos abre para mí la caridad (sed credunt mihi, 
quorum mihi aures caritas aperit) 49.

Por eso dirá que encuentra en el ánimo fraterno ( fraternus animus) 
el último fruto de sus Confessiones 50. En este sentido, puede decirse 
que los lectores-testigos ocupan en la obra un lugar menos relevante 
con relación a Dios, pero no insignificante. Quizá convenga recordar 
que las Confessiones aportan una visión madura de Agustín sobre el 
valor de las relaciones humanas y, en especial, sobre la amistad, con-
siderada plena cuando el vínculo de la fe y el amor a Dios es posesión 
común de los amigos 51. En otras palabras, la reflexión de Agustín 
obispo sobre el valor de los amigos aclara aún más el valor del diálogo 
como confesión de las misericordias de Dios, en unas coordenadas 
temporales en las que no era poco difuso el elitismo del mundo paga-
no en el que algunos basaban las relaciones de amistad 52.

Por otro lado, Agustín demuestra que su historia de vida es inte-
ligible si hay otros capaces de unirse a él por lazos de fe y amor; por 
el contrario, de no haber otros testigos, además de Dios, el testigo y 
el interlocutor por excelencia, no habría posibilidad de que su testi-
monio sea inteligible. Muy probablemente era esto lo que pretendía 
conseguir, más allá de su finalidad más o menos didáctica 53. 

49  Ibíd., 10, 3. CCL 27,156/1-7.
50  Ibíd., 10, 4. CCL 27,157/1-12.
51  Ibíd. 4, 7. CCL 27,43/1-17.
52  cf. Mara, M. G., «Augustin: un homme de la relation humaine et du dialogue 

dans les Confessions», en Fux, P-Y. ; Roessli, J.-M., y Wermelinger, O. (eds.),  «Augustinus 
Afer». Saint Augustin: africanitè et universalitè. Actes du colloque international Alger-Annaba, 
1-7 avril 2001, Éditions Universitaires Fribourg, Fribourg 2003, pp. 189-198.

53  «Augustine’s use of an abundance of genres in his Confessions results 
in a profusion of contingent signs. He does not restrict his witness to God to 



BRUNO N. D’ANDREA, OAR840

Los interlocutores-testigos del diálogo entre Agustín y Dios no 
son solo entonces destinatarios del fruto de las Confessiones, sino tam-
bién quienes posibilitan su comprensión y su vigencia en el tiempo. 
La actitud o disposición dialógica es una manera de acercarnos a los 
demás que permite rubricar experiencias y, en última instancia, co-
municarlas. 

VI.  El diálogo con la creación

Un aspecto muy llamativo, pero menos estudiado de la dispo-
sición dialógica del obispo de Hipona es su capacidad de dialogar 
con las criaturas, esto es, de interactuar con la obra de la creación. 
Existen muchos lugares de la obra agustiniana en los que la creación 
se convierte en una interlocutora para el filósofo y teólogo Agustín, 
presentando así la inteligibilidad de la misma como condición de po-
sibilidad del encuentro de vestigios de la verdad por parte de la razón. 
De hecho, en una de sus obras, escrita entre los años 401-404, Agustín 
no deja de invitar al obispo maniqueo Fausto, defensor de una con-
cepción dualista de la realidad y pesimista con relación a la materia, 
a leer el gran libro de la naturaleza 54. Más aún, decide hablar con las 
criaturas en más de una ocasión, empleando sin vacilar sus destrezas 
de rhetor y haciendo gala de su buen manejo de la figura de la prosopo-
pea o personificación. Asimismo, tal figura retórica es muestra de su 
actitud vital de búsqueda de respuestas en la realidad, en la res creada. 
Por mencionar un ejemplo, veamos un pasaje del décimo libro de las 
Confessiones en el que se interroga sobre el objeto de su amor cuando 
se trata de Dios, es decir, «qué amo cuando amo a mi Dios»:

exemplary actions and moral lives. Augustine wants to testify, to confess. His life 
is a personal witness to God, not an example of a moral rule or a law», Rigby, P., 
The Theology of Augustine’s Confessions, Cambridge 2015, p. 17. Para el empleo y la 
discusión sobre la categoría de testimonio aplicada a las Confessiones, cf. Pierron, 
J.-P., «La question du témoignage dans les Confessions de saint Augustin», en Revue 
des Études Augustiniennes 41 (1995) 253-266, aquí 259; Lancel, S., Saint Augustin, 
1999, p. 303; Baker, J., «Amore amoris tui facio istuc: L’emploi par Augustin du 
témoinage dans les Confessions», en Mayéutica 45 (2019) 63-78.

54  Agustín, c. Faust. 32,20. CSEL 25,1,781/22 – 782/14.



DISPOSICIÓN DIALÓGICA Y ACCESO A LA VERDAD EN AGUSTÍN DE HIPONA 841

Pero ¿y qué es entonces? Pregunté a la tierra y me dijo: «No soy 
yo»; y todas las cosas que hay en ella me confesaron lo mismo. Pre-
gunté al mar y a los abismos y a los reptiles de alma viva, y me respon-
dieron: «No somos tu Dios; búscale sobre nosotros». Interrogué a las 
auras que respiramos, y el aire todo, con sus moradores, me dijo: «Se 
engaña Anaxímenes: yo no soy tu Dios». Pregunté al cielo, al sol, a la 
luna y a las estrellas. «Tampoco somos nosotros el Dios que buscas», 
me respondieron. Dije entonces a todas las cosas que están fuera de las 
puertas de mi carne: «Decidme algo de mi Dios, ya que vosotras no lo 
sois; decidme algo de él». Y exclamaron todas con grande voz: Él nos 
ha hecho. Mi pregunta era mi mirada; su respuesta, su belleza 55.

Estas palabras son expresión de la conveniencia de la vía del diá-
logo para descubrir al Creador y, al mismo tiempo, son testimonio 
de la via pulchritudinis, uno de los posibles caminos de la filosofía y 
de la teología para acceder al conocimiento de Dios. Sin embargo, 
dicha actitud es más que el mero desarrollo de un itinerario filosófico 
conocido ya en la antigüedad a partir de Platón. En Agustín es prin-
cipalmente un itinerario de acceso a la revelación que descubrió en el 
Apóstol Pablo (cf. Rm 1, 20):

En efecto, lo invisible de él se hace visible a la inteligencia por medio de 
sus obras. Pregunta al mundo, a la belleza del cielo, al resplandor y ar-
monía de los astros, al sol que basta para iluminar el día, a la luna que 
alivia la noche; pregunta a la tierra, fértil en hierbas y plantas, poblada 
de animales, embellecida de hombres; pregunta al mar, repleto de una 
gran cantidad y variedad de seres acuáticos; pregunta a la atmósfera 
cuántos volátiles contiene; pregunta a cuanto existe y mira si no pa-
recen responderte a su modo: «Dios nos ha hecho» (interroga omnia, et 
uide si non sensu suo tanquam tibi respondent, deus nos fecit) 56.

En otro lugar de la predicación agustiniana encontramos la mis-
ma idea en términos muy parecidos:

¿Cómo lo conocieron? A partir de las cosas que hizo. Pregunta a 
la hermosura de la tierra, pregunta a la hermosura del mar, pregunta 

55  Id., conf., 10, 9. CCL 27,159/20-31.
56  Agustín, s. 141, 2. PL 38,776/40-49.



BRUNO N. D’ANDREA, OAR842

a la hermosura del aire dilatado y difuso, pregunta a la hermosura del 
cielo, pregunta al giro ordenado de los astros; pregunta al sol, que ilu-
mina el día con fulgor; pregunta a la luna, que mitiga con su resplan-
dor la oscuridad de la noche que sigue al día; pregunta a los animales 
que se mueven en el agua, que pueblan la tierra y vuelan en el aire; 
a las almas ocultas, a los cuerpos manifiestos; a los seres visibles que 
necesitan quien los gobierne, y a los invisibles, que los gobiernan. Pre-
gúntales. Todos te responderán: «Mira, somos bellos». Su hermosura 
es su confesión. ¿Quién hizo estas cosas bellas, aunque mudables, sino 
el inmutablemente bello? 57

Es interesante notar que este último texto se encuentra en un 
sermón del tiempo pascual en el que Agustín defiende la fe en la re-
surrección de los cuerpos, irrisoria para muchos paganos en aquel 
entonces. En dicho sermón refuta la visión negativa de Porfirio acerca 
de la corporeidad del ser humano y, en general, acerca de la materia. 
Al principio porfiriano corpus est omne fugiendum, opondrá la compren-
sión fundamentalmente positiva de la corporeidad que predicaba la 
Iglesia: «nuestra fe alaba el cuerpo» 58. Como puede comprobarse una 
vez más, no se puede decir sin matizar que Agustín sea un platónico 
o neoplatónico ni mucho menos un maniqueo con relación a la com-
prensión del cuerpo humano, más bien se muestra crítico con relación 
a muchos puntos de estas doctrinas cuando no son compatibles con 
los datos de la fe eclesial. Por otra parte, y este es el punto que quisié-
ramos destacar en este lugar, valoriza notablemente la creación, reco-
nociéndola como vía de acceso al conocimiento de Dios y vehículo de 
su presencia.

Otro aspecto importante del diálogo con la creación tiene rela-
ción con lo que C. Harrison, reconocida agustinóloga, llama la «escu-
cha transformadora». Agustín sería un ejemplo de cómo en el cristia-
nismo primitivo existirían suficientes elementos para hablar de una 

57  Id., s. 241, 2. PL 38,1134/16-28.
58  Ibíd., 7. PL 38,1137/20-21: fides nostra laudat corpus. Véanse lo siguientes 

artículos para profundizar en el tema del valor de la corporeidad en el pensamiento 
del Hiponense: Arenson, K. E., «Defensa y vindicación agustiniana del cuerpo», 
en Augustinus 60 (2015) 5-14; Djuth, M., «El cuidado del cuerpo en las obras 
primeras de Agustín: 386-395», en Augustinus 61 (2016) 245-261, aquí 246.



DISPOSICIÓN DIALÓGICA Y ACCESO A LA VERDAD EN AGUSTÍN DE HIPONA 843

teología de la escucha transformadora, especialmente si se analizan 
detenidamente los tres últimos libros de las Confessiones. En la res-
puesta de la criatura temporal a las palabras del eterno Creador tiene 
lugar una audición capaz de transformar al sujeto. En otras palabras, 
Agustín abordando el problema difícil «de la manera en que la cria-
tura temporal, corpórea y mudable es formada y transformada por la 
audición y respuesta al trascendente, eterno, inmutable Creador», nos 
da «una descripción teórica del arte de la escucha transformadora: de 
la manera en que, dentro de la criatura, la imagen de Dios es formada, 
reformada y transformada por la audición: por recordar, prestar aten-
ción y esperar la palabra de Dios, según ella se dirige a nosotros» 59. 
Como podemos ver, el diálogo agustiniano con la creación, hecho de 
audición y respuesta a las palabras performativas del Creador, crea 
entonces condiciones adecuadas para la renouatio y reformatio de la 
imagen divina en el hombre. El diálogo, entonces, no tiene la sola 
finalidad de demostrar apodícticamente una serie de verdades, sino 
que muestra un modo fundamental de relacionarse del ser humano 
con la verdad 60.

Por último, quisiera señalar y subrayar que, en un tiempo en el 
que la cuestión ecológica adquiere cada vez más valor, el diálogo con 
la creación, no entendido en términos infantiles como una suerte de 
conversación imaginativa con seres inanimados, sino como redescu-
brimiento de la inteligibilidad de lo creado, aparece como una mo-
dalidad verdaderamente valiosa. En este sentido, el Papa Francisco 
recordaba que la creación tiene un lenguaje propio que debemos sa-
ber interpretar y que resulta importante para comprender aspectos 
basilares de nuestro diálogo con Dios y sus repercusiones en la lectura 
de nuestra propia identidad:

59  Harrison, C., «La escucha transformadora: la construcción del oyente 
en el cristianismo primitivo», en Augustinus 56 (2011) 123-130.

60  No olvidemos que en la antropología agustiniana se evidencian los ele-
mentos de un camino para el hombre que conlleva la constitución del sujeto. «El 
ser creado, que es un esse ad, un ser orientado hacia su creador, no encuentra su 
meta a no ser por esta relación con el creador y con los demás seres», Vannier, 
M.-A., “La dialéctica de la imagen de Dios”, en J. García Álvarez (ed.), San 
Agustín. Aproximaciones a su pensamiento teológico y espiritual, vol. 2, Ed. Agustiniana, 
Madrid 2017, 47-48.



BRUNO N. D’ANDREA, OAR844

Todo el universo material es un lenguaje del amor de Dios, de su 
desmesurado cariño hacia nosotros. El suelo, el agua, las montañas, 
todo es caricia de Dios. La historia de la propia amistad con Dios siem-
pre se desarrolla en un espacio geográfico que se convierte en un signo 
personalísimo, y cada uno de nosotros guarda en la memoria lugares 
cuyo recuerdo le hace mucho bien. Quien ha crecido entre los montes, 
o quien de niño se sentaba junto al arroyo a beber, o quien jugaba en 
una plaza de su barrio, cuando vuelve a esos lugares, se siente llamado 
a recuperar su propia identidad 61.

VII.  A modo de conclusión

Me parece que sobran los motivos para considerar al Hiponense 
un hombre de diálogo y un gran exponente del sabio uso del método 
dialógico para la búsqueda de la verdad. Sin duda, su formación clá-
sica lo dotó de herramientas imprescindibles para llegar lejos, siendo 
capaz de elaborar una obra filosófica y teológica de magnitud insospe-
chable, ocupando en ella el diálogo un lugar destacado.

Los diálogos de los inicios de su conversión nos muestran no sólo 
la elección de un método filosófico, sino una verdadera elección epis-
temológica, no sólo debida a la comprensión del objeto (la verdad 
como realidad inaprensible para el sujeto pensante y buscador), sino 
también por su forma de entender la misma actividad filosófica des-
de su experiencia vital y su correspondiente disposición dialógica (el 
diálogo expresa el deseo de que la verdad sea posesión común y efec-
tivamente beatitudo de la comunidad filosófica).

Por otra parte, Agustín ha dado un aporte significativo en lo que 
constituyen dos novedades en la literatura como son los Soliloquia y 
las Confessiones, ambas testimonio de una disposición dialógica abierta 
a la verdad que el ser humano es capaz de encontrar en sí mismo en 
presencia de Dios y también, como en el caso de sus Confessiones, de 
muchos otros testigos. A propósito de estas últimas, si se las considera 
bajo la perspectiva del testimonio, serían también la prueba más aca-

61  Papa Francisco, Laudato si’ 84.



DISPOSICIÓN DIALÓGICA Y ACCESO A LA VERDAD EN AGUSTÍN DE HIPONA 845

bada, al menos en la obra agustiniana, de la potencialidad constructi-
va del diálogo en el proceso de búsqueda de la verdad y de la propia 
identidad que el ser humano emprende ante su Creador.

La creación, por su parte, se convierte en espacio para descubrir 
una verdad que habla en los seres animados e inanimados, haciéndo-
se inteligible a la ratio y a los oculi cordis del ser humano. En Agustín, la 
creación es lúcidamente reconocida como lugar teológico y, por tanto, 
epifanía del misterio revelado, cuyo acceso a través del diálogo queda 
atestiguado en varios lugares de su obra como, de hecho, hemos podi-
do demostrar en nuestra reflexión.

Todo esto muestra que la disposición e interacción dialógica de-
sarrollada por Agustín con relación a la búsqueda de la verdad, desde 
los inicios de su itinerario intelectual, puede resultar un potente estí-
mulo capaz de poner en movimiento nuevos desarrollos del método 
dialógico en contextos actuales como son el diálogo intercultural y 
religioso o la interdisciplinaridad del mundo científico.

Bruno N. D’Andrea OAR




	_Hlk75952820
	_Hlk75952911
	_Hlk27121701
	_Hlk66771306
	_Hlk81158853
	_Hlk80508700
	_Hlk75948746
	_Hlk73613393
	_Hlk66813335

