
LA BÚSQUEDA DE LA VERDAD EN SAN AGUSTÍN 791

La búsqueda de la verdad en San Agustín

Resumen

Sabiduría, felicidad, bondad, hermosura, todas estas facetas están unidas y 
tienen nombre propio, se llama Verdad. Y ¿cómo alcanzarla? El camino es 
Cristo. Buscar la verdad es buscar a Dios, pero para llegar a esta meta, antes 
Agustín ha tenido que pasar por el crisol de la duda, por la angustia inte-
lectual de poder alcanzarla. El profesor de retórica fluctúa entre el deseo de 
encontrar la verdad y el miedo a ser de nuevo engañado, la desesperación 
del escepticismo y la nostalgia de las certezas prometidas anteriormente. 
Agustín buscó la verdad, la amó por encima de todo porque solo ella era 
necesaria, es decir, solo ella podía saciar plenamente. Se puede afirmar que 
el itinerario espiritual de Agustín es una incansable búsqueda de Dios hasta 
descansar en Él.

Palabras clave: Verdad, conversión, duda, escepticismo, búsqueda, inquie-
tud, amor, Dios.

Abstract

Wisdon, happines, kindness, beauty, all these facets are united and have their 
own name, called the Truth. And how reaching it? Yhe way is Christ. To 
search for the truth is to search for God; but to reach this goal, Augustin has 
had to go before through the crucible of the doubt, through intelectual angui-
sh to be able to reach it. The teacher of rethoric fluctuate between the desire 
to find the truth and the fear of being deceived again, the desperation of 
sketicism and the nostalgia of the certainties previously promised. Augustin 
searched for the truth, loved it adove  all because only it was necessary, that 
is, only it could fullly satiate. It can stated that the spiritual roule of Augustin 
is an infatigable searching of God until resting in Him.

Key words: Truth, conversion, doubt, skeptieism, search, anxiety, love, god.

CiuD-Ra 234-3 (2021) 791-816



SANTIAGO SIERRA, OSA792

1.	E l abismo de la duda

Desde la grandeza de su mente y poniéndonos en una perspectiva 
intelectual, hay una parte importante en Agustín que nos ha de ayudar 
a comprender su conversión, se trata de la contaminación de las ideas, o 
si queremos del pecado de la inteligencia o de la mente: “Así también los 
errores y falsas opiniones contaminan la vida si la mente racional está 
viciada, cual estaba la mía entonces, que no sabía que debía ser ilustrada 
por otra luz para participar de la verdad, por no ser ella la misma cosa 
que la verdad” (Confesiones 4, 15, 25). Agustín despierta a la verdad al 
calor del contenido de un libro de Cicerón y “nace en él una pasión tan 
grande y un amor tan incondicional a la verdad, que saldrá vencedor, 
después de muchos años, sobre cualquier otra pasión del alma y sobre 
todo otro amor” 1. En esta ocasión a Agustín no le impresiona el modo 
de exponer, le impresiona el contenido. En el libro se invita a ser hones-
tos cultivadores de la filosofía, a buscar lo verdadero y el bien, estar por 
encima de las circunstancias, de la fama, del dinero, de las satisfacciones 
fáciles y a vivir una vida simple, teniendo siempre la inteligencia y el 
corazón libres y buscando la sabiduría. Así nos presenta el efecto que 
produce esta lectura: “Siguiendo el programa usual de mis estudios, me 
di de manos a boca con un libro de un tal Cicerón, cuyo lenguaje todos 
admiran, no así su talante. Este libro suyo contiene una exhortación a la 
filosofía y lleva por título Hortensio. Su lectura realizó un cambio en mi 
mundo afectivo. También encaminó mis oraciones hacia ti, Señor, e hizo 
que mis proyectos y deseos fueran otros. De golpe todas mis expectati-
vas de frivolidad perdieron crédito, y con increíble ardor de mi corazón 
ansiaba la inmortalidad de la sabiduría. Y comencé a levantarme para 
iniciar el retorno a ti...” (Confesiones 3, 4, 7).

Pero, ¿dónde encontrar la felicidad? Y Cicerón, en este libro, le 
responde: en la sabiduría. Pero, ¿dónde está la sabiduría? Poco a poco 
Agustín ha descubierto dónde está y cómo se llama: “Dios Verdad, 
en quien, de quien y por quien son verdaderas todas las cosas verda-
deras. Dios, Sabiduría, en ti, de ti y por ti saben todos los que saben. 

1  En este apartado me he valido de mi artículo El hombre que se tomó en 
serio su vida, X Jornadas Agustinianas, Centro teológico San Agustín Madrid 2007, 
pp. 57-86 y 68.



LA BÚSQUEDA DE LA VERDAD EN SAN AGUSTÍN 793

Dios, verdadera y suma vida, en quien, de quien y por quien viven las 
cosas que suma y verdaderamente viven. Dios bienaventuranza, en 
quien, de quien y por quien son bienaventurados cuantos hay bien-
aventurados. Dios, Bondad y Hermosura, principio, causa y fuente de 
todo lo bueno y hermoso” (Soliloquios 1, 1, 3). Desde este momento 
Agustín anhela la Verdad, quiere investigar la verdad en sí misma. No 
por curiosidad, sino por verdadero amor a la verdad que le quema por 
dentro: “¡Oh Verdad, Verdad!, cuán íntimamente suspiraba entonces 
por ti desde los meollos de mi alma” (Confesiones 3, 6, 10). Cicerón le 
puso en camino, pero no le hablaba de Cristo, su nombre no aparecía 
en su libro y se inclinó hacia la Biblia, esa no tenía el estilo pulido: “El 
libro santo no tiene el estilo ciceroniano y anuncia la verdad eterna 
con palabras que solo captan los corazones humildes y puros. Agustín 
quiso entrar en el templo de la verdad con la cabeza erguida: Yo no 
quería empequeñecerme, e, hinchado de orgullo, me tenía por grande 
(Confesiones 3, 5, 9) y el orgullo le impidió ver la verdad donde esta-
ba, cayendo así en el materialismo de los maniqueos” 2.

Es curioso que el joven profesor de retórica, despreciador de la 
mediocridad, prefiera la oferta de los maniqueos a la de los católicos. 
Los maniqueos le ofrecen una síntesis fácil de los componentes mo-
rales, racionales y religiosos, le prometen, en nombre de Cristo, que 
siempre tienen en la boca, alcanzar la Verdad por el camino de la 
razón y le resuelven el problema del mal atribuyendo la responsabili-
dad de los propios actos a un principio exterior. Es cierto que Agustín 
ama la verdad, pero en este momento se ama más a sí mismo y no se 
da cuenta que le están engañando: “Hacían con nosotros lo que los 
astutos cazadores de pájaros: que ponen varetas enligadas al lado de 
las aguas para cazar a las avecillas sedientas” (De la utilidad de creer 
1, 2). Lo cierto es que los maniqueos más que acercarle a la Verdad, 
van llevándole por caminos torcidos y senderos sinuosos y no le dejan 
en situación favorable. Es increíble que, tan intelectual como es él, se 
dejase atrapar en estas redes. Pero lo cierto es que ha llegado a ser lite-
ralmente un verdadero desastre intelectual. Y dado que la búsqueda de 
la verdad no soporta compromisos ni incoherencias, en este momento 
está viviendo una profundísima crisis global: racional, religiosa y mo-

2  Ibíd., p. 91.



SANTIAGO SIERRA, OSA794

ral. Joven apasionado por la verdad, inquieto y vanidoso, nada podía 
desear mejor que esto, aunque a decir verdad, los maniqueos metieron 
en su corazón un veneno pernicioso, que se llama materialismo y que 
le lleva a una profunda crisis racional (cfr. Confesiones 5, 10, 19) 3.

Lo cierto es que la desilusión maniquea ha complicado el cami-
no. Es un momento crítico; a la desilusión ideológica, se añade la 
desilusión profesional y el descalabro económico. En la escuela que 
regenta los alumnos no pagan y busca influencias para promocionar-
se. En este momento también pesa, y mucho, la lógica ambición de 
hacer carrera en un camino seguro: “Suscitas precisamente aquella 
cuestión que tanto me atormentó a mí siendo aún muy joven, y que, 
después de haberme fatigado inútilmente en resolverla, me empujó 
e hizo caer en la herejía de los maniqueos. Y tan deshecho quedé en 
esta caída y tan abrumado bajo el peso de sus tantas y tan insulsas 
fábulas, que si mi ardiente deseo de encontrar la verdad no me hu-
biera obtenido el auxilio divino, no habría podido desentenderme 
de ellos ni aspirar a aquella mi primera libertad de buscarla” (Del 
libre albedrío 1, 2, 4). 

Agustín llega a Italia con el aguijón de la duda en su corazón, una 
duda que, poco a poco, toma cuerpo en él; estamos al final del 384. 
A este escepticismo le da una base doctrinal, el escepticismo de su 
maestro Cicerón. Ciertamente Agustín sintió profundamente la duda, 
son demasiado dramáticas sus palabras cuando nos dice el estado de 
ánimo en el que se encuentra para que podamos dudar de esto (cf. De 
beata vitae 1, 4). Las narraciones nos hablan de angustia intelectual, 
lo que Agustín perdió fue la confianza en sí mismo, se le escapó de 
su vista su ser y su consistencia vital: “Se trata del destino de la vida, 
de las costumbres, de nuestra alma, la cual confía vencer la dificultad 
de todos los sofismas, y después de abrazar la verdad, volviendo, por 
decirlo así, al país de su origen” (Contra los académicos 2, 9, 22). Su 
duda es una duda vital, que convierte en problema insoluble las creen-
cias que habían sido el norte de su vida 4, es una duda más religiosa 
que científica. Es el escepticismo que nacía de la propia vida. Le gana 

3  Cf. Ibíd, pp.72-73.
4  Cf. Capánaga, V., Introducción al Contra académicos, BAC, Madrid 1971, 

pp. 2-69, 10.



LA BÚSQUEDA DE LA VERDAD EN SAN AGUSTÍN 795

el escepticismo como actitud vital del desesperado que “acaricia sin 
consuelo una amarga experiencia lamentable” 5. 

La verdadera causa del escepticismo era de orden moral. Lo que 
dudaba encontrar era algo para la dirección de su vida (cf. Confesio-
nes 6, 11, 18). Ciertamente su escepticismo no mantiene siempre la 
misma intensidad y, poco a poco, va haciéndose la luz para solucionar 
su problema, aunque siga manteniendo ciertas dudas dentro de sí. Lo 
cierto es que, “el gran peregrino de Dios perdió el bien más inmueble 
y radical del espíritu: la esperanza de hallar la verdad. La duda de 
San Agustín no fue metódica, sino angustiosa y realísima en la lucha 
por la verdad… Pero hubo una época en su historia en que perdió la 
creencia vigorosa en el dominio universal de la verdad. Aquel estado 
fue una consecuencia y resultado de la crisis ideológica en que le su-
miera el fracaso del maniqueísmo, que le había prometido dar razón 
de las cosas y resultó un conjunto insostenible de sinrazones” 6. Pronto 
empieza a enfriarse y surgen las dudas. Al no encontrar la verdad 
entre los maniqueos, se encuentra en un terreno vacío. Así lo explica 
un estudioso: “Sabía que la verdad no estaba en el maniqueísmo, pero 
“no sabía” donde buscarla y encontrarla. Por un momento desesperó 
Agustín de que el hombre pudiese conocer la verdad o que alguno se 
la enseñara verdaderamente. No los maniqueos que enseñaban cosas 
distintas que los astrónomos; no los católicos, que mezclaban la luz 
con las tinieblas, y hacía nacer al Redentor de la carne y lo vestían de 
carne; no los filósofos, que se desmentían unos a otros. Es natural que 
se le ocurriese que los únicos que estaban en lo cierto fuesen los aca-
démicos, que dudaban de todo y concluían que el hombre no puede 
afirmar nada como cierto. ¿No es esta, tal vez, la mejor sabiduría? De 
este modo san Agustín se orientó hacia el escepticismo de la Nueva 
Academia” 7.

Ahora Agustín ha perdido la esperanza de encontrar la verdad: 
“Por este tiempo se me vino también a la mente la idea de que los filó-
sofos que llaman académicos habían sido los más prudentes, por tener 

5  Flórez, R., «Condiciones generales de la filosofía agustiniana», en Arbol 108 
(1954) 414-415.

6  Capánaga, V., a.c., p. 3.
7  Sciacca, M. F., San Agustín, Barcelona 1955, p. 42.



SANTIAGO SIERRA, OSA796

como principio que se debe dudar de todas las cosas y que ninguna 
verdad puede ser comprendida por el hombre” (Confesiones 5, 10, 
19). O, más preciso todavía: “Pues a los académicos plúgoles sostener 
que el hombre no puede conseguir la ciencia de las cosas tocantes a la 
filosofía (porque lo demás no preocupaba a Carnéades) y, no obstante 
eso, que el hombre puede ser sabio, y toda su misión consiste en inves-
tigar la verdad… De donde resulta que el sabio no da su asentimien-
to a ninguna cosa, porque necesariamente yerra –y esto es impropio 
del sabio– asintiendo a cosas inciertas” (Contra académicos 2, 5, 11). 
“Aunque no pareciera que la vida de filósofo escéptico le haya resulta-
do atractiva por largo tiempo, Agustín siguió respondiendo al reto del 
escepticismo en todas sus obras más importantes” 8.

Cuando Agustín llega a Milán, otoño del 384, es un hombre des-
ilusionado, han desaparecido ya de él las certezas y entusiasmos juve-
niles, desespera de poder encontrar un camino que conduzca a Dios, 
creía que no se podía decir nada a favor de la fe católica. Tiene que 
aclimatarse al nuevo ambiente y al nuevo trabajo y está inquieto. De 
hecho, cuando habla de esta etapa de su vida no hay que minimizar 
sus palabras, la duda había calado hondo en su espíritu, su madre le 
encontró “en grave peligro por mi desesperación de encontrar la ver-
dad” (Confesiones 6, 1, 1). Y es que en este momento: “Creía era impo-
sible hallar la verdadera senda de la vida” (Confesiones 6, 2, 2), pero 
en medio de estas dudas y desorientación se encuentra con personas 
muy seguras de sí mismas y que le invitan a seguir profundizando: “El 
Agustín resentido de haber sido víctima del fraude maniqueo mien-
tras presumía de sagaz, tiene poco que ver con el clásico pirronista, 
presuntuoso y hábil. Trata de incrustarse una máscara de profesional 
y librepensador y se sumerge en la lectura de los académicos; pero 
es para buscar la tierra firme en que apoyarse interiormente y para 
adherirse a un ideal que haga posible y soportable la vida misma” 9.

Ahora se dio cuenta de que no conocía la doctrina de la Iglesia, 
que esta “no enseñaba aquellas cosas de que gravemente la acusaba” 
(Confesiones 6,4,5). Se siente culpable de haber sido impío, temera-

8  Matthews, G., Agustín, Herder, Barcelona 2006, p. 42.
9  Cilleruelo, L., «El escepticismo de san Agustín», en Árbol (1947) 29-46, 30.



LA BÚSQUEDA DE LA VERDAD EN SAN AGUSTÍN 797

rio, negligente. Se siente confuso, burlado, engañado. Lo sorpren-
dente es que descubriese tan tarde la interpretación espiritualista de 
la creación del hombre a imagen de Dios: “La razón vital y personal 
que induce a san Agustín a hacer un análisis crítico del escepticismo 
es que él, antes de su conversión, atravesó un periodo de descon-
fianza respecto a la posibilidad de la razón humana para conocer la 
verdad. Una vez alcanzada la verdad dentro de la Iglesia Católica, 
lo primero que escribe el Hiponense es la obra Contra académicos, 
obligado por el deber de escribir contra el escepticismo, que a él 
le había dificultado encontrar la verdad y a otros muchos les quita 
hasta la esperanza de hallarla” 10. De hecho, intenta refutar a los aca-
démicos desde el momento de la conversión: “Sobre esta cuestión 
escribí, en los preliminares de mi conversión, tres libros para que no 
me sirviesen de obstáculos las cosas que en los mismos umbrales se 
me ofrecían. Me era necesario, en verdad, refutar sus argumentacio-
nes, con las que pretendían robustecer la desesperación de encontrar 
la verdad” (Enquiridión 7, 20). El libro Contra Académicos “Los 
compuso para robustecer el anhelo profundo y esperanza de hallar 
la verdad, debilitada por los argumentos de los escépticos”  11. “A 
ellos (académicos) dedicaría uno de sus primeros escritos después de 
su conversión bajo el título Contra académicos (386-387). En aquel 
escrito y en las Confesiones volverá sobre el problema central de la 
filosofía que es precisamente el de la capacidad de la razón huma-
na para conocer la verdad, es decir, una verdad que sea universal, 
eterna y absoluta” 12. Lo cierto es que a partir de este descubrimien-
to pierden peso las objeciones de los maniqueos contra la Iglesia: 
“Interpretados en un sentido espiritual, roto el velo místico que les 
envolvía, no decían nada que pudiera ofenderme” (Confesiones 6, 4, 
6). Pero no podía todavía asentir a la doctrina de la Iglesia: “Retenía 
a mi corazón de todo asentimiento, temiendo dar en un precipicio” 
(Confesiones 6, 4, 6). Se puede afirmar que durante toda la vida de 

10  Galindo, J. A., Teoría del conocimiento, en Oroz, J., y Galindo, J. A. 
(dir.), El pensamiento de San Agustín para el hombre de hoy, vol. I, Edicep, Valencia 
1998, pp.407-470, 407.

11  Capánaga, V., Introducción…, a.c., p. 17.
12  Oldfield, J., Teología Agustiniana de la Conversión, en Oroz, J.  y 

Galindo, J. A., o.c., pp. 693-793, 713.



SANTIAGO SIERRA, OSA798

Agustín el objeto de su investigación fue la verdad: “El camino hacia 
la Verdad en san Agustín fue arduo y largo pues en muchas ocasio-
nes se perdió en lugares especulativos que cual meandros no condu-
cían a ninguna parte. La principal cuestión que se le planteó acerca 
de la Verdad, después de sus escarceos escépticos, tras el abandono 
del maniqueísmo, fue la de luchar contra aquellos que negaban al 
intelecto humano la capacidad de darle alcance. Con este fin Agus-
tín fue demostrando la existencia de verdades, entre otras las más 
evidentes: las verdades matemáticas y la de la propia existencia” 13.

Evidentemente Ambrosio está predicando la verdad y si se quie-
re comprender hay que creer, pero hay que descubrir que la fe no es 
una represión de las exigencias de la razón. El neoplatonismo tiene 
el mérito de arrancarle del escepticismo de la Academia y de reve-
larle la dimensión espiritual del hombre, las páginas que leyó de los 
neoplatónicos contienen una doctrina opuesta tanto al maniqueísmo 
como al escepticismo; no son cristianas pero sí cercanas a la teolo-
gía de Cristo, es decir, el neoplatonismo prepara y ayuda, pero no 
produce la transformación del corazón y de la vida: “La evolución 
del espíritu de San Agustín, antes de su conversión, es una constante 
aspiración de la verdad, buscada primero entre los maniqueos, cuyo 
materialismo no podía contentar su alma; después, en las teorías 
de los académicos y, luego en la filosofía de los neoplatónicos cuyo 
espiritualismo fue el terreno desde el cual se elevó al conocimiento 
de la verdad sobrenatural del Cristianismo. Fue un itinerario largo y 
doloroso, en el cual hubo periodos en que desesperó de hallarla” 14.

Agustín dudó, sí, pero su duda no fue una duda radical, fue una 
duda existencial y transitoria, no sabía qué camino seguir, no en-
contraba la dirección adecuada, como él mismo dice: “Determiné 
permanecer catecúmeno en la Iglesia católica, que me había sido 
recomendada por mis padres, hasta tanto que brillase algo cierto a 
donde dirigir mis pasos” (Confesiones 5, 14, 25). Por momentos se 

13  Dolby, M. C., El ser humano en San Agustín, en Canet, V. D., (edit.) San 
Agustín: 1650 Aniversario de su nacimiento, VII Jornadas Agustinianas. Centro Teológico 
San Agustín. Madrid 2004, pp. 77-99, 82.

14  Letizia, F., Problemática filosófica agustiniana. Universidad Nacional de 
Cuyo, p. 89.



LA BÚSQUEDA DE LA VERDAD EN SAN AGUSTÍN 799

sentía desesperanzado de encontrar la verdad y a renglón seguido 
seguía buscando, porque como un buen “peregrino de la verdad” no 
podía conformarse con el fracaso. Se animaba a sí mismo diciendo: 
“Pero busquemos con más diligencia y no desesperemos” (Confesio-
nes 6, 11, 18). 

Es en la duda misma en donde encuentra un sinfín de certezas. 
Es iluminador este texto de La ciudad de Dios: “Y en estas verda-
des no hay temor alguno a los argumentos de los académicos, que 
preguntan: «¿Y si te engañas?». Si me engaño, existo; pues quien 
no existe no puede tampoco engañarse; y por esto, si me engaño, 
existo. Entonces, puesto que si me engaño existo, ¿cómo me puedo 
engañar sobre la existencia, siendo tan cierto que existo si me enga-
ño? Por consiguiente, como sería yo quien se engañase, aunque se 
engañase, sin duda en el conocer que me conozco, no me engañaré” 
(La ciudad de Dios 11, 26). Y más claro aún: “Todo el que conoce su 
duda, conoce con certeza la verdad, y de esta verdad que entiende, 
posee la certidumbre; luego cierto está de la verdad. Quien duda, 
pues, de la existencia de la verdad, en sí mismo halla una verdad en 
que no puede mellar la duda. Pero todo lo verdadero es verdadero 
por la verdad. Quien duda, pues, de algún modo, no puede dudar de 
la verdad. Donde se ven estas verdades, allí fulgura la luz, inmune 
de toda extensión local y temporal y de todo fantasma del mismo 
género. ¿Acaso ellas pueden no ser lo que son, aun cuando fenezca 
todo raciocinador o se vaya en pos de los deseos bajos y carnales? 
Tales verdades no son producto del raciocinio, sino hallazgo suyo. 
Luego antes de ser halladas permanecen en sí mismas, y cuando se 
descubren, nos renuevan” (La verdadera religión 39,73).

2.	L a búsqueda de la verdad

Después de la lectura del Hortensio, Agustín se embarca en una 
búsqueda de la verdad, una búsqueda que persiste y es permanente: 
“El relato de las Confesiones es el relato de la búsqueda que Agustín 
hace de la verdad. Esta búsqueda persiste en todos los escritos de 
Agustín, pero buena parte de la labor teórica sobre la naturaleza de 



SANTIAGO SIERRA, OSA800

la verdad se desarrolla en los diálogos de los primeros tiempos” 15. En 
pocos de los grandes hombres que la historia nos ha dado a conocer, 
quizá en ninguno, descubrimos un afán de verdad tan sincero y tan 
hondo como en Agustín. La verdad para él no es sólo ocupación y ta-
rea, es ideal supremo al que se entrega con pasión. La busca con toda 
el alma, cuando no la tiene; y cuando la alcanza, la vive con plenitud 
y la comunica con generoso amor; hasta el punto, que puede decirse 
que la verdad constituye el sentido de su vida y de su obra. El tema de 
la verdad penetra profundamente toda la reflexión agustiniana y todo 
su itinerario vital. En sus escritos surgen constantemente clamores 
por la verdad, y su vida está jalonada por pasos decisivos hacia ella: 
“Agustín fue el más apasionado buscador de la Verdad en el mundo 
antiguo. Ha luchado con el problema de la Verdad más que sus viejos 
maestros Platón y Plotino. El problema de la Verdad era para él una 
cuestión vital; y más aún: la cuestión vital por excelencia. De la solu-
ción de esta cuestión esperaba él mucho más que una pura satisfac-
ción intelectual; para él significaba la conquista de una certera visión 
del mundo y de la vida, a la que iba aparejada la posibilidad de una 
genuina formación y desarrollo de su personalidad”16.

La verdad, para Agustín, sintetiza todo deseo del alma humana, 
como bien nos lo dice en el Comentario a Juan: “En efecto, ¿qué desea 
el alma más fuertemente que la verdad? ¿De qué debe tener ávida la 
garganta, por qué debe desear que dentro esté sano el paladar con 
que juzgar la verdad, sino para comer y beber la sabiduría, la justicia, 
la verdad, la eternidad?” (Comentario a Juan 26, 5). Para Agustín 
todo está en la verdad y la buscó con pasión “me inflamo en el amor 
de la verdad a indagar” (la Trinidad 1, 5, 8). La verdad se convierte 
también en esperanza de futuro: “Veremos allí la verdad sin trabajo 
y gozaremos de su claridad y certeza” (La Trinidad 15, 25, 45). Y esto 
porque Dios está deseando que disfrutemos de la verdad completa, 
íntegra: “Dios nos asistirá, como ya lo experimentamos, a quienes 
buscamos y promete después de la muerte corporal un reposo beatí-

15  Harrison, S., «Verdad, verdades», en Fitzgerald, Alland D. (dir.), Diccionario 
de San Agustín. San Agustín a través del Tiempo, Monte Carmelo, Burgos 2001, pp. 
1313-15, 1313.

16  Hessen, J., La Filosofía de san Agustín, Athenas, Cartagena 1962, p. 35.



LA BÚSQUEDA DE LA VERDAD EN SAN AGUSTÍN 801

simo y la posesión completa de la verdad sin engaño” (Soliloquios 2, 
20, 36): “Veritas. Esta es la palabra central de la obra de San Agustín. 
Ella aparece en casi todas sus páginas. Ella es la síntesis, la reducción 
a la unidad de todas las cosas. El genio de Agustín está patente en 
esta concepción amplísima y honda, que llega al secreto del mundo, 
del hombre y de Dios”17. El mismo Boyer, dice algo similar: “En cada 
página de San Agustín se halla la palabra verdad; esta es, ya la verdad 
que él anhela y busca, ya la que le esclarece y le ilumina, ya la que le 
habla por mil voces de la naturaleza, ya finalmente la que él espera 
para la vida futura como recompensa de sus trabajos”18.

Agustín a lo que parece identifica sabiduría y verdad: “¿Acaso 
piensas que la sabiduría es otra cosa que la verdad, en la que se con-
templa y posee el sumo bien?” (El libre albedrío 2, 9, 26). “La Verdad 
aparece en los Diálogos como la clave de la existencia del hombre, 
como la meta de aspiraciones hondamente arraigadas en su naturale-
za. Se encuentra envuelta por el tamiz de la urgencia, como protago-
nista del drama existencial que hace apremiante su hallazgo”19. Esto 
es así hasta el punto que en algún momento Agustín parece identifi-
car el problema de la felicidad y el de la verdad: “Luego la completa 
saciedad de las almas, la vida dichosa, consiste en conocer piadosa y 
perfectamente por quién es guiada a la Verdad, de qué Verdad dis-
frutas y por qué vínculo te unes al Sumo Modo... Esta es, sin duda, la 
vida feliz, porque es la vida perfecta” (La vida feliz 4, 35); por todo 
esto nos interesa saber lo que Agustín entiende por la verdad y cómo 
reflexiona él sobre el valor de la verdad en toda su complejidad.

Hoy cuando el agnosticismo y el escepticismo parece que tienen 
carta de ciudadanía en nuestros hermanos los hombres, nos conviene 
volver a Agustín para beber en sus aguas esperanzadas la doctrina y 
poder dar esperanzas. Agustín está convencido de que se puede co-
nocer la verdad y vivir de ella (cf. Contra Académicos 3, 20, 43). Para 
Agustín la verdad es el gozne de la puerta de toda alma hambrienta de 

17  Pegueroles, J., La búsqueda de la verdad en la vida y en las obras de San 
Agustín, Espíritu 11, 1962, pp. 69-84, 79.

18  Boyer, P., L’idée de vérité dans la philosophie de Saint Agustin, París 1920, p. 1.
19  Dolby, M. C., El hombre es imagen de Dios. Visión antropológica de san 

Agustín, Eunsa, Pamplona 1993, pp. 26.



SANTIAGO SIERRA, OSA802

Dios, hambrienta de valores humanos y eternos, es el motor que le ha 
llevado por los caminos tortuosos que ha recorrido en su vida de pe-
regrino. Si nos fijamos en su vida, en sus escritos, vemos que Agustín 
es un hombre ansioso de luz, anhelante e inquieto por la sola verdad, 
quiere una verdad vivificante, demoledora del error, luz del alma: 
“¿Ama algo el alma con más ardor que la verdad? ¿Para qué el ham-
bre devoradora? ¿Para qué el deseo de tener sano el paladar interior, 
capaz de descubrir la verdad, sino para comer y beber la sabiduría, 
y la justicia, y la verdad, y la eternidad?” (Comentario a Juan 26, 5).

La verdad lo es todo para Agustín, y él todo para la verdad. Y es 
que, según él, el amor a la verdad es innato al hombre: “No por otra 
cosa sino porque de tal modo se ama la verdad, que quienes aman 
otra cosa que ella, quisieran que esto que aman fuese la verdad. Y 
como no quieren ser engañados, tampoco quieren ser convictos de 
error; y así, odian la verdad por causa de aquello mismo que aman 
en lugar de la verdad” (Confesiones 10, 23, 34). La verdad es la única 
y principal aspiración de la vida humana. La verdad enciende en el 
alma deseos del puerto seguro. La investigación de la verdad, su bús-
queda es, según Agustín, uno de los fines que persigue toda actividad 
humana, y a esto se dirige con todas sus fuerzas el hombre: “El fin 
del hombre es indagar la verdad como se debe: buscamos al hombre 
perfecto, pero hombre siempre” (Contra Académicos 1, 3, 9). De aquí 
que nuestra ocupación suprema sea el caminar para encontrarnos con 
la verdad: “Creo que nuestra ocupación, no leve y superflua, sino ne-
cesaria y suprema, es buscar con todo empeño la verdad” (Contra 
Académicos 3, 1, 1). 

Verdad, felicidad, sabiduría, en Agustín se identifican o, al me-
nos, tienen el mismo tono de voz y nos sugieren avanzar en el camino 
y adentrarnos en el Bien Sumo. Siendo esto así es obligado entrar en 
contacto con la verdad y enfrascarse en ella: “En la verdad se conoce 
y se posee el bien sumo. La verdad es la sabiduría. Fijemos, por tan-
to, en ella nuestra mente y conservemos así el bien sumo y gocemos 
de él, pues es feliz el que goza del sumo bien. Esta es la verdad que 
ofrece todos los bienes que son verdaderos, y de los que los hombres 
inteligentes, según la capacidad de su penetración, eligen para su di-
cha uno o varios” (El libre albedrío 2, 13, 36). La verdad es pan, es 
alimento sólido para el espíritu: “La verdad es inconmutable. La ver-



LA BÚSQUEDA DE LA VERDAD EN SAN AGUSTÍN 803

dad es pan; restaura las mentes y no falla; cambia a quien nutre, ella 
misma no se cambia en quien ella nutre. La Verdad en persona es la 
Palabra de Dios, Dios en Dios, Hijo Unigénito. Esta Verdad se ha vestido 
de carne por nosotros, para nacer de María virgen y que se cumpliese 
la profecía: La verdad brotó de la tierra. Esta Verdad, pues, cuando ha-
blaba a los judíos se ocultaba en la carne; se ocultaba empero no para 
rehusarse, sino para diferirse; diferirse para padecer en la carne; ahora 
bien, padecer en la carne, para que fuese redimida la carne de pecado” 
(Comentario a Juan 41, 1). En el fondo la verdad, tal como la entiende 
Agustín es el manjar que toda alma puede recibir y aprovecharse de 
ella.

Para estudiar la verdad, dice Anglés, lo mejor sería seguir el pro-
fundo texto de libro La verdadera religión 39, 72-72 ya que el texto 
es un camino que avanza hacia la verdad. Comienza diciendo que 
la verdad es ineludible. Da por sentado que ya estamos en la verdad 
de alguna manera, de lo contrario es como si fuésemos arrancados 
de ella, aunque nunca careceríamos del todo de ella. Y lo que nos 
trasmite el texto es como se relaciona el alma con la verdad y cómo 
estamos amarrados a la verdad. Marca todo un itinerario partiendo 
del extremo contrario a la verdad, de los placeres sensibles. Lo sen-
sible puede, pero no debería impedirnos llegar a la verdad. Si el ser 
humano quiere estar en la verdad debe buscarse a sí mismo, dejar lo 
sensible y profundizar en la interioridad ya que la verdad habita en el 
alma, si encuentra el alma, encuentro la verdad, pero la verdad no se 
identifica con el alma, por lo que el hombre ha de trascenderse. Es en 
el alma racional donde la verdad habita y se manifiesta20.

Esto viene de lejos, la lectura del Hortensio ha supuesto un mo-
mento importante en su aspiración a la verdad. “Desde este momen-
to, Agustín no vivirá más que para la verdad y la sabiduría. Todos 
sus anhelos incoercibles de felicidad y de bien; todos sus entusias-
mos y arrebatos por la belleza suprema; todos sus ímpetus amorosos 
y encendidos; todas sus ilusiones y esperanzas de gloria y honores 
se van reduciendo y concretando poco a poco en este supremo y 

20  Cf. Anglés, M., El “cogito” en San Agustín y en Descartes, Cuadernos de 
“Espíritu”, Ed. Balmes, Barcelona 1992, pp. 53-55.



SANTIAGO SIERRA, OSA804

fascinante ideal, hasta llegar a constituir para él el único objeto de 
sus amores y el principio y centro de toda su vida interior. Si filósofo, 
como luego dirá el santo, es el que ama la sabiduría, nadie entre los 
antiguos ni entre los modernos se puede llamar con más razón filó-
sofo que Agustín. Porque la pasión por la verdad es en él algo des-
bordante e inusitado”21. Toda la vida de Agustín está fundamentada 
en un inquebrantable amor a la verdad. La búsqueda de la verdad 
se apoya en el convencimiento de que el hombre puede llegar a ella. 
Su deseo de Verdad es enorme y va creciendo. Todo hombre aspira 
a la posesión de la verdad, entendida como descubrimiento de algo 
oculto y deseable. Pero el amor a la verdad siempre hace referencia 
a una andadura, a un camino, a un proceso a realizar, no es una 
conquista realizada sino en tensión. La ordenación del amor perte-
nece también al método de comprensión de la verdad, ya que “no 
se entra en la verdad sino por el amor” (Contra Fausto 32,18). Para 
Agustín, no sólo es el entendimiento el que busca la verdad, sino que 
es todo el hombre, ya que la integridad de su ser está comprometida 
en la indagación de este bien que es la verdad: “En este sentido la 
conversión de Agustín fue, en realidad, una doble conversión. Por 
un lado, la conversión al cristianismo y previamente la conversión 
a la filosofía, entendida esta como la búsqueda de la verdad a través 
de la razón”22.

Para Agustín la búsqueda de la verdad es fundamentalmente 
un problema de mentalizarse: “Con todo, aun hallándome ya en los 
treinta y tres años de la vida, creo que no debo desconfiar de alcanzar-
la alguna vez, pues, despreciando los bienes que estiman los mortales, 
tengo propósito de consagrar mi vida a su investigación. Y como para 
esta labor me impedían con bastante fuerza los argumentos de los 
académicos, contra ellos me he fortalecido con la presente discusión. 
Pues a nadie es dudoso que una doble fuerza nos impulsa al aprendi-
zaje: la autoridad y la razón. Y para mí es cosa ya cierta que no debo 

21  Vega, A. C., Introducción a la filosofía de san Agustín. Citado por Manuel 
Mindar Manero, El afán de verdad en san Agustín, en San Agustín. Estudios y coloquios, 
Zaragoza 1960, pp.107-127, 108.

22  Bassols, L., San Agustín. Vida, pensamiento y obra, Planeta De Agostini, sin 
fecha ni lugar, p. 37.



LA BÚSQUEDA DE LA VERDAD EN SAN AGUSTÍN 805

apartarme de la autoridad de Cristo, pues no hallo otra más firme” 
(Contra académicos 3, 20, 43). Agustín es un buscador de la verdad, 
que significa que está en elevación espiritual con conquistas muy con-
cretas. Tanto la esperanza de hallar la verdad como el camino de la 
misma, evocan en el itinerario agustiniano luchas serias. A Honorato 
le presenta la ruta de la verdad que ha seguido: “Cuando ya me ha-
llaba en Italia, reflexioné conmigo mismo y pensé no si continuaría 
en aquella secta, en la que estaba arrepentido de haber caído, sino en 
cuál sería el método para hallar la verdad, cuyo amor, tú lo sabes me-
jor que nadie, cuánto me hacía suspirar. Con frecuencia me parecía 
imposible encontrarla, y mis pensamientos vacilantes me llevaban a 
aprobar a los académicos. A veces, por el contrario, posando la consi-
deración en la mente humana, su acuidad, su sagacidad, su perspica-
cia, me inclinaba a creer que lo que se nos ocultaba no era la verdad, 
sino el modo de dar con ella, y que ese modo debería venirnos de 
algún poder divino” (La utilidad de creer 8, 20). El “fallor sum” de 
Agustín se configura como una especie de método preliminar de bús-
queda de la verdad que confirma que la mente tiene capacidad para 
encontrar tal verdad. Ciertamente en el mundo de los sentidos de los 
objetos corpóreos no descubre la verdad que busca, porque en este 
mundo de los sentidos todo cambia, todo se muda. Es volviéndose 
al interior como puede descubrir la verdad buscada, pero el alma ha 
de trascenderse para encontrar a Dios, que es el fundamento de la 
verdad23.

Podemos ver que amaba apasionadamente la verdad, pero no la 
tenía. Ardía consumido por su falta, “devorado por la falta de verdad” 
(Confesiones 3, 6, 11), Agustín sentía hambre de verdad y de bien, 
hambre de sabiduría y de felicidad. Para él quien quiera ser feliz tiene 
que buscar generosamente la verdad y dejar a un lado todas las demás 
preocupaciones: “Pues habiéndome propuesto exhortaros vivamente 
a la investigación de la verdad, comencé por preguntaros que interés 
poníais en ello, y ha sido tanto el que habéis puesto, que no puedo 
desear más. Pues deseando alcanzar la felicidad, ora consista en el 
hallazgo, ora en la diligente investigación de la verdad, dejando a un 
lado todas las otras cosas, si quieres ser dichoso, es necesario bus-

23  cf. Bassols, L., San Agustín. Vida, o.c., p. 120.



SANTIAGO SIERRA, OSA806

carla” (Contra académicos 1,9,25). Como dice Capánaga, la verdad 
es importantísima para Agustín y le espoleó permanentemente: “La 
aspiración a la Verdad reviste en san Agustín un carácter singular e 
inconfundible; la Verdad para él es un imán poderoso que con fuer-
za arrolladora le arrastraba; su inteligencia no reposó un momento, 
porque estuvo alejado de la Verdad. Este desasosiego tan persistente, 
que destrozó su alma tanto tiempo, es inexplicable en el sistema de la 
inmanencia. Porque estar en extremo sediento de la Verdad, teniendo 
en el alma los surtidores de la misma, es cosa bien extraña y que pone 
admiración”24. 

Sobre todo al principio, Agustín enfoca el problema de la verdad 
en función del de la felicidad: “Esa es cabalmente la bienaventuranza 
del hombre: Buscar bien la verdad; eso es llegar al fin, más allá del 
cual no puede pasarse. Luego el que con menos ardor de lo que con-
viene investiga la verdad, no alcanza el fin del hombre; mas quien 
se consagra a su búsqueda según sus fuerzas y deber, aun sin dar 
con ella, es feliz, pues hace cuanto debe según su condición natural” 
(Contra los académicos 1,3,9). Siempre ha creído que debe a su ma-
dre la gracia de que él se dedique a investigar la verdad: “Pues creo 
y afirmo sin vacilación que por tus ruegos me ha dado Dios el deseo 
de consagrarme a la investigación de la verdad, sin preferir nada a 
este ideal, sin desear, ni pensar, ni buscar otra cosa” (Contra los aca-
démicos 1, 3, 9). Pero el esfuerzo constante y habitual como tensión 
hacia la sabiduría y la verdad es algo elemental, ya que para Agustín 
sólo el que busca la verdad con todas sus fuerzas la encuentra: “Si la 
sabiduría y la verdad no se aman con todas las fuerzas del espíritu, no 
se puede, en modo alguno, llegar a su conocimiento; pero si se busca 
como se merece, no se retira ni se esconde a sus amantes” (Costum-
bres de la Iglesia católica 1, 17, 31). El ideal de la verdad es una fuerza 
nueva que imprime una orientación a su vida. Investigar el camino 
de la sabiduría será su tarea. Con ello, su existencia cobrará un alto 
interés, un sentido espiritual. Pero no se puede olvidar que “la verdad 
es dulce y amarga... Cuando es dulce, consuela; cuando es amarga, 
cura” (Epístola 247, 1).

24  Capánaga, V., «El Inmanentismo y la conversión de san Agustín», en Augustinus 
23, 1978, pp.329-352, 331.



LA BÚSQUEDA DE LA VERDAD EN SAN AGUSTÍN 807

Cuando Agustín invita a la búsqueda de la verdad y la sabiduría 
no es sólo para aumentar conocimientos, sino para vivir mejor: “Cier-
tamente hay muchos que buscan con gran empeño las sentencias de la 
sabiduría y quieren que ésta forme el arsenal de su ciencia, pero no el 
de su vida, para llegar, no por las costumbres que ordena la sabiduría, 
sino por las voces que ella contiene, a la alabanza de los hombres, que 
es gloria vana. Luego cuando buscan la sabiduría, en realidad no la 
buscan, porque, si la buscasen, vivirían según ella” (Comentario al 
salmo 118, 29, 1). La búsqueda exige un dinamismo vital y pone en 
movimiento todas las energías para vivir, de lo contrario es una bús-
queda falseada: “No es escudriñar los preceptos del Señor no amar 
lo que enseña y no querer llegar a donde nos llevan, esto es, a Dios. 
Además, si estos mismos escudriñan los preceptos del Señor para con-
seguir y alcanzar por ellos no a Dios, sino cosa distinta, sin duda no le 
buscan de todo corazón” (Comentario al salmo 118, 1, 2). 

Parece lógico, conociendo un poco la doctrina agustiniana, que 
el paso obligado para una búsqueda de la verdad con garantías de 
éxito, sea la interioridad; es decir, será en el hondón del hombre, en 
la intimidad más íntima donde la verdad se hace presente y, en cier-
ta medida, se impone con fuerza irresistible: “¿adónde arriba todo 
pensador si no es a la verdad? La cual no se descubre a sí misma me-
diante el discurso, si no es más bien la meta de toda dialéctica racio-
nal. Mírala como la armonía superior posible y vive en conformidad 
con ella. Confiesa que tú no eres la Verdad, pues ella no se busca 
a sí misma, mientras que tú le diste alcance por la investigación, 
no corriendo espacios, sino con el afecto espiritual, a fin de que el 
hombre interior concuerde con su huésped” (La verdadera religión 
39, 72). Es más, para alcanzar la verdad, se hace nuestra ayuda la 
misma verdad, por parte del hombre será necesario un esfuerzo para 
purificarse, llevar una vida recta para poder encontrarse con la ver-
dad (cf. La verdadera religión 3, 3): “Nos elevamos a la verdad por la 
razón, pero es la verdad la que nos atrae como sumo bien, y en esta 
aventura se pone en juego todo nuestro ser. La verdad no significa 
algo de la razón, puramente alejado del orden de la vida, sino que 
pone en tensión todo el ser del hombre… Se trata de una total con-
versión del hombre a la verdad… La búsqueda de la verdad supone 
un dejarla manifestarse tal como es, para lo cual es preciso que el yo 



SANTIAGO SIERRA, OSA808

renuncie a creerse centro… La verdad no es un producto de la razón, 
sino algo que se descubre a través de y en la razón”25. Para llegar a la 
verdad tenemos a nuestra disposición un doble camino: la autoridad 
y la razón, la religión y la filosofía (cf. Las dimensiones del alma 7, 
12; El orden 2, 5, 16) “En esta nueva etapa de la verdad buscada y 
encontrada no apaga esa sed de búsqueda de la verdad característica 
en Agustín, sino que la orienta, alimenta y vigoriza. Admite que la 
Verdad está presente en la mente y niega que el hombre sea luz para 
sí mismo. Ahora bien, esa Verdad ilumina al hombre en todos los 
órdenes, tanto natural como sobrenatural, cognoscitivo como mo-
ral… Desea conocer la verdad y entender lo que cree una vez que se 
había manifestado la Verdad. Esta Verdad está presente en la mente 
y es el maestro interior, el criterio de verdad. Impresa en el corazón 
humano, habita en el hombre interior”26.

La consecuencia inmediata de esta naturaleza común de la verdad 
es la necesidad de que sea comunicada porque es dada para disfrute 
de todos: “Por eso, Señor, son temibles tus juicios, porque tu verdad 
no es mía ni de aquel ni del de más allá, sino de todos nosotros, a cuya 
comunicación nos llama públicamente, advirtiéndonos terriblemente 
que no queramos poseerla privada, para no vernos de ella privados. 
Porque cualquiera que reclame para sí propio lo que tú propones es 
disfrute de todos, y quiere hacer suyo lo que es de todos, será repelido 
del bien común hacia lo que es suyo, esto es, de la verdad a la mentira” 
(Confesiones 12, 25, 34). 

3.	L a búsqueda de Dios

¿Qué busca Agustín cuando busca la verdad? ¿Cómo la entien-
de? “La verdad me parece que es lo que es” (Soliloquios 2, 5, 8). Que 
Agustín identifica la verdad con la sabiduría, está claro, de hecho, la 
sabiduría para Agustín coincide con la contemplación de la verdad, 
que nos hace semejantes a Dios: “El séptimo grado es la misma sabi-

25  Anglés, M., El “cogito”, o.c., p. 56.
26  Lazcano, R., El amor a la verdad según Agustín de Hipona, Revista Española 

de Filosofía Medieval, 17, 2010, pp. 11-19, p.17.



LA BÚSQUEDA DE LA VERDAD EN SAN AGUSTÍN 809

duría, la contemplación de la verdad, que purifica todo el hombre y le 
imprime una viva semejanza con Dios” (Sermón de la montaña 1, 3, 
10). La verdad es para Agustín el mismo Dios, por eso toda su aspira-
ción es llegar a su contemplación. Ir de camino hacia la Verdad signi-
fica andar por los senderos de Dios: “Para Agustín la verdad debe ser, 
en todo caso, eterna y necesaria. Solo es verdadero lo que participa de 
la verdad. Verdades como que tres más dos es igual a cinco, son inde-
pendientes de nuestra voluntad. Están encima de nosotros. ¿Cuál es el 
fundamento real de todas ellas? Agustín responde que su fundamento 
debe buscarse en su referencia a Dios, que es la Verdad metafísica 
misma, ipsa veritas. Las cosas son verdaderas en cuanto son confor-
mes a la idea que de ellas existe en la mente divina; análogamente a lo 
que sucede con una estatua que es verdadera en cuanto es conforme a 
la idea que de la misma tuvo el artista”27.

De hecho, en el proceso de ascensión que nos presenta en el De 
la cuantidad del alma, a partir del quinto grado, se va perfilando ya el 
descanso en la contemplación de la verdad, hasta llegar en el séptimo 
a la contemplación y a la alegría suma: “Ciertamente, en la misma vi-
sión y contemplación de la verdad, que constituye el séptimo y último 
grado del alma, ¿cómo diré yo qué alegrías, qué goce del supremo y 
verdadero bien, qué inspiración de su serenidad y eternidad habrá?... 
Es tan grande el placer contemplando la verdad, sea cualquiera el 
aspecto bajo el cual la pueda contemplar uno; es tanta la pureza, la 
sinceridad, la fe inmutable de las cosas, que nadie creerá haber sabido 
algo en otro tiempo, cuando le parecía tener ciencia” (De la cuantidad 
del alma 33, 76). Por tanto, para Agustín, parece claro que buscar la 
verdad es buscar a Dios mismo, es decir, el ser supremo y el sumo 
bien: “Esta es la Verdad y el Bien puro: no hay aquí sino el bien, y, 
por consiguiente, el Bien sumo” (La Trinidad 8, 3, 5). “Así, pues, la 
mente, ese poderoso instrumento que puede aprehender la Verdad 
inmutable, la Verdad que no varía, es también el medio donde el fun-
damento mismo de la verdad se revela. Según Agustín, esa Verdad 
eterna e inmutable es el modelo al que toda norma o acción humana 
se refiere”28.

27  Letizia, F., o.c., p. 104.
28  Bassols, L., San Agustín, o.c., p. 119.



SANTIAGO SIERRA, OSA810

De hecho, el mismo Agustín afirma: “Allí donde hallé la verdad, 
allí hallé a mi Dios, la misma verdad” (Confesiones 10, 14, 35). Este 
es posiblemente el mayor descubrimiento de Agustín, que implica vi-
vir de una manera determinada. El hombre aparece en la reflexión 
agustiniana como un ser inquieto, que sólo se aquieta en Dios. Pero 
para Agustín Dios es punto de llegada para el hombre, porque antes 
es punto de partida. El hombre es el ser que tiende hacia, que tiene 
una tensión personal al Ser supremo, que es su vocación profunda: 
“Perfección llama en esta vida al olvido de lo que atrás queda y al 
avance intencional hacia la meta que delante tenemos. La intención 
del que busca, vía es de seguridad hasta alcanzar aquello hacia lo que 
nosotros tendemos y que se extiende más allá de nosotros mismos... 
Busquemos como si hubiéramos de encontrar, y encontremos con el 
afán de buscar” (La Trinidad 9, 1, 1). Para Agustín en esta vida es ne-
cesario vivir en tensión, en inquietud, porque aspiramos al descanso: 
“En tensión, no relajado; la única cosa pone en tensión, no en relaja-
miento. Las muchas cosas relajan, la única mantiene en tensión. ¿Y 
durante cuánto tiempo mantiene en tensión? Mientras vivimos aquí. 
Cuando hayamos llegado a la patria, en vez de mantenernos en ten-
sión, nos relajará” (Sermón 255, 6).

La inquietud agustiniana nace también de su misma concepción 
de Dios que le lleva a una tensión sin fin, ya que “hablamos de Dios; 
¿qué maravilla que no puedas comprenderle? Si le comprendes no es 
Dios” (Sermón 117, 5). Es más, con relación a Dios, cuando parece 
que has llegado ya a la meta, comienza el camino en una dialéctica 
de reposo e inquietud: “Porque llena la capacidad de quien le busca y 
hace más capaz a quien le halla, para que, cuando pueda recibir más, 
torne a buscarle para verse lleno... Nosotros, en cambio, andemos 
siempre por el camino, hasta llegar a donde él conduce, sin quedarnos 
en él, sin detenernos en ningún punto del camino, y así, buscando 
avanzamos, y hallando llegamos a conseguir algo, y buscando y ha-
llando pasamos a aquello que nos resta, hasta que se ponga fin a la 
búsqueda allí donde a la perfección no le quedan deseos de ir más 
adelante” (Comentario a Juan 63, 1). Esto se debe a que lo que se bus-
ca es incomprensible de una sola vez y, por tanto, una vez encontrado, 
es necesario seguir buscando: “¿Se ha de seguir buscando una vez 
encontrado? En efecto, así se han de buscar las realidades incompren-



LA BÚSQUEDA DE LA VERDAD EN SAN AGUSTÍN 811

sibles, y no se crea que no ha encontrado nada el que comprende la 
incomprensibilidad de lo que busca. ¿A qué buscar, si comprende que 
es incomprensible lo que busca, sino porque sabe que no ha de cejar 
en el empeño mientras adelanta en la búsqueda de lo incomprensible, 
pues cada día se hace mejor el que busca tan gran bien, encontrando 
lo que busca y buscando lo que encuentra? Se le busca para que sea 
más dulce el hallazgo, se le encuentra para buscarle con más avidez” 
(La Trinidad 15, 2, 2).

Será necesario buscar y seguir buscando, sin desfallecer, estar 
siempre en camino: “Tensemos la mirada de la mente y, con la ayuda 
del Señor, busquemos con insistencia a Dios. Es voz de un cántico 
divino: Buscad a Dios y vivirá vuestra alma. Busquémosle para hallarlo, 
busquémosle una vez hallado. Búsquesele para hallarlo, está oculto; 
búsquesele una vez hallado, es inmenso; por ende, se dice en otra 
parte: Buscad siempre su faz. En efecto, en la medida en que quien lo 
busca capta, lo sacia, y a quien lo ha hallado lo hace más capaz, para 
que de nuevo busque ser llenado cuando comenzare a captar más. 
«Buscad siempre su faz»  está, pues, dicho no como se dice de ciertas 
individuas: Aprendiendo siempre, mas sin llegar nunca al conocimiento de 
la verdad, sino que, más bien, está dicho como asevera aquél: Cuando 
un hombre hubiere terminado, entonces comienza: hasta que lleguemos a 
esa vida donde seamos llenados de forma que no seamos hechos más 
capaces, porque seremos tan perfectos que ya no progresaremos, pues 
se nos mostrará lo que nos basta. Aquí, en cambio, busquemos siempre y 
el fruto del hallazgo no sea el final de la búsqueda” (Comentario a 
Juan 63, 1).

En esta búsqueda se pone en movimiento lo más íntimo del ser 
humano: “Pero ¿qué significa buscad continuamente su rostro? Yo sé cier-
tamente que acercarme a Dios es un bien para mí; pero si siempre 
se lo busca, ¿cuándo se lo encuentra? ¿O es que dijo siempre dando a 
entender que durante toda nuestra vida que vivimos aquí abajo, des-
de que hemos conocido que debemos hacer esto, debe buscarse aun 
cuando ya se le haya encontrado? Porque no hay duda de que la fe 
ya lo ha encontrado, aunque todavía lo sigue buscando la esperanza. 
La caridad también lo ha encontrado por la fe, pero busca poseerlo 
por la visión, por la que de tal manera será encontrado, que eso nos 
bastará, y ya no habrá que buscarlo más” (Comentario al salmo 104, 



SANTIAGO SIERRA, OSA812

3). Lo más grande de su teología y de su mística es el dinamismo, el 
proceso de conversión continua y esto porque “a Aquel a quien hay 
que encontrar está oculto, para que le sigamos buscando; y es inmen-
so, para que después de hallado, le sigamos buscando” (Comentario 
a Juan 63, 1). Por otra parte, es cierto que “nadie llega (a la meta) 
sino el que está en camino, mas no todo el que está en camino llega” 
(Sermón 346 B, 2). Si algo caracteriza la antropología agustiniana es 
el dinamismo, la búsqueda y la inquietud y Agustín mismo es siempre 
un hombre en camino: “Haz que me acuerde de ti, te comprenda y 
te ame. Acrecienta en mí estos dones hasta mi reforma completa” (La 
Trinidad 15, 28, 51). 

Dios es la fuente del ser y de la verdad, pero dado que la verdad 
está en nuestro interior, aprehender la verdad, que, por cierto, es fi-
losofar, implicará interiorizarse, entrar dentro y, profundizando más, 
filosofar no puede ser otra cosa que amar a Dios, que es la verdad 
interior: “Ahora bien, si la sabiduría es Dios,  por quien todo ha sido 
hecho, como nos lo dice la autoridad y verdad divinas, el verdadero 
filósofo es el que ama a Dios” (La ciudad de Dios 8,1). Desde aquí se 
puede afirmar que Dios es el fin último del hombre, que llegar a él es 
la verdadera misión que tiene el ser humano, su más seguro descanso: 
“Aprendió por medio de estas lecturas (de los neoplatónicos) que el 
camino hacia la verdad no había que buscarlo en el fenómeno cam-
biable de los sentidos sino en el retorno a sí mismo como conocedor y 
no simplemente como receptor de sensaciones”29.

La búsqueda de la verdad, que es búsqueda de Dios, se convierte 
en la aspiración fundamental de Agustín: “No es, pues, cierto que to-
dos quieran ser felices, porque los que no quieren gozar de ti, que eres 
la única vida feliz, no quieren realmente la vida feliz... La vida feliz es, 
pues, gozo de la verdad, porque éste gozo de ti, que eres la verdad, ¡oh 
Dios, luz mía, salud de mi rostro, Dios mío! Todos desean esta vida 
feliz; todos quieren esta vida, la sola feliz; todos quieren el gozo de la 
verdad. Muchos he tratado a quienes gusta engañar; pero que quieren 
ser engañados, a ninguno. ¿Dónde conocieron, pues, esta vida feliz 

29  Oldfield, J., «Teología Agustiniana de la Conversión», en Oroz, J., y Galindo, 
J. A. (dirs.), El pensamiento de San Agustín para el hombre de hoy, Edicep, vol. II, 
Valencia 2005, pp.693-793, 718.



LA BÚSQUEDA DE LA VERDAD EN SAN AGUSTÍN 813

sino allí donde conocieron la verdad? Porque también aman a esta 
por no querer ser engañados, y cuando aman la vida feliz, que no es 
otra cosa que gozo de la verdad, ciertamente aman la verdad” (Con-
fesiones 10, 23, 33): “Cuando Agustín habla, aquí en las Confesiones, 
de la felicidad como “gozo de la verdad”, está absolutamente lejos de 
concebir tal gozo como el gozo de algo puramente ideal o abstracto: 
lo ideal sí es importantísimo, pues es ‘realidad virtual’ que apunta a 
Dios, pero el gozo, evidentemente, ha de ser de bienes concretos (‘se-
res subsistentes’) y por sobre todo de Dios mismo como ser concretí-
simo… Que la felicidad es el “gozo de la verdad” anota se comprueba 
observando que aun los hombres que suelen engañar a los demás, no 
aman ciertamente ser engañados ellos mismos”30.

Al identificar la Verdad con Alguien, entendemos que se puede 
tender a ella por amor y con pasión, el mismo Agustín así lo entiende: 
“Y la faz de Dios, ¿no es la Verdad, por la que suspiramos, purifi-
cándonos y adornándonos para ella, porque es nuestra amada?” (El 
orden 1, 8, 23). “La Verdad lo es todo para Agustín, porque la Verdad 
es Dios. Ahora hemos expresado hasta el fondo la concepción agus-
tiniana. Agustín desde el primer momento coloca la verdad más allá 
de los confines humanos, sobrehumana, trascendente. La Verdad es 
Ser, Ser Absoluto. La Verdad es inteligencia, inteligencia infinita. La 
Verdad es bien, Bien Sumo. La Verdad es Dios”31. Por tanto: “Puesto 
que Dios es la verdad inmutable, sin mengua ni aumento, sin defecto 
ni progreso, sin propensión a ninguna falsedad, perpetua, estable, y 
siempre incorruptible” (Sermón 362, 29).

Por eso es legítimo temer no poder encontrarla, pero, no es legí-
timo dejar de buscarla: “A riesgo de todo peligro se debe buscar la 
verdad y la salud del alma, aun cuando hayan sido estériles todos los 
trabajos y no se la haya encontrado allí donde parecía seguro su ha-
llazgo... ¿Qué inconveniente hay, pues, en que mediante una investi-
gación piadosa y diligente se inquiera si es aquí donde tiene su asiento 
esa verdad, asiento que por necesidad ha de ser conocido y guardado 
por unos pocos, aun cuando los pueblos todos le nieguen su simpatía 

30  Pierantoni, C., «Felicidad y verdad en san Agustín y Torkowsky», en Teología 
y Vida, 47 (2006) 219-242, 30-131.

31  Pegueroles, J., La búsqueda de la verdad, a.c., p. 82.



SANTIAGO SIERRA, OSA814

y su calor?” (La utilidad de creer 7, 18). También en la búsqueda de 
la verdad hay que seguir un orden y adentrarse en el camino de la 
búsqueda después de una profunda purificación interior: “Mancilla 
para el alma es cualquier amor que no sea el amor de Dios y del alma; 
cuanto más limpio se halla el espíritu de esas impurezas, más fácil re-
sulta la intuición de la verdad. Desear, pues, ver la verdad con ánimo 
de purificar el espíritu es invertir el orden y posponer lo que se debe 
anteponer: hay que purificar para ver. Luego si no podemos intuir la 
verdad, ya tenemos la autoridad establecida para hacemos capaces y 
para que nos dejemos purificar” (La utilidad de creer 16, 34). Cuando 
uno busca con sinceridad la verdad, se le concede el llegar a ella y 
disfrutar de ella, con toda seguridad: “Es imposible, pues, por una 
especial providencia divina, que a las almas religiosas que piadosa, 
casta y diligentemente desean conocerse a sí mismas y a su Dios, es 
decir, la verdad, les falten los medios suficientes para conseguirlo” (La 
dimensión del alma 14, 24). 

El motor de este dinamismo vital es el amor que no es reposo 
del satisfecho, sino amor que busca a Dios porque sólo Él satisface la 
nostalgia y es el único reposo válido del hombre, pero de momento es 
necesario seguir en el camino guiados por la esperanza de alcanzar 
el reposo en la casa del Señor: “Corramos, corramos, porque iremos 
a la casa del Señor. Corramos y no nos cansemos, porque llegare-
mos adonde no nos fatigaremos. Corramos hacia la casa del Señor. 
Se regocije nuestra alma con aquellos que nos dicen estas cosas. Los 
que nos dicen esto son los que primero divisaron la patria y de largo 
gritaron a los que venían detrás de ellos: Iremos a la casa del Señor. 
Apresuraos, corred” (Comentario al salmo 121, 2). Aunque en apa-
riencia en Agustín exista un doble primado del amor y de la verdad, 
se compagina en la relación del Hijo, en cuanto verdad, y el Espíritu 
Santo, en cuanto amor, con respecto al Padre, del que proceden. Por 
lo visto hasta ahora, da la impresión que para Agustín la ciencia no le 
ha servido para ir a Dios, que ha necesitado la firmeza de la esperanza 
y, sobre todo, el motor del amor, así parece confirmarlo: “Quien cono-
ce la verdad, conoce esta luz, y quien la conoce, conoce la eternidad. 
La Caridad es quien la conoce... Por ti suspiro día y noche, y cuando 
por vez primera te conocí, tú me tomaste para que viese que existía 
lo que había de ver y que aún no estaba en condiciones de ver... Lo oí 



LA BÚSQUEDA DE LA VERDAD EN SAN AGUSTÍN 815

como se oye interiormente en el corazón, sin quedarme lugar a duda, 
antes más fácilmente dudaría de que vivo, que no de que no existe la 
verdad, que se percibe por la inteligencia de las cosas creadas” (Con-
fesiones 7, 10, 16).

El fin último, la pretensión que Agustín tiene es llegar a la con-
templación de Dios, es decir, instalarse en la Verdad y conseguir la 
armonía: “Mas cuando el alma se arreglare y embelleciera a sí mis-
ma, haciéndose armónica y bella, osará contemplar a Dios, fuente de 
todo lo verdadero y Padre de la misma verdad” (Del orden 2, 19, 51). 
Y Agustín sigue preguntándose: ¿quién es feliz? Y se responde: “Y 
es feliz el hombre que ha llegado a conocer y a poseer el sumo bien, 
lo cual deseamos todos sin género alguno de duda. Por tanto, como 
consta que todos queremos ser bienaventurados, igualmente consta 
que todos queremos ser sabios, porque nadie que no sea sabio es feliz, 
ya que nadie es feliz sin la posesión del bien sumo, que consiste en el 
conocimiento y posesión de aquella verdad que llamamos sabiduría” 
(El libre albedrío 2, 9, 26).

Santiago Sierra




