Actualidad bibliografica







CiuD-RaA 234-3 (2021) 235-284

Recensiones

AGUSTINIANA

DE Luis VIzCAINO, P., OSA, Endorfinas Agustinianas, Editorial Agustiniana, Gua-
darrama (Madrid), 2021, 126 pp.

San Agustin sigue siendo fuente de inspiracién que no cesa de manar. El
estudio de sus escritos no se detiene. Son muchos los espiritus que los buscan
para saciar su inquietud espiritual. Endorfinas agustinianas es un nuevo libro de
inspiracion agustiniana, que la Editorial Agustiniana, perteneciente a la Provin-
cia agustiniana San Juan de Sahagun, ha publicado recientemente.

El titulo es provocativo e ingenioso. El autor, consciente de ello, lo clarifica
en las primeras paginas: “..el encéfalo produce las endorfinas, sustancias que bloquean
la sensacion de dolor y estimulan la sensacion de placer en el plano fisico. Esa misma
doble funcion experimentan, a nivel espiritual, muchas personas que..., tienen trato con
el conjunto de maximas aqui expuestas. Es el motivo por el que he querido que el titulo de
este libro sea... “Endorfinas agustinianas”.

La obra es de pocas paginas, ciento veintiséis, pero de gran atractivo. Re-
coge veinticinco frases significativas del obispo de Hipona. Estas “mdximas”,
“capsulas de bella expresion”, que la tradicion ha leido en la obra del santo, o le ha
atribuido por tradicion, ofrecen “un alimento superconcentrado”. Son algunas de las
mas conocidas de San Agustin y de las mas citadas, pero son apenas una peque-
na parte de las muchas que atesoran sus escritos.

El contenido del libro se teje en la presentacién, comentario y mensaje de
dichas “mdximas”. El Profesor Pio de Luis, con la autoridad y solvencia que le
da el profundo conocimiento de los escritos del Hiponense, las analiza a fondo
una a una. Clarifica el texto y contexto original, ajusta su traduccién, precisa
las circunstancias en que aparecen, desvela el sentido original y el que se les da
comunmente y las inserta en el pensamiento global del santo.



236 LA CIUDAD DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA 235-1 (2022)

El analisis es conciso, certero y clarificador. Unas cuatro o cinco paginas
dedicadas a cada una de esas frases estelares. Logra dejarlas preparadas para el
apetito espiritual de los buscadores de endorfinas para el espiritu, de quienes na-
vegan por esta vida de inquietudes, anhelando el gozo de la serenidad espiritual
y confiando en la guia espiritual de Agustin de Hipona.

El autor, Pio de Luis, religioso agustino, Doctor en Teologia y Ciencias
Patristicas es un profundo conocedor de los escritos y del pensamiento del Hipo-
nense del que nos ha ofrecido otras valiosas publicaciones. Sus meticulosos, ex-
haustivos y concienzudos analisis, unidos a su afan de acercar la riqueza cultural
y espiritual del santo de Hipona, avalan con garantia este libro. En las perlas de
estas “mdximas”late el alma, la teologia, el saber humano y cristiano de Agustin,
su afan pastoral y su eclesiologia de palpitante actualidad. La “rigueza espiritual
[de estas “mdximas™] suele estar en proporcion directa a su extraordinaria concision, que
a veces cela la hondura de la idea”. E1 doctor Pio de Luis nos presta el servicio de
acercarlas a nuestra mesa de lectura para que resulte mas accesible la comunién
espiritual de los lectores con el “Aguila de Hipona”.

La editorial Agustiniana, de la Provincia San Juan de Sahagun, presta con
esta publicacion un elemento valioso a quienes buscan las aguas frescas de la
espiritualidad agustiniana, tanto para alimentar su espiritu, como para ofrecerlas
en los ambitos educativos, parroquiales, pastorales, de formacion espiritual y en
los ambientes culturales.

Jost Souto

DUPONT, A. - FRANCOIS, W. - LEEMANS, J. (eds.), Nos sumus tempora. Studies on
Augustine and his Reception offered to Mathijs Lamberigts (Co. “Bibliotheca
Ephemeridum Theologicarum Lovaniensium” (BETL), 316), Ed. Peeters, Lovai-
na Paris - Bristol, CT. 2020, XXVIII-577 pp.

El subtitulo de la Miscelanea refleja claramente la fascinacion de nuestro
homenajeado por San Agustin, influenciado por el agustino belga Tarsicius Jan
van Babel, que dirigi6 su tesis doctoral, y después, su discipulo, M. Lamberigts,
le sustituy6 en la Catedra de dogmatica en la Facultad de Teologia de la Universi-
dad Catolica de Lovaina (FUKL, en adelante), jubilado el agustino. El estudio, la
investigacion, la pasién que Tasicius Jan van Babel demostré siempre por Agus-
tin, supo transmitirselo a su discipulo, M. Lamberigts, algo que siempre supo
reconocer éste Profesor, y agradecer, al agustino belga, como su dominio y exce-
lente conocimiento de la teologia del hiponense. A ello, resaltamos la amistad de
ambos y su mutua altura intelectual, lo que llevé a van Babel a encomendar a su
discipulo la direccion del Instituto Historico Agustiniano, Heverlee (Lovaina) y
la revista cientifica del Instituto, Augustiniana. M. Lamberigts fue durante 35 anos



RECENSIONES 237

Profesor de varias materias en la Facultad de Teologia y Estudios Religiosos de la
UKL, como de Seminarios, relacionados con temas teolégicos actuales.

M. Lamberigts comenzé su actividad investigadora e interés por Agustin
con un estudio sobre la controversia entre Juliano de Eclana y el hiponense,
respecto a la disputa sobre la libertad humana y la gracia divina. Un estudio que
pronto tuvo amplias repercusiones en los futuros estudios sobre el hiponense,
dada la metodologia aplicada a dicha controversia y situada en el marco de
otras ciencias y realidades religiosas. Ademas, los estudios de Lamberigts, sobre
Agustin y su legado, se enmarcan dentro de la rica y persistente tradicién lova-
niense por el hiponense y su legado desde el siglo XVI. La foto de la portada
del libro lo dice todo y graficamente, en donde vemos a Agustin rodeado de sus
obras, en la edicién de Lovaina. La cita de Agustin, que sirve de titulo al libro,
marca la pauta de las colaboraciones de la Miscelanea: Agustin y su legado en
la teologia de la Alta Edad Contemporanea. Si Agustin afirmo, Sermon, 80,8
(PL 38,498), que “los tiempos son nuestros”, frase pronunciada después de la
caida de Roma y en un tiempo de crisis por la magnitud de lo vivido por los
habitantes del Imperio Romano, ante tal catastrofe social y lo que conllevaba
en si misma, M. Lamberigts supo interpretar aquella situacion social de pesimis-
mo y, ahora desde una perspectiva religiosa, para impulsar un nuevo giro en la
investigacion y ensefianza de la teologia catolica y desde una Universidad tan
emblematica cono de la ciudad de Lovaina. Y esta ha sido también una adqui-
sicién, logro, que sus colegas han reconocido en la actividad académica, como
en sus numerosas actividades administrativas, a nuestro homenajeado con esta
magnifica publicacién, y tan cuidadosa y que generosamente ha publicado la
Editorial Peeters de Lovaina.

Y, como a cualquier trabajador, también a Lamberigts le lleg6 la edad de
jubilacion, de abandonar su docencia universitaria, que tanto disfrutaba ense-
nando a sus alumnos las riquezas doctrinales de los Padres de la Iglesia. Su vida
investigadora continuara ciertamente y también en otros asuntos de la UKL,
como experto y con mucha experiencia en el mundo universitario. Es decir,
ahora su trabajo y responsabilidad en la UKL serd como un simple Profesor
emérito activo, y esperamos que ad multos Annos. Por la labor desempefiada por
M. Lamberigts en la UK, sus colegas han querido premiar su total dedicacién a
dicha Institucién, con esta Miscelanea. Y nada mas apropiado, algo normal en
las Universidades europeas, que este volumen de la BETL, lleno de sabiduria
y editado con elegancia, dedicado a M. Lamberigts, historiador de la Iglesia,
patrologo, familiar y admirado por sus colegas y alumnos, a quienes supo incul-
car la fascinacion por la teologia y su mundo, y dispuesto a ayudarlos en todo
momento.

La presente Miscelanea ofrece este contenido: un breve prélogo y escrito
bajo la direccion de los organizadores de la Miscelanea, en donde agradecen a



238 LA CIUDAD DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA 235-1 (2022)

los colaboradores y ofrecen algunos detalles del homenajeado. Uno de esos de-
talles es que otra Miscelanea complementara a la actual, ya en prensa, y titulada
Res opportunae nostrae aetatis, y que aparecera también dentro de la coleccion de
BET. Y los responsables de la Festschrift senalan su objetivo: “a nuestro querido
colega jubilado, esperando que sea una fuente de inspiracién para las futuras in-
vestigaciones, lejanas, y durante muchos afios. Sigue el indice de materias y su
contenido: destaco la presentacién que Johan De Tavernier (Lovaina) redacta
sobre la personalidad y actividad cientifica de M. Lamberigts: un sabio Patro-
logo, historiador de la Iglesia, Te6logo y Decano de la Facultad de Teologia y
Estudios Religiosos de la UKL (pp. XIII-XVIII). Algunos puntos he empleado
en mi descripcion anterior sobre el Curriculum del homenajeado. Un detalle a
resaltar de la actividad e nuestro homenajeado es, en palabras de Tavernier, es
su altura cientifica, su enorme capacidad de trabajo, su habil capacidad organi-
zativa y su actividad docente en muchos otros Centros Teolégicos, en Bélgica
y en otras muchas naciones, en comités cientificos, y Director de numerosas
revistas cientificas, teologicas e historicas, prestigiosas en el campo de los es-
tudios historicos, teolégicos o patristicos, asi: la Revue d Histoire Ecclésiastique
de Lovaina, que dirigi6 durante 7 afios (2013-2020), Augustiniana, Ephemerides
Theologicae Lovanienses.

Tavernier, actual Decano de la Facultad de Teologia y Estudios Religiosos
dc UKL destaca aquellos periodos o campos propios que M. Lamberigts in-
vestigo con teson durante su vida universitaria, hasta su jubilacion: Agustin de
Hipona y la controversia pelagiana (la Antigiiedad Latina), el agustinismo y el
jansenismo, las Biblias en los Paises Bajos (la Antigua Edad Contemporanea) y,
por tltimo, el Concilio Vaticano II (siglo XX). En cada uno de estos periodos,
los articulos, obras colectivas, Director de Miscelaneas, etc., de Lamberigts son
muchos y extensos, sin entrar en mas detalles y proyectos cientificos en los que
participé nuestro homenajeado.

El cuerpo central de la obra lo constituyen las 27 colaboraciones, agrupa-
das en dos grande bloques o subgrupos: la I. Parte: Agustin de Hipona. Autor,
pastor-predicador, te6logo y polemista, son 19 articulos (pp. 1-402), y ante la
imposibilidad de entrar en detalles en cada colaboracién, me limito a citar
aquellas aportaciones que tiene relacion de Agustin con la Biblia, sin inten-
ci6n de subestimar a los otras colaboraciones. Asi, I. Bochet (Paris) investiga
la expresion de Agustin “Spiritus gratiae”, su trasfondo y (pp. 3-26) caracte-
ristica del periodo anti-pelagiano y afirma la autora que Agustin tomara esta
expresion de 2Cor 3,6..., no de ningun autor cristiano anterior o posterior
al hiponense. M. Djuth (Buffalo, NY), “El cuerpo y el alma: Agustin sobre 1
Cor 3,77 (pp. 17-42) concluye su estudio afirmando que Agustin empleé esta
expresion paulina no solo para su narracién de la creacion sino también en
su defensa de la salvacién cristiana. Muestra igualmente la versatilidad del



RECENSIONES 239

uso que hace en Agustin, de este versiculo paulino para un mejor entendi-
miento, y su desarrollo, de la conexion entre Dios y el hombre dos niveles del
hombre: el corporal y el espiritual, y asi otras dos aportaciones en donde se
estudia el influjo de 1Cor 3,5-7 y su doctrina de la gracia, elaborado por Bart
van Egmond (pp. 283-298). Los otros articulos analizan aspectos teologicos
de algun escrito de Agustin.

La segunda parte de la Miscelanea consta de ocho colaboraciones: “La
recepcion de Agustin en la Alta Edad Contemporanea” (pp. 405-548), como
el titulo indica, se trata de investigar algun aspecto de la doctrina agustiniana
en autores de los siglos XV-XVI-XVII. Asi, leemos una detallada investiga-
cion de Els Agten sobre Henricus Calenus y Godfried Van de Mortele, dos
destacados limburgeses, familiares, y defensores del jansenismo, en los afios
1640 y 1650, empleando alguna obra o doctrina agustiniana para su propia
defensa, frente a sus opositores. Creo que una colaboracién a resaltar es la
de F. Wim (Lovaina), sobre el agustino Jaime Pérez de Valencia y sus comen-
tarios a los Salmos y al Cantar de los cantares: las interpretaciones biblicas
y la teologia agustiniana de la gracia, (pp. 471-498). Y destaca Wim que este
autor agustino ha sido estudiado ya por numerosos estudiosos de este periodo
de la historia de la Iglesia, siglo XV, porque sus comentarios a ciertos libros
biblicos han sido ya editados varias veces, en el siglo XVI, y no permanece en
manuscritos, in ferra incognita, favoreciendo su estudio. La novedad exegética
de Jaime Pérez de Valencia es su fidelidad a Agustin, el anti-pelagiano y como
llave para la interpretacién de la Biblia. Esto le vali6 a Jaime Pérez su acep-
tacion en los ambientes teoldgicos de su tiempo, y posteriores, su fidelidad al
texto sagrado publicado y su ejemplo para la disputa contra la Reforma y sus
exégetas.

Por ultimo, hemos de reconocer la importancia de la Miscelanea para
los estudios de Agustin y su legado, desde la aportacion de un destacado y
reconocido estudioso del hiponense durante muchos decenios, con un bagaje
de aportaciones cientificas importantisimo. Los articulos estan llenos de notas
técnicas, referencias a multitud de estudiosos del Doctor gratiae, que aportan
material y perspectivas a considerar siempre, en esta clase de estudios. La
obra aparece bien editada por la Editorial Peeters de Lovaina, como un sello
de su calidad editorial. S6lo nos queda el desear una jubilacion alegre y larga
al sabio M. Lamberigts, y que siga ayudandonos a comprender un poco mas
al Maestro y Sabio Agustin con sus nuevas aportaciones. Se lo agradeceremos
hondamente.

J- GUTIERREZ



240 LA CIUDAD DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA 235-1 (2022)

Luis DE LEON, Poesia completa. Obras propias, traducciones e imitaciones de auto-
res paganos. Traducciones de autores sagrados. Edicion de José Palomares. Biblio-
teca Castro. Fundacion José Antonio de Castro, Madrid 2021, LXXXIV-437 pp.

Siempre es un motivo de enorme alegria y lectura reconfortante, el poder
disponer de una nueva edicion de la rica y bella poesia del agustino y belmonte-
no, Fray Luis de Le6n. Es una figura cumbre del Renacimiento espanol, escritor,
poeta, prosista de los grandes de las letras espariolas y lleno de enjundia literaria,
estilo, dominio de la lengua. La lectura de su obra es un agraciado ejercicio de
aprendizaje literario, de percibir la belleza y el manejo de las palabras, sobre todo,
en sus poesias. Para los amantes del estilo estético, la poesia del belmontefio nunca
cansa, es mas, invita a repetir la lectura y la declamacién de sus versos. En una
palabra, estamos ante una obra literaria inmortal. Por eso, alegra ver de nuevo
publicada la obra poética de Fray Luis de Leén, y hecha con tanto esmero, como
hallamos en esta nueva edicién de sus obras. La Biblioteca Castro. Fundacioén
José Antonio de Castro ha puesto todo lo posible para una poesia de tanta altura,
tenga un continente digno, lo cual agradecemos sinceramente. Los materiales em-
pleados del volumen son de exquisita calidad, como hemos comprobado, tantas
veces, en otras publicaciones de la Biblioteca Castro (Madrid). Asi, en esta edicion
de la Poesia completa de Fray Luis de Le6n, observamos que esta llena de detalles
practicos, utilisimos para el lector: doble cinta de lectura, para el control de las
paginas leidas, la calidad de la impresién es 6ptima y bien estructurada, sea poesia
como textos biblicos de traduccion. La calidad del papel es 6ptima, es ahuesado,
las portadas son de lujo, estan empastadas en tela, algo que apenas se emplea en
la actualidad; la misma distribucién del texto esta bien planificado. Y hoy, sobre
todo, en una sociedad que se nueve a ritmos trepidantes, viaja, visita ciudades, res-
tos arqueoldgicos, etc., el tamano del libro es de lo mas apropiado para llevarselo
consigo; tiene un tamano medio, muy manejable y facil de transportar. Asi, cuan-
do el lector de estas fascinantes poesias sienta interés geografico por visitar algunos
de aquellos lugares relacionados con la vida de Fray Luis de Le6n, puede llevarse
este libro y leer in situ algunos sonetos y traducciones de los poetas clasico: “... a
la sombra tendido// de yedra y lauro eterno coronado// puesto el atento oido// al
son dulce, acordado// del plectro sabiamente meneado”.

La edicion ha sido realizada por el Dr. José Palomares, Profesor enla UNED
y en un Instituto de ensefianza superior en Ubeda (Jaén). La edicion del Dr. Pa-
lomares consta de dos partes: la primera contiene una extensa introduccion (pp.
XIITI-LXXXIV), en la que nos ofrece unos datos biograficos del fraile agustino,
sus avatares y persecuciones en su vida académica, pero que supo vencer con
constancia y paciencia: “a cada uno de aquellos que de mi saber desean”. Afirma
el Dr. Palomares, entre otras muchas cualidades del belmontefio, que “tenia un
alma poética de primerisima altura, profundidad, en definitiva, de belleza pecu-
liar, originalisima, porque supo armonizar, como pocos poetas, de ayer como de



RECENSIONES 241

hoy, su vasta cultura biblica, teolégica, filologica y estética, que son ciencias que
embellecen sus versos”. Y lo afirma uno autor que tiene varios articulos sobre
Luis de Leén. El segundo punto de la introduccion contiene, en palabras de Fray
Luis de Leon, “son tres partes las deste libro”. La primera parte del poemario
comprende las 33 poesias originales de Fray Luis de Leon, cuyo contenido supo
resumir nitidamente R. Senabre: “en Fray Luis, la conjuncién de teologia y filo-
logia desemboca en la poesia”. Es una “poesia decantada en la sabiduria biblica,
la cultura clasica y la elocuencia cristiana”, afirma J. Palomares. La segunda par-
te del poemario (pp. 63-219) abarca aquellas poesias de traduccion e imitacion,
que el belmonteno hizo de autores profanos: Virgilio, Horacio, Pindaro, y que
tanto disfrut6 de sus propias recreaciones poéticas, cuando los traducia y ponia
sus bellos versos en su propia lengua, el espafiol. Son 50 poesias, sonetos, odas y
breves fragmentos. Y, la tercera parte del poemario comprende las traducciones
de autores sagrados: son 25 Salmos traducidos al espaiiol y el libro de Job en
tercetos, mas unos apéndices que abarca traducciones insertas en la prosa, una
poesia neolatina: Votum y Ad Dei Genitricem Mariam Carmen ex voto. Y el
atribuido: Los Cantares de Salomon en octava ritma.

Volviendo a la introduccién de J. Palomares, los tres siguientes apartados de
la misma, tratan: el tercero ofrece unas extensas paginas sobre los temas, géneros
y metros” y por tu senda agora”; el cuarto punto analiza ]. Palomares sobre el arte
literario de Fray Luis “el nuevo estilo”. Y, en el altimo punto de la introduccion, el
quinto: el texto, J. Palomares ofrece unas notas sobre el criterio de edicion emplea-
do en su trabajo. “Y recogiendo a este mi hijo perdido”. El texto. Cierra esta ela-
borada y rica introduccién de J. Palomares, la bibliografia citada, 24 paginas, en su
aguda y documentada introduccién; en la edicién de las poesias no hay notas a pie
de pagina, siendo una consigna de la Editorial en sus publicaciones, las notas biblio-
graficas van en el interior del texto, autor citado, afio de la obra y paginas citadas. .

Y hasta aqui, la breve descripcion de esta magnifica edicion de J. Palomares
sobre las Poesias Completas del gran poeta espanol, Fray Luis de Le6n. Poesias
que el mismo autor no publicé en vida sus poesias, lo haria afios posteriores su
gran admirador y destacado poeta como es Francisco de Quevedo. Un hecho pe-
culiar y que describe con datos J. Palomares, en su introduccién. Sélo queda agra-
decer nuevamente el buen trabajo realizado por el Dr. J. Palomares en esta nueva
y bella edicion de la obra poética del belmontefio, Luis de Le6n, editada con lujo
y finura por parte de la Biblioteca Castro. Fundacion José Antonio de Castro, que
contribuira a que la poesia del insigne poeta agustino se siga leyendo en ediciones
tan impecables como la presente. A todos los que han participado en esta nueva
edicion de las poesias de Fray Luis de Ledn, en particular al Dr. J. Palomares y a
la Biblioteca Castro, nuestro rotundo agradecimiento por su admirable trabajo.

J- GUTIERREZ



249 LA CIUDAD DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA 235-1 (2022)

GARCIA GARRIDO, M. A., Fray Juan Mdrquez (1564-1621). Un maestro de la Reforma
catolica, Servicio de Publicaciones de la Universidad de Huelva, Huelva 2021,
505 pp.

Coincidiendo con el cuarto centenario de la muerte del agustino Fray Juan
Marquez, la historiadora Manuela Agueda Garcia Garrido nos ofrece lo que
podriamos considerar como la biografia completa y definitiva del que fuera ca-
tedratico de Visperas de Teologia de la Universidad de Salamanca, predicador
de la Corte de Felipe III y consultor del Consejo de Castilla, entre otras facetas
publicas y religiosas. A Juan Marquez le tocé vivir en un tiempo y lugar, la ciu-
dad de Salamanca y su centenaria universidad, a la sombra frondosa y fértil de
la gran figura de las letras hispanicas, el también agustino Fray Luis de Ledn.
Quizas esta circunstancia vital hizo que la trayectoria humana e intelectual de
Marquez no haya brillado como merecen sus escritos y su propia vida religiosa.
Como expone con acierto la autora en su introduccién, no han sido muchos los
estudios que a lo largo de los siglos han puesto su mirada en dicha trayectoria,
aunque aquellos pocos que lo han hecho si han sabido ver la impronta y trascen-
dencia de su figura y su obra en el culmen de la Monarquia hispanica.

La primera referencia a la importancia de la figura de Marquez la encontra-
mos en una serie de estudios publicados en La Ciudad de Dios por el P. Monaste-
rio, aunque los apuntes esenciales de su biografia se los debamos a la obra mo-
numental del P. Santiago Vela. También los estudios sobre el célebre convento
de San Agustin de la ciudad del Tormes de Tomas de Herrera, sobre la llamada
Escuela Agustiniana de Salamanca del P. Gutiérrez y del P. Dominguez, o sobre
sus escritos de Nicolds Antonio, dejaron huella sobre el papel de Marquez en
un tiempo fértil del pensamiento hispano. Como también los rigurosos estudios
sobre la lucha por el poder en las catedras de la Universidad de Salamanca de
José Barrientos. Pero, como apunta la autora, no es hasta la segunda mitad de la
década de los noventa del siglo pasado, cuando se publican estudios especificos
sobre los escritos de Juan Marquez, en concreto, sobre su obra mas importante
El Governador Christiano (1612). En estos estudios se desarrolla lo que podriamos
considerar como su pensamiento politico, esencial por el didlogo que mantie-
ne con Maquiavelo y, muy especialmente, con el angevino Jean Bodin y sus
Seis Libros sobre la Repiiblica. Y todo ello alejado de lo que €l mismo considera
“cuestiones de escuela”, imprimiendo un modelo humanista y escrituristico a sus
tratados, que aportan una importante novedad expositiva y una nueva forma de
confrontarse con los problemas teéricos mas acuciantes de su tiempo.

En este caso, Manuela Agueda Garcia Garrido ha querido trascender de
las aportaciones doctrinales en las diferentes disciplinas que Marquez desarroll6
a lo largo de su trayectoria, aunque haga cumplida mencién de todas ellas. Su
propoésito es seguir las huellas documentales que nos permitan una completa y
rigurosa semblanza personal y religiosa del agustino. Asi, esta obra nos permite,



RECENSIONES 243

por fin, tener entre nuestras manos una biografia, no tanto del tratadista, sino de
la trayectoria humana y vital de un religioso de finales del siglo XVI y comien-
zos del XVII, de su personalidad forjada desde su infancia familiar hasta su vida
espiritual y religiosa en la orden agustiniana. La autora se propone, y consigue,
que no sea la obra o los logros los que dibujen dicha personalidad, sino que sea
su personalidad la que forje el desarrollo de una brillante trayectoria académica
y publica. Y en este empefio, la estructura de la obra obedece al esfuerzo de plas-
mar la construcciéon de dicha personalidad, comenzando por su marco familiar,
su formacion y su ingreso en la orden de San Agustin, para solo luego desarrollar
su faceta universitaria, publica y religiosa. Esto no quita para que reconozca a
lo largo de su trayectoria la influencia de grandes personalidades agustinas a las
que sigui6 en diferentes facetas, como el gran predicador Alonso de Orozco, el
arzobispo Tomas de Villanueva o Luis de Leén. Estas enormes figuras que le
precedieron le permitieron aprender y asumir una nueva forma de entender y
exponer la teologia y atreverse con obras de diferente calado: Los dos estados de la
espiritual Hierusalem (1603), de corte teologico y espiritual; El Governador Chris-
tiano (1612), de contenido moral y politico; y Origen de los frayles ermitafios de la
Orden de San Augustin (1618), de corte historico. Este bagaje le permite a la autora
subtitular, con razon, su biografia de Fran Juan Marquez como “un maestro de
la Reforma catdlica”, consideracion plenamente acertada porque, en efecto, el
maestro agustino supo integrar el humanismo que heredé de su escuela agusti-
niana en la exposiciéon, didlogo y controversias sobre las cuestiones esenciales
de su tiempo historico.

La primera parte de la obra, bajo el titulo de “El hombre constante: voca-
cién y disciplina”, la autora recrea de manera rigurosa y sugerente las vicisitudes
de la Villa y Corte de Madrid que vio nacer a Juan Marquez, razén por la que
en diversos documentos aparece mencionado como “Juan de Madrid” o  Juan
Marquez de Madrid”. Lo mismo podemos decir sobre los datos aportados en
torno a la familia del agustino, sus vinculos genealégicos y la posicion social de
la familia Marquez Villarreal (o Villarroel) en la Corte, incluido el informe de
limpieza de sangre que fue realizado sobre el todavia joven agustino antes de in-
corporase a la capilla real de Felipe III. Y, también, describe con minuciosidad
los detalles del testamento familiar a la muerte de su madrastra. Pero especial-
mente interesante resulta la descripcion de sus anos de formacién y su ingreso
en el convento de San Felipe el Real de Madrid, donde Alonso de Orozco habia
dejado una honda huella espiritual. Insiste la autora en ubicar su formacion
en el contexto de la Contrarreforma que habia viciado el debate teolégico con
un escolasticismo dogmatico alejado del humanismo, lo que hace que Marquez
prefiera la linea agustiniana de Luis de Leon o Pedro de Uceda, frente al tomis-
mo militante de Juan de Guevara, posicionandose a favor de los jesuitas en la
célebre controversia De auxiliis (Bafiez vs. Molina), y aunque siempre intento



244 LA CIUDAD DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA 235-1 (2022)

mantenerse alejado de las crudas disputas por las catedras universitarias también
se vio envuelto en las mismas.

Con el mismo rigor detalla la autora el periplo por diferentes ciudades que
por diferentes motivos tuvo que realizar Marquez a lo largo de su vida, desde
su Madrid natal, hasta Medina del Campo, Salamanca, Toledo o Valladolid. En
Madrid se detiene en su periodo de primera formacién que la autora, ante la
falta de documentacion, sostiene que pudo desarrollarse en el entonces nuevo
colegio de la Compania de Jests ubicado entre las calles de Toledo y la Merced.
Seguramente la solida formacion humanista de la pedagogia ignaciana (Ratio
Studiorum) influy6 en el interés del joven Marquez por las letras. Ya como profe-
so de la orden de San Agustin, Marquez estudia teologia en Toledo, obteniendo
los grados de bachiller y doctor. Alli se habian formado otros agustinos destaca-
dos como Dionisio Vazquez o el propio Juan de Guevara. Parte, entonces, hacia
el convento de San Agustin de Salamanca, donde desarrollara su carrera acadé-
mica como catedratico de Visperas de Teologia, aunque con algunas estancias
de retiro y refugio espiritual en Medina del Campo. Detalla, aqui, la autora la
posible biblioteca personal que Marquez habria acumulado a lo largo de estos
afos de estudio y docencia compartida. Siguiendo el rastro de los autores citados
en la primera de sus obras, Los dos estados de la espiritual Hierusalem (1603), com-
prueba la abundante presencia de obras clasicas de autores como Aristoteles,
Cicerén, Horacio, Jenofonte o Juvenal, entre otros muchos. Esta cercania a los
clasicos le permite componer una obra profunda en lo espiritual y teoldgico,
pero también poética en lo literario. Y lo mismo que ya hicieran Carranza, Alon-
so de Orozco o Luis de Ledn, usa la lengua romance y no el latin para acercarse
a los fieles y difundir la doctrina catélica. El incendio del convento salmantino a
mediados del siglo XVIII impide conocer mas a fondo el bagaje literario no sélo
de Marquez sino de todos los egregios agustinos que pasaron por su claustro.
Pero, como comenta la autora, la importante presencia de citas de Cicer6n nos
da idea del dominio retérico que Marquez imprimi6 a sus clases y a su predi-
cacion. Culmina esta primera parte con una descripcion de la vida conventual
y de las vicisitudes a las que Marquez, que lleg6 a ser Prior del convento, tuvo
que enfrentarse en diferentes contiendas siempre relacionadas con la ortodoxia
y donde cumplié con los méritos necesarios para alcanzar la catedra salmantina.

La segunda parte de la obra, bajo el titulo “Divina lengua en catedra y
pilpito”, tomado de la loa que Lope de Vega dedic6 al agustino en el libro cuar-
to de El peregrino en su patria (1604), comienza con el paso de Marquez por la
universidad salmantina y su primer intento de tomar posesion de la catedra de
Escoto, catedra menor, frente al dominico Pedro de Herrera. Finalmente vencio
el dominico, pero la presencia de Marquez activé una dura reaccion de la orden
dominica frente a los intentos por parte de los agustinos de abrir las catedras sal-
mantinas a otra forma de exposicion de la teologia frente a la rigidez escolastica



RECENSIONES 245

del tomismo militante. Mientras Marquez se preparaba para nuevas contiendas,
su vida conventual transcurria entre los enfrentamientos universitarios de sus
compaiieros de cenobio por alcanzar la ansiada catedra de Prima, mientras €l
iba desarrollando su propio pensamiento. Tuvo otros intentos por obtener la
catedra de Biblia y de Durando, pero tampoco prosperaron, hasta lograr final-
mente la catedra de Visperas. Fueron tiempos duros en el claustro universitario
y en el seno de la propia orden agustiniana, debido a los continuos pleitos por
las catedras o por diferentes cuestiones internas en los que Marquez siempre
tomo posicion. Relata la autora un cierto hartazgo del agustino por estas perma-
nentes disputas claustrales, lo que le habria llevado a un cierto distanciamiento
con el prior agustino Antolinez. Sin embargo, Marquez sigui6 participando en
los claustros y, mas importante, preparando su obra sobre la polémica suscitada
acerca del verdadero origen de la orden agustiniana, Origen de los frayles ermitasios
de la Orden de San Agustin (1618), junto a otros escritos de caracter teoldgico como
su Tractatus de voluntario e involuntario. Para entonces ya habia salido a la luz su
gran obra El governador christiano (1612), fruto de un encargo del duque de Feria
para “que sanee los medios forzosos y haga tratables las cosas del gobierno”, si-
guiendo un estilo alejado de los expositores escolasticos y desarrollando “un mé-
todo de vivir para los que andan metidos en el mundo y sus comercios; para que
no descuiden sus conciencias”. Obra que demuestra el bagaje intelectual que
Marquez habia adquirido en estos afios salmantinos, pudiendo contabilizarse
hasta 316 autores citados y 4.693 citas acumuladas a lo largo del denso tratado.
Ya en el prologo Marquez expone con claridad la finalidad de tan importante
obra: “Siempre ha parecido la mayor dificultad del gobierno cristiano, el en-
cuentro de los medios humanos con la ley de Dios; porque si se echare mano
de todos, se aventuraria la conciencia; y si de ninguno, peligrarian los fines, en
detrimento del bien comun”. También fue el tiempo en el que compuso una
relacion de fiestas con motivo de la Concepcion de la Virgen, materia sobre la
que poco después trataria de manera expositiva en su Question Theologica (1619)
en defensa de la Inmaculada Concepcion.

Especial importancia tuvo la participacion de Marquez ante el Consejo
Real de Castilla en su edad dorada, como apunta la autora. Organo esencial-
mente consultivo en el que participaban consultores laicos y religiosos deba-
tiendo sobre los principales problemas del reino en el orden politico, religioso
o tributario. En este sentido, fueron importantes las juntas de te6logos que aten-
dian a las decisiones sobre materias religiosas y morales. La autora recuerda la
importancia, para este empeno, de la doctrina desplegada por Marquez en El
Governador Christiano entre los muchos tratados politicos y de consejos morales
que surgieron en este tiempo histérico. Desarrolla con detenimiento las fases por
las que pas6 dicho Consejo hasta las consultas de Acevedo entre los anos 1618
y 1619, en las que encontramos a Marquez pronunciandose sobre la licitud de
nuevos tributos, incitando a la participacioén a las principales ciudades castella-



246 LA CIUDAD DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA 235-1 (2022)

nas y a los propios eclesiasticos. Asimismo, la autora detalla la importancia de la
presencia de clérigos en la Corte como consejeros y confesores, en un proceso
que denomina de “teologizacién” de los 6rganos consultivos de la monarquia.
Alonso de Orozco ya habia creado un ambiente de confianza hacia los agustinos
en la Corte de Felipe II, a pesar del clima de divisién que reinaba en la orden
entre el impulso humanista que llegaba desde Roma por su superior Egidio de
Viterbo y aquellos que querian hacer olvidar las sospechas sobre los agustinos
acercandose a las corrientes regalistas y contribuyendo al fortalecimiento del pa-
tronato regio. De esta manera Marquez sigui6 estos pasos en la Corte de Felipe
ITI, encomendandole informes importantes como el redactado en 1619 sobre la
imposicion de los célebres millones ante la situacion extrema en la que se encon-
traba la Real Hacienda. La posicién de Marquez en la Corte queda reflejada en
el encargo que le hiciera el duque de Feria para que escribiera sobre el poder y
sus desafios morales, como ya apuntamos.

Culmina la autora esta completa y rigurosa biografia con el desarrollo de
una faceta esencial en la vida de Marquez como fue su oficio de predicador.
Como nos recuerda, la oralidad era fundamental en una sociedad poco alfabeti-
zada hasta el punto de poder hablar en este tiempo de una auténtica “edad oral”.
Marquez fue nombrado predicador en la capilla real durante cuatro meses en
1618, sin que perdiera su catedra salmantina, siéndole concedida posteriormente
otra dispensa hasta consolidar su nombramiento definitivo, siguiendo la estela,
una vez mas, de Alonso de Orozco. La autora desarrolla la importancia de esta
tarea y el influjo en las decisiones regias, hasta el punto de suponer un “tram-
polin social” que permitié a muchos acceder a altos cargos de la administracién
eclesiastica. De hecho, Marquez lleg6 al cargo en un momento en el que los
cambios estatutarios dentro de la capilla habia conducido a una auténtica pro-
fesionalizacion de dicho cargo. Los continuos viajes entre Salamanca y Madrid,
y la incesante actividad académica, como escritor y predicador, hicieron que el
agustino solicitara su jubilacion, algo que consigui6é parcialmente al concedérse-
le una dispensa por dos afnos en su cargo de predicador real. Pero Marquez no
lleg6 a disfrutar de su anhelada jubilacién dado que falleci6, victima del tifus,
el 17 de enero de 1621, mientras el expediente universitario sobre su peticion
se encontraba en disputa entre la Universidad y la corona. No s6lo fue Lope de
Vega quien alabo las virtudes oratorias de nuestro agustino, sino que otro her-
mano de orden, fray Juan Quijano, nos leg6 el siguiente recuerdo: “elegantisimo
en el hablar, y tan insigne predicador que cualquier cosa en su boca tenia nueva
vida”. Cierra la obra un importante anexo documental sobre aspectos relevantes
de su trayectoria vital y universitaria, asi como un completo elenco de fuentes.

Nos gustaria que esta gran obra, que como hemos dicho podriamos consi-
derarla como la biografia completa y definitiva de Fray Juan Marquez, hiciera
justicia con la figura y obra de este agustino y contribuyera al desarrollo de es-



RECENSIONES 247

tudios sobre su pensamiento politico, moral y teol6gico, sobre los ya realizados.
La vida y la obra de Marquez ilustra y afianza la tesis, que comparto, sobre la
existencia de una escuela agustiniana salmantina, con un estilo propio y una
orientacion claramente diferenciada de los maestros de la escolastica tomista.
Tenemos la fortuna de contar con numerosos estudios sobre Fray Luis de Leon,
destacando los que nos legé el recientemente fallecido P. Saturnino Alvarez Tu-
rienzo sobre su vida y doctrina, o los estudios sobre su proceso inquisitorial a
cargo de José Barrientos, ademas de las innumerables publicaciones sobre su
obra literaria. Siendo conscientes de que la figura de Juan Marquez no alcanza
la gloria literaria de su hermano conventual, si creemos que su obra merece
una atencién mucho mayor de la prestada hasta ahora si tenemos en cuenta sus
importantes aportaciones a la espiritualidad, la teologia, la politica o la moral
economica. Esta extraordinaria biografia puede ser el comienzo del redescubri-
miento de Fray Juan Marquez como uno de los grandes religiosos y pensadores
del barroco hispano.

JAVIER LOPEZ DE GOICOECHEA ZABALA

CANCELO GARCIA, J. L., Amamos a Dios sin saberlo. La vida es caminar hacia una
estrella muy conocida por el corazon, pero inadvertida por la mente (Col. “Espi-
ritu-Norte”. Obras para orientar). Prélogo de F. J. Sancho Fermin, OCD, Fonte,
Grupo Editorial, Burgos 20221, 219 pp.

Hemos presentado ya, en las paginas de la revista, numerosas obras del
Profesor emérito Dr. Cancelo Garcia. Tengo la dicha, el encanto, de presentar
otra que acaba de salir de la imprenta. El subtitulo ilumina, introduce, en la
problematica que desarrollara a lo largo de su reflexion, nuestro autor, y en
donde percibimos las dos funciones esenciales del hombre: el saber y el querer;
la mente y el corazon, que para el hombre occidental circulan por caminos
distintos; a veces, y en palabras del autor, el titulo de su obra, que es, insiste,
un pensamiento del hiponense, “es que expresa el ser ontologico del corazon
humano, cuya esencia es amar”. Atun mas, para Agustin, “todo el que ama, esta
amando a Dios, sea consciente de ello o no lo sea, pues amara a una persona
es desearle que viva siempre, anhelo que anicamente Dios puede garantizar”.
Una experiencia que ha sido descrita por numerosos autores, como es el caso
de Unamuno (1864-1936). Y, ¢el ser humano que se suicida? {Ama su vida, a
su creador? Segin nuestro autor, e interpretando al hiponense, “esta amando
e invocando a Dios, en ese mismo acto. No desea el aniquilamiento total de si.
Ambiciona una existencia mas adecuada, al honor de su persona”.

El autor del libro, como buen conocedor del fil6sofo aleman M. Heidegger
(1889-1976), acude a dicho autor para matizar su reflexion, afirmando que vida



248 LA CIUDAD DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA 235-1 (2022)

es caminar, asombrosamente, en el interior, y vocifera en el corazén, pero la-
mentablemente, no se oyen sus voces debilitado por el estruendo de los ruidos
del entorno.

Esta cuestion, tan peculiar y rica de matices, la tenemos desarrollada en
nueve capitulos, mas un prélogo del carmelita Dr. F. J. Sancho Martin, Director
de la Universidad de la Mistica de Avila, que recuerda la cita del evangelista
San Juan al respecto, 1Jn 4,16: “Y nosotros hemos conocido el amor que Dios
nos tiene y hemos creido en El. Dios es amor, y quien permanece en el amor
permanece en Dios y Dios en €1”. Una idea que desarrolla el autor de la obra,
desde la cita biblica, y donde las aportaciones de Agustin y M. Heidegger son
constantes, dos ilusionados, amantes del Ser, y que tanta predileccién muestra el
autor del presente trabajo por ellos.

Leemos en la introduccién al estudio, cémo su autor subraya los dos pensa-
mientos dominantes del ser humano: la contemplacién reflexiva del ser humano
y, como algo 16gico, derivado de la vida en su totalidad. Y esta reflexion ontolo-
gica y teoldgica se acentuia en las paginas del libro, con pasajes de los dos gran-
des pensadores, que tantas veces aparecen en la obra. Asi, para Agustin, y desde
su propia experiencia, “todo el que ama, esta amando a Dios” (p. 11). El mismo
Agustin afirma que “amar es, pues, amar a Dios, aunque no seas consciente de
ello, con lo que implico esta experiencia de amar a Dios, en la vida de Agustin,
su respuesta positiva, como la del hombre, a ese Dios que no siempre se conoce.
Heidegger, desde otras coordenadas y planteamientos filos6ficos que Agustin,
insistira en la capacidad de pensar, en la que el mismo pensamiento se reduce
y se limita a una realidad tnica, clara y esencial, que facilita la contemplacién
de la totalidad de los seres y del hombre. Es mas, para M. Heidegger, que se
reduce a un pensamiento unico, ese pensar es sentido propio, es esa estrella en
el cielo, la que lleva al hombre a “caminar hacia esa estrella”. Esta estrella, en la
reflexion de Heidegger, es el ser, y aunque el hombre habita en la cercania del
Ser , el Ser no es Dios, pero conduce hacia El a través de la vivencia de lo sacro
y de la deidad, no a través de la filosofia”. El camino para llegar a Dios, no es el
Dios concebido como “causa sui”, sino el Dios de la vivencia mistica, Descubrir,
y seguir, esta llamada del Ser hacia una estrella, no es tarea facil. Y cuando se
pierde dicha estrella, la vida se presenta en situacién muy lastimosa.

Toda esta problematica y, con mas detalles, la tenemos ampliamente ex-
puesta en las paginas de esta monografia y a lo largo de nueve capitulos, con
muchas referencias a Agustin y a Heidegger, que tantas veces coinciden sus
planteamientos. Asi, el hombre ama el Ser sin saberlo (Heidegger), y el amor
ama la eternidad (Agustin). Es decir, para Agustin, el Ser es Dios, para Heideg-
ger, el Ser no es Dios, es simplemente un camino posible hacia Dios. Para am-
bos pensadores, el Ser estd constantemente llamando al hombre hacia El, como
sentido y verdad de todo (p. 23).



RECENSIONES 249

La obra cierra con las clasicas paginas de la literatura empleada en la obra,
con las propias publicaciones del autor y el indice general. El libro aparece bien
editado por Fonte. Grupo Editorial de Burgos, y con multitud de notas, una ma-
yoria aplastante de Agustin. Su desarrollo tematico es propio de nuestro autor,
pero sabe acudir frecuentemente al hiponense para reforzar sus propias teorias o
para abrir nuevos horizontes. En fin, que la lectura de esta obra ayuda a caminar
hacia esa estrella con el corazén y la mente, aunque tantas veces se esconde,
como a los Reyes Mayos, o la escondemos nosotros mismos.

J- GUTIERREZ

DE LA Hoz VEROS, S., OSA ; Prelatura de Cafayate. 50 afios. Historia y Canto, Edi-
torial Agustiniana, Guadarrama (Madrid) 2020, 418 paginas.

Estamos ante el quinto libro de la Coleccion Augustiniana Historica, dedica-
da a la Historia de la Prelatura de Cafayate en sus bodas de oro. Se trata de una pe-
ticion directa del Prior Provincial de la extinta Provincia del Santisimo Nombre
de Jesus de Espana, Fr. Jesus Bafios, pues fue esta Provincia agustiniana la que
se hizo cargo de la Prelatura alla por 1969. El reto es asumido por un brillante
escritor de la Orden, Fr. Serafin de la Hoz Veros, quien trabajo en la Prelatura
varios afios y es testigo cualificado de esta misién. Otro testigo, Fr.Nicolas Caste-
llano, Obispo Emérito de Palencia, escribe el Prélogo, en el que contextualiza la
Prelatura de Cafayate en el momento histérico que vivia en aquellos momentos
América Latina: la Prelatura nace al afio siguiente de la Conferencia de Mede-
llin, que marca un nuevo modelo de Iglesia para América. EIl Documento de
Justicia y Paz se marcé una nueva orientacién teologica y pastoral, en pro de
un sentido liberador de pobrezas, exclusiones y colonizaciones, y este espiritu
penetrd, senala el P.Castellanos, plenamente en la Prelatura de Cafayate durante
estos 50 afos, desarrollando en sintonia con €l un proyecto de humanizacién y
evangelizacion compartido por todos los agentes de pastoral.

Pese al titulo, este libro no es un ensayo de Historia ni una investigacion
histérica pormenorizada. Retne, en realidad, varios géneros literarios, lo que da
una veracidad y vitalidad al relato mas vivencial que académico. El P.Serafin nos
lleva a la Prelatura para que la veamos, para que estemos alli, mas que para que
la estudiemos. Para lograrlo, hay momentos de, efectivamente, investigacion his-
térica, por ejemplo sobre la constitucion de la Prelatura o la procedencia de sus
habitantes originarios y los primeros asentamientos hispanicos. Pero hay mucho
de Confesiones, de momentos de intima reflexion sobre los acontecimientos que
al autor vivi6 alli; de Memoria de los acontecimientos, vividos en primera per-
sona o por testigos directos; hay costumbrismo y etnografia, descripcién geogra-



250 LA CIUDAD DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA 235-1 (2022)

fica, biografia de personajes destacados de la Prelatura y poesia, mucha poesia,
lo que, ligado a las confesiones, da un hilo de intimidad a la urdimbre del relato.

Los Valles Calchaquies, la cultura Diaguita, tienen una presencia continua.
Sus paisajes imponentes, sus grandes distancias y la dificultad de caminos y que-
bradas no son solo el fondo visual de la Prelatura, sino que forman parte de su
misma esencia. La tierra y sus gentes lo llenan todo, porque la Prelatura se erigi6
a su servicio. El poema “La tierra es nuestra vida” lo dice: Puede el pobre prescindir/
de oro y plata de sus minas/pero sin sol agua y tierra/no se mantiene la vida. Es esa vida
la que la misi6én ha de defender.

Conocer el escenario politico-social de estos 50 afos es indispensable. El
autor nos hace un recorrido por la historia de Argentina durante esos aiios.
Es la crénica histérica del momento, con algin lugar comin que convendria
haber explicado mejor (¢qué quiere decir que un determinado presidente sea
“neoliberal”? {en qué repercute sobre la Prelatura y la misién?), con la que nos
hacemos una idea sobre su marco nacional, inestable y tambaleante. También
vemos c6émo la relacion con las instituciones civiles locales ha sido en general
buena y mutuamente colaborativa, con sus limitaciones.

Un capitulo muy importante es el de la religiosidad popular, cuya presen-
cia recorre todos los actos y vida de la Prelatura, y que recuerda tanto a la
religiosidad popular espaiiola, hoy en retroceso entre las nuevas generaciones.
La religiosidad que se viene manteniendo en la Prelatura es la que se denomina
Religion del Pueblo. Este concepto lo trat6 especialmente bien Pablo VI: “Tanto en
las regiones donde la Iglesia estd establecida desde hace siglos, como en aquellas donde se
estd implantando, se descubren en el pueblo expresiones particulares de bisqueda de Dios
y de la fe(...)estas expresiones constituyen hoy el objeto de un nuevo descubrimiento casi
generalizado.” Entre el pueblo y los agustinos se consiguié un apoyo mutuo, un
fortalecimiento de la fe popular por la accién de los agustinos, pero también
un enriquecimiento de la experiencia de Dios y de la Iglesia en estos por el
encuentro con esa fe viviente del pueblo pobre, que no excluye cierta distancia
respetuosa ante costumbres ancestrales sincréticas.

De todas las variadas formas de religiosidad popular en los Valles Calcha-
quies, la devocion a la Santa Cruz sea tal vez la mas visible, al complementarse
en el exterior, con cruces de madera en caminos entre increibles paisajes, con
el interior de la conciencia, donde se descubre en multitud de conversaciones.
Y como lugar de encuentro y fricciéon con la religiosidad precristiana, resulta
ubicua la devocion y los sahumerios a la Mamita Virgen, la Pachamama y los
Santitos. Aqui es cuando el historiador y cronista invitan a intervenir al antrop6-
logo, pero dejando a la nobleza simple de las gentes la ultima palabra, sin que
el antropologo quiera intelectualizar, sino respetar, para no imponer la razén
propia sobre la ancestral.



RECENSIONES 251

El encuentro con la feligresia local, especialmente con los kolla, es especial-
mente sentido y emotivo, sefialando el autor que el enfoque de la Prelatura ha
sido el servicio preferencial a los mas pobres y marginados. Por eso el encuentro
con la modernidad que ya se avecina sobre los Valles, via turismo, infraestruc-
turas, emigracién y empresas, aunque va haciendo mas cémoda la vida, se trata
con cierta distancia, como si solo afectase a lo exterior, mientras que los kolla,
los poblados perdidos y la religiosidad popular y ancestral habitan en la interio-
ridad de la mision.

Pero la Prelatura también es parte de la Historia de la Iglesia, y esto ocupa
los dos ultimos tercios de la obra. Desde la Bula Preclarissima Exempla, iniciativa
de Pablo V1, y los primeros 74 misioneros agustinos, que renuevan con cierta épica
esa labor ingente de la Iglesia en América desde que el continente se abri6 al
Viejo Mundo, el Padre Serafin quiere dejar bien claro que esta labor misione-
ra no ha sido solo obra de los agustinos, sino que ha sido imprescindible la
labor de los laicos, en especial los llamados “animadores de la comunidad”;
el trabajo de las Hermanas Agustinas Misioneras de San Agustin, la Congre-
gacion de Nuestra Sefiora de la Caridad del Buen Pastor y las Hermanas de la
Inmaculada Concepcion de Maria; y, finalmente, los sacerdotes diocesanos,
quienes finalmente se han hecho con el gobierno de la mayor parte de las ocho
parroquias de la Prelatura, cumpliendo asi los agustinos con su labor en favor
del clero local.

Se presenta una biografia de los obispos de la Prelatura: Monsenor Diego
Gutiérrez, Monsenor Cipriano Garcia, Monsenior Mariano Moreno y Monsefior
José Demetrio. En general, todos ellos promocionaron mucho la Pastoral So-
cial, que se convirti6 desde el primer momento en piedra angular de la misi6n.
Destaca el autor la importancia de la atencion a la infancia y a los mayores; y
los proyectos ultimos, todavia no completamente desarrollados, en torno a la
Pastoral del Turismo y a la Pastoral del Medio Ambiente, abre campos de accién
pastoral con muchas posibilidades por delante.

Se muestra lo que ha sido la realidad de las parroquias de la Prelatura. El
capitulo mas entranable, y geograficamente mads interesante, es el que se refiere
a la intermitente Mision en los cerros, cuyo relato recupera la épica de las misio-
nes de Espaiia en Ameérica. Mas estables han sido el resto sedes de la Prelatura:
la ciudad de Cafayate; Santa Maria, con su museo parroquial, el Colegio San
Agustin para 1* y 2% ensenanza, los vifiedos y la bodega Santa Maria de la Vid; la
obra en Molinos, San Carlos, San José, Antofagasta, Amaicha del Valle, Colalao
y Santa Teresa de Jests.

El libro termina con una serie de anexos de gran valor para los que quieran
seguir al detalle esta historia misionera. Echamos en falta una bibliografia sobre
algunos de los temas tratados, como sobre la historia anterior a la Prelatura y la



252 LA CIUDAD DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA 235-1 (2022)

etnografia de la region. Pero son de gran ayuda la cronologia de los eventos reli-
giosos mas destacados y el balance general de estos 50 afios: un suefio de todos,
al servicio del pueblo cristiano y de los pobres, por la gracia de Dios.

JESUS MANUEL UTRILLA TRINIDAD

TEOLOGIA

ARTOLA, A. M2, Palabra interior ¢ inspiracion de la Sagrada Escritura (Col. “Estu-
dios Biblicos”, 79), Verbo Divino, Estella (Navarra), 2021, 334 pp.

La Editorial Verbo Divino (=EVD, en adelante) publica una obra del Prof.
emérito Dr. Artola, especialista reconocido y apreciado, y consultado siempre,
sobre la inspiracion biblica. El estudio aparece editado dentro de una de las
muchas colecciones que tiene la EVD, aqui en la coleccién “Estudios Biblicos”.
Son libros que prestan buenas informaciones biblicas a los especialistas biblicos
del hispanico, lo cual se valora positivamente, dado su contenido y seriedad de
los temas tratados. Presentamos, pues, esta investigacion remodelada, actuali-
zada, como indica su autor. La original aparecié publicada en el ano 1983 y en
Valencia, cuyo titulo era: De la Revelacion a la Inspiracion. Actualizada ahora, fue
una monografia que canaliz6 admirablemente la historia de estas dos categorias
teolégicas: Revelacion e Inspiracion, con sus conflictos y disputas en la historia,
desde el siglo XIII hasta el Concilio Vaticano II.

El presentar, ahora esta obra actualizada, es una alegria y estima para quien
escribe estas lineas, hacia nuestro autor, dado que emple6 su antiguo tratado
sobre la inspiracién biblica durante muchos anos. El Profesor emérito A. M? Ar-
tola ensefi6 la materia “La inspiracion Biblica”, en numerosos Centros Teolégi-
cos y Facultades de Teologia de Espana y América, y durante muchos decenios,
en la Facultad de Teologia de la Universidad de Deusto (Bilbao). Y continta
ensefiandola en varios paises hispanicos. Creemos que mientras su salud se lo
permita, le deseamos que siga ensefiando “su” materia durante muchos afios
mas, en cualquier rincén del mundo, sea un Centro Teolégico, una Facultad de
Teologia o un Instituto de Ciencias Religiosas. No se puede, creo sinceramente y
mas hoy dia, despilfarrar la sabiduria y experiencia de un experto de esta altura
y en este campo del saber biblico, como es el caso del Profesor emérito Artola,
y s6lo por el simple hecho de haber cumplido 70. Son muchas horas dedica-
das a esta compleja materia, por un profesional de la enseflanza universitaria,
y con copiosas publicaciones cientifica y de divulgacién. Estudios que hemos
consultado en numerosas ocasiones. Los lectores de lengua hispanica estamos en
deuda con €l por las muchas veces que hemos utilizado, consultado, sus escritos,



RECENSIONES 253

siempre claros y metodolégicos. La inspiracion se reduce, en palabras del autor,
a saber responder a esta pregunta: {Cémo puede una palabra humana ser, al
mismo tiempo, humana y divina? Y responde asi: “como Gadamer respondi6 a
la pregunta de Grondin sobre lo universal de la hermenéutica: es la produccion
del verbum interius en el hombre”.

Describimos el itinerario de la obra y su contenido. Asi, el libro consta de
doce capitulos, en donde expone historicamente los comienzos criticos y con-
flictos sobre la inspiracion biblica, desde el primer conflicto dogmatico, ocurrido
en Lovaina hasta la nueva instruccién de la Pontificia Comisién Biblica (=PCB)
sobre La inspiracion y la verdad de la Sagrada Escritura (22.02.2074). Son casi 300
paginas condensadas y llenas de amplias y ricas notas historicas, filologicas, e
iluminadoras, muy necesarias en esta clase de estudios. El libro inicia con el
indice, sigue un prélogo y luego las clasicas y necesarias siglas y abreviaturas.
Cada capitulo, me atreveria a afirmar, es un como auténtico y verdadero tratado,
resumido en pocas paginas. El entrar ahora en detalles de cada capitulo, condu-
ciria lejos los limites de una recensiéon. Asi, en el prélogo, el Dr. Artola afirma
que la doctrina sobre la Sagrada Escritura, su inspiracion, y la metodologia de
su interpretacién, quedaron sefialadas claramente en la Constituciéon conciliar
Dei Verbum, pero su aceptacion y aplicacion, en los Centros Teologicos catolicos,
estuvieron muy cuestionadas por los fuertes conflictos biblicos que precedieron
a dicha Constitucion. Una Constitucion que tuvo una elaboracién muy compli-
cada, con numerosos esquemas, borradores, dadas las fuertes oposiciones entre
los Padres conciliares, que no veian claras, actuales, dichas elaboraciones y con-
tenidos, lo que provocaba su inmediato rechazo. Era un claro reflejo de los conti-
nuos conflictos que sacudieron al mundo biblico, en particular en el catolicismo,
desde el modernismo hasta el Vaticano II catoélico.

La historia de la inspiracion biblica tuvo sus momentos criticos y fuertes
disputas desde el inicio de la Contrarreforma y sus continuos choques, conflictos
con la Reforma. No obstante la Escuela Teologica de Salamanca y la Jesuitica
contribuyeron a esclarecer la problematicas de la inspiracién y sus aportaciones
dieron paso a una nueva orientacion del problema. Surgi6 después la mision
teolégica contrastada. L. Lessio y su teologia de la inspiracién, que tanto influy6
posteriormente, con sus opositores, y la posicién de las Universidades de Lovai-
na, Paris y Salamanca, periodos que tenemos magistralmente expuestos en los
capitulos del III al IX, El capitulo décimo describe la “obsesion de la inerrancia”
(pp. 257-276) y su influencia en la cuestion de la verdad, que tantas disputas oca-
siono en la Iglesia catdlica. Los dos ultimos capitulos estan dedicados al analisis
de la Constitucion Dei Verbum del Vaticano 1I'y la instruccion de la PCB sobre La
inspiracion y la verdad de la Sagrada Escritura, del 22.02.2014.

La problematica de la inspiracion biblica comenzé en los inicios de las
disputas teologicas de las Escuelas, siglo XVI y siguientes, hasta los mismisimos



254 LA CIUDAD DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA 235-1 (2022)

dias del Concilio Vaticano II, cuando se sustituy6 la inerrancia por la verdad
de la salvacion; y que ejercié una enorme influencia en la formacién de una
nueva mentalidad, conciencia, exegética. Artola sefiala que asi fue la primera
generacion posterior al Concilio Vaticano II. Y el posconcilio de la Dei Verbum
se cerr6 el afio 2008, con motivo del Sinodo de La Palabra de Dios, y cuyas con-
clusiones removieron los cimientos tranquilos de la recepcién posvaticana de
la Dei Verbum. Asi, las conclusiones del Sinodo, afio 2008, cuestionaban ciertos
posicionamientos, contenidos o metodologias de la ensenianza de la Inspiracién
biblica y pedian aclarar ciertas ambigiiedades que corrian con respecto a La
Palabra de Dios. Y la peticion de los Sinodales, afio 2008, era que se profundizase
el tema de la Inspiracion y la Verdad de la Biblia. Esto dio origen a un nuevo
Documento que elabor6 la Pontifica Comisién Biblica =PCB), afio 2014, titula-
do: La Inspiracion y la Verdad de la Sagrada Escritura. Un trabajo o documento bien
hecho, en palabras de Artola, y que puede considerarse como un programa de
trabajo biblico a realizar en el futuro, y seria como el relevo de la generacion
de la Dei Verbum. Ambos Documentos biblicos, afios 2008 y 2014, son los que
cierran la doctrina del posconcilio sobre la Inspiraciéon y la Verdad de la Biblia,
las dos caracteristicas fundamentales de la Sagrada Escritura. Una nota discor-
dante u omision, que senala también el autor del presente estudio y con buen
dominio del tema, es que ambos Documentos, afios 2008 y 2014, no acentuasen
mas, y ante estas nuevas perspectivas, la creatividad, riqueza y la investigacion
del periodo conciliar, en el mundo catélico y protestante.

Asi, pues, el objetivo de este estudio del Prof. emérito Artola, es responder,
seria y criticamente, a los desafios inspiracionistas de la nueva etapa biblica,
sobre un tema biblico que tantas controversias, disputas, desilusiones y divisio-
nes, ocasiono en la vida e historia de la Iglesia catélica; sin entrar ahora en mas
detalles sobre los muchos problemas que sufrieron numerosos profesores, ense-
nando la asignatura de Inspiracién biblica, desde los inicios del siglo XX hasta
el Vaticano II. Y todo esto, recalca nuestro autor, aparece reflejado en el titulo
del libro: Palabra interior e inspiracion de la Sagrada Escritura.

Dejando otras cuestiones del libro, porque harfamos interminable estas li-
neas, si repito que estamos ante un estudio que ofrece una magnifica sintesis
de la historia de la inspiracion biblica muy de agradecer y consultar. Tenemos
aqui al estudioso que analiza hechos del pasado y proyecta nuevas luces a viejas
cuestiones, con las dificultades que esto conlleva. Ante una autoridad tan cua-
lificada sobre esta problematica biblica, poco podemos cuestionarle, es obvio
que sobran nuestras palabras. Seria como querer como llevar lechuzas a Grecia.
Se disfruta, por otra parte, leyendo y concentrado en su lectura y la exposicion
tematica, con sus reflexiones y equilibrados juicios criticos, con el estilo emplea-
do, claro y fluido, en la narracién, invita a continuar leyendo, aunque sea una
materia tan arida y llena de disputas interminables y llenas de sutilezas, minu-



RECENSIONES 255

ciosidades de Escuelas. Por eso, insisto, nuestro sincero agradecimiento por la
publicacién nuevamente, y actualizada, de este estudio tan bien editado, como
acostumbrados a ver en las publicaciones de la EVD. Ademas, es un estudio un
tanto complicado porque tiene multitud de notas técnicas: unas 800! Algunas
son mas extensas que el mismo texto principal, con la importancia que tienen en
esta clase de investigaciones, ya que ofrecen una informacién complementaria
de primera mano.

La monografia termina con una breve conclusion, con estas palabras de
Santo Tomas: “También la letra del Evangelio mataria si no tuviera la gracia
interior de la fe, que sana”, ya la sangre viva del Espiritu es esencial para que la
palabra inspirada tenga fuerza y permanencia. Tenemos igualmente una extensa
bibliografia, actual e internacional, sobre la materia, mas un apéndice titulado:
“Bibliografia del autor sobre la inspiracion biblica”. Con nueve libros y mas de
cincuenta articulos, que da una idea de las muchas horas que el Dr. Artola ha
empleado en su vida, estudiando esta cuestion. Por tltimo, un Indice onomasti-
co, cierra esta interesante investigacion.

J- GUTIERREZ

CORBIN, M., Lecture pascale des noms divins selon Denys [’Aeropagite, Editions du
Cerf, Paris 2021, 406 pp.

Michel Corbin, profesor honorario del Instituto Catélico de Paris, es bien
conocido por su edicion de las obras de San Anselmo e igualmente por los estu-
dios profundos y ciertamente novedosos sobre su pensamiento. Ha renovado la
lectura de San Anselmo liberandola de un deismo racionalista. En sus diferentes
obras ha mostrado ante todo las raices monasticas de su pensamiento. Es preci-
samente en y desde estas raices desde donde es necesario leer y comprender su
pensamiento. La presente obra recoge la ensefianza que imparti6 en el Centre
Sevres de Paris durante el curso 2017-2018. Se centra en la obra de Dionisio
Aeropagita o Pseudo-Dionisio, los “Nombres divinos”. Esta obra ha sido leida
a través de la historia a la luz de la filosofia neoplaténica. Ha sido considerada
como la expresion perfecta de un fil6sofo neoplaténico convertido al cristianis-
mo. Se fundamenta, sobre todo, en el “Parménides” de Platon. Esto ha hecho
que tradicionalmente haya sido leida e interpretada a la luz de la metafisica.
Michel Corbin se detiene con detalle en esta obra y realiza un analisis textual su-
mamente preciso de ella llegando a descubrir que el verdadero fundamento de
los “Nombres divinos” no es la filosofia neoplaténica sino la luz de la fe pascual.
Una lectura o una interpretaciéon no “cristica” de este tratado esta abocada a la
incoherencia (p. 30). El analisis de la obra est4 perfectamente estructurado. Des-
pués de una amplia introduccion en la cual muestra las diferentes interpretacio-



256 LA CIUDAD DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA 235-1 (2022)

nes que se han hecho de esta obra a lo largo de la historia y lo que le ha movido
a buscar una nueva lectura, una lectura sobre todo cristolégica y no metafisica
del mismo, pasa analizar uno por uno los diferentes capitulos de los Nombres di-
vinos. Los tres primeros capitulos son considerados como una introduccién a la
obra . Los capitulos restantes, 4-13, poseen entre ellos una simetria concéntrica y
muestra que es Cristo quien nos permite llegar a la contemplacién del Padre. El
analisis de cada capitulo es sumamente detallado y esclarecedor. Por otra parte,
M. Corbin pone el pensamiento del Pseudo-Dionisio en relacién con varios Pa-
dres de la Iglesia, con Atanasio, con Basilio, con Gregorio de Niza, de tal forma
que su teologia, aunque ciertamente diferente a la expuesta por estos Padres, se
encuentra en relacion estrecha a la expuesta por ellos. La exposicion es clara y
pedagoégica. En el comienzo de cada capitulo hace un resumen de lo anterior-
mente expuesto. La obra es ciertamente novedosa y sumamente sugerente. En
ella se intenta sobrepasar la interpretacion filoséfica de los “Nombres divinos”
mostrando cémo la luz pascual ilumina y hace comprensible este tratado.

JAIME GARCIA ALVAREZ

PIEPER, J., Introduccion a Tomds de Aquino. Doce lecciones, Ediciones Rialp, Madrid
2020, 182 pp.

Este breve libro contiene doce lecciones del que fue catedratico de An-
tropologia en la Universidad de Miinster, Josef Pieper, dirigidas a estudiantes
de todas las Facultades. El objetivo era disenar el perfil de el Doctor Universal
de la Cristiandad, con base en los hechos historicos y biograficos. Un trabajo
introductorio que se sirve de los estudios de los mayores especialistas en Santo
Tomas De Aquino.

Aunque recibe su primera ensefianza en la Abadia benedictina de Monte-
casino, la atraccién que suscita en Tomas de Aquino el movimiento de pobreza
del siglo XIII lo llevara a ingresar en la Orden de los Predicadores, una de la
nuevas Ordenes mendicantes que encontraran en la ciudad su habitat natural,
aunque rechazando los desvios extremistas del movimiento de pobreza. Siguien-
do la inspiracién de Domingo de Guzman, Tomas de Aquino se siente atraido
por la pasién de anunciar la verdad, la radicalidad de volver a la Biblia y el ideal
de pobreza predicado en ella. También la pasién por la ensefianza sera otro de
los motivos que lo hacen decantarse por la Orden de Predicadores.

Ciertamente, la Biblia se convertira en hilo conductor de su doctrina. Pero
el siglo XIII es testigo de una mundaneidad inédita hasta entonces, y que empu-
jaba a una investigacién puramente natural de la realidad. Algo que encuentra
un poderoso aliado en la obra de Aristoteles. Tomas de Aquino no partia del



RECENSIONES 257

supuesto de que la doctrina de Aristoteles fuese concordante sin mas con la doc-
trina cristina; su unico interés era investigar la verdad de las cosas.

El joven Tomas llega a Paris a la edad de 20 afios, a estudiar en la Uni-
versidad considerada entonces la mas importante de todas las Universidades
Occidentales. Alli se propone acometer la gran tarea intelectual de aproximar
dos extremos aparentemente opuestos: Biblia y Aristoteles, lo natural y lo sobre-
natural. En un siglo donde aparece el peligro de la secularizacién por principio,
una separacion e independencia de la razon frente a la fe; el peligro de la doble
verdad, una escisién entre lo que se sabe y lo que se cree. El averroismo latino
se decanta por una total indiferencia ante la verdad de la Revelacion cristiana,
frente al principio vigente en la Cristiandad de la concordancia entre razon y fe.
En esta controversia Santo Tomas se mandentra fiel a la Biblia y a Aristételes.
Las cosas mundanas naturales tienen una naturaleza propia que se apoya en si
misma, precisamente basada en el hecho de que son creadas por Dios. Y quien
desprecia la perfeccion de las cosas creadas, estaria despreciando en tltimo tér-
mino la perfeccion de Dios. De igual manera, defiende que el Logos de Dios no
se habria encarnado si no hubiese considerado que la realidad mundana mate-
rial era buena. Es decir, que fundamenta la secularidad a partir de la Teologia
de la Creacion y de la Encarnacién. A juicio de Josef Pieper, una secularidad
teologicamente fundamentada y una Teologia abierta al mundo determinan la
estructura intelectual del Occidente cristiano.

Es dificil establecer una neta distincion entre lo que es Filosofia y Teologia
en Tomas de Aquino. Como diria Gilson, la Teologia de Santo Tomas es la Teo-
logia de un fil6sofo y su Filosofia la Filosofia de un te6logo. La pregunta por la
relacién entre ambas disciplinas no tiene el menor sentido para quien no acepte
que existe Teologia en general, es decir, para quien no acepta la Revelacion. Es
cierto que el propio Santo Tomas ha distinguido entre ambos saberes, pero lo
hace para unir y no para separar. Lejos de hablar de la Filosofia como “sierva”
de la Teologia, habria que hablar de mutua subordinacién, porque el fin per-
seguido por el filosofar, el saber sobre las causas dltimas, es el mismo objetivo
alcanzable en la fe y en la Teologia, aunque de una forma mas alta que en la
Filosofia, puesto que Santo Tomas parte del supuesto de que la palabra de Dios
esta por encima de la palabra del hombre.

Tomas de Aquino no solo fue un filésofo y un teélogo de talla universal,
sino también un mistico, tal como se deduce de este texto que expresa su sentir
después de haber escrito su vastisima obra: “Todo... me parece paja, comparado
con lo que he contemplado”.

Estas lecciones son una buena forma de aproximarse al gran pensador del
Occidente cristiano. La sencillez expositivad del libro lo hace aconsejable para
todo tipo de publico y particularmente para quienes se plantean la cuestion de



258 LA CIUDAD DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA 235-1 (2022)

la fe en una cultura fuertemente secularizada como la nuestra. El pensamiento
de Tomas de Aquino puede seguir dando luz a cuestiones que preocupan al ser
humano de todas las épocas.

VALENTIN LORENZANA

Poranco, R., Hans Urs von Balthasar. Vol 1. Ejes estructurales de su teologia. Vol 11,
Aspectos centrales de su Trilogia. Ediciones Encuentro, Madrid 2021. Vol. I, 360 pp.
Vol. 11, 548 pp.

Hans Urs von Balthasar (1905-1988) es uno de los mas importantes te6logos
del siglo XX. Su obra es inmensa y ciertamente original, novedosa. Adentrarse
en ella es como adentrarse en un tupido bosque. Se corre el peligro de perderse.
Se necesita por lo mismo un guia que oriente y senale senderos seguros. Rodrigo
Polanco ofrece en esta obra una guia clara y segura. Ha pasado una gran parte
de su vida estudiando la obra de Hans Urs von Balthasar y en esta obra ofrece
una valiosa y util introduccion a su pensamiento. En el primer volumen de esta
introduccion muestras las influencias y los presupuestos fundamentales de su
obra teolégica; en el segundo expone los aspectos centrales de su pensamiento
teologico. Esta obra no sustituye en forma alguna la lectura de la obra de Urs
von Blathasar, pero estimula a hacerlo, aviva el deseo de leerla.

La obra que concentra el pensamiento teologico de Urs von Balthasar es su
Trilogia teologica que consta de tres partes : Gloria (7 vols), Teodramdtica (5 vols)
y Teoldgica (3 vols). Urs von Balthasar es consciente de la dificultad de acceder a
su pensamiento teol6gico. Por esto cada diez afios publicaba un texto relativa-
mente breve en donde ofrece un resumen de las ideas expuestas en las diferentes
obras escritas en aquel periodo de tiempo y como estas ideas se integraban en su
proyecto teolégico, sin embargo Urs von Balthasar no ha dejado ninguna obra
en donde exponga de forma breve y sistematica su proyecto teologico. Y esto es
precisamente lo que pretende Rodrigo Polanco con esta obra que presentamos:
introducir al lector en el pensamiento teologico de Urs von Balthasar a partir de
la Trilogia.

El primer volumen de esta introduccion lleva por titulo Ejes estructurantes de
su Teologia y consta de dos partes. En la primera de ellas ofrece, en tres capitulos,
en primer lugar la biografia intelectual de Urs von Balthasar, y en segundo lugar
una presentacion global de su Trilogia y la relacion teoldgica entre Von Baltha-
sar y Adrienne von Speyr. La segunda parte presenta en tres capitulos los Ejes
estructurantes de su propuesta teoldgica : la teologia fundamental desde la estética
teolégica, el cristianismo comprendido como una “Teo-dramatica” y la filosofia
que sustenta su teologia. Este primer volumen concluye con dos aparatados de
gran utilidad . En el primero de ellos ofrece una Bibliografia general sobre el



RECENSIONES 259

pensamiento de Urs von Balthasar y en el segundo propone un conjunto de lec-
turas de Urs von Balthasar como de otros autores para prolongar y profundizar
la reflexion sobre los diferentes temas expuestos en cada capitulo. El volumen
viene acompaiado de un indice de autores y de temas.

El segundo volumen lleva por titulo Aspectos centrales de su Irilogia. En é€l,
Rodrigo Polanco no trata de hacer un resumen o de ofrecernos una sintesis de la
Trilogia, sino exclusivamente indicar o hacer resaltar aquellos aspectos que él juz-
ga como mas relevantes dentro del pensamiento teolégico de Urs von Balthasar
mostrando siempre la originalidad y la novedad de su pensamiento teolégico.
Este volumen se compone de nueve capitulos. El primero lleva por titulo Reve-
lacion de la gloria del Padre en la manifestacion/ocultamiento de la encarnacion . En él,
a modo de introduccién, indica como la gloria de Dios se hace presente en la
persona de Cristo. Hace un recorrido por las distintas formas de presencia de la
gloria de Dios en la Sagrada Escritura para exponer finalmente lo que se ha de
entender por gloria de Dios. El segundo capitulo, Trinidad y existencia del “otro” en
Dios, expone las caracteristicas fundamentales de su doctrina trinitaria y algunas
reflexiona sobre el lenguaje que se puede utilizar para hablar del misterio de la
Trinidad. El capitulo tercero, Posibilidad de una relacion entre libertad finita e infinita
ofrece el marco teoldgico general de la Zéodramadtica, la relacion entre libertad y
gracia. El capitulo cuarto, Fundamentos para una teologia cristoligica de la historia,
expone la teologia de la historia que, desde la Téodramdtica, se la puede consi-
derar como cristolégica. Los dos capitulos siguientes, el quinto y el sexto, estan
consagrados a su pensamiento cristolégico centrandose en lo que Cristo es y en
lo que Cristo hace. Los capitulos siete y ocho estan dedicados a la exposicién de
la eclesiologia, fundamentada en la presencia del Espiritu Santo en la Iglesia y
en el mundo y otorgando un amplio estudio a la presencia de Maria en la Iglesia.
En el ultimo capitulo, el noveno, se hace una presentacion de la Escatologia desde
la esperanza cristologica, tema al que Urs von Balthasar otorga una gran importan-
cia. De hecho a este tema habia dedicado todo el volumen V de su Zeodramadtica.
Este segundo volumen concluye, como el volumen primero, con una Bibliografia
sugerida o una seleccion de libros y articulos que pueden ayudar al lector a pro-
fundizar en el conocimiento del pensamiento teologico de Urs von Balthasar.
Sugiere igualmente todo un conjunto de lecturas sobre textos ya de Urs von
Balthasar ya de otros autores paras prologar la exposicion hecha en cada uno de
los capitulos. La obra finaliza con unos indices de autores y de materias.

La obra es una introduccién sumamente 1til y practica al pensamiento teo-
légico de unos de los mas importantes te6logos del siglo XXI. Su finalidad no es
suplir la lectura de la obra de Urs von Balthasar. Es una invitacion a adentrarse
ella. Es una obra que incita y estimula a leer la obra de Urs von Balthasar y a
comprender su pensamiento teologico. Su lectura invita a la reflexion; no es sim-



260 LA CIUDAD DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA 235-1 (2022)

plemente informativa sino formativa, estructura el pensamiento teolégico y da
que pensar. No podemos menos de agradecer a su Autor el ofrecernos esta obra.

JAIME GARCIA ALVAREZ

FILOSOFIA

BAQUERO GOTOR, A., La traicion a Didgenes. Lecturas contempordneas de la filosofia
Cinica, Ed. Prensas de la Universidad de Zaragoza, Zaragoza 2020, 349 pp.

Este ensayo comienza justificando el uso del término Cinismo, con mayus-
cula, referido a la escuela filoséfica de la antigua Grecia, con el fin de distinguirlo
del sentido cotidiano. A continuacién, analiza el surgimiento de esta escuela
en un momento de decadencia de la Grecia clasica debido a factores politicos,
econémicos y culturales que servirian de caldo de cultivo para el surgimiento
de modestas escuelas filosdficas que se proponian indagar sobre cual seria el
mejor camino para alcanzar la felicidad. Una de estas escuelas fue el Cinismo,
cuyo maximo representante sera Diogenes de Sinope y su propuesta de vivir de
acuerdo con la naturaleza humana.

Como escuela filosofica, el Cinismo fue condenado al exilio filos6fico, en
parte gracias al filtro al que lo someti6 la Escolastica medieval por hallarlo difi-
cilmente conciliable con la Verdad revelada. El irreverente ateismo profesado
por el materialismo Cinico lo condené al ostracismo filoséfico hasta que la Ilus-
tracion rescatara la lampara de Diogenes a través de una relectura del pensa-
miento Cinico con parametros contemporaneos.

En este libro A. Baquero Gotor va a realizar una investigacién de las dife-
rentes lecturas contemporaneas que se han realizado del Cinismo durante las
dos tltimas décadas del siglo XX. Varios autores contemporaneos han visto en
esta escuela filosofica antigua una fuente de inspiracion filoséfica para afrontar
problemas culturales actuales, en parte debido a su provocadora sospecha de la
cultura, su desconfianza de las convenciones y la reduccién al absurdo de las su-
persticiones. Como ocurri6 con la interpretacién mas refinada de Di6genes que
realizaron los ilustrados soslayando los comportamientos mas escandalosos del
Cinico, A. Baquero es consciente de la traicion que ello supone al pensamiento
Cinico original. Traicién que estaria justificada si se parte de la idea de que la
filosofia antigua ha de considerarse algo vivo que debe estar abierta al presente,
lo que ha permitido la adaptacion y renovacion del Cinismo en cada época.

El autor analiza el interés contemporaneo por la escuela Cinica fijandose
en la recepcion del pensamiento cinico en autores como Peter Peter Sloterdi-
jk, Michel Foucaullt y Michel Onfray. El libro se puede dividir en tres partes:



RECENSIONES 261

los tres primeros capitulos son analisis historicos. Los capitulos cuarto al sexto
constituyen la segunda parte, dedicada a los estudios contemporaneos sobre la
filosofia Cinica. Y en la tercera parte (capitulos 7-8), el autor va a indagar sobre
la presencia de cierto espiritu Cinico en nuestra cultura y sobre la posibilidad
de un Cinismo filoséfico actualizado. En la conclusién el autor plantea la posi-
bilidad de conciliar las sabidurias paganas de la Antigiiedad con el pensamiento
contemporaneo.

No cabe duda de que la obra de Nietzsche marca algunas directrices para la
filosofia del siglo XX que pueden allanar el camino a la reaparicién del Cinismo
en en el contexto filoséfico contemporaneo. La influencia de Nietzsche es noto-
ria en los tres fil6sofos senalados anteriormente como principales exponentes de
la recuperacion del cinismo en el debate filos6fico contemporaneo. Dichos auto-
res ven en la propuesta Cinica un camino para volver a aquella filosofia practica
que integraba reflexion y vida, ética y politica, insumision ante el poder politico
y la reivindicacion de la individualidad frente a las convenciones sociales. Para
ellos, Di6genes representa el prototipo de pensador en accién con el que mu-
chos intelectuales contemporaneos se quieren identificar.

El dltimo capitulo A. Baquero lo dedica a estudiar la presencia de ideas
Cinicas, mas alla de la tradicion filos6fica, en ciertos aspecto del pensamiento
y de la accion de movimientos colectivos contemporaneos. En linea con la
Teoria Critica, el autor se plantea lo que podria aportar una teoria Cinica en la
actualidad. Si la escuela Cinica naci6é con la intencién de derribar las conven-
ciones culturales que oprimen la libertad del individuo, el discurso Cinico es
siempre un discurso critico de la cultura en general. Otro aspecto que puede
aportar el Cinismo antiguo al mundo contemporaneo es el de la rebeldia y
subversion ante una cultura deshumanizada. La reivindicaciéon que hace A.
Baquero de los valores Cinicos para el presente no significa recuperar la escue-
la Cinica, aunque si puede encontrar su lugar como conciencia o corriente de
pensamiento. Asi podemos percibir un cierto rumor del Cinismo en el cosmo-
politismo, en el deseo de vivir de acuerdo con la naturaleza, la utilizacién de la
utilizacion la critica al poder politico, asi como la utilizacion de determinadas
practicas de subversion y rebeldia en movimientos contemporaneos de lucha
y de protesta.

No cabe duda de que el autor en lugar de un estudio histérico del Cinis-
mo pretende aportar una nueva lectura del mismo en clave contemporanea,
un estudio con el que se podra estar de acuerdo o no, pero no dejara de llamar
la atencion el hecho de que una escuela del mundo griego que nunca fue muy
influyente, haya suscitado tanto interés en autores contemporaneos.

VALENTIN LORENZANA



262 LA CIUDAD DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA 235-1 (2022)

BEUCHOT, M., Filosofos dominicos medievales, San Esteban, Madrid 2020, 255 pp.

El profesor de la Universidad Nacional Auténoma de México Mauricio
Beuchot es el autor de este estudio sobre los principales fil6sofos de la Orden do-
minicana durante el periodo de la Edad Media. Es evidente que el foco de aten-
ci6on recaera mas sobre figuras de la talla de los santos Alberto Magno, Tomas
de Aquino, Vicente Ferrer, y el Maestro Eckhart. Fieles a la espiritualidad de su
fundador, en todos ellos su dedicacion al estudio es instrumento fundamental
para la predicacion y medio de santificacion. Alberto Magno supo consagrar su
inteligencia a la alabanza de Dios por medio del estudio de la naturaleza, la filo-
sofia y la teologfa. Tal vez a él deba la Orden de Predicadores el descubrimiento
de un método organizador cientifico-teoldgico. Encuentra en Aristoteles la clave
para su trabajo de organizacion: la teologia ha de tomar en serio las disciplinas
légicas, naturales y humanas para su constitucién. No fue facil la introduccién
de Aristoteles en los centros académicos donde predonimaba el agustinismo
platonico. San Alberto se vale de Aristoteles para organizar los estudios de la
Orden, con la esperanza de que esa aportacion fuera recibida por la Iglesia en
su conjunto. La obra de san Alberto Magno es enciclopédica en su afan de acu-
mular diligentemente la mayor cantidad posible de conocimientos. Y para ello
su intencion fue construir un andamiaje sistematico, aunque sera su discipulo
Tomas de Aquino quien alcanzo la cima de tal intento gracias a las bases que
recibi6 de su maestro para su labor sintética.

Roberto Kilwardby, de corte platonico, fue figura de transicion entre Al-
berto Magno y Tomas de Aquino, aunque atin no recoge la empresa de rescatar
el aristotelismo. Tiene una interesante visiéon de las ciencias de su época y las
utiliza como introduccion a la filosofia. En esa forma de actuar sera secundado
por Tomas de Aquino, pese a discrepancias teologicas muy serias entre ambos
en otras cuestiones.

El capitulo mas extenso del libro lo dedica el autor a la sintesis de santo
Tomas de Aquino, un sistema filoséfico teolégico. La teologia es la que da forma
a dicho sistema, pero la filosofia es como el fundamento material del mismo.
Tanto en filosofia como en teologia Tomas tiene una hermenéutica analégica
que aplica a Dios y a las creaturas. Santo Tomas pone como principal division
del ser la del ente en acto y la del ente en potencia. Los dos son entes, pero el
propiamente tal es el que esta en acto. El ente en potencia lo es por analogia con
el primero.

La doctrina del Maestro Eckhart es mistica por naturaleza, pero seria in-
comprensible sin conocer la vertebracion de sus principales ideas filosoficas. Es
un autor que conjuga el aristotelismo y el neoplatonismo para llegar a la con-
templacion de los misterios que encontramos en la Sagrada Escritura. Tiene una
clara conciencia de las limitaciones de la metafisica y del lenguaje para expresar



RECENSIONES 263

la experiencia interior, motivo por el que a menudo se encuentran expresiones
que usan un lenguaje complicado y formulas ambiguas, llegando a ser incluso
acusado de herético, por mas que €l siempre dio muestras de una inquebranta-
ble voluntad de ortodoxia.

El capitulo dedicado a san Vicente Ferrer lo presenta como el predicador
por antonomasia del mundo medieval, aunque esa faceta llevo a pasar de sosla-
yo por su labor filoséfica. Sin embargo, como profesor hubo de dedicarse a los
problemas filos6ficos mas acuciantes del momento: el nominalismo y el termi-
nismo ockhamistas. En su optisculo sobre los universales defiende la tesis tomis-
ta. Centrado en las nociones de significacion y suposicion se anticipa de alguna
manera a las nociones fregeanas de sentido y referencia.

El dltimo capitulo lo dedica M. Beauchot a otros autores que, si bien no alcan-
zaron la notoriedad de los ya expuestos, también fueron importantes para la filoso-
fia de la Edad Media. Ahi encontramos autores coomo Ulrico de Estrasburgo, Rai-
mundo Marti, Jacobo de Metz, Dietrich de Friburgo, Durando de Saint Pourcain,
o Roberto Holkot. La mayoria se distinguieron por su fidelidad al tomismo.

Al hacer un repaso por estos autores dominicos medievales podemos per-
cibir que la nocién de analogia es una constante en la Orden, adoptada para su
filosofia y, sobre todo, para su teologia. Al salvaguardar las semejanzas a pesar
de las diferencias, y las diferencias a pesar de las semejanzas, consiguen salva-
guardar siempre la trascendencia de Dios y, a la vez, una especie de inmanencia
en lo mas profundo de todas las cosas, sobre todo en el hombre como ya habia
defendido san Agustin.

Consideramos que esta obra sera de gran valor para profundizar en la filo-
sofia medieval y comprender las claves intelectuales del tomismo. Pero, como
senala el propio autor, lo importante es darse cuenta del valor del trabajo in-
telectual en la Orden dominicana que, desde sus origenes, concibi6 el estudio
como un medio eminente de santificacion de la inteligencia y un fundamento
imprescindible para la predicacién.

VALENTIN LORENZANA

GARCIA SANCHEZ, R., Belleza sapiente. El agrado de la mente, Eunsa, Pamplona 2020,
312 pp.

El autor arranca afirmando que es obvio decir lo mucho que debemos a
los griegos pero que no debemos olvidar a la cultura sumeria, la egipcia, judia y
romana. Es de justicia reconocer que el teatro, la filosofia y la tragedia, la demo-
cracia y las ciencias se lo debemos a los griegos. Pero no los dioses, la religion,
la agricultura, la escritura y la economia. A continuacién manifiesta que en este



264 LA CIUDAD DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA 235-1 (2022)

libro solo va a tratar algunos de los haceres y decires basicamente griegos y en
alguna medida romanos, relacionados a conceptos y términos vinculados a la
belleza y al arte en general. En el capitulo primero reflexiona «sobre la belleza
en el mundo arcaico y antiguo». En el neolitico se descubrio6 la belleza absoluta
de la mujer, por lo cual su representacion pictérica y escultoérica fue tan distinta
de la paleolitica. La nocion de belleza en el mundo arcaico y antiguo parece
guardar una relacién fuerte con la belleza fisica, prevaleciendo la de la mujer
por su atractivo sexual y erético. En el neolitico la mujer dejé de ser el bien raiz
porque la vida dej6 de depender de ella. Y mirar a la mujer, a la realidad o a
las cosas desinteresadamente es lo mismo que abstraerlas.En el capitulo segun-
do, «la belleza como presencia unitaria», muestra como en el mundo clasico, a
diferencia del arcaico, ya no hay propiamente héroes. Sin embargo hay autores
que los representan en las tragedias y que son observados, contemplados, con la
misma mirada con que el hombre arcaico contemplaba a los héroes y dioses. En
la actividad contemplativa es donde descubre que la actividad del nous conduce
al mayor grado de excelencia humana y a la felicidad. En el capitulo tercero, «la
belleza como symmetria», afirma que para que la delimitacion de una figura pro-
duzca agrado, no solo debe estar en posesion de su limite, hace falta medida. Su
ausencia o excedencia es la causa de deformidad.En el capitulo cuarto, «Metis
y téchne: planificacion, destreza y habilidad», llega a la conclusion de que lo ar-
caico es mas auténtico y veraz, mas persona, individual y singular que lo clasico,
en tanto en que lo que aparece es lo que es, tal es el caso de Aquiles o Helena.
Quiza por eso, ese tipo de belleza y de estética sea inseparable de la ética, de la
politica, de la religion y la honradez. En los capitulos siguientes explica la nocién
de arte en el mundo antiguo (habilidad, técnica, inspiracion y palabra), el canon
y la medida, el nimero y la armonia y la produccién y accion. Finalmente, en
el ultimo capitulo, distingue las artes liberales y las serviles, comenta el trabajo
manual y matiza «el término ars y artes liberales». Como colofén a su exposicion
presenta una amplia bibliografia sobre el tema.

ALONSO GUTIERREZ DIEZ, OSA

GOMEZ RINCON, C. M., Racionalidad y trascendencia, Sal Terrae, Bilbao 2020,
344 pp.

El autor plantea tres problemas de la religién contemporanea: a. Relacion
entre fe y racionalidad en el pensamiento actual que se caracteriza por el ca-
racter historico de la racionalidad y el pluralismo religioso. b. Valor cognitivo
de la experiencia y creencia religiosa de cara a las pretensiones de verdad y
conocimiento. Hay un conocimiento propiamente religioso y c6mo se relaciona
con otras formas de conocimiento. La verdad de las creencias religiosas en la
situacion actual. Todo ello se desarrolla en tres partes.



RECENSIONES 265

Primera: Fe y racionalidad en la sociedad postsecular. La desarrolla en tres
apartados: 1. Las condiciones postseculares de la creencia religiosa. De la estruc-
tura racional basica de la creencia religiosa pasa a transformaciones del universo
y la creencia religiosa. En la dltima parte explica la secularizacién como quiebra
de la unidad cosmovisional que sera un primer momento y el resurgimiento de
lo religioso en la modernidad tardia como segundo momento donde explica la
desescularizacion del mundo, las religiosidades difusas y los fundamentalismos.
Este primer capitulo finaliza explicando las condiciones de formacién y man-
tenimiento de creencias religiosas en la modernidad tardia. 2. Las transforma-
ciones postseculares de las relaciones entre religion y racionalidad. Explica la
crisis de la imagen ilustrada de la relacion entre razon y religion, la religion y la
racionalidad y concluye afirmando que las opciones cognitivas implican siempre
un riesgo epistémico. 3. En este punto llega a la conclusion que el hecho de que
los sistemas sean tan diversos, distintas visiones del mundo, muestra que la justi-
ficacion de la creencia estd hecha ante la ambigiiedad de la realidad.

Segunda: Trascendencia, sentido y conocimiento. Como la primera parte se
desarrolla en tres apartados. En el primero explica el distinto valor de la experien-
cia mistica, el lugar de los conceptos en la experiencia mistica y la instauracion del
sentido. En el segundo profundiza en el problema del conocimiento religioso, las
dimensiones no cognitivas de la creencia religiosa, la verdad del simbolo y conclu-
ye que no debe dejar de admirarnos que sea ineludible la fundamentacion mistica
de todas nuestras formas de relacion con el mundo. Y en el tercero medita sobre
las certezas primitivas, la fe como apertura esperanzada y la confrontacién de la
confianza, finalizando con esta pregunta: Habra también mafana un horizonte
tacito de la confianza absoluta que solo puede depositarse en Dios?

Tercera: La parte mas destacada profundiza en «dialogo y verdad».En un
primer apartado indaga sobre la historicidad de la verdad y hacia un realismo
pluralista, concluyendo que restablecer el realismo es posible como una posi-
cién que acepta e incorpora la historicidad y la pluralidad de nuestros modos
de conocer.En un interesante segundo apartado plantea el desafio de la verdad
al dialogo interreligioso, la pretensién de verdad religiosa, la evaluacion de la
verdad en el didlogo interreligioso y la verdad como relacién, finalizando que
cada uno debe asumir la tarea de proponer sus propios criterios a partir de sus
sistemas religiosos.Finalmente en el tercer apartado, «el problema del sentido en
el dialogo entre ciencia y religion», destaca la trascendencia del sentido como
eje de relacién entre las ciencias y la vision cristiana de la realidad. Y concluye
el capitulo y el libro con estas interesantes palabras: «He aqui una tarea urgente
para la filosofia y la teologia: ayudar al ser contemporaneo a comprender y des-
cubrir...la vocacién a la que nos llama el sentido eterno».

ALONSO GUTIERREZ DIEZ, OSA



266 LA CIUDAD DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA 235-1 (2022)

L. MIRAVALLE, J. M., Defensa de la belleza. Qué es y por qué importa, Ediciones Rialp,
Madrid 2020, 162 pp.

El Profesor en Mount Sr.Mary divide su reflexion en tres partes. En la pri-
mera reflexiona sobre la naturaleza de la belleza. Trata de entender primordial-
mente la belleza en términos morales dejando claro que la moral necesita en-
tenderse en términos estéticos. No podemos y no tendremos jamas una relacion
sana con la belleza o el arte si no empezamos por la belleza del arte que Dios
mismo ha creado para nosotros. La sorpresa se asocia menos frecuentemente
con la belleza que el orden. Asi aparece en la tradicion filoséfica y teoldgica.
El orden parece mas bien un elemento objetivo y la sorpresa mas subjetiva.
La verdad y la belleza son coextensivas y como la belleza es intrinsecamente
agradable, la verdad también lo es. Comenta mas tarde el autor que el hombre
persigue el desorden por falta de templanza. Y otro sustituto de la belleza es la
banalidad que surge de un uso descuidado de formas expresivas establecidas.
Y finalmente en esta primera parte afirma que tanto el artista como el que con-
templa la obra (hablando de las representaciones artisticas del cuerpo humano)
tienen la responsabilidad de impedir que la persona humana sea cosificada y
reducida.

La segunda parte es una reflexién en cuatro puntos sobre la belleza creada
por el hombre. Sobre los artistas cita dos textos famosos de Platon («el poeta es
un ser alado, sagrado....) y de Aristoteles («el arte de la poesia es de hombres
con talento o de exaltados..) y finaliza, después de citar a Hildegarda, Tomas
Moro, Fra Angelico y Gaudi , que es posible ser una persona santa y también
artista. En la historia de la reflexion estética suele enfatizarse el papel de la
imitacién en el arte. Pero hay artes en que no es asi, por ejemplo la musica,
que es la forma artistica gjue produce el impacto mas inmediato y fuerte. Y al
contrario de la musica, la decoracion es una de las formas artisticas con menos
sensaciones.. Y finaliza esta segunda parte afirmando que el artista no tiene que
esperar al cielo para ver la feliz verdad de las cosas, comunicarla y deleitarse y
deleitar al préjimo.

Es en la Tercera parte sobre la belleza y lo sobrenatural donde he encontra-
do reflexiones interesantes sobre la belleza divina y su manifestacion en el arte
cristiano y la liturgia. Destaco el apartado sobre Maria tota pulchra. Y finalmente
una conclusion del libro sobre la belleza y la disciplina del gozo muy sugerente
e interesante. Y como colofon un Epilogo sobre la ética del humor donde afirma
como ultima tesis que si nos cuesta verle la gracia a quiénes somos, a lo que
somos, sera necesario empezar a practiar el humor para ganar humildad, para
gozar de nuestra pequenez y para ser felices.

ALONSO GUTIERREZ DIEZ, OSA



RECENSIONES 267

ROMERA ONATE, L., Existencia y bisqueda de sentido. Escritos sobre cristianismo y
sociedad contempordnea, EUNSA, Pamplona 2020, 223 pp.

El libro se compone de dos cursos impartidos por Luis Romera Onate a
profesores de diferentes especialidades en la Universidad peruana de Piura. En
la primera parte trata de defender la actualidad del pensamiento cristiano en
la cultura contemporanea, analizando los desafios que la cultura postmoderna
plantean al pensamiento y a la universidad en relacion a la religion. El profe-
sor Romera comienza ofreciendo una clave hermenéutica a la que se atiene en
su exposicion, y es que la época actual se concibe en términos dialécticos con
relacion a la modernidad, dado que en parte rechaza alguna de sus pretensio-
nes, aunque también asume parte del marco en el que se encuadra el proyecto
moderno. La pretension moderna de construir una subjetividad auténoma y
autosuficiente exige ineludiblemente dejar de lado la tradicién y la fe en cuanto
fuentes de conocimiento extrinsecas a la propia razon, limitadoras de la propia
libertad. Sin embargo, en el siglo XX los deplorables resultados de las ideologias
pondran en crisis algunos de los ideales de ese proyecto ilustrado como pueden
ser su pretension de alcanzar la verdad absoluta con la sola razén asi como
la fe en un progreso indefinido. El desenmascaramiento del poder opresor de
las ideologias y su razon unilateral absolutizada dara paso a la postmodernidad
como renuncia a la pretensién de hacerse con la verdad absoluta a través de la
sola razon. La postmodernidad también enjuiciara equivocadamente a la meta-
fisica equiparandola con las ideologias, lo que ha llevado a nuestra sociedad a
calificarse como post-metafisica.

El desprestigio de la Metafisica significa la ausencia de un saber sapiencial
de totalidad, lo que tendra importantes repercusiones vitales. Las ciencias em-
piricas se convierten en unicos jueces para decidir lo que es verdadero o falso.
El predominio de la razon instrumental en amplios sectores de la sociedad con-
temporanea lleva a centrarse en el como, dejando al margen el porqué y el para
qué. El énfasis en el caracter lingiiistico del pensamiento humano hasta el punto
de reducir el pensamiento a lenguaje lleva a relativizar la idea de verdad y a con-
vertir nuestras ideas en meras interpretaciones lingiiisticas. Consecuentemente,
la concepcion del hombre se vuelve relativa al contexto en el que se mueve y
pierde los puntos de referencia segun los cuales orientar la propia existencia.
Hoy en dia resulta problematico pensar en el hombre en términos de finalidad,
pero como orientarse si el ser humano pierde de vista el fin al que apunta su
misma naturaleza. Para L. Romera el problema reside en el mismo origen de la
modernidad al entender la libertad y la racionalidad del ser humano en términos
de emancipacion , en lugar de enfocarlas como manifestaciones de su caracter
espiritual, llamado por Dios a una relacion de filiacion.



268 LA CIUDAD DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA 235-1 (2022)

La progresiva secularizacién de la sociedad se ha encaminado a la margi-
nacién progresiva de lo religioso en sociedades modernas hasta su desaparicion.
Sin embargo, asistimos a un resurgir del interés por lo sagrado.

El profesor Luis Romera analiza algunos de los riegos que la postmoderni-
dad lleva consigo. El primero se deriva del caracter postmetafisico de dicha cul-
tura con los presupuestos de que nuestra razén es capaz de discursos universales
solo en el ambito de las ciencias y de que debe conformarse con comprensiones
de naturaleza apenas lingiiistica para alcanzar un sentido global de la realidad.
Este reduccionismo aboca al relativismo. La ausencia de un horizonte de com-
prension que nos permita orientarnos en la existencia nos expone al peligro del
utilitarismo y el emotivismo. El secularismo postmoderno ha llevado a una pro-
gresiva pérdida de la relevancia de la religion para la existencia. La religiosidad
no ha desaparecido como vaticinaba la modernidad, pero se presenta hoy como
una necesidad psicolégica que conforte en un mundo tedioso, desligada de un
compromiso ético serio, donde cada cual escoge los ingredientes de la religion a
partir de una amplia gama de ofertas.

En la segunda parte Luis Romera se centra en la relacién entre lo reli-
gioso y la existencia humana. Modernidad y postmodernidad no se limitan a
cuestionar algunos aspectos de la religion, sino a la religion misma. El profesor
Romera analiza la génesis historica de esta situacion cultural, pasando después a
proponer las vias para hacerle frente. La identificacién entre autonomia, eman-
cipacion y secularizacion lleva a una independencia total respecto a la religion.

Todas las ciencias aspiran a profundizar en el campo sobre el que versan.
Y esa tarea tiene un presupuesto: la inteligibilidad de la realidad sobre la que
investiga.

El autor analiza algunas experiencias humanas que abren el espacio en el
que se asienta la fe. Una de ellas es la experiencia de que la existencia se nos
presenta como algo dado, pero al mismo tiempo como una tarea. También la
experiencia de la finitud provoca en el ser humano un anhelo de sentido que le
permita orientarse en la existencia.

La experiencia religiosa incluye una visién de totalidad de la realidad que
brinda sentido a la existencia y es fuente de criterios éticos. Con la fe se dilata
el horizonte de comprension del ser humano. La fe reside ante todo en un en-
cuentro con Dios en Cristo que acontece en la interioridad de la persona y la
interpela en todas sus dimensiones, una experiencia que permite al ser humano
encontrar sentido ante los desafios que la existencia conlleva.

Encontramos de gran actualidad y relevancia la problematica presentada
en este ensayo que lo hace muy aconsejable para profesores universitarios y
de otras etapas no universitarias que sientan inquietud para alcanzar una in-



RECENSIONES 269

teleccion mas profunda de nuestra época en la que tienen la responsabilidad
de una educacién integral de las nuevas generaciones. El analisis que presenta
el profesor Romera nos parece muy acertado y sus propuestas son bastante
coherentes desde una antropologia que tenga en cuenta el caracter espiritual
del ser humano. Coincidimos con el autor en la necesidad de recuperar en la
cultura actual la amplitud de la razén, superando los reduccionismos y relati-
vismos presentes en nuestra época. Tarea particularmente importante para la
universidad, llamada a alcanzar una intelecciéon mas honda de la verdad en las
disciplinas académicas.

VALENTIN LORENZANA

Roceca, E., Kierkegaard. Secreto y testimonio, Universidad Pontificia Comillas, Ma-
drid 2020, 314 pp.

Estamos ante una introduccién a la obra de Kierkegaard y el libro sigue
el orden cronolégico de la produccién literaria del pensador. Como seiiala el
propio autor en el prologo, el centro del libro lo ocupa una discusion de los con-
ceptos principales de cada obra, procurando siempre contextualizarlos histérica,
filosofica y culturalmente. El primer capitulo presenta el marco de la interpre-
tacién puesto que resulta paradojico escribir sobre el cristianismo, dado que
este es vida y no saber. La estrategia comunicativa de Kierkegaard utilizando
distintos pseudonimos es una consecuencia de esa paradoja.

En el segundo capitulo, al preguntarse por la vida del propio Kierkegaard, E.
Rocca considera que es una trampa tratar de reconstruir la vida interior del pen-
sador. Y esto le lleva a centrarse en el modo en que Kierkegaard mitologiza las
figuras centrales de su vida: la novia, el padre, el difamador, el obispo y Regine.

En el capitulo tercero se dedica a su tesis de magister sobre la ironia. En
una aproximacion satirica a la sociedad, Kierkegaard describe la personalidad
irénica que quiere inventarse a si misma poéticamente.

Los capitulos quinto y sexto se centran en el concepto de secreto, concepto
clave de la interpretacion del autor sobre la obra O lo uno, o lo otro. La relacion
entre lo oculto y lo revelado, entre lo estético y lo ético son expresion de la rela-
ci6én asimétrica entre algo interior y escondido y algo exterior como la palabra
y la accion.

El concepto de angustia presenta la relacion entre la libertad y la angustia. El
ser humano no es libre por naturaleza, pero por naturaleza tiene la posibilidad
de llegar a ser libre. Y la angustia es la sombra que acompana inevitablemente
a la libertad.



270 LA CIUDAD DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA 235-1 (2022)

Migajas filosdficas es el intento de comparar dos modelos de aprendizaje: el
socratico y el cristiano. Mientras que en el primero el maestro ayuda al alumno
a acceder a una verdad que este ya lleva dentro de si, en el modelo cristiano
ese modelo de ensenanza estad cerrado a causa del pecado. Aqui el acceso a la
verdad acontece a través de la fe en un Dios totalmente Otro.

El capitulo octavo analiza la verdad subjetiva, la Gnica a la que se puede
acceder en el cristianismo. La subjetividad lleva al concepto de existencia, que
Kierkegaard analiza en la Apostilla conclusiva y cientifica. Las verdades subjetivas
no pueden demostrase argumentativamente y Cristo, como Dios-hombre, es
para Kierkegaard la paradoja absoluta.

La paradoja del cristianismo vuelve a aparecer en Las obras del amor. El ser
humano debe llegar a ser amor, aunque el verdadero amor no se encuentre en
el mundo. Sin embargo, es la desesperacion la enfermedad que caracteriza al ser
humano. Es lo que trata en La enfermedad para la muerte.

La cuestién que mas preocupa a Kierkegaard es la de llegar a ser cristiano, lo
que no puede consistir mas que la imitacién de Cristo. Es lo que llevara a Kierke-
gaard a polemizar con el cristianismo institucionalizado. El concepto clave sera el
de sinceridad para hablar clara y verazmente ante el poder establecido.

En definitiva, lo que quiere provocar Kierkegaard a través de sus obras es
una toma de conciencia que ha de comenzar por la tarea ética de convertirse en
individuo frente a la masa. Si la mayéutica socratica pretendia primero despertar
a saber que no se sabe, la mayéutica kierkegaardiana quiere avivar la conciencia
de que no se es cristiano, no obstante la pertenencia oficial al cristianismo. En
ese sentido, es la categoria del despertar y la categoria cristiana decisiva.

Valoramos muy positivamente este estudio profundo y riguroso de Ettore
Rocca sobre el pensador danés del siglo XIX. Se trata de una obra recomenda-
ble para un publico con inquietudes filoséficas o teolégicas, asi como para cual-
quiera que quiera introducirse en el pensamiento de Kierkegaard. Incluso los
mas versados en el pensamiento kierkegaardiano pueden sentir curiosidad por
la interpretacion de algunos de los conceptos mas discutidos de este pensador
que encontramos en este ensayo.

VALENTIN LORENZANA

STEWART, L., El infinito. Una introduccion, Sal Terrae y Universidad Pontificia de
Comillas, Madrid 2020, 147 pp.

Se trata de una ensayo divulgativo de Ian Stewart, profesor emérito de ma-
tematicas de la Universidad de Warwick. Nos tenemos que remontar al apeiron



RECENSIONES 271

de Anaximandro para encontar cierta similitud con teorias posteriores en el es-
fuerzo por alcanzar una comprensién mas profunda del infinito. Desde el con-
cepto de lo “indefinido” o “infinito”del autor presocratico hasta los postulados
Gregor Cantor hay un gran recorrido que nos va presentando I. Stewart en este
libro. Se detiene primeramente en mostrar los rasgos matematicos del infinito
que encierran las paradojas de Zené6n de Elea o la misma aritmética.

En las matematicas nos encontramos con aspectos del infinito. Pero fue la
filosofia la que hizo del infinito un tema clasico. También desempefia un impor-
tante papel en el pensamiento religioso. La misma palabra infinito es susceptible
de muchas interpretaciones. El punto de vista del autor es el que se utiliza en las
matematicas puras modernas, que concentran su atencioén en las cuestiones 16-
gicas. I. Stewart se limitara a breves explicaciones de cada una de las cuestiones
presentadas. Son muy de agradecer las ilustraciones con las que el autor muestra
de forma grafica las explicaciones e incluso las contradicciones y paradojas de
las diferentes cuestiones tratadas.

En el primer capitulo nos presenta algunos ejemplos tipicos de razonamien-
to sobre el infinito, analizando tanto los métodos como los resultados obtenidos
para concluir si son l6gicamente aceptables. A continuacién, aborda algunas de
las falsas concepciones del infinito que han sido ampliamente difundidas, parti-
cularmente en la aritmética elemental.

El capitulo tercero gira en torno a las actitudes histéricas con respecto al
infinito, principalmente en filosofia y religion. Desde que los primeros mate-
maticos y filosofos griegos iniciaron sus devaneos con el infinito, éste ha estado
envuelto en escandalos y polémicas. Al plantearse la existencia del infinito, Aris-
toteles se decanta por la idea de un infinito potencial, aunque todos los procesos
naturales sean finitos. Los matematicos de hoy han dejado de considerar impor-
tante la distincion entre infinito actual e infinito potencial, puesto que los objetos
matematicos solo pueden ser considerados “actuales” en el plano conceptual.

El capitulo cuarto analiza un homoélogo légico del infinito, que son los in-
finitesimales. A continuacion, se centra en el infinito geométrico y las repercu-
siones que en el arte renacentista tendra la geometria proyectiva al concebir la
perspectiva en choque con la geometria euclidiana, haciendo posible que las
lineas paralelas se encuentren entre si en una linea del infinito.

El capitulo sexto nos devuelve al mundo real y plantea el caracter infinito
del espacio. En el area de la cosmologia, el infinito actual no solamente es tolera-
do, sino que se presenta como una posible verdad. En la teoria general de la re-
latividad, el espacio-tiempo esta curvado por la presencia de materia, por lo que
las dos posibilidades de universo, finito e infinito, parecen igualmente plausibles.



272 LA CIUDAD DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA 235-1 (2022)

En séptimo capitulo expone la teoria de Cantor de coémo contar conjuntos
infinitos y el descubrimiento de que existen diferentes tamarios de infinitos. Para
Cantor, el infinito de los puntos que componen un segmento es mayor que el
infinito de los nimeros. Asi Cantor demostr6 que no todos los infinitos son
iguales. Después demostré que siempre es posible construir conjuntos infinitos
mayores que uno dado.

Como podemos observar, se trata de un concepto fascinante, lleno de suti-
lezas, trampas l6gicas, rompecabezas y paradojas. No deja de resultar paradéjico
que el ser humano encerrado en su limitado y finito planeta tenga esta inclina-
cién a especular y a sofiar con el infinito, e incluso perseguir pruebas para poder
considerarlo como una entidad fisica real. El infinito es indispensable en las
matematicas actuales, pero como un ente conceptual, no real. Para que un objeto
o0 proceso matematico exista, basta con no incurrir en contradicciones logicas. Y
es que, como dirfa el propia Cantor, la esencia de las matematicas es la libertad.
Los matematicos han intentado aportar un poco de luz desde un marco de refe-
rencia logico a algunos de los rompecabezas relativos al infinito, estableciendo
distinciones entre diferentes ejemplos de infinito, lo que abre paso a nuevas
aplicaciones. Estamos convencidos de que este libro puede resultar interesante
para un publico muy variado que puede buscar respuesta a viejas cuestiones que
surgieron en el seno de la filosofia.

VALENTIN LORENZANA

HisTORIA

BARRIO GOZALO, Maximiliano, Los obispos espafioles bajo el régimen del Real Patro-
nato, Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid 2021, 521 pp.

Cualquiera mediamente interesado en la historiografia moderna espafola
conoce sobradamente los excelentes trabajos de Barrio Gozalo sobre diversos
aspectos de la iglesia en la Espana de esa época. En los dltimos afos esta ocu-
pado en la direccion del Diccionario biogrdfico de los obispos espafioles bajo el régimen
del Real Patronado, y, con el manejo de esa enorme informacion que tal obra le
proporciona, nos manifiesta €] mismo en la introduccién el objetivo de este libro
que presentamos: “he creido conveniente presentar este estudio como marco
introductorio para el Diccionario, ofreciendo una sintesis sobre cuatro apartados:
la geografia eclesiastica, las provisiones episcopales, la carrera episcopal y las
rentas de los obispos” (11). Como puede deducirse a simple vista, estos cuatro
aspectos nos ofrecen una extraordinaria vision de conjunto de la jerarquia ecle-
sidstica espaiiola, que tanta influencia tuvo en la vida social y politica de Espafia



RECENSIONES 273

durante el Antiguo Régimen. Hay que resaltar, ademas, que estan tratados con
una excelente vision de conjunto y desde un abrumador conocimiento de datos
objetivos, obtenidos a lo largo de muchos afios de rigurosa investigacion.

El primer gran apartado nos muestra la organizacion eclesidstica que tuvo
Espania desde el medievo hasta el siglo XIX. Al hablar de los cambios que en
este siglo se emprendieron nos ofrece esta vision de conjunto: “A comienzos
del siglo XIX la organizacién de la Iglesia espafiola presenta una estructura me-
dieval. Salvo alguna excepcion es, es la misma estructura desigual e irregular
de las viejas diocesis de la reconquista, salpicadas de territorios auténomos, de
jurisdicciones exentas territoriales o personales, que se habian ido cumulando
a lo largo de los siglos anteriores. La divisién de las provincias metropolitanas
también era muy desigual, pues la de Toledo y Santiago se repartian media
Espaiia y eran cuatro o cinco veces mas extensas que las de Valencia y Grana-
da. Las di6cesis mostraban parecidas disparidades e irregularidades” (82-83). El
segundo apartado estudia las provisiones episcopales. Tras recordar los primeros
pasos de elecciones directas y posteriormente de los cabildos, presenta la polé-
mica medieval entre Roma y los principes por controlar la eleccion de obispos.
En Espana tuvo gran importancia la actuacion de los Reyes Catolicos y su plan-
teamiento continué con pequenas variantes a lo largo de los siglos: “Los Reyes
Catolicos, preocupados por la consolidacion del Estado y la reforma religiosa,
intentaron crear un cuerpo episcopal adicto y propulsor de la reforma, y para
llevarlo a cabo establecieron una serie de criterios para la seleccién de los can-
didatos: ser natural de sus reinos, honestos, de clase media y letrados” (120).
Estos adecuados criterios se completaron y enriquecieron con Felipe II y asi
continuaron hasta el siglo XIX, pero siempre en medio de larvados o publicos
conflictos de fidelidades. El derecho de patronato y presentacién de los obispos,
concedido al emperador en 1523, se mantuvo a pesar de las dificultades y cre6
un vinculo personal entre el rey y los obispos, de manera que la fidelidad al mo-
narca se convirtié en un elemento fundamental. “En suma, dice nuestro autor,
el nuevo régimen de las provisiones episcopales, originé un episcopado nuevo,
predispuesto a una singular visién del Estado y a la colaboracion con el mismo.
La Corona fue imponiendo su autoridad y los ministros de Felipe II no dudan
de su colaboracién a los proyectos del gobierno y el rey lo da por supuesto, y
asi se lo dice al papa, afirmando que los prelados de estos reinos, ademas de ser
nuestros vasallos, «dependen de nos en lo eclesiastico en cuanto a su promocién
y acrecentamiento», de forma que su colaboracion se tenia en cuenta para su
promocion. Y esto es valido para todo el Antiguo Régimen, aunque se acentie
mas en algunos momentos concretos del periodo” (183). En tercer lugar se pre-
senta un esbozo de la carrera episcopal, en el que se resumen aspectos sociales de
los elegidos obispos: origenes sociales y formacion, cursus honorum, edades de
nombramiento y cese, niveles de instruccion... El apartado final nos ofrece el
panorama econémico bajo el epigrafe titulado las Rentas de los Obispos. En el que



274 LA CIUDAD DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA 235-1 (2022)

se estudian la naturaleza y administracion de las rentas sefialando diferencias
entre regiones y obispados, se hace distincién de las rentas brutas y disponibles y
hasta se llegan a confeccionar cuadros comparativos con datos econémicos muy
trabajados. Bien nos puede valer para comprender su contenido estas palabras
del autor al comenzar el capitulo: “Aunque todavia resulta dificil evaluar con
cierta verosimilitud la riqueza que poseia la Iglesia espanola durante el Antiguo
Régimen por la falta de estudios monograficos sobre muchas diocesis, los datos
disponibles permiten afirmar que se fue incrementando a lo largo de los siglos
modernos, de forma que si a principios del Seiscientos apenas suma el diez por
ciento del producto nacional bruto, un siglo y medio después sube hasta el cator-
ce por ciento. Este volumen de riqueza se distribuye de forma desigual entre los
distintos beneficiarios, pero los obispos son los que se benefician del porcentaje
relativamente mas elevado” (335).

Si Maximiliano Barrio Gozalo queria con esta obra ofrecernos una intro-
duccion al Diccionario de los obispos anteriormente mencionado, podemos decir
que lo ha conseguido con creces. Pero ademas, con esta obra, impecablemente
editada, creemos que nos deja una visién general de la jerarquia eclesiastica
espafiola y con ella una pincelada totalmente necesaria para poder entender la
historia moderna y contemporanea de Espana.

MARIANO BOYANO REVILLA

COMELLAS, J. L., Historia Breve del Mundo Reciente, Ediciones Rialp, Madrid 2022,
510 pp.

Se trata de la cuarta edicion de este abordaje a la historia reciente de nues-
tro mundo, que en la primera edicién cubri6 el periodo 1945-2004, revisaindose
y ampliandose el periodo estudiado en la tercera edicién de 2016.

Sirva esta recensiéon como homenaje a su autor, José Luis Comellas, fa-
llecido recientemente (2021). Brillante historiador, especialmente de la época
contemporanea, Comellas gan6 en 1963 por oposicion la catedra de Historia
Moderna y Contemporanea de la Universidad de Sevilla, pasando en 2000 a
la condicién de emérito. También impartié ensefianza en otros centros, como
el Colegio Universitario de Cadiz, Colegio Universitario de Cérdoba, Colegio
Universitario de Huelva, Escuela Diplomatica de Madrid y la Universidad del
Norte (Tucuman, Argentina).

Se podria decir que uno de los cambios que el nuevo siglo XXI ha traido
a la Historia ha sido precisamente el de incluirse a si mismo en el abordaje his-
torico. Tradicionalmente, el enfoque histérico exigia una importante distancia
cronolégica entre el investigador y el hecho histérico investigado, de manera



RECENSIONES 275

que “lo reciente”, el presente y el pasado muy inmediato, quedaban fuera del
ambito del historiador. Era considerado como un negocio atin vivo, un periodo
adn en gestacion, no consumado, por lo que, de algin modo, no era “historia”
todavia.

La historiografia de los dltimos afios, primeros del nuevo siglo, esta cam-
biando este planteamiento radicalmente, hasta el punto de que el enfoque y los
analisis historicos se estan ampliando casi hasta el momento mismo que el in-
vestigador esta viviendo. Ello supone un marco metodolégico y epistemolégico
diferenciados para este tipo de investigaciones debido, entre otros muchos facto-
res, a que la Historia Reciente cubre un periodo en el que el propio historiador
esta presente, es actor y fuente, y no se conoce la evolucion posterior de muchos
acontecimientos, lo que hace lindar a estos estudios con la futurologia.

Tradicionalmente, los hechos demasiado recientes o en los que el propio
escritor estuviese involucrado, recaian sobre el oficio del cronista, ya que los
historiadores comenzaban su trabajo varias generaciones después. Los atrevidos
historiadores del pasado reciente no parece que puedan eludir cierto caracter de
cronistas, de relatores animados del pasado inmediato del que ellos mismos son
actores y espectadores.

La Historia Breve del Mundo Reciente de José Luis Comellas es un relato
muy agil, vivaz y ameno, muy cercano a una crénica rapida del mundo desde el
final de la IT Guerra Mundial hasta la crisis del euro en Grecia. El relato no hace
concesiones a las imagenes ni a los graficos. Teniendo en cuenta que, si hay una
época que ha producido imagenes y graficos en abundancia, incluso como parte
esencial de su misma cultura, es la de las ultimas décadas, echamos en falta una
galeria de imagenes y otra de graficos representativas.

La seleccion de temas siguen el guion esperado por cualquier persona
que haya vivido la época: Cémo se pasé de la derrota del Eje en la II Guerra
Mundial a la formacién de los bloques Este-Oeste; los procesos de descoloni-
zacion en Africa y Asia; la guerra fria, la carrera de armamentos, la espacial, y
las guerras locales con las que se evit, probablemente, una IIT Guerra Mun-
dial; la evolucion del bloque capitalista y del comunista durante los afios 50 y
60, la construccién de Europa y el devenir especial de Espania; la revolucién
del 68 y la Primavera de Praga; los escenarios “de un mundo en crisis” (de
Nixon a Carter, Iberoamérica, la China maoista y el Concilio Vaticano II); el
camino hacia una supuesta victoria final de Occidente, como la pronosticaba
Fukuyama; la caida de la URSS; los inicios del fundamentalismo islamico y
la primera Guerra del Golfo; el cambio de siglo en Europa, en los EEUU,
Rusia (de Yeltsin a Putin), las sempiternas crisis y vaivenes en Iberoamérica,
los problemas de los “dragones” asiaticos y la tragedia en Palestina; termina
el guion con la percepcion del mundo en la segunda década de siglo: el 118,



276 LA CIUDAD DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA 235-1 (2022)

Bin Laden, Afganistan e Irak, la globalizacién y sus problemas nuevos, como
la desinformacion.

El relato es vibrante y facil de seguir, pues sus actores y eventos principales
los conocemos. Pero hay mas analisis hasta la caida del Muro que después. Este
es uno de los problemas epistemolégico de la Historia Reciente: a partir de
un determinado punto, si quieres analizar tienes que hacer futurologia, lo que
muchos historiadores rechazan de plano. Y entonces personajes tan relevantes
como Putin quedan mal dibujados, como en el aire, mientras que quien lee el
ensayo ya sabe que acabé siendo una figura de enorme relevancia.

Asimismo, hay otros problemas cuya presencia deberia agrandarse. El
problema ecolégico solo queda abiertamente planteado al final. Ahora ya si
que se ha reconocido como un problema de primer orden, pero en realidad
ha sido un problema in crescendo a partir de los modelos llamados desarro-
llistas, en los 50. El movimiento kippie es, en parte, una reacciéon antidesarro-
llista, y los llamados de atenciéon no han cesado desde los 60. Entendemos
necesario hacer mas énfasis en el debate y las luchas ecologistas a lo largo de
todo el periodo. Una derivada es el llamado “capitalismo jipi” de California,
que ha revolucionado el mundo desde Sylicon Valley, y habria merecido un
analisis como el que hace Richard Florida - Ciudades y Clases Creativas-. Y una
reinvencién es el capitalismo puramente financiero, que necesitaria mayor
analisis.

Desde hace tiempo hay nuevas epidemias que hunden su raiz en este pe-
riodo, como la de obesidad y de miopia, y las zoonosis. No se tratan, pero se
han ido convirtiendo en hechos histéricos cada vez mas relevantes. Asi como las
dindmicas del urbanismo.

Pese a que termina precisamente con un epigrafe dedicado a “la condicién
posmoderna y la crisis de valores”, no vemos un relato lo suficientemente fuerte
de la evolucion cultural. Por ejemplo, el Vaticano II y la figura de Juan Pablo
II quedan justamente engrandecidas por su potencia histérica, pero un hecho
muy relevante es la caida en picado de la identificacion religiosa cristiana de los
europeos, lo que mereceria un abordaje mayor. Y el Africa negra queda un poco
al margen del relato tras los procesos de descolonizacion.

En suma, un relato agil y vibrante del tiempo que a todos nos ha tocado en
mayor o menor medida vivir, con algunas debilidades que ponen de manifiesto
la dificultad del analisis histérico del presente.

JESUS MANUEL UTRILLA TRINIDAD



RECENSIONES 277

GONZALEZ GUILLON, J. L. - COVERDALE, J. F., Historia del Opus Dei. Ediciones
Rialp, Madrid 2021, 700 pp.

Historia, si; y ciertamente muy completa. Donde se intercalan y refieren,
no solo datos histéricos imprescindibles para conocer el devenir del Opus Dei
desde su fundacion hasta nuestros dias, sino también la acertada exposicién de
su carisma, su mensaje evangélico y el quehacer virtuoso de muchas “personas
corrientes”, como llaman los autores a la mayoria de los integrantes de “La Obra”.
Dificil me resulta hacer una evaluacién critica de tan magna obra. Mas bien
me ha resultado gratificante leerla, porque no podia por menos de ir evocando
muchos de los momentos que al principio de mi vida sacerdotal pasé con signi-
ficativas personas del Opus. Tuve la feliz oportunidad de ocupar una plaza entre
los alumnos de Derecho Canénico de la recientemente fundada Universidad de
Navarra, cuando todavia el primer afio tuvimos que cursarlo en dependencias
de la Diputacion, y los anos siguientes ya estrenamos el nuevo y amplio edificio,
aun sin concluir. Anos que en el ambiente eclesiastico, en que me toc6 desen-
volverme como Sacerdote recién estrenado, el ser y quehacer de esa llamada
“gente corriente” del Opus a muchos les resultaba sospechosa, un tanto misteriosa,
de un proceder rodeado de ocultismo, susceptible de variadas y controvertidas
opiniones. Sin embargo, al integrarme entre ellos, entre los Profesores y entre
los jovenes del Opus, pude comprobar lo hermoso y acertado de su carisma, el
trato gratamente coloquial que con ellos se podia entablar, y la animacién que
a mis estudios proporcionaba la exquisita lucidez y el bien hacer de aquellos
competentes Profesores, asi como el entusiasmo de los jovenes que daban sus
primeros pasos en el carisma del Fundador, con quienes pude compartir de
igual a igual. Y me result6 muy grato compartir mi quehacer sacerdotal en gran
parte ratificado con sus evangélicas pretensiones de santificarse en el trabajo
personal y la mision que a cada uno nos toca realizar. Refiero todo esto, porque
al repasar muchas de las paginas de la presente obra, no he podido por menos
de ratificar cuanto entonces percibi, y que ahora doy gracias a Dios de haberme
brindando aquella animadora oportunidad, precisamente en el comienzo de mi
vida sacerdotal. Con esto no tengo mas que afirmar con rotundidad que si de
verdad se quiere conocer bien la historia de este Instituto, de tan variados y ya
abundantes miembros de los distintos estados de vida, es recomendable leer
despacio el presente volumen. Es verdad: siempre habra algunos puntos de vista
que pueden ser un tanto sospechosos, como pasa siempre cuando dos hijos muy
valiosos del “Padre” son los que aqui escriben su vida y su obra; y asi podria
ocurrir en la narraciéon que los autores hacen —aunque de manera sintética— de
lo relacionado con las controversias que surgieron en torno a la canonizacién
del Fundador. Las vivi personalmente; me tocé dialogar bastante al respecto con
algun “sospechoso” que pretendia denunciar que habia hechos negativos que
no se tenian en cuenta (ilos que siempre resultan ser mas papistas que el Papal);
conoci y traté al instructor de la causa, el P. Rafael Pérez, jubilado de sus largos



278 LA CIUDAD DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA 235-1 (2022)

trabajos en la Congregacion para las Causas de los Santos (y que por lo mismo
conocia muy bien las “santas” triquinuelas con que habia que lidiar en los pro-
cesos para sacarlos adelante)... Y todo esto me hace afirmar que me parece muy
prudentemente realizada la exposicién de los hechos que en la presente obra se
hace entre las paginas 495-509: arrojan una relacion sucinta pero clarividente de
dichas controversias. Al margen de esta apreciacion, y junto a la afirmacién de
que todo el conjunto me parece una historia muy instructiva sobre el ser y que-
hacer de este Instituto, yo hubiera preferido que las tan abundantes notas, que
constatan la oportunas citas, que se ponen al final todas juntas, que tratandose
de datos histéricos, se colocasen —y resultaria mas cémodo tenerlas situadas— en
cada una de las paginas a que se refieren, para no estar constantemente mirando
al final, con lo que la lectura resulta mas molesta y hasta devalta la continuidad
de la lectura. No obstante, me parece muy certero y hasta atrayente para el lec-
tor la exposicion sugestiva que se hace de la “vitalidad del mensaje de santidad se-
cular..., con que los miembros del Opus encarnan el Evangelio” (p. 679): Intercalar en la
historia este mensaje cristiano, siempre resulta un acierto para entender mejor, y
apreciar con mas agrado, los datos y el contenido importante que ofrece el libro.

JESUS DOMINGUEZ SANABRIA

LAzCANO, R., Tésauro Agustiniano. Vida, obra y bibliografia de escritores, poetas, catedrd-
ticos, obispos, filosofos, tedlogos, biblistas, patrologos, historiadores, cronistas, gramdticos,
traductores, filologos, editores, juristas, bibliografos, académicos, bibliotecarios, numismdti-
cos, pintores, arquitectos, constructores, cientzﬁcos, matemdticos, botdnicos, psicologos, socid-
logos, miisicos, diplomdticos, predicadores, misioneros,, mdrtires, beatos y santos agustinos/
as y agustinos/as recoletos/as de Espafia, Portugal, América Latina y Filipinas. Tomo 9.
Gouvea - Jeronimo de San Esteban, Pozuelo de Alarcén (Madrid) 2022, 408 pp.

La critica ha recibido esta grandiosa obra con toda clase de parabienes,
como nosotros mismos hiciéramos en el prologo (<A quien leyere», Tesauro 1, 13-
16) y en las recensiones que hemos realizado de varios volimenes (Revista Agusti-
niana 183 (2019) 621-628); Burgense 61/2 (2020) 527-529). Presentamos ahora el
tomo 9 aparecido recientemente. Lazcano sigue la misma estructura de los vola-
menes anteriores y a partir de la ficha catalografica, sumario, normas de uso,
abreviaturas y signos convencionales, continda con las voces presentadas (desde
Gouvea, Antonio de (ca. 1573-1628) a Jerénimo de San Esteban (1493-1570), para
finalizar con el Indice general. A las 48.850 referencias biobibliograficas que su-
man los 8 primeros volimenes se suman ahora otras 5928. Sorprende el riguroso
meétodo y la precision de la cita siempre contrastada con la que el autor presenta
a cada uno de los elegidos para formar parte de este inmenso Tesauro. Sefialaré
los personajes mas sobresalientes que aparecen en este noveno volumen, los que
aun estan vivos y las monjas. Entre los primeros cabe sefialar a Antonio de Gou-



RECENSIONES 279

vea (ca. 1573-1628), obispo de Cirene y visitador apostdlico de Persia; Manuel
Gouvea Gomez (1659-1730), orador sagrado; José Govea Agreda (1767-1843), ca-
tedratico de Sevilla; Diego Gracia Navarro (1648-1714), fil6sofo, te6logo, biblista,
predicador y calificador del Santo Oficio de Aragon; Tomas Federico Gresa Pa-
llarés (1825-1896), fundador de la Biblioteca Filipina, en Valladolid; Juan de Gri-
jalva (1580-1638), cronista de los agustinos en Nueva Espafia; Manuel Grijalvo
Minguez (1787-1861), obispo de Nueva Caceres; Alonso de Gudiel (1526-1573),
exégeta; Cecilio Giiemes Ubierna (1870-1921), profesor e historiador de Filipinas;
Antonio Guerrero (ca. 1685-1766), director de la primera edicién de las Obras de
S. Alonso de Orozco (Madrid 1736); Hernando Guerrero Cabrera (1572-1641),
obispo de Nueva Segovia y arzobispo de Manila; Diego de Guevara (1567-1633),
predicador y director espiritual; Jeronimo de Guevara (1554-1589), predicador y
redactor con Fr. Luis de Leén de la Forma de vivir de los Recoletos; Juan de Gue-
vara (1518-1600), maestro y catedratico, Miguel de Guevara (ca. 1585-1646), au-
tor del soneto No me mueve, mi Dios, para quererte; Diego Guevara Ruiz (1568-
1621), misionero en Filipinas y Japon; Guillermo de Santa Maria (11585), defen-
sor de los indios chichimecas; José Manuel Guirau Cabas (1937-2012), profesor de
lenguas semitas y bibliotecario del Augustinianum; Bartolomé Gutiérrez (1580-
1632), misionero en Japén; Salvador Gutiérrez Alonso (1899-1980), mari6logo;
José Gutiérrez Arranz (1883-1936), martir de Uclés; Mariano Gutiérrez de los
Dolores (1788-1855), misionero, botanico, zo6logo y mineral6logo; Eladio Gutié-
rrez Garcia (1913-2001), misionero en Brasil, historiador; Gilberto Gutiérrez Gar-
cia (1903-1975), poeta; Honorio Gutiérrez Gutiérrez (1913-1989), comunicador y
aficionado a las matematicas; Salvador Gutiérrez Lucas (1887?), director de la
publicacion satirica £l Antifaz, de los alumnos del Real Colegio Universitario
Maria Cristina; David Gutiérrez Moran (1903-1992), historiador; Diego Gutié-
rrez Pedraza (1926-1990), misionero y administrador apostdlico en Cafayate y
obispo de Gaguaros y abierto desde 2018 su proceso de beatificacién; Marcelino
Gutiérrez Peinador (1858-1893), filosofo, critico y prosista; Vicente de Guzman
Suarez (1606-1675), escritor y poeta; Lorenzo Guzman Zuaniga (1601-1651), escri-
tor espiritual; Gonzalo de Hermosillo (ca. 1567-1631), maestro en teologia en la
Universidad de México y biblista, y primer obispo de Durango; Gabriel Hernan-
dez Alegre (1608-1672), doctor en Teologia y Derecho; Eduardo José Hernandez
de Torres (1954-1989), educador y redactor de estudios histéricos; Luis Hernan-
dez Gonzalez (1927-2006), musico, director de la revista L.E.4.; Alonso de Herre-
ra (f 1655), predicador y poeta; Baltasar de Herrera (1605-1675), orador sagrado
y lector de Teologia; Cipriano de Herrera (1 1677), lector de Artes y Teologia,
predicador real y promotor de la beatificacion y canonizacién de S. Toribio de
Mogrovejo (1538-1606); Eusebio de Herrera (1 después de 1623), autor de Flores-
ta tipica, José de Herrera (ca. 1532-ca. 1582), te6logo y erudito en latin, griego y
hebreo; Tomas de Herrera Fernandez (1585-1654), historiador; Diego de Herrera
Martinez ( 1576), misionero y predicador en mexicano, y en Filipinas; Juan de



280 LA CIUDAD DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA 235-1 (2022)

Herrera Narvaez (1 ca. 1635), predicador y promotor de las glorias de la Orden
(Confesiones, de Alonso de Orozco y vida de Santa Clara de Montefalco); Candido
Herrero de la Puebla (1893-1992), educador y misionero en Antillas; Gerardo
Faustino Herrero Garrote (1885-1965), misionero en China, obispo de Zorolo y
vicario apostolico de Chanteh; Casimiro Herrero Pérez (1824-1886), misionero
en Filipinas y obispo de Nueva Caceres; Ignacio Herrero Velasco (1921-1987),
pedagogo, tedlogo y escriturista; Juan José Hidalgo Martin (1695-1768), catedra-
tico de teologia en Sevilla y cronista de la provincia de Andalucia; Martin Hijar
de Mendoza (1628-1704), Provincial de las provincias agustinianas de Perta y Qui-
to y obispo de Concepcion (Chile); Gabriel de Homar (1737-1796), te6logo, cano-
nista y misionero en Filipinas; Diego Hompanera Paris (1915-1936), martir; Boni-
facio Hompanera Villalba (1868-1924), destaca en griego y cultura helénica,
Francisco de Hontiveros (1 s. XVII), orador sagrado; Buenaventura Hospital de
la Puebla (1877-1957), filosofo y misionero en Lima; Juvencio Hospital de la Pue-
bla (1870-1957), misionero y obispo; Carlos Hoydonck Caballero (1721-1792),
te6logo en universidad de Sevilla; Miguel Huerta Losada (1825-1861), predicador
y maestro en Teologia; Angel Huidobro Gonzalez (1906-1989), maestro, docente;
Francisco Hurtado (1767-1834), catedratico en la Universidad de Valencia; predi-
cador titular y cronista del Ayuntamiento de Valencia; Isidoro Antonio Hurtado
(t 1797), lector teologico y traductor del francés; Aniceto Ibafiez (1828-1892),
misionero en Filipinas; Matias Ibarra Goicoechea (1702-1739), misionero en Fili-
pinas, comisario-procurador en la corte de Madrid y Roma; Bruno Ibeas Gutié-
rrez (1879-1957), pensador y socidlogo; Valentin Iglesias Espinalt (1860-1941),
comisario general de la provincia agustiniana de S. Miguel de Quito; Ignacio de
Santa Maria (1590-1644), erudito, intérprete de la S. Escritura y te6logo ascéti-
co-mistico; Hipoélito Illanes (1719-1785), erudito en Medicina; Ricardo Imas Ugar-
te (1878-1950), director de varios colegios, lector de filosofia, colaborador asiduo
del diario Heraldo Catolico, Leon Inchausti Minteguia (1859-1936), misionero en
Filipinas y Brasil y martir de Motril; Mariano Isar Recio (1864-1902), misionero
en Filipinas y Australia e historiador; Isidoro de Jestus Maria (ca. 1641-1699), mi-
sionero en Filipinas, escritor, estudioso de la Sagrada Escritura y predicador ba-
rroco; Ambrosio Iturriaga (1823-1898), misionero en Filipinas; Juan Manuel Iza-
guirre Orcariz (1881-1968), escritor de varios articulos sobre Francia en E/ Diario
de Palencia; Juan Izquierdo Capdevila (1752-1808), predicador; Antonio Jaime
(1570-1639), historiador; Francisco de la Encarnacion Jambrina Gaitan (1906-
1974), misionero en Peru vy literato; Joaquin de la Jara Carretero (1809-1880),
predicador, hebraista, escritor, traductor y poeta; Roberto Jaramillo Escutia
(1948-2021), historiador, Eudaldo Jaumeandreu i Triter (1774-1840), docente, es-
critor poético y orador sagrado; Juan Jerez (1627-1688), Jerénimo de la Virgen de
Monserrat (1744-1807), misionero y autor del primer vocabulario castellano-cala-
miano (isla de Palawan) y Jerénimo de San Esteban (1493-1570), misionero en
México y Filipinas. Ademas de los citados, son varios mas los misioneros en Fili-



RECENSIONES 281

pinas que vienen tratados: Manuel Gutiérrez Ibeas (1844-1929), Juan Gutiérrez
Maldonado (} ca. 1625), Remigio Hernandez Albarran (1698-1777), Fernando
Hernandez Trenas (1850-1930), Bernardino Hernando Garcia (1865-1914), este
también historiador; Pedro Herrera Fernandez (1 1648), Manuel Herrero (1769-
1817), Vicente Ibarra Goicoechea (1694-1760), Esteban Ibeas Ibeas (1839-1893),
Manuel Ibeas Ibeas (1843-1918), José Inés Gonzalez (1814-1869) y Baltasar de
Isasigana (1665-1717). Por su parte, los biografiados que atn viven son Javier Des-
iderio Guerra Ayala (1944-), José Secundino Gutiérrez Alvarez (1930-), Alonso
Gutiérrez Diez (1942-), Jesas Gutiérrez Herrero (1950-), Jests Manuel Gutiérrez
Pérez (1950-), Francisco Javier Hernandez Arnedo (1941-), Eusebio Ignacio Her-
nandez Sola (1944-), Pablo de la Cruz Antimo Hernando Moreno (1946-), José
Maria Herranz Maté (1982-), Zacarias Herrero Bravo (1935-), Manuel Herrero
Fernandez (1947-), José Serafin de la Hoz Veros (1940-), Santiago Manuel Insunza
Seco (1945-), Antonio Iturbe Saiz (1937-), Francisco Iturbe Saiz (1941-). Y las
monjas que tienen una resefa biobibliografica son Gregoria del Espiritu Santo
(ca. 1606-s. XVII), Maria Juana Guillén Ramirez (1575-1607), Inés de Beniganim
(1625-1696), Inés de la Cruz (1588-1651), Inés de la Encarnacion (1564-1634),
Inés Francisca de la Visitacion (1640-1715), Isabel Clara de San Miguel (1708-
1781), Isabel de Jesus (1586-1648), Isabel de la Cruz (ca. 1580-1661), Isabel de la
Madre de Dios (1614-1687) y Isabel Maria de Santa Teresa (1 1757). Felicitamos
una vez mas al autor y editor de esta monumental obra que sera de referencia
obligada para todo estudio que se emprenda sobre la familia agustiniana. Familia
agustiniana que ha apostado a lo largo del tiempo por hombres de cultura, pen-
samiento, catedraticos, exégetas, literatos, historiadores, fil6sofos, te6logos, cien-
tificos, misticos, matematicos, misioneros, pastores, y un largo etc., como se vie-
nen recogiendo en estos 9 volimenes y como el subtitulo de la obra viene indi-
cando. Quizas para no dormirnos en los laureles y ser fieles a una tradicion lite-
rario-cientifica que espera continuidad creativa.

P. Isaac GONZALEZ MARCOS

LORENZO DE ZAMORA (c? 1554-1614), Monarquia Mistica-1, Introduccion, edicion
espafiola y notas de J. M. Nieto Ibaiez y R. Lopez Lopez et alii, Universidad de
Leon, Leo6n 2021, 895 pp.

La publicacion del Instituto de Humanismo y Tradicion Clasica de la univer-
sidad de Leo6n viene editando biobibliografias de célebres humanistas espanoles,
como Cipriano de la Huerga, Pedro de Valencia, Arias Montano, etc., con ya
una treintena de vols. Y hoy resefiamos el tomo 40 que recoge la obra del monje
cisterciense Lorenzo de Zamora y su Monarquia Mistica de la Iglesia, proyecto de la
Junta de Castilla y Le6n con financiacion de Fondos Feder. Y derechos reserva-
dos a Peter Lang con sede en Berlin, Bruselas, New York, Oxford, etc.



282 LA CIUDAD DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA 235-1 (2022)

La presentacion de la obra corre a cargo de Jests Paniagua Pérez, director
de la coleccién “Humanistas Espanoles” y de Jesis M. Nieto Ibaez, director
del Instituto., mas el Prélogo debido a Dom Francisco Rafael de Pascual, monje
cisterciense de la Abadia de Santa Maria de Viaceli (Cobreces, Cantabria), quien
presenta a su hermano en religion, Lorenzo de Zamora, como monje del Cister,
nacido en Ocaiia (Toledo), discente hasta ser Maestro de Teologia y Lector de
Escritura por la universidad de Sigiienza; y docente en el Colegio Mayor alca-
laino (entonces complutense) de “Nuestro Padre San Bernardo”, con titulo de
Predicador y escritor eminente, siendo abad de Santa Maria de la Huerta (Soria)
y después nombrado por Felipe I1I abad de Veruela y visitador de los monaste-
rios catalanes.

Y antes de comentar el contenido de esta obra que resefiamos, después de
fijar criterios a seguir entre las varias publicaciones en distintas ciudades, los
editores adoptan como texto base la edicion de Valencia (1604) con variantes
textuales de ediciones en Madrid y Barcelona. Y siguiendo el criterio de nor-
malizar y modernizar grafias de letras duplicadas (p/p, y/i,...) y de actualizar
puntuacién y acentuacién, se reparten las secciones de la extensa obra entre
los colaboradores, Nieto Ibafez, Avelina Carrera, Rail Manchon, Inmaculada
Delgado, Pilar Pena, Angel Ruiz, Manuel Seoane, Concepcion Ferragut, Ferran
Grau, José Luis Peris y Luis Pomer.

Haciendo un recorrido sumarial, Monarquia Mistica de la Iglesia se estructura
dividida en siete partes generales: 1%) Cristo/Dios, cabeza de la Iglesia militante
en camino a la triunfante con todas las perfecciones o atributos trinitarios; 2?)
Caida del hombre Adan en el pecado, perdiendo bienes y ganando males; 3?)
Reparacion redentora y armonica por via de encarnacion; 4%) Medios sacra-
mentarios para conservacion de la armonia; 5%) Excelencias y obligaciones de
estados, oficios y dignidades; 6%) Desfile cristiano de personas eminentes en la
Iglesia: apostoles, martires, confesores, virgenes...; 7* ) Baterfas cristianas de
virtudes y medios defensivos contra amigos de vicios ofensivos.

Y ampliando el contenido de la primera parte, con gran desarrollo teol6gi-
co-biblico Monarquia Mistica de la Iglesia esta hecha de Hieroglyficos [simbolos],
sacados de “humanas y divinas letras” tocantes a la composicion del cuerpo
mistico de Cristo, que es la Iglesia. Y después de anteponer pros y contras en
una censura o “apologia contra los que reprehenden el uso de las humanas letras
en los sermones y comentarios de la Santa Escritura” (143-224), con método
semiescolastico en divisiones y subdivisiones y doctrina escolastica, el autor, a
través de tres libros (y sus partes ), se extiende en largas explicaciones teologi-
cos-biblicas. En el primer libro trata de los “atributos y perfecciones de la divina
esencia”, subdividiéndolo en epigrafes que llama simbolos (225-550). Un segun-
do libro aborda el “misterio inefable de la Santisima Trinidad” explicando con
simbolos , vgr., la escena del niflo y la concha apareciendo al monje cisterciense



RECENSIONES 283

Alano nos recuerda la clasica escena agustiniana que pincel6 el pintor Alonso
Sanchez Coello para el Monasterio del Escorial (551-602). Pasa después a expli-
car los misterios del Verbo Eterno y su filiacién e imagen consustancial con el
Padre (603-653). Y concluye con los misterios y dones del Espiritu Santo y su
consustancialidad con el Padre y el Hijo (653-684).Y un libro tercero recorre las
prerrogativas y excelencias de la Iglesia de institucion divina (685-815).

Descendiendo a una cierta valoracion y encasillamiento, el Maestro Loren-
zo de Zamora se siente comodo en su argumentario patristico-escolastico, apo-
yado sobre todo en San Jer6nimo, San Agustin y Santo Tomas de Aquino. Los
introductores y analistas de esta edicion, al ubicar al autor entre los humanistas
espanoles del siglo X VI, ya se advierte en ellos que, por fondo y forma, no con-
sideran a dicho autor ni un patristico asistematico ni un sistematico escolastico
medieval, sino que mas bien definen al monje cisterciense como un profesor
renacentista con la firmeza doctrinal de la escolastica en una atmosfera crono-
l6gica humanista. Concretamente, Raul Lopez califica Monarquia Mistica como
la obra “mas importante y ambiciosa” de Lorenzo de Zamora, que tuvo éxito
a juzgar por las varias ediciones y reimpresiones en distintas ciudades contem-
poraneas (52-68). En esta linea valorativa se sitdan otros colaboradores especia-
lizados en areas del profesor humanista, como Seoane Rodriguez estudioso de
su metodologia y con alegatos de filosofos paganos, peritos en “letras humanas”
aplicadas a las divinas; y lo mismo Marta Torres elogiando la rica lingiiistica del
texto lorenciano en su léxico y morfosintaxis. Ello se advierte en el interesante
y abundoso “glosario de personajes citados y otros términos” (817-859); en la
bibliografia consultada —también renacentista— (862-874) y en Index de todos
los personajes citados sobresaliendo a distancia el biblico rey David, el biblista
san Jeronimo, el Hiponense y el Aquinate, los cuatro con mas de un centenar
de referencias y peritos en letras divinas; y también los profanos, pero exper-
tos en letras humanas Aristoteles y Ciceron (875-895). Nos queda la duda de si
a esta Monarquia Mistica-1, seguira Monarquia-II de obras menores aqui apenas
registradas.

JosE RODRIGUEZ DIEZ, OSA






CiuD-Ra 235-1 (2022) 285-288

Libros Recibidos

La Ciudad de Dios-Revista Agustiniana anuncia en este apartado todos los libros
recibidos de editoriales y autores. Se recensionardn ademds, aquellas obras que la Re-
daccion considere de interés para sus lectores. Enviense dos ejemplares a LA CIUDAD
DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA Paseo de la Alameda, 39 - 28440 Guada-
rrama. Madrid. Espafia.

BIBLIOTECA DE AUTORES CRISTIANOS
Anastro, 1. 28033 Madrid

RAMOS VERA, M., El suefio utépico de G.K. Chesterton (Col. Estudios y Ensayos.
Filosofia y Ciencias 260) 2021, 271 pp.

PIE-NINOT, S., Hacia el primado sinodal y diaconal del Papa Francisco (Col. Estudios
y Ensayos. Teologia 262) 2021, 119 pp.

EDICIONES ENCUENTRO, SA
Conde de Aranda, 20 Bajo B. 28001 Madrid

Espostro, C., El nihilismo de nuestro tiempo. Una cronica (Col. Nuevo Ensayo 88)
2021, 195 pp.

LEPORIL, M. G., San josé, ¢l eco del Padre (Col. 100xUNO 91) 2021, 87 pp.

NEWMAN, J. H., La iglesia de los Padres (Col. 100xUNO 95) 2022, 231 pp.

PoLaNco, R., Hans Urs von Balthasar II. Aspectos generales de su trilogia (Col.
100xUNO 95) 2021, 548 pp.



286 LA CIUDAD DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA 235-1 (2022)

EDICIONES KHAF
Xaudaro, 25. 28034 Madrid

TORRALBA, F., La interioridad habitada, 2019, 236 pp.
TORRALBA, F., La logica del don, 2012, 165 pp.

EDICIONES RIALP, SA
Manuel Uribe, 13-15. 28033 Madrid

COMELLAS, J. L., Historia breve del mundo reciente (1945-2004), 20224, 510 pp.

FONTAN, A., Episodios republicanos. Apuntes sobre religion y politica en la II Repiblica
(1931-1936), 2021, 260 pp.

NEWMAN, J. H., Discursos sobre la fe (Col. Nebli 49) 20214, 451 pp.

SAN GREGORIO MAGNO, Las pardbolas del Evangelio, 20223, 208 pp.

EDITORIAL AGUSTINIANA
Paseo de la Alameda, 39. 28440 Guadarrama (Madrid)

DE La Hoz, S., Prelatura de Cafayate. 50 afios. Historia y canto (Col. Augustiniana
Historica, 5) 2021, 418 pp.

DE Luis VizcaiNo, P., Endorfinas Agustinianas (Col. Espiritualidad Agustiniana
9) 2021, 126 pp.

EDITORIAL CCS
Joaquin Turina, 39. 28044 Madrid

BARTOLOME, J. J., cMalestar en la vida consagrada? Una reflexion sobre su fundamen-
tacion evangélica (Col. Claves cristianas 26) 2021, 193 pp.

SANCHEZ-HUETE, . C., Perspectiva historica de la educacion de la mujer en Espania -
Retos desafios y logros (Col. Campus 91) 2021, 109 pp.

EDITORIAL CIUDAD NUEVA
José Picén, 28 - S. 1. 28028 Madrid

GOMEz TORE, J. L., Maria Zambrano. El centro oscuro de la llama (Col. Pensar
con...) 2020, 254 pp.



ACTUALIDAD BIBLIOGRAFICA 287

EDITORIAL SINDERESIS
Venancio Martin, 45. 28038 Madrid

AGIs VILLAVERDE, M., Historia de la hermenéutica (Col. Biblioteca de Humanida-
des Salmanticensis. Serie Filosofia 25) 2020, 572 pp.

SAVIGNANO, A., Miradas al pensamiento espariol. La Edad de Plata (Col. Pensamien-
to Ibérico e Hispanoamericano) 2020, 178 pp.

FRAGMENTA EDITORIAL
Placa del Nord, 4. 08024 Barcelona

OTON, J., Simone Weil: el silencio de Dios (Col. Fragmentos 76) 2021, 220 pp.
TAMAYO, J.J., La compasion en un mundo injusto (Col. Fragmentos 77) 2021, 296 pp.

FUNDACION LOPEZ QUINTAS
C. de la Madre de Dios, 39. 28016 Madrid

LOPEZ QUINTAS, A., La juventud actual, entre el vértigo y el éxtasis, 2021, XXVIII -
300 pp.

LOPEZ QUINTAS, A., Liderazgo creativo. Hacia el logro de la excelencia personal, 2021,
XXI -306 pp.

LOPEZ QUINTAS, A., Lo noble y lo profundo, 2022, XLv - 478 pp.

HERDER EDITORIAL
Provenza, 388. 08025 Barcelona

AMARIS DUARTE, O., Una poctica del exilio. Hannah Arendt y Maria Zambrano de
Dios (Col. Fragmentos 76) 2021, 319 pp.

RCU ESCORIAL-M? CRISTINA
Servicio de Publicaciones
Alamillos, 2. 28200 San Lorenzo de El Escorial

CAMPOS Y FERNANDEZ DE SEVILLA, F. J., Los Pueblos de la Provincia de Ciudad
Real en las Relaciones Geogrdficas de Tomds Lipez (Col. Instituto Escurialense de
Investigaciones Historicas y Artisticas 69) 2021, 392 pp.

RODRIGUEZ LLAMOSI, J. R., Leyendo a San Agustin. Reflexiones de un jurista (Col.
Instituto Escurialense de Investigaciones Historicas y Artisticas 70) 2022,
XVII - 253 pp.



288 LA CIUDAD DE DIOS - REVISTA AGUSTINIANA 235-1 (2022)

SAINT LEGER EDITIONS
1 Chemin des piéces Bron. 49260 Le Coudray-Macconard (France)

GARCIA ALVAREZ,J., OSA, T1a parole est la lumiéres de mes pas. La Lectio divina d la
lumiére de saint Augustin, 2022, 230 pp.

UNIVERSIDAD DE HUELVA
Servicio de Publicaciones
Doctor Cantero Cuadrado, 6. 21004 Huelva

GARCIA GARRIDO, M. A, Fray Juan Mdrquez (1564-1621). Un maestro de la Reforma
catdlica (Biblioteca Biografica del Renacimiento 7) 2021, 505 pp.



NOVEDADES
EDITORIAL AGUSTINIANA

Jaime Garcia Alvarez

San Agustin. Aproximaciones a su vida, obras y accion pastoral. Tomo 1. Coleccion
Delectat Audire, 1. Madrid 2017, 266 pp.

San Agustin. Aproximaciones a su pensamiento teologico y espiritual. Tomo II.
Coleccion Delectat Audire, 2. Madrid 2017, 286 pp.

Josep Ferre Dominguez
El monasterio de agustinas de Bocairent, Historia de una fundacion familiar
(1556-2004). Coleccion Augustiniana Historica, 2, Madrid 2018, 444 pp.

José Palomares
Fortuna de Fray Luis de Leon en la literatura espasiola (ss. XVI-XVIII).
Coleccion Augustiniana Historica, 1, Madrid 2016, 526 pp.

Modesto Gonzalez Velasco
Btos. José Agustin Farinia y Pedro de la Varga, de Valladolid. Agustinos. Mdrtires de
Paracuellos. Coleccion Testigos de Cristo, 19. Madrid 2017, 175 pp.

Nello Cipriani
Los Dialogi de San Agustin. Guia para su lectura. Coleccion Delectat Audire, 3.
Madrid 2017, 335 pp.

Modesto Gonzalez Velasco
Trres Agustinos de Asturias y de Santander. Martires en Paracuellos, Coleccion
Testigos de Cristo, 20. Madrid 2018, 159 pp.

Pio de Luis Vizcaino, OSA

La Eucaristia segiin san Agustin. Ver, creer, entender. Coleccion Caritas Veritatis, 1.
Madrid 2017, 318 pp.

El monacato de San Agustin. Comunion, comunidad, ministerio, Coleccion Caritas
Veritatis 2. Madrid 2018, 379 pp.

Endorfinas Agustinianas, Coleccion Espiritualidad Agustiniana, 9, Guadarrama
(Madrid) 2021, 126 pp.

Ramon Sala Gonzalez, OSA
Meédico y Liberador. Introduccion a la soteriologia de San Agustin, Coleccion
Caritas Veritatis, 3, Madrid 2021, 273 pp.

P. Serafin de la Hoz Veros, OSA
Prelatura de Cafayate. 50 afios. Historia y Canto, Coleccién Augustiniana
Historica, 5, Guadarrama (Madrid) 2021, 418 pp.

Ismael Arevalillo Garcia, OSA

Exclaustracion y desamortizacion eclesidstica en la Esparia del siglo xix. Coleccion
Augustiniana Historica, 3, Madrid 2019, 550 pp.

Beato Anselmo Polanco, 0.S.4 ( 1881-1939). La vida sustenta las palabras.
Coleccion Augustiniana Historica, 4, Madrid 2020, 317 pp.













	_GoBack
	_Hlk94353103
	_Hlk96707101
	_Hlk98361612
	_Hlk99645775

