
Actualidad bibliográfica





RECENSIONES 235

Recensiones

Agustiniana

De Luis Vizcaíno, P., OSA, Endorfinas Agustinianas, Editorial Agustiniana, Gua-
darrama (Madrid), 2021, 126 pp.

San Agustín sigue siendo fuente de inspiración que no cesa de manar. El 
estudio de sus escritos no se detiene. Son muchos los espíritus que los buscan 
para saciar su inquietud espiritual. Endorfinas agustinianas es un nuevo libro de 
inspiración agustiniana, que la Editorial Agustiniana, perteneciente a la Provin-
cia agustiniana San Juan de Sahagún, ha publicado recientemente.

El título es provocativo e ingenioso. El autor, consciente de ello, lo clarifica 
en las primeras páginas: “…el encéfalo produce las endorfinas, sustancias que bloquean 
la sensación de dolor y estimulan la sensación de placer en el plano físico. Esa misma 
doble función experimentan, a nivel espiritual, muchas personas que…, tienen trato con 
el conjunto de máximas aquí expuestas. Es el motivo por el que he querido que el título de 
este libro sea… “Endorfinas agustinianas”.

La obra es de pocas páginas, ciento veintiséis, pero de gran atractivo. Re-
coge veinticinco frases significativas del obispo de Hipona. Estas “máximas”, 
“cápsulas de bella expresión”, que la tradición ha leído en la obra del santo, o le ha 
atribuido por tradición, ofrecen “un alimento superconcentrado”. Son algunas de las 
más conocidas de San Agustín y de las más citadas, pero son apenas una peque-
ña parte de las muchas que atesoran sus escritos. 

El contenido del libro se teje en la presentación, comentario y mensaje de 
dichas “máximas”. El Profesor Pío de Luis, con la autoridad y solvencia que le 
da el profundo conocimiento de los escritos del Hiponense, las analiza a fondo 
una a una. Clarifica el texto y contexto original, ajusta su traducción, precisa 
las circunstancias en que aparecen, desvela el sentido original y el que se les da 
comúnmente y las inserta en el pensamiento global del santo.

CiuD-Ra 234-3 (2021) 235-284



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 235-1 (2022)236

El análisis es conciso, certero y clarificador. Unas cuatro o cinco páginas 
dedicadas a cada una de esas frases estelares. Logra dejarlas preparadas para el 
apetito espiritual de los buscadores de endorfinas para el espíritu, de quienes na-
vegan por esta vida de inquietudes, anhelando el gozo de la serenidad espiritual 
y confiando en la guía espiritual de Agustín de Hipona.

El autor, Pío de Luis, religioso agustino, Doctor en Teología y Ciencias 
Patrísticas es un profundo conocedor de los escritos y del pensamiento del Hipo-
nense del que nos ha ofrecido otras valiosas publicaciones. Sus meticulosos, ex-
haustivos y concienzudos análisis, unidos a su afán de acercar la riqueza cultural 
y espiritual del santo de Hipona, avalan con garantía este libro. En las perlas de 
estas “máximas” late el alma, la teología, el saber humano y cristiano de Agustín, 
su afán pastoral y su eclesiología de palpitante actualidad. La “riqueza espiritual 
[de estas “máximas”] suele estar en proporción directa a su extraordinaria concisión, que 
a veces cela la hondura de la idea”. El doctor Pío de Luis nos presta el servicio de 
acercarlas a nuestra mesa de lectura para que resulte más accesible la comunión 
espiritual de los lectores con el “Águila de Hipona”.

La editorial Agustiniana, de la Provincia San Juan de Sahagún, presta con 
esta publicación un elemento valioso a quienes buscan las aguas frescas de la 
espiritualidad agustiniana, tanto para alimentar su espíritu, como para ofrecerlas 
en los ámbitos educativos, parroquiales, pastorales, de formación espiritual y en 
los ambientes culturales.

José Souto

Dupont, A. - François, W. - Leemans, J. (eds.), Nos sumus tempora. Studies on 
Augustine and his Reception offered to Mathijs Lamberigts (Co. “Bibliotheca 
Ephemeridum Theologicarum Lovaniensium” (BETL), 316), Ed. Peeters, Lovai-
na Paris - Bristol, CT. 2020, XXVIII-577 pp.

El subtítulo de la Miscelánea refleja claramente la fascinación de nuestro 
homenajeado por San Agustín, influenciado por el agustino belga Tarsicius Jan 
van Babel, que dirigió su tesis doctoral, y después, su discípulo, M. Lamberigts, 
le sustituyó en la Cátedra de dogmática en la Facultad de Teología de la Universi-
dad Católica de Lovaina (=UKL, en adelante), jubilado el agustino. El estudio, la 
investigación, la pasión que Tasicius Jan van Babel demostró siempre por Agus-
tín, supo transmitírselo a su discípulo, M. Lamberigts, algo que siempre supo 
reconocer éste Profesor, y agradecer, al agustino belga, como su dominio y exce-
lente conocimiento de la teología del hiponense. A ello, resaltamos la amistad de 
ambos y su mutua altura intelectual, lo que llevó a van Babel a encomendar a su 
discípulo la dirección del Instituto Histórico Agustiniano, Heverlee (Lovaina) y 
la revista científica del Instituto, Augustiniana. M. Lamberigts fue durante 35 años 



RECENSIONES 237

Profesor de varias materias en la Facultad de Teología y Estudios Religiosos de la 
UKL, como de Seminarios, relacionados con temas teológicos actuales. 

M. Lamberigts comenzó su actividad investigadora e interés por Agustín 
con un estudio sobre la controversia entre Juliano de Eclana y el hiponense, 
respecto a la disputa sobre la libertad humana y la gracia divina. Un estudio que 
pronto tuvo amplias repercusiones en los futuros estudios sobre el hiponense, 
dada la metodología aplicada a dicha controversia y situada en el marco de 
otras ciencias y realidades religiosas. Además, los estudios de Lamberigts, sobre 
Agustín y su legado, se enmarcan dentro de la rica y persistente tradición lova-
niense por el hiponense y su legado desde el siglo XVI. La foto de la portada 
del libro lo dice todo y gráficamente, en donde vemos a Agustín rodeado de sus 
obras, en la edición de Lovaina. La cita de Agustín, que sirve de título al libro, 
marca la pauta de las colaboraciones de la Miscelánea: Agustín y su legado en 
la teología de la Alta Edad Contemporánea. Si Agustín afirmó, Sermón, 80,8 
(PL 38,498), que “los tiempos son nuestros”, frase pronunciada después de la 
caída de Roma y en un tiempo de crisis por la magnitud de lo vivido por los 
habitantes del Imperio Romano, ante tal catástrofe social y lo que conllevaba 
en sí misma, M. Lamberigts supo interpretar aquella situación social de pesimis-
mo y, ahora desde una perspectiva religiosa, para impulsar un nuevo giro en la 
investigación y enseñanza de la teología católica y desde una Universidad tan 
emblemática cono de la ciudad de Lovaina. Y esta ha sido también una adqui-
sición, logro, que sus colegas han reconocido en la actividad académica, como 
en sus numerosas actividades administrativas, a nuestro homenajeado con esta 
magnífica publicación, y tan cuidadosa y que generosamente ha publicado la 
Editorial Peeters de Lovaina. 

Y, como a cualquier trabajador, también a Lamberigts le llegó la edad de 
jubilación, de abandonar su docencia universitaria, que tanto disfrutaba ense-
ñando a sus alumnos las riquezas doctrinales de los Padres de la Iglesia. Su vida 
investigadora continuará ciertamente y también en otros asuntos de la UKL, 
como experto y con mucha experiencia en el mundo universitario. Es decir, 
ahora su trabajo y responsabilidad en la UKL será como un simple Profesor 
emérito activo, y esperamos que ad multos Annos. Por la labor desempeñada por 
M. Lamberigts en la UK, sus colegas han querido premiar su total dedicación a 
dicha Institución, con esta Miscelánea. Y nada más apropiado, algo normal en 
las Universidades europeas, que este volumen de la BETL, lleno de sabiduría 
y editado con elegancia, dedicado a M. Lamberigts, historiador de la Iglesia, 
patrólogo, familiar y admirado por sus colegas y alumnos, a quienes supo incul-
car la fascinación por la teología y su mundo, y dispuesto a ayudarlos en todo 
momento. 

La presente Miscelánea ofrece este contenido: un breve prólogo y escrito 
bajo la dirección de los organizadores de la Miscelánea, en donde agradecen a 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 235-1 (2022)238

los colaboradores y ofrecen algunos detalles del homenajeado. Uno de esos de-
talles es que otra Miscelánea complementará a la actual, ya en prensa, y titulada 
Res opportunae nostrae aetatis, y que aparecerá también dentro de la colección de 
BET. Y los responsables de la Festschrift señalan su objetivo: “a nuestro querido 
colega jubilado, esperando que sea una fuente de inspiración para las futuras in-
vestigaciones, lejanas, y durante muchos años. Sigue el índice de materias y su 
contenido: destaco la presentación que Johan De Tavernier (Lovaina) redacta 
sobre la personalidad y actividad científica de M. Lamberigts: un sabio Patró-
logo, historiador de la Iglesia, Teólogo y Decano de la Facultad de Teología y 
Estudios Religiosos de la UKL (pp. XIII-XVIII). Algunos puntos he empleado 
en mi descripción anterior sobre el Curriculum del homenajeado. Un detalle a 
resaltar de la actividad e nuestro homenajeado es, en palabras de Tavernier, es 
su altura científica, su enorme capacidad de trabajo, su hábil capacidad organi-
zativa y su actividad docente en muchos otros Centros Teológicos, en Bélgica 
y en otras muchas naciones, en comités científicos, y Director de numerosas 
revistas científicas, teológicas e históricas, prestigiosas en el campo de los es-
tudios históricos, teológicos o patrísticos, así: la Revue d´Histoire Ecclésiastique 
de Lovaina, que dirigió durante 7 años (2013-2020), Augustiniana, Ephemerides 
Theologicae Lovanienses. 

Tavernier, actual Decano de la Facultad de Teología y Estudios Religiosos 
dc UKL destaca aquellos períodos o campos propios que M. Lamberigts in-
vestigó con tesón durante su vida universitaria, hasta su jubilación: Agustín de 
Hipona y la controversia pelagiana (la Antigüedad Latina), el agustinismo y el 
jansenismo, las Biblias en los Países Bajos (la Antigua Edad Contemporánea) y, 
por último, el Concilio Vaticano II (siglo XX). En cada uno de estos periodos, 
los artículos, obras colectivas, Director de Misceláneas, etc., de Lamberigts son 
muchos y extensos, sin entrar en más detalles y proyectos científicos en los que 
participó nuestro homenajeado.

El cuerpo central de la obra lo constituyen las 27 colaboraciones, agrupa-
das en dos grande bloques o subgrupos: la I. Parte: Agustín de Hipona. Autor, 
pastor-predicador, teólogo y polemista, son 19 artículos (pp. 1-402), y ante la 
imposibilidad de entrar en detalles en cada colaboración, me limito a citar 
aquellas aportaciones que tiene relación de Agustín con la Biblia, sin inten-
ción de subestimar a los otras colaboraciones. Así, I. Bochet (París) investiga 
la expresión de Agustín “Spiritus gratiae”, su trasfondo y (pp. 3-26) caracte-
rística del período anti-pelagiano y afirma la autora que Agustín tomará esta 
expresión de 2Cor 3,6…, no de ningún autor cristiano anterior o posterior 
al hiponense. M. Djuth (Buffalo, NY), “El cuerpo y el alma: Agustín sobre 1 
Cor 3,7” (pp. 17-42) concluye su estudio afirmando que Agustín empleó esta 
expresión paulina no solo para su narración de la creación sino también en 
su defensa de la salvación cristiana. Muestra igualmente la versatilidad del 



RECENSIONES 239

uso que hace en Agustín, de este versículo paulino para un mejor entendi-
miento, y su desarrollo, de la conexión entre Dios y el hombre dos niveles del 
hombre: el corporal y el espiritual, y así otras dos aportaciones en donde se 
estudia el influjo de 1Cor 3,5-7 y su doctrina de la gracia, elaborado por Bart 
van Egmond (pp. 283-298). Los otros artículos analizan aspectos teológicos 
de algún escrito de Agustín.

La segunda parte de la Miscelánea consta de ocho colaboraciones: “La 
recepción de Agustín en la Alta Edad Contemporánea” (pp. 405-548), como 
el título indica, se trata de investigar algún aspecto de la doctrina agustiniana 
en autores de los siglos XV-XVI-XVII. Así, leemos una detallada investiga-
ción de Els Agten sobre Henricus Calenus y Godfried Van de Mortele, dos 
destacados limburgeses, familiares, y defensores del jansenismo, en los años 
1640 y 1650, empleando alguna obra o doctrina agustiniana para su propia 
defensa, frente a sus opositores. Creo que una colaboración a resaltar es la 
de F. Wim (Lovaina), sobre el agustino Jaime Pérez de Valencia y sus comen-
tarios a los Salmos y al Cantar de los cantares: las interpretaciones bíblicas 
y la teología agustiniana de la gracia, (pp. 471-498). Y destaca Wim que este 
autor agustino ha sido estudiado ya por numerosos estudiosos de este período 
de la historia de la Iglesia, siglo XV, porque sus comentarios a ciertos libros 
bíblicos han sido ya editados varias veces, en el siglo XVI, y no permanece en 
manuscritos, in terra incognita, favoreciendo su estudio. La novedad exegética 
de Jaime Pérez de Valencia es su fidelidad a Agustín, el anti-pelagiano y como 
llave para la interpretación de la Biblia. Esto le valió a Jaime Pérez su acep-
tación en los ambientes teológicos de su tiempo, y posteriores, su fidelidad al 
texto sagrado publicado y su ejemplo para la disputa contra la Reforma y sus 
exégetas. 

Por último, hemos de reconocer la importancia de la Miscelánea para 
los estudios de Agustín y su legado, desde la aportación de un destacado y 
reconocido estudioso del hiponense durante muchos decenios, con un bagaje 
de aportaciones científicas importantísimo. Los artículos están llenos de notas 
técnicas, referencias a multitud de estudiosos del Doctor gratiae, que aportan 
material y perspectivas a considerar siempre, en esta clase de estudios. La 
obra aparece bien editada por la Editorial Peeters de Lovaina, como un sello 
de su calidad editorial. Sólo nos queda el desear una jubilación alegre y larga 
al sabio M. Lamberigts, y que siga ayudándonos a comprender un poco más 
al Maestro y Sabio Agustín con sus nuevas aportaciones. Se lo agradeceremos 
hondamente. 

J. Gutiérrez 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 235-1 (2022)240

Luis de León, Poesía completa. Obras propias, traducciones e imitaciones de auto-
res paganos. Traducciones de autores sagrados. Edición de José Palomares. Biblio-
teca Castro. Fundación José Antonio de Castro, Madrid 2021, LXXXIV-437 pp.

Siempre es un motivo de enorme alegría y lectura reconfortante, el poder 
disponer de una nueva edición de la rica y bella poesía del agustino y belmonte-
ño, Fray Luis de León. Es una figura cumbre del Renacimiento español, escritor, 
poeta, prosista de los grandes de las letras españolas y lleno de enjundia literaria, 
estilo, dominio de la lengua. La lectura de su obra es un agraciado ejercicio de 
aprendizaje literario, de percibir la belleza y el manejo de las palabras, sobre todo, 
en sus poesías. Para los amantes del estilo estético, la poesía del belmonteño nunca 
cansa, es más, invita a repetir la lectura y la declamación de sus versos. En una 
palabra, estamos ante una obra literaria inmortal. Por eso, alegra ver de nuevo 
publicada la obra poética de Fray Luis de León, y hecha con tanto esmero, como 
hallamos en esta nueva edición de sus obras. La Biblioteca Castro. Fundación 
José Antonio de Castro ha puesto todo lo posible para una poesía de tanta altura, 
tenga un continente digno, lo cual agradecemos sinceramente. Los materiales em-
pleados del volumen son de exquisita calidad, como hemos comprobado, tantas 
veces, en otras publicaciones de la Biblioteca Castro (Madrid). Así, en esta edición 
de la Poesía completa de Fray Luis de León, observamos que está llena de detalles 
prácticos, utilísimos para el lector: doble cinta de lectura, para el control de las 
páginas leídas, la calidad de la impresión es óptima y bien estructurada, sea poesía 
como textos bíblicos de traducción. La calidad del papel es óptima, es ahuesado, 
las portadas son de lujo, están empastadas en tela, algo que apenas se emplea en 
la actualidad; la misma distribución del texto está bien planificado. Y hoy, sobre 
todo, en una sociedad que se nueve a ritmos trepidantes, viaja, visita ciudades, res-
tos arqueológicos, etc., el tamaño del libro es de lo más apropiado para llevárselo 
consigo; tiene un tamaño medio, muy manejable y fácil de transportar. Así, cuan-
do el lector de estas fascinantes poesías sienta interés geográfico por visitar algunos 
de aquellos lugares relacionados con la vida de Fray Luis de León, puede llevarse 
este libro y leer in situ algunos sonetos y traducciones de los poetas clásico: “… a 
la sombra tendido// de yedra y lauro eterno coronado// puesto el atento oído// al 
son dulce, acordado// del plectro sabiamente meneado”. 

La edición ha sido realizada por el Dr. José Palomares, Profesor en la UNED 
y en un Instituto de enseñanza superior en Úbeda ( Jaén). La edición del Dr. Pa-
lomares consta de dos partes: la primera contiene una extensa introducción (pp. 
XIII-LXXXIV), en la que nos ofrece unos datos biográficos del fraile agustino, 
sus avatares y persecuciones en su vida académica, pero que supo vencer con 
constancia y paciencia: “a cada uno de aquellos que de mi saber desean”. Afirma 
el Dr. Palomares, entre otras muchas cualidades del belmonteño, que “tenía un 
alma poética de primerísima altura, profundidad, en definitiva, de belleza pecu-
liar, originalísima, porque supo armonizar, como pocos poetas, de ayer como de 



RECENSIONES 241

hoy, su vasta cultura bíblica, teológica, filológica y estética, que son ciencias que 
embellecen sus versos”. Y lo afirma uno autor que tiene varios artículos sobre 
Luis de León. El segundo punto de la introducción contiene, en palabras de Fray 
Luis de León, “son tres partes las deste libro”. La primera parte del poemario 
comprende las 33 poesías originales de Fray Luis de León, cuyo contenido supo 
resumir nítidamente R. Senabre: “en Fray Luis, la conjunción de teología y filo-
logía desemboca en la poesía”. Es una “poesía decantada en la sabiduría bíblica, 
la cultura clásica y la elocuencia cristiana”, afirma J. Palomares. La segunda par-
te del poemario (pp. 63-219) abarca aquellas poesías de traducción e imitación, 
que el belmonteño hizo de autores profanos: Virgilio, Horacio, Píndaro, y que 
tanto disfrutó de sus propias recreaciones poéticas, cuando los traducía y ponía 
sus bellos versos en su propia lengua, el español. Son 50 poesías, sonetos, odas y 
breves fragmentos. Y, la tercera parte del poemario comprende las traducciones 
de autores sagrados: son 25 Salmos traducidos al español y el libro de Job en 
tercetos, más unos apéndices que abarca traducciones insertas en la prosa, una 
poesía neolatina: Votum y Ad Dei Genitricem Mariam Carmen ex voto. Y el 
atribuido: Los Cantares de Salomón en octava ritma.

Volviendo a la introducción de J. Palomares, los tres siguientes apartados de 
la misma, tratan: el tercero ofrece unas extensas páginas sobre los temas, géneros 
y metros” y por tu senda agora”; el cuarto punto analiza J. Palomares sobre el arte 
literario de Fray Luis “el nuevo estilo”. Y, en el último punto de la introducción, el 
quinto: el texto, J. Palomares ofrece unas notas sobre el criterio de edición emplea-
do en su trabajo. “Y recogiendo a este mi hijo perdido”. El texto. Cierra esta ela-
borada y rica introducción de J. Palomares, la bibliografía citada, 24 páginas, en su 
aguda y documentada introducción; en la edición de las poesías no hay notas a pie 
de página, siendo una consigna de la Editorial en sus publicaciones, las notas biblio-
gráficas van en el interior del texto, autor citado, año de la obra y páginas citadas. . 

Y hasta aquí, la breve descripción de esta magnífica edición de J. Palomares 
sobre las Poesías Completas del gran poeta español, Fray Luis de León. Poesías 
que el mismo autor no publicó en vida sus poesías, lo haría años posteriores su 
gran admirador y destacado poeta como es Francisco de Quevedo. Un hecho pe-
culiar y que describe con datos J. Palomares, en su introducción. Sólo queda agra-
decer nuevamente el buen trabajo realizado por el Dr. J. Palomares en esta nueva 
y bella edición de la obra poética del belmonteño, Luis de León, editada con lujo 
y finura por parte de la Biblioteca Castro. Fundación José Antonio de Castro, que 
contribuirá a que la poesía del insigne poeta agustino se siga leyendo en ediciones 
tan impecables como la presente. A todos los que han participado en esta nueva 
edición de las poesías de Fray Luis de León, en particular al Dr. J. Palomares y a 
la Biblioteca Castro, nuestro rotundo agradecimiento por su admirable trabajo.

J. Gutiérrez



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 235-1 (2022)242

García Garrido, M. Á., Fray Juan Márquez (1564-1621). Un maestro de la Reforma 
católica, Servicio de Publicaciones de la Universidad de Huelva, Huelva 2021, 
505 pp.

Coincidiendo con el cuarto centenario de la muerte del agustino Fray Juan 
Márquez, la historiadora Manuela Águeda García Garrido nos ofrece lo que 
podríamos considerar como la biografía completa y definitiva del que fuera ca-
tedrático de Vísperas de Teología de la Universidad de Salamanca, predicador 
de la Corte de Felipe III y consultor del Consejo de Castilla, entre otras facetas 
públicas y religiosas. A Juan Márquez le tocó vivir en un tiempo y lugar, la ciu-
dad de Salamanca y su centenaria universidad, a la sombra frondosa y fértil de 
la gran figura de las letras hispánicas, el también agustino Fray Luis de León. 
Quizás esta circunstancia vital hizo que la trayectoria humana e intelectual de 
Márquez no haya brillado como merecen sus escritos y su propia vida religiosa. 
Como expone con acierto la autora en su introducción, no han sido muchos los 
estudios que a lo largo de los siglos han puesto su mirada en dicha trayectoria, 
aunque aquellos pocos que lo han hecho sí han sabido ver la impronta y trascen-
dencia de su figura y su obra en el culmen de la Monarquía hispánica.

La primera referencia a la importancia de la figura de Márquez la encontra-
mos en una serie de estudios publicados en La Ciudad de Dios por el P. Monaste-
rio, aunque los apuntes esenciales de su biografía se los debamos a la obra mo-
numental del P. Santiago Vela. También los estudios sobre el célebre convento 
de San Agustín de la ciudad del Tormes de Tomás de Herrera, sobre la llamada 
Escuela Agustiniana de Salamanca del P. Gutiérrez y del P. Domínguez, o sobre 
sus escritos de Nicolás Antonio, dejaron huella sobre el papel de Márquez en 
un tiempo fértil del pensamiento hispano. Como también los rigurosos estudios 
sobre la lucha por el poder en las cátedras de la Universidad de Salamanca de 
José Barrientos. Pero, como apunta la autora, no es hasta la segunda mitad de la 
década de los noventa del siglo pasado, cuando se publican estudios específicos 
sobre los escritos de Juan Márquez, en concreto, sobre su obra más importante 
El Governador Christiano (1612). En estos estudios se desarrolla lo que podríamos 
considerar como su pensamiento político, esencial por el diálogo que mantie-
ne con Maquiavelo y, muy especialmente, con el angevino Jean Bodin y sus 
Seis Libros sobre la República. Y todo ello alejado de lo que él mismo considera 
“cuestiones de escuela”, imprimiendo un modelo humanista y escriturístico a sus 
tratados, que aportan una importante novedad expositiva y una nueva forma de 
confrontarse con los problemas teóricos más acuciantes de su tiempo.

En este caso, Manuela Águeda García Garrido ha querido trascender de 
las aportaciones doctrinales en las diferentes disciplinas que Márquez desarrolló 
a lo largo de su trayectoria, aunque haga cumplida mención de todas ellas. Su 
propósito es seguir las huellas documentales que nos permitan una completa y 
rigurosa semblanza personal y religiosa del agustino. Así, esta obra nos permite, 



RECENSIONES 243

por fin, tener entre nuestras manos una biografía, no tanto del tratadista, sino de 
la trayectoria humana y vital de un religioso de finales del siglo XVI y comien-
zos del XVII, de su personalidad forjada desde su infancia familiar hasta su vida 
espiritual y religiosa en la orden agustiniana. La autora se propone, y consigue, 
que no sea la obra o los logros los que dibujen dicha personalidad, sino que sea 
su personalidad la que forje el desarrollo de una brillante trayectoria académica 
y pública. Y en este empeño, la estructura de la obra obedece al esfuerzo de plas-
mar la construcción de dicha personalidad, comenzando por su marco familiar, 
su formación y su ingreso en la orden de San Agustín, para solo luego desarrollar 
su faceta universitaria, pública y religiosa. Esto no quita para que reconozca a 
lo largo de su trayectoria la influencia de grandes personalidades agustinas a las 
que siguió en diferentes facetas, como el gran predicador Alonso de Orozco, el 
arzobispo Tomás de Villanueva o Luis de León. Estas enormes figuras que le 
precedieron le permitieron aprender y asumir una nueva forma de entender y 
exponer la teología y atreverse con obras de diferente calado: Los dos estados de la 
espiritual Hierusalem (1603), de corte teológico y espiritual; El Governador Chris-
tiano (1612), de contenido moral y político; y Origen de los frayles ermitaños de la 
Orden de San Augustín (1618), de corte histórico. Este bagaje le permite a la autora 
subtitular, con razón, su biografía de Fran Juan Márquez como “un maestro de 
la Reforma católica”, consideración plenamente acertada porque, en efecto, el 
maestro agustino supo integrar el humanismo que heredó de su escuela agusti-
niana en la exposición, diálogo y controversias sobre las cuestiones esenciales 
de su tiempo histórico.

La primera parte de la obra, bajo el título de “El hombre constante: voca-
ción y disciplina”, la autora recrea de manera rigurosa y sugerente las vicisitudes 
de la Villa y Corte de Madrid que vio nacer a Juan Márquez, razón por la que 
en diversos documentos aparece mencionado como “Juan de Madrid” o “ Juan 
Márquez de Madrid”. Lo mismo podemos decir sobre los datos aportados en 
torno a la familia del agustino, sus vínculos genealógicos y la posición social de 
la familia Márquez Villarreal (o Villarroel) en la Corte, incluido el informe de 
limpieza de sangre que fue realizado sobre el todavía joven agustino antes de in-
corporase a la capilla real de Felipe III. Y, también, describe con minuciosidad 
los detalles del testamento familiar a la muerte de su madrastra. Pero especial-
mente interesante resulta la descripción de sus años de formación y su ingreso 
en el convento de San Felipe el Real de Madrid, donde Alonso de Orozco había 
dejado una honda huella espiritual. Insiste la autora en ubicar su formación 
en el contexto de la Contrarreforma que había viciado el debate teológico con 
un escolasticismo dogmático alejado del humanismo, lo que hace que Márquez 
prefiera la línea agustiniana de Luis de León o Pedro de Uceda, frente al tomis-
mo militante de Juan de Guevara, posicionándose a favor de los jesuitas en la 
célebre controversia De auxiliis (Báñez vs. Molina), y aunque siempre intentó 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 235-1 (2022)244

mantenerse alejado de las crudas disputas por las cátedras universitarias también 
se vio envuelto en las mismas.

Con el mismo rigor detalla la autora el periplo por diferentes ciudades que 
por diferentes motivos tuvo que realizar Márquez a lo largo de su vida, desde 
su Madrid natal, hasta Medina del Campo, Salamanca, Toledo o Valladolid. En 
Madrid se detiene en su período de primera formación que la autora, ante la 
falta de documentación, sostiene que pudo desarrollarse en el entonces nuevo 
colegio de la Compañía de Jesús ubicado entre las calles de Toledo y la Merced. 
Seguramente la sólida formación humanista de la pedagogía ignaciana (Ratio 
Studiorum) influyó en el interés del joven Márquez por las letras. Ya como profe-
so de la orden de San Agustín, Márquez estudia teología en Toledo, obteniendo 
los grados de bachiller y doctor. Allí se habían formado otros agustinos destaca-
dos como Dionisio Vázquez o el propio Juan de Guevara. Parte, entonces, hacia 
el convento de San Agustín de Salamanca, donde desarrollará su carrera acadé-
mica como catedrático de Vísperas de Teología, aunque con algunas estancias 
de retiro y refugio espiritual en Medina del Campo. Detalla, aquí, la autora la 
posible biblioteca personal que Márquez habría acumulado a lo largo de estos 
años de estudio y docencia compartida. Siguiendo el rastro de los autores citados 
en la primera de sus obras, Los dos estados de la espiritual Hierusalem (1603), com-
prueba la abundante presencia de obras clásicas de autores como Aristóteles, 
Cicerón, Horacio, Jenofonte o Juvenal, entre otros muchos. Esta cercanía a los 
clásicos le permite componer una obra profunda en lo espiritual y teológico, 
pero también poética en lo literario. Y lo mismo que ya hicieran Carranza, Alon-
so de Orozco o Luis de León, usa la lengua romance y no el latín para acercarse 
a los fieles y difundir la doctrina católica. El incendio del convento salmantino a 
mediados del siglo XVIII impide conocer más a fondo el bagaje literario no sólo 
de Márquez sino de todos los egregios agustinos que pasaron por su claustro. 
Pero, como comenta la autora, la importante presencia de citas de Cicerón nos 
da idea del dominio retórico que Márquez imprimió a sus clases y a su predi-
cación. Culmina esta primera parte con una descripción de la vida conventual 
y de las vicisitudes a las que Márquez, que llegó a ser Prior del convento, tuvo 
que enfrentarse en diferentes contiendas siempre relacionadas con la ortodoxia 
y donde cumplió con los méritos necesarios para alcanzar la cátedra salmantina.

La segunda parte de la obra, bajo el título “Divina lengua en cátedra y 
púlpito”, tomado de la loa que Lope de Vega dedicó al agustino en el libro cuar-
to de El peregrino en su patria (1604), comienza con el paso de Márquez por la 
universidad salmantina y su primer intento de tomar posesión de la cátedra de 
Escoto, cátedra menor, frente al dominico Pedro de Herrera. Finalmente venció 
el dominico, pero la presencia de Márquez activó una dura reacción de la orden 
dominica frente a los intentos por parte de los agustinos de abrir las cátedras sal-
mantinas a otra forma de exposición de la teología frente a la rigidez escolástica 



RECENSIONES 245

del tomismo militante. Mientras Márquez se preparaba para nuevas contiendas, 
su vida conventual transcurría entre los enfrentamientos universitarios de sus 
compañeros de cenobio por alcanzar la ansiada cátedra de Prima, mientras él 
iba desarrollando su propio pensamiento. Tuvo otros intentos por obtener la 
cátedra de Biblia y de Durando, pero tampoco prosperaron, hasta lograr final-
mente la cátedra de Vísperas. Fueron tiempos duros en el claustro universitario 
y en el seno de la propia orden agustiniana, debido a los continuos pleitos por 
las cátedras o por diferentes cuestiones internas en los que Márquez siempre 
tomó posición. Relata la autora un cierto hartazgo del agustino por estas perma-
nentes disputas claustrales, lo que le habría llevado a un cierto distanciamiento 
con el prior agustino Antolínez. Sin embargo, Márquez siguió participando en 
los claustros y, más importante, preparando su obra sobre la polémica suscitada 
acerca del verdadero origen de la orden agustiniana, Origen de los frayles ermitaños 
de la Orden de San Agustín (1618), junto a otros escritos de carácter teológico como 
su Tractatus de voluntario e involuntario. Para entonces ya había salido a la luz su 
gran obra El governador christiano (1612), fruto de un encargo del duque de Feria 
para “que sanee los medios forzosos y haga tratables las cosas del gobierno”, si-
guiendo un estilo alejado de los expositores escolásticos y desarrollando “un mé-
todo de vivir para los que andan metidos en el mundo y sus comercios; para que 
no descuiden sus conciencias”. Obra que demuestra el bagaje intelectual que 
Márquez había adquirido en estos años salmantinos, pudiendo contabilizarse 
hasta 316 autores citados y 4.693 citas acumuladas a lo largo del denso tratado. 
Ya en el prólogo Márquez expone con claridad la finalidad de tan importante 
obra: “Siempre ha parecido la mayor dificultad del gobierno cristiano, el en-
cuentro de los medios humanos con la ley de Dios; porque si se echare mano 
de todos, se aventuraría la conciencia; y si de ninguno, peligrarían los fines, en 
detrimento del bien común”. También fue el tiempo en el que compuso una 
relación de fiestas con motivo de la Concepción de la Virgen, materia sobre la 
que poco después trataría de manera expositiva en su Question Theologica (1619) 
en defensa de la Inmaculada Concepción.

Especial importancia tuvo la participación de Márquez ante el Consejo 
Real de Castilla en su edad dorada, como apunta la autora. Órgano esencial-
mente consultivo en el que participaban consultores laicos y religiosos deba-
tiendo sobre los principales problemas del reino en el orden político, religioso 
o tributario. En este sentido, fueron importantes las juntas de teólogos que aten-
dían a las decisiones sobre materias religiosas y morales. La autora recuerda la 
importancia, para este empeño, de la doctrina desplegada por Márquez en El 
Governador Christiano entre los muchos tratados políticos y de consejos morales 
que surgieron en este tiempo histórico. Desarrolla con detenimiento las fases por 
las que pasó dicho Consejo hasta las consultas de Acevedo entre los años 1618 
y 1619, en las que encontramos a Márquez pronunciándose sobre la licitud de 
nuevos tributos, incitando a la participación a las principales ciudades castella-



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 235-1 (2022)246

nas y a los propios eclesiásticos. Asimismo, la autora detalla la importancia de la 
presencia de clérigos en la Corte como consejeros y confesores, en un proceso 
que denomina de “teologización” de los órganos consultivos de la monarquía. 
Alonso de Orozco ya había creado un ambiente de confianza hacia los agustinos 
en la Corte de Felipe II, a pesar del clima de división que reinaba en la orden 
entre el impulso humanista que llegaba desde Roma por su superior Egidio de 
Viterbo y aquellos que querían hacer olvidar las sospechas sobre los agustinos 
acercándose a las corrientes regalistas y contribuyendo al fortalecimiento del pa-
tronato regio. De esta manera Márquez siguió estos pasos en la Corte de Felipe 
III, encomendándole informes importantes como el redactado en 1619 sobre la 
imposición de los célebres millones ante la situación extrema en la que se encon-
traba la Real Hacienda. La posición de Márquez en la Corte queda reflejada en 
el encargo que le hiciera el duque de Feria para que escribiera sobre el poder y 
sus desafíos morales, como ya apuntamos.

Culmina la autora esta completa y rigurosa biografía con el desarrollo de 
una faceta esencial en la vida de Márquez como fue su oficio de predicador. 
Como nos recuerda, la oralidad era fundamental en una sociedad poco alfabeti-
zada hasta el punto de poder hablar en este tiempo de una auténtica “edad oral”. 
Márquez fue nombrado predicador en la capilla real durante cuatro meses en 
1618, sin que perdiera su cátedra salmantina, siéndole concedida posteriormente 
otra dispensa hasta consolidar su nombramiento definitivo, siguiendo la estela, 
una vez más, de Alonso de Orozco. La autora desarrolla la importancia de esta 
tarea y el influjo en las decisiones regias, hasta el punto de suponer un “tram-
polín social” que permitió a muchos acceder a altos cargos de la administración 
eclesiástica. De hecho, Márquez llegó al cargo en un momento en el que los 
cambios estatutarios dentro de la capilla había conducido a una auténtica pro-
fesionalización de dicho cargo. Los continuos viajes entre Salamanca y Madrid, 
y la incesante actividad académica, como escritor y predicador, hicieron que el 
agustino solicitara su jubilación, algo que consiguió parcialmente al concedérse-
le una dispensa por dos años en su cargo de predicador real. Pero Márquez no 
llegó a disfrutar de su anhelada jubilación dado que falleció, víctima del tifus, 
el 17 de enero de 1621, mientras el expediente universitario sobre su petición 
se encontraba en disputa entre la Universidad y la corona. No sólo fue Lope de 
Vega quien alabó las virtudes oratorias de nuestro agustino, sino que otro her-
mano de orden, fray Juan Quijano, nos legó el siguiente recuerdo: “elegantísimo 
en el hablar, y tan insigne predicador que cualquier cosa en su boca tenía nueva 
vida”. Cierra la obra un importante anexo documental sobre aspectos relevantes 
de su trayectoria vital y universitaria, así como un completo elenco de fuentes.

Nos gustaría que esta gran obra, que como hemos dicho podríamos consi-
derarla como la biografía completa y definitiva de Fray Juan Márquez, hiciera 
justicia con la figura y obra de este agustino y contribuyera al desarrollo de es-



RECENSIONES 247

tudios sobre su pensamiento político, moral y teológico, sobre los ya realizados. 
La vida y la obra de Márquez ilustra y afianza la tesis, que comparto, sobre la 
existencia de una escuela agustiniana salmantina, con un estilo propio y una 
orientación claramente diferenciada de los maestros de la escolástica tomista. 
Tenemos la fortuna de contar con numerosos estudios sobre Fray Luis de León, 
destacando los que nos legó el recientemente fallecido P. Saturnino Álvarez Tu-
rienzo sobre su vida y doctrina, o los estudios sobre su proceso inquisitorial a 
cargo de José Barrientos, además de las innumerables publicaciones sobre su 
obra literaria. Siendo conscientes de que la figura de Juan Márquez no alcanza 
la gloria literaria de su hermano conventual, sí creemos que su obra merece 
una atención mucho mayor de la prestada hasta ahora si tenemos en cuenta sus 
importantes aportaciones a la espiritualidad, la teología, la política o la moral 
económica. Esta extraordinaria biografía puede ser el comienzo del redescubri-
miento de Fray Juan Márquez como uno de los grandes religiosos y pensadores 
del barroco hispano.

Javier López de Goicoechea Zabala

Cancelo García, J. L., Amamos a Dios sin saberlo. La vida es caminar hacia una 
estrella muy conocida por el corazón, pero inadvertida por la mente (Col. “Espí-
ritu-Norte”. Obras para orientar). Prólogo de F. J. Sancho Fermín, OCD, Fonte, 
Grupo Editorial, Burgos 20221, 219 pp.

Hemos presentado ya, en las páginas de la revista, numerosas obras del 
Profesor emérito Dr. Cancelo García. Tengo la dicha, el encanto, de presentar 
otra que acaba de salir de la imprenta. El subtítulo ilumina, introduce, en la 
problemática que desarrollará a lo largo de su reflexión, nuestro autor, y en 
donde percibimos las dos funciones esenciales del hombre: el saber y el querer; 
la mente y el corazón, que para el hombre occidental circulan por caminos 
distintos; a veces, y en palabras del autor, el título de su obra, que es, insiste, 
un pensamiento del hiponense, “es que expresa el ser ontológico del corazón 
humano, cuya esencia es amar”. Aún más, para Agustín, “todo el que ama, está 
amando a Dios, sea consciente de ello o no lo sea, pues amara a una persona 
es desearle que viva siempre, anhelo que únicamente Dios puede garantizar”. 
Una experiencia que ha sido descrita por numerosos autores, como es el caso 
de Unamuno (1864-1936). Y, ¿el ser humano que se suicida? ¿Ama su vida, a 
su creador? Según nuestro autor, e interpretando al hiponense, “está amando 
e invocando a Dios, en ese mismo acto. No desea el aniquilamiento total de sí. 
Ambiciona una existencia más adecuada, al honor de su persona”. 

El autor del libro, como buen conocedor del filósofo alemán M. Heidegger 
(1889-1976), acude a dicho autor para matizar su reflexión, afirmando que vida 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 235-1 (2022)248

es caminar, asombrosamente, en el interior, y vocifera en el corazón, pero la-
mentablemente, no se oyen sus voces debilitado por el estruendo de los ruidos 
del entorno. 

Esta cuestión, tan peculiar y rica de matices, la tenemos desarrollada en 
nueve capítulos, más un prólogo del carmelita Dr. F. J. Sancho Martín, Director 
de la Universidad de la Mística de Ávila, que recuerda la cita del evangelista 
San Juan al respecto, 1Jn 4,16: “Y nosotros hemos conocido el amor que Dios 
nos tiene y hemos creído en Él. Dios es amor, y quien permanece en el amor 
permanece en Dios y Dios en él”. Una idea que desarrolla el autor de la obra, 
desde la cita bíblica, y donde las aportaciones de Agustín y M. Heidegger son 
constantes, dos ilusionados, amantes del Ser, y que tanta predilección muestra el 
autor del presente trabajo por ellos.

Leemos en la introducción al estudio, cómo su autor subraya los dos pensa-
mientos dominantes del ser humano: la contemplación reflexiva del ser humano 
y, como algo lógico, derivado de la vida en su totalidad. Y esta reflexión ontoló-
gica y teológica se acentúa en las páginas del libro, con pasajes de los dos gran-
des pensadores, que tantas veces aparecen en la obra. Así, para Agustín, y desde 
su propia experiencia, “todo el que ama, está amando a Dios” (p. 11). El mismo 
Agustín afirma que “amar es, pues, amar a Dios, aunque no seas consciente de 
ello, con lo que implicó esta experiencia de amar a Dios, en la vida de Agustín, 
su respuesta positiva, como la del hombre, a ese Dios que no siempre se conoce. 
Heidegger, desde otras coordenadas y planteamientos filosóficos que Agustín, 
insistirá en la capacidad de pensar, en la que el mismo pensamiento se reduce 
y se limita a una realidad única, clara y esencial, que facilita la contemplación 
de la totalidad de los seres y del hombre. Es más, para M. Heidegger, que se 
reduce a un pensamiento único, ese pensar es sentido propio, es esa estrella en 
el cielo, la que lleva al hombre a “caminar hacia esa estrella”. Esta estrella, en la 
reflexión de Heidegger, es el ser, y aunque el hombre habita en la cercanía del 
Ser , el Ser no es Dios, pero conduce hacia Él, a través de la vivencia de lo sacro 
y de la deidad, no a través de la filosofía”. El camino para llegar a Dios, no es el 
Dios concebido como “causa sui”, sino el Dios de la vivencia mística, Descubrir, 
y seguir, esta llamada del Ser hacia una estrella, no es tarea fácil. Y cuando se 
pierde dicha estrella, la vida se presenta en situación muy lastimosa. 

Toda esta problemática y, con más detalles, la tenemos ampliamente ex-
puesta en las páginas de esta monografía y a lo largo de nueve capítulos, con 
muchas referencias a Agustín y a Heidegger, que tantas veces coinciden sus 
planteamientos. Así, el hombre ama el Ser sin saberlo (Heidegger), y el amor 
ama la eternidad (Agustín). Es decir, para Agustín, el Ser es Dios, para Heideg-
ger, el Ser no es Dios, es simplemente un camino posible hacia Dios. Para am-
bos pensadores, el Ser está constantemente llamando al hombre hacia Él, como 
sentido y verdad de todo (p. 23). 



RECENSIONES 249

La obra cierra con las clásicas páginas de la literatura empleada en la obra, 
con las propias publicaciones del autor y el índice general. El libro aparece bien 
editado por Fonte. Grupo Editorial de Burgos, y con multitud de notas, una ma-
yoría aplastante de Agustín. Su desarrollo temático es propio de nuestro autor, 
pero sabe acudir frecuentemente al hiponense para reforzar sus propias teorías o 
para abrir nuevos horizontes. En fin, que la lectura de esta obra ayuda a caminar 
hacia esa estrella con el corazón y la mente, aunque tantas veces se esconde, 
como a los Reyes Mayos, o la escondemos nosotros mismos. 

J. Gutiérrez 

De la Hoz Veros, S., OSA ; Prelatura de Cafayate. 50 años. Historia y Canto, Edi-
torial Agustiniana, Guadarrama (Madrid) 2020, 418 páginas. 

Estamos ante el quinto libro de la Colección Augustiniana Historica, dedica-
da a la Historia de la Prelatura de Cafayate en sus bodas de oro. Se trata de una pe-
tición directa del Prior Provincial de la extinta Provincia del Santísimo Nombre 
de Jesús de España, Fr. Jesús Baños, pues fue esta Provincia agustiniana la que 
se hizo cargo de la Prelatura allá por 1969. El reto es asumido por un brillante 
escritor de la Orden, Fr. Serafín de la Hoz Veros, quien trabajó en la Prelatura 
varios años y es testigo cualificado de esta misión. Otro testigo, Fr.Nicolás Caste-
llano, Obispo Emérito de Palencia, escribe el Prólogo, en el que contextualiza la 
Prelatura de Cafayate en el momento histórico que vivía en aquellos momentos 
América Latina: la Prelatura nace al año siguiente de la Conferencia de Mede-
llín, que marca un nuevo modelo de Iglesia para América. El Documento de 
Justicia y Paz se marcó una nueva orientación teológica y pastoral, en pro de 
un sentido liberador de pobrezas, exclusiones y colonizaciones, y este espíritu 
penetró, señala el P.Castellanos, plenamente en la Prelatura de Cafayate durante 
estos 50 años, desarrollando en sintonía con él un proyecto de humanización y 
evangelización compartido por todos los agentes de pastoral.

Pese al título, este libro no es un ensayo de Historia ni una investigación 
histórica pormenorizada. Reúne, en realidad, varios géneros literarios, lo que da 
una veracidad y vitalidad al relato más vivencial que académico. El P.Serafín nos 
lleva a la Prelatura para que la veamos, para que estemos allí, más que para que 
la estudiemos. Para lograrlo, hay momentos de, efectivamente, investigación his-
tórica, por ejemplo sobre la constitución de la Prelatura o la procedencia de sus 
habitantes originarios y los primeros asentamientos hispánicos. Pero hay mucho 
de Confesiones, de momentos de íntima reflexión sobre los acontecimientos que 
al autor vivió allí; de Memoria de los acontecimientos, vividos en primera per-
sona o por testigos directos; hay costumbrismo y etnografía, descripción geográ-



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 235-1 (2022)250

fica, biografía de personajes destacados de la Prelatura y poesía, mucha poesía, 
lo que, ligado a las confesiones, da un hilo de intimidad a la urdimbre del relato.

Los Valles Calchaquíes, la cultura Diaguita, tienen una presencia continua. 
Sus paisajes imponentes, sus grandes distancias y la dificultad de caminos y que-
bradas no son solo el fondo visual de la Prelatura, sino que forman parte de su 
misma esencia. La tierra y sus gentes lo llenan todo, porque la Prelatura se erigió 
a su servicio. El poema “La tierra es nuestra vida” lo dice: Puede el pobre prescindir/
de oro y plata de sus minas/pero sin sol agua y tierra/no se mantiene la vida. Es esa vida 
la que la misión ha de defender.

Conocer el escenario político-social de estos 50 años es indispensable. El 
autor nos hace un recorrido por la historia de Argentina durante esos años. 
Es la crónica histórica del momento, con algún lugar común que convendría 
haber explicado mejor (¿qué quiere decir que un determinado presidente sea 
“neoliberal”? ¿en qué repercute sobre la Prelatura y la misión?), con la que nos 
hacemos una idea sobre su marco nacional, inestable y tambaleante. También 
vemos cómo la relación con las instituciones civiles locales ha sido en general 
buena y mutuamente colaborativa, con sus limitaciones.

Un capítulo muy importante es el de la religiosidad popular, cuya presen-
cia recorre todos los actos y vida de la Prelatura, y que recuerda tanto a la 
religiosidad popular española, hoy en retroceso entre las nuevas generaciones. 
La religiosidad que se viene manteniendo en la Prelatura es la que se denomina 
Religión del Pueblo. Este concepto lo trató especialmente bien Pablo VI: “Tanto en 
las regiones donde la Iglesia está establecida desde hace siglos, como en aquellas donde se 
está implantando, se descubren en el pueblo expresiones particulares de búsqueda de Dios 
y de la fe(…)estas expresiones constituyen hoy el objeto de un nuevo descubrimiento casi 
generalizado.” Entre el pueblo y los agustinos se consiguió un apoyo mutuo, un 
fortalecimiento de la fe popular por la acción de los agustinos, pero también 
un enriquecimiento de la experiencia de Dios y de la Iglesia en estos por el 
encuentro con esa fe viviente del pueblo pobre, que no excluye cierta distancia 
respetuosa ante costumbres ancestrales sincréticas.

De todas las variadas formas de religiosidad popular en los Valles Calcha-
quíes, la devoción a la Santa Cruz sea tal vez la más visible, al complementarse 
en el exterior, con cruces de madera en caminos entre increíbles paisajes, con 
el interior de la conciencia, donde se descubre en multitud de conversaciones. 
Y como lugar de encuentro y fricción con la religiosidad precristiana, resulta 
ubicua la devoción y los sahumerios a la Mamita Virgen, la Pachamama y los 
Santitos. Aquí es cuando el historiador y cronista invitan a intervenir al antropó-
logo, pero dejando a la nobleza simple de las gentes la última palabra, sin que 
el antropólogo quiera intelectualizar, sino respetar, para no imponer la razón 
propia sobre la ancestral.



RECENSIONES 251

El encuentro con la feligresía local, especialmente con los kolla, es especial-
mente sentido y emotivo, señalando el autor que el enfoque de la Prelatura ha 
sido el servicio preferencial a los más pobres y marginados. Por eso el encuentro 
con la modernidad que ya se avecina sobre los Valles, vía turismo, infraestruc-
turas, emigración y empresas, aunque va haciendo más cómoda la vida, se trata 
con cierta distancia, como si solo afectase a lo exterior, mientras que los kolla, 
los poblados perdidos y la religiosidad popular y ancestral habitan en la interio-
ridad de la misión.

Pero la Prelatura también es parte de la Historia de la Iglesia, y esto ocupa 
los dos últimos tercios de la obra. Desde la Bula Preclarissima Exempla, iniciativa 
de Pablo VI, y los primeros 14 misioneros agustinos, que renuevan con cierta épica 
esa labor ingente de la Iglesia en América desde que el continente se abrió al 
Viejo Mundo, el Padre Serafín quiere dejar bien claro que esta labor misione-
ra no ha sido solo obra de los agustinos, sino que ha sido imprescindible la 
labor de los laicos, en especial los llamados “animadores de la comunidad”; 
el trabajo de las Hermanas Agustinas Misioneras de San Agustín, la Congre-
gación de Nuestra Señora de la Caridad del Buen Pastor y las Hermanas de la 
Inmaculada Concepción de María; y, finalmente, los sacerdotes diocesanos, 
quienes finalmente se han hecho con el gobierno de la mayor parte de las ocho 
parroquias de la Prelatura, cumpliendo así los agustinos con su labor en favor 
del clero local.

Se presenta una biografía de los obispos de la Prelatura: Monseñor Diego 
Gutiérrez, Monseñor Cipriano García, Monseñor Mariano Moreno y Monseñor 
José Demetrio. En general, todos ellos promocionaron mucho la Pastoral So-
cial, que se convirtió desde el primer momento en piedra angular de la misión. 
Destaca el autor la importancia de la atención a la infancia y a los mayores; y 
los proyectos últimos, todavía no completamente desarrollados, en torno a la 
Pastoral del Turismo y a la Pastoral del Medio Ambiente, abre campos de acción 
pastoral con muchas posibilidades por delante.

Se muestra lo que ha sido la realidad de las parroquias de la Prelatura. El 
capítulo más entrañable, y geográficamente más interesante, es el que se refiere 
a la intermitente Misión en los cerros, cuyo relato recupera la épica de las misio-
nes de España en América. Más estables han sido el resto sedes de la Prelatura: 
la ciudad de Cafayate; Santa María, con su museo parroquial, el Colegio San 
Agustín para 1ª y 2ª enseñanza, los viñedos y la bodega Santa María de la Vid; la 
obra en Molinos, San Carlos, San José, Antofagasta, Amaicha del Valle, Colalao 
y Santa Teresa de Jesús.

El libro termina con una serie de anexos de gran valor para los que quieran 
seguir al detalle esta historia misionera. Echamos en falta una bibliografía sobre 
algunos de los temas tratados, como sobre la historia anterior a la Prelatura y la 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 235-1 (2022)252

etnografía de la región. Pero son de gran ayuda la cronología de los eventos reli-
giosos más destacados y el balance general de estos 50 años: un sueño de todos, 
al servicio del pueblo cristiano y de los pobres, por la gracia de Dios.

Jesús Manuel Utrilla Trinidad

Teología

Artola, A. Mª., Palabra interior e inspiración de la Sagrada Escritura (Col. “Estu-
dios Bíblicos”, 79), Verbo Divino, Estella (Navarra), 2021, 334 pp.

La Editorial Verbo Divino (=EVD, en adelante) publica una obra del Prof. 
emérito Dr. Artola, especialista reconocido y apreciado, y consultado siempre, 
sobre la inspiración bíblica. El estudio aparece editado dentro de una de las 
muchas colecciones que tiene la EVD, aquí en la colección “Estudios Bíblicos”. 
Son libros que prestan buenas informaciones bíblicas a los especialistas bíblicos 
del hispánico, lo cual se valora positivamente, dado su contenido y seriedad de 
los temas tratados. Presentamos, pues, esta investigación remodelada, actuali-
zada, como indica su autor. La original apareció publicada en el año 1983 y en 
Valencia, cuyo título era: De la Revelación a la Inspiración. Actualizada ahora, fue 
una monografía que canalizó admirablemente la historia de estas dos categorías 
teológicas: Revelación e Inspiración, con sus conflictos y disputas en la historia, 
desde el siglo XIII hasta el Concilio Vaticano II. 

El presentar, ahora esta obra actualizada, es una alegría y estima para quien 
escribe estas líneas, hacia nuestro autor, dado que empleó su antiguo tratado 
sobre la inspiración bíblica durante muchos años. El Profesor emérito A. Mª Ar-
tola enseñó la materia “La inspiración Bíblica”, en numerosos Centros Teológi-
cos y Facultades de Teología de España y América, y durante muchos decenios, 
en la Facultad de Teología de la Universidad de Deusto (Bilbao). Y continúa 
enseñándola en varios países hispánicos. Creemos que mientras su salud se lo 
permita, le deseamos que siga enseñando “su” materia durante muchos años 
más, en cualquier rincón del mundo, sea un Centro Teológico, una Facultad de 
Teología o un Instituto de Ciencias Religiosas. No se puede, creo sinceramente y 
más hoy día, despilfarrar la sabiduría y experiencia de un experto de esta altura 
y en este campo del saber bíblico, como es el caso del Profesor emérito Artola, 
y sólo por el simple hecho de haber cumplido 70. Son muchas horas dedica-
das a esta compleja materia, por un profesional de la enseñanza universitaria, 
y con copiosas publicaciones científica y de divulgación. Estudios que hemos 
consultado en numerosas ocasiones. Los lectores de lengua hispánica estamos en 
deuda con él por las muchas veces que hemos utilizado, consultado, sus escritos, 



RECENSIONES 253

siempre claros y metodológicos. La inspiración se reduce, en palabras del autor, 
a saber responder a esta pregunta: ¿Cómo puede una palabra humana ser, al 
mismo tiempo, humana y divina? Y responde así: “como Gadamer respondió a 
la pregunta de Grondin sobre lo universal de la hermenéutica: es la producción 
del verbum interius en el hombre”. 

Describimos el itinerario de la obra y su contenido. Así, el libro consta de 
doce capítulos, en donde expone históricamente los comienzos críticos y con-
flictos sobre la inspiración bíblica, desde el primer conflicto dogmático, ocurrido 
en Lovaina hasta la nueva instrucción de la Pontificia Comisión Bíblica (=PCB) 
sobre La inspiración y la verdad de la Sagrada Escritura (22.02.2014). Son casi 300 
páginas condensadas y llenas de amplias y ricas notas históricas, filológicas, e 
iluminadoras, muy necesarias en esta clase de estudios. El libro inicia con el 
índice, sigue un prólogo y luego las clásicas y necesarias siglas y abreviaturas. 
Cada capítulo, me atrevería a afirmar, es un como auténtico y verdadero tratado, 
resumido en pocas páginas. El entrar ahora en detalles de cada capítulo, condu-
ciría lejos los límites de una recensión. Así, en el prólogo, el Dr. Artola afirma 
que la doctrina sobre la Sagrada Escritura, su inspiración, y la metodología de 
su interpretación, quedaron señaladas claramente en la Constitución conciliar 
Dei Verbum, pero su aceptación y aplicación, en los Centros Teológicos católicos, 
estuvieron muy cuestionadas por los fuertes conflictos bíblicos que precedieron 
a dicha Constitución. Una Constitución que tuvo una elaboración muy compli-
cada, con numerosos esquemas, borradores, dadas las fuertes oposiciones entre 
los Padres conciliares, que no veían claras, actuales, dichas elaboraciones y con-
tenidos, lo que provocaba su inmediato rechazo. Era un claro reflejo de los conti-
nuos conflictos que sacudieron al mundo bíblico, en particular en el catolicismo, 
desde el modernismo hasta el Vaticano II católico. 

La historia de la inspiración bíblica tuvo sus momentos críticos y fuertes 
disputas desde el inicio de la Contrarreforma y sus continuos choques, conflictos 
con la Reforma. No obstante la Escuela Teológica de Salamanca y la Jesuítica 
contribuyeron a esclarecer la problemáticas de la inspiración y sus aportaciones 
dieron paso a una nueva orientación del problema. Surgió después la misión 
teológica contrastada. L. Lessio y su teología de la inspiración, que tanto influyó 
posteriormente, con sus opositores, y la posición de las Universidades de Lovai-
na, París y Salamanca, períodos que tenemos magistralmente expuestos en los 
capítulos del III al IX, El capítulo décimo describe la “obsesión de la inerrancia” 
(pp. 257-276) y su influencia en la cuestión de la verdad, que tantas disputas oca-
sionó en la Iglesia católica. Los dos últimos capítulos están dedicados al análisis 
de la Constitución Dei Verbum del Vaticano II y la instrucción de la PCB sobre La 
inspiración y la verdad de la Sagrada Escritura, del 22.02.2014.

La problemática de la inspiración bíblica comenzó en los inicios de las 
disputas teológicas de las Escuelas, siglo XVI y siguientes, hasta los mismísimos 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 235-1 (2022)254

días del Concilio Vaticano II, cuando se sustituyó la inerrancia por la verdad 
de la salvación; y que ejerció una enorme influencia en la formación de una 
nueva mentalidad, conciencia, exegética. Artola señala que así fue la primera 
generación posterior al Concilio Vaticano II. Y el posconcilio de la Dei Verbum 
se cerró el año 2008, con motivo del Sínodo de La Palabra de Dios, y cuyas con-
clusiones removieron los cimientos tranquilos de la recepción posvaticana de 
la Dei Verbum. Así, las conclusiones del Sínodo, año 2008, cuestionaban ciertos 
posicionamientos, contenidos o metodologías de la enseñanza de la Inspiración 
bíblica y pedían aclarar ciertas ambigüedades que corrían con respecto a La 
Palabra de Dios. Y la petición de los Sinodales, año 2008, era que se profundizase 
el tema de la Inspiración y la Verdad de la Biblia. Esto dio origen a un nuevo 
Documento que elaboró la Pontifica Comisión Bíblica =PCB), año 2014, titula-
do: La Inspiración y la Verdad de la Sagrada Escritura. Un trabajo o documento bien 
hecho, en palabras de Artola, y que puede considerarse como un programa de 
trabajo bíblico a realizar en el futuro, y sería como el relevo de la generación 
de la Dei Verbum. Ambos Documentos bíblicos, años 2008 y 2014, son los que 
cierran la doctrina del posconcilio sobre la Inspiración y la Verdad de la Biblia, 
las dos características fundamentales de la Sagrada Escritura. Una nota discor-
dante u omisión, que señala también el autor del presente estudio y con buen 
dominio del tema, es que ambos Documentos, años 2008 y 2014, no acentuasen 
más, y ante estas nuevas perspectivas, la creatividad, riqueza y la investigación 
del período conciliar, en el mundo católico y protestante. 

Así, pues, el objetivo de este estudio del Prof. emérito Artola, es responder, 
seria y críticamente, a los desafíos inspiracionistas de la nueva etapa bíblica, 
sobre un tema bíblico que tantas controversias, disputas, desilusiones y divisio-
nes, ocasionó en la vida e historia de la Iglesia católica; sin entrar ahora en más 
detalles sobre los muchos problemas que sufrieron numerosos profesores, ense-
ñando la asignatura de Inspiración bíblica, desde los inicios del siglo XX hasta 
el Vaticano II. Y todo esto, recalca nuestro autor, aparece reflejado en el título 
del libro: Palabra interior e inspiración de la Sagrada Escritura. 

Dejando otras cuestiones del libro, porque haríamos interminable estas lí-
neas, sí repito que estamos ante un estudio que ofrece una magnífica síntesis 
de la historia de la inspiración bíblica muy de agradecer y consultar. Tenemos 
aquí al estudioso que analiza hechos del pasado y proyecta nuevas luces a viejas 
cuestiones, con las dificultades que esto conlleva. Ante una autoridad tan cua-
lificada sobre esta problemática bíblica, poco podemos cuestionarle, es obvio 
que sobran nuestras palabras. Sería como querer como llevar lechuzas a Grecia. 
Se disfruta, por otra parte, leyendo y concentrado en su lectura y la exposición 
temática, con sus reflexiones y equilibrados juicios críticos, con el estilo emplea-
do, claro y fluido, en la narración, invita a continuar leyendo, aunque sea una 
materia tan árida y llena de disputas interminables y llenas de sutilezas, minu-



RECENSIONES 255

ciosidades de Escuelas. Por eso, insisto, nuestro sincero agradecimiento por la 
publicación nuevamente, y actualizada, de este estudio tan bien editado, como 
acostumbrados a ver en las publicaciones de la EVD. Además, es un estudio un 
tanto complicado porque tiene multitud de notas técnicas: unas 800! Algunas 
son más extensas que el mismo texto principal, con la importancia que tienen en 
esta clase de investigaciones, ya que ofrecen una información complementaria 
de primera mano.

La monografía termina con una breve conclusión, con estas palabras de 
Santo Tomás: “También la letra del Evangelio mataría si no tuviera la gracia 
interior de la fe, que sana”, ya la sangre viva del Espíritu es esencial para que la 
palabra inspirada tenga fuerza y permanencia. Tenemos igualmente una extensa 
bibliografía, actual e internacional, sobre la materia, más un apéndice titulado: 
“Bibliografía del autor sobre la inspiración bíblica”. Con nueve libros y más de 
cincuenta artículos, que da una idea de las muchas horas que el Dr. Artola ha 
empleado en su vida, estudiando esta cuestión. Por último, un Índice onomásti-
co, cierra esta interesante investigación. 

J. Gutiérrez

Corbin, M., Lecture pascale des noms divins selon Denys l’Aeropagite, Éditions du 
Cerf, Paris 2021, 406 pp. 

Michel Corbin, profesor honorario del Instituto Católico de Paris, es bien 
conocido por su edición de las obras de San Anselmo e igualmente por los estu-
dios profundos y ciertamente novedosos sobre su pensamiento. Ha renovado la 
lectura de San Anselmo liberándola de un deísmo racionalista. En sus diferentes 
obras ha mostrado ante todo las raíces monásticas de su pensamiento. Es preci-
samente en y desde estas raíces desde donde es necesario leer y comprender su 
pensamiento. La presente obra recoge la enseñanza que impartió en el Centre 
Sèvres de Paris durante el curso 2017-2018. Se centra en la obra de Dionisio 
Aeropagita o Pseudo-Dionisio, los “Nombres divinos”. Esta obra ha sido leída 
a través de la historia à la luz de la filosofía neoplatónica. Ha sido considerada 
como la expresión perfecta de un filósofo neoplatónico convertido al cristianis-
mo. Se fundamenta, sobre todo, en el “Parménides” de Platón. Esto ha hecho 
que tradicionalmente haya sido leída e interpretada a la luz de la metafísica. 
Michel Corbin se detiene con detalle en esta obra y realiza un análisis textual su-
mamente preciso de ella llegando a descubrir que el verdadero fundamento de 
los “Nombres divinos” no es la filosofía neoplatónica sino la luz de la fe pascual. 
Una lectura o una interpretación no “crística” de este tratado está abocada a la 
incoherencia (p. 30). El análisis de la obra está perfectamente estructurado. Des-
pués de una amplia introducción en la cual muestra las diferentes interpretacio-



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 235-1 (2022)256

nes que se han hecho de esta obra a lo largo de la historia y lo que le ha movido 
a buscar una nueva lectura, una lectura sobre todo cristológica y no metafísica 
del mismo, pasa analizar uno por uno los diferentes capítulos de los Nombres di-
vinos. Los tres primeros capítulos son considerados como una introducción a la 
obra . Los capítulos restantes, 4-13, poseen entre ellos una simetría concéntrica y 
muestra que es Cristo quien nos permite llegar a la contemplación del Padre. El 
análisis de cada capítulo es sumamente detallado y esclarecedor. Por otra parte, 
M. Corbin pone el pensamiento del Pseudo-Dionisio en relación con varios Pa-
dres de la Iglesia, con Atanasio, con Basilio, con Gregorio de Niza, de tal forma 
que su teología, aunque ciertamente diferente a la expuesta por estos Padres, se 
encuentra en relación estrecha a la expuesta por ellos. La exposición es clara y 
pedagógica. En el comienzo de cada capítulo hace un resumen de lo anterior-
mente expuesto. La obra es ciertamente novedosa y sumamente sugerente. En 
ella se intenta sobrepasar la interpretación filosófica de los “Nombres divinos” 
mostrando cómo la luz pascual ilumina y hace comprensible este tratado. 

Jaime García Álvarez 

Pieper, J., Introducción a Tomás de Aquino. Doce lecciones, Ediciones Rialp, Madrid 
2020, 182 pp.

Este breve libro contiene doce lecciones del que fue catedrático de An-
tropología en la Universidad de Münster, Josef Pieper, dirigidas a estudiantes 
de todas las Facultades. El objetivo era diseñar el perfil de el Doctor Universal 
de la Cristiandad, con base en los hechos históricos y biográficos. Un trabajo 
introductorio que se sirve de los estudios de los mayores especialistas en Santo 
Tomás De Aquino.

Aunque recibe su primera enseñanza en la Abadía benedictina de Monte-
casino, la atracción que suscita en Tomás de Aquino el movimiento de pobreza 
del siglo XIII lo llevará a ingresar en la Orden de los Predicadores, una de la 
nuevas Órdenes mendicantes que encontrarán en la ciudad su hábitat natural, 
aunque rechazando los desvíos extremistas del movimiento de pobreza. Siguien-
do la inspiración de Domingo de Guzmán, Tomás de Aquino se siente atraído 
por la pasión de anunciar la verdad, la radicalidad de volver a la Biblia y el ideal 
de pobreza predicado en ella. También la pasión por la enseñanza será otro de 
los motivos que lo hacen decantarse por la Orden de Predicadores. 

Ciertamente, la Biblia se convertirá en hilo conductor de su doctrina. Pero 
el siglo XIII es testigo de una mundaneidad inédita hasta entonces, y que empu-
jaba a una investigación puramente natural de la realidad. Algo que encuentra 
un poderoso aliado en la obra de Aristóteles. Tomás de Aquino no partía del 



RECENSIONES 257

supuesto de que la doctrina de Aristóteles fuese concordante sin más con la doc-
trina cristina; su único interés era investigar la verdad de las cosas. 

El joven Tomás llega a París a la edad de 20 años, a estudiar en la Uni-
versidad considerada entonces la más importante de todas las Universidades 
Occidentales. Allí se propone acometer la gran tarea intelectual de aproximar 
dos extremos aparentemente opuestos: Biblia y Aristóteles, lo natural y lo sobre-
natural. En un siglo donde aparece el peligro de la secularización por principio, 
una separación e independencia de la razón frente a la fe; el peligro de la doble 
verdad, una escisión entre lo que se sabe y lo que se cree. El averroísmo latino 
se decanta por una total indiferencia ante la verdad de la Revelación cristiana, 
frente al principio vigente en la Cristiandad de la concordancia entre razón y fe. 
En esta controversia Santo Tomás se mandentrá fiel a la Biblia y a Aristóteles. 
Las cosas mundanas naturales tienen una naturaleza propia que se apoya en sí 
misma, precisamente basada en el hecho de que son creadas por Dios. Y quien 
desprecia la perfección de las cosas creadas, estaría despreciando en último tér-
mino la perfección de Dios. De igual manera, defiende que el Logos de Dios no 
se habría encarnado si no hubiese considerado que la realidad mundana mate-
rial era buena. Es decir, que fundamenta la secularidad a partir de la Teología 
de la Creación y de la Encarnación. A juicio de Josef Pieper, una secularidad 
teológicamente fundamentada y una Teología abierta al mundo determinan la 
estructura intelectual del Occidente cristiano. 

Es difícil establecer una neta distinción entre lo que es Filosofía y Teología 
en Tomás de Aquino. Como diría Gilson, la Teología de Santo Tomás es la Teo-
logía de un filósofo y su Filosofía la Filosofía de un teólogo. La pregunta por la 
relación entre ambas disciplinas no tiene el menor sentido para quien no acepte 
que existe Teología en general, es decir, para quien no acepta la Revelación. Es 
cierto que el propio Santo Tomás ha distinguido entre ambos saberes, pero lo 
hace para unir y no para separar. Lejos de hablar de la Filosofía como “sierva” 
de la Teología, habría que hablar de mutua subordinación, porque el fin per-
seguido por el filosofar, el saber sobre las causas últimas, es el mismo objetivo 
alcanzable en la fe y en la Teología, aunque de una forma más alta que en la 
Filosofía, puesto que Santo Tomás parte del supuesto de que la palabra de Dios 
está por encima de la palabra del hombre. 

Tomás de Aquino no solo fue un filósofo y un teólogo de talla universal, 
sino también un místico, tal como se deduce de este texto que expresa su sentir 
después de haber escrito su vastísima obra: “Todo... me parece paja, comparado 
con lo que he contemplado”.

Estas lecciones son una buena forma de aproximarse al gran pensador del 
Occidente cristiano. La sencillez expositivad del libro lo hace aconsejable para 
todo tipo de público y particularmente para quienes se plantean la cuestión de 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 235-1 (2022)258

la fe en una cultura fuertemente secularizada como la nuestra. El pensamiento 
de Tomás de Aquino puede seguir dando luz a cuestiones que preocupan al ser 
humano de todas las épocas.

Valentín Lorenzana

Polanco, R., Hans Urs von Balthasar. Vol I. Ejes estructurales de su teología. Vol II, 
Aspectos centrales de su Trilogía. Ediciones Encuentro, Madrid 2021. Vol. I, 360 pp. 
Vol. II, 548 pp.

Hans Urs von Balthasar (1905-1988) es uno de los más importantes teólogos 
del siglo XX. Su obra es inmensa y ciertamente original, novedosa. Adentrarse 
en ella es como adentrarse en un tupido bosque. Se corre el peligro de perderse. 
Se necesita por lo mismo un guía que oriente y señale senderos seguros. Rodrigo 
Polanco ofrece en esta obra una guía clara y segura. Ha pasado una gran parte 
de su vida estudiando la obra de Hans Urs von Balthasar y en esta obra ofrece 
una valiosa y útil introducción a su pensamiento. En el primer volumen de esta 
introducción muestras las influencias y los presupuestos fundamentales de su 
obra teológica; en el segundo expone los aspectos centrales de su pensamiento 
teológico. Esta obra no sustituye en forma alguna la lectura de la obra de Urs 
von Blathasar, pero estimula a hacerlo, aviva el deseo de leerla. 

La obra que concentra el pensamiento teológico de Urs von Balthasar es su 
Trilogía teológica que consta de tres partes : Gloria (7 vols), Teodramática (5 vols) 
y Teológica (3 vols). Urs von Balthasar es consciente de la dificultad de acceder a 
su pensamiento teológico. Por esto cada diez años publicaba un texto relativa-
mente breve en donde ofrece un resumen de las ideas expuestas en las diferentes 
obras escritas en aquel periodo de tiempo y cómo estas ideas se integraban en su 
proyecto teológico, sin embargo Urs von Balthasar no ha dejado ninguna obra 
en donde exponga de forma breve y sistemática su proyecto teológico. Y esto es 
precisamente lo que pretende Rodrigo Polanco con esta obra que presentamos: 
introducir al lector en el pensamiento teológico de Urs von Balthasar a partir de 
la Trilogía.

El primer volumen de esta introducción lleva por título Ejes estructurantes de 
su Teología y consta de dos partes. En la primera de ellas ofrece, en tres capítulos, 
en primer lugar la biografía intelectual de Urs von Balthasar, y en segundo lugar 
una presentación global de su Trilogía y la relación teológica entre Von Baltha-
sar y Adrienne von Speyr. La segunda parte presenta en tres capítulos los Ejes 
estructurantes de su propuesta teológica : la teología fundamental desde la estética 
teológica, el cristianismo comprendido como una “Teo-dramática” y la filosofía 
que sustenta su teología. Este primer volumen concluye con dos aparatados de 
gran utilidad . En el primero de ellos ofrece una Bibliografía general sobre el 



RECENSIONES 259

pensamiento de Urs von Balthasar y en el segundo propone un conjunto de lec-
turas de Urs von Balthasar como de otros autores para prolongar y profundizar 
la reflexión sobre los diferentes temas expuestos en cada capítulo. El volumen 
viene acompañado de un índice de autores y de temas. 

El segundo volumen lleva por título Aspectos centrales de su Trilogía. En él, 
Rodrigo Polanco no trata de hacer un resumen o de ofrecernos una síntesis de la 
Trilogía, sino exclusivamente indicar o hacer resaltar aquellos aspectos que él juz-
ga como más relevantes dentro del pensamiento teológico de Urs von Balthasar 
mostrando siempre la originalidad y la novedad de su pensamiento teológico. 
Este volumen se compone de nueve capítulos. El primero lleva por título Reve-
lación de la gloria del Padre en la manifestación/ocultamiento de la encarnación . En él, 
a modo de introducción, indica cómo la gloria de Dios se hace presente en la 
persona de Cristo. Hace un recorrido por las distintas formas de presencia de la 
gloria de Dios en la Sagrada Escritura para exponer finalmente lo que se ha de 
entender por gloria de Dios. El segundo capítulo, Trinidad y existencia del “otro” en 
Dios, expone las características fundamentales de su doctrina trinitaria y algunas 
reflexiona sobre el lenguaje que se puede utilizar para hablar del misterio de la 
Trinidad. El capítulo tercero, Posibilidad de una relación entre libertad finita e infinita 
ofrece el marco teológico general de la Teodramática, la relación entre libertad y 
gracia. El capítulo cuarto, Fundamentos para una teología cristológica de la historia, 
expone la teología de la historia que, desde la Teodramática, se la puede consi-
derar como cristológica. Los dos capítulos siguientes, el quinto y el sexto, están 
consagrados a su pensamiento cristológico centrándose en lo que Cristo es y en 
lo que Cristo hace. Los capítulos siete y ocho están dedicados a la exposición de 
la eclesiología, fundamentada en la presencia del Espíritu Santo en la Iglesia y 
en el mundo y otorgando un amplio estudio a la presencia de María en la Iglesia. 
En el último capítulo, el noveno, se hace una presentación de la Escatología desde 
la esperanza cristológica, tema al que Urs von Balthasar otorga una gran importan-
cia . De hecho a este tema había dedicado todo el volumen V de su Teodramática. 
Este segundo volumen concluye, como el volumen primero, con una Bibliografía 
sugerida o una selección de libros y artículos que pueden ayudar al lector a pro-
fundizar en el conocimiento del pensamiento teológico de Urs von Balthasar. 
Sugiere igualmente todo un conjunto de lecturas sobre textos ya de Urs von 
Balthasar ya de otros autores paras prologar la exposición hecha en cada uno de 
los capítulos. La obra finaliza con unos índices de autores y de materias. 

La obra es una introducción sumamente útil y práctica al pensamiento teo-
lógico de unos de los más importantes teólogos del siglo XXI. Su finalidad no es 
suplir la lectura de la obra de Urs von Balthasar. Es una invitación a adentrarse 
ella. Es una obra que incita y estimula a leer la obra de Urs von Balthasar y a 
comprender su pensamiento teológico. Su lectura invita a la reflexión; no es sim-



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 235-1 (2022)260

plemente informativa sino formativa, estructura el pensamiento teológico y da 
que pensar. No podemos menos de agradecer a su Autor el ofrecernos esta obra. 

Jaime García Álvarez 

Filosofía

Baquero Gotor, A., La traición a Diógenes. Lecturas contemporáneas de la filosofía 
Cínica, Ed. Prensas de la Universidad de Zaragoza, Zaragoza 2020, 349 pp.

Este ensayo comienza justificando el uso del término Cinismo, con mayús-
cula, referido a la escuela filosófica de la antigua Grecia, con el fin de distinguirlo 
del sentido cotidiano. A continuación, analiza el surgimiento de esta escuela 
en un momento de decadencia de la Grecia clásica debido a factores políticos, 
económicos y culturales que servirían de caldo de cultivo para el surgimiento 
de modestas escuelas filosóficas que se proponían indagar sobre cuál sería el 
mejor camino para alcanzar la felicidad. Una de estas escuelas fue el Cinismo, 
cuyo máximo representante será Diógenes de Sinope y su propuesta de vivir de 
acuerdo con la naturaleza humana.

Como escuela filosófica, el Cinismo fue condenado al exilio filosófico, en 
parte gracias al filtro al que lo sometió la Escolástica medieval por hallarlo difí-
cilmente conciliable con la Verdad revelada. El irreverente ateísmo profesado 
por el materialismo Cínico lo condenó al ostracismo filosófico hasta que la Ilus-
tración rescatará la lámpara de Diógenes a través de una relectura del pensa-
miento Cínico con parámetros contemporáneos.

En este libro A. Baquero Gotor va a realizar una investigación de las dife-
rentes lecturas contemporáneas que se han realizado del Cinismo durante las 
dos últimas décadas del siglo XX. Varios autores contemporáneos han visto en 
esta escuela filosófica antigua una fuente de inspiración filosófica para afrontar 
problemas culturales actuales, en parte debido a su provocadora sospecha de la 
cultura, su desconfianza de las convenciones y la reducción al absurdo de las su-
persticiones. Como ocurrió con la interpretación más refinada de Diógenes que 
realizaron los ilustrados soslayando los comportamientos más escandalosos del 
Cínico, A. Baquero es consciente de la traición que ello supone al pensamiento 
Cínico original. Traición que estaría justificada si se parte de la idea de que la 
filosofía antigua ha de considerarse algo vivo que debe estar abierta al presente, 
lo que ha permitido la adaptación y renovación del Cinismo en cada época. 

El autor analiza el interés contemporáneo por la escuela Cínica fijándose 
en la recepción del pensamiento cínico en autores como Peter Peter Sloterdi-
jk, Michel Foucaullt y Michel Onfray. El libro se puede dividir en tres partes: 



RECENSIONES 261

los tres primeros capítulos son análisis históricos. Los capítulos cuarto al sexto 
constituyen la segunda parte, dedicada a los estudios contemporáneos sobre la 
filosofía Cínica. Y en la tercera parte (capítulos 7-8), el autor va a indagar sobre 
la presencia de cierto espíritu Cínico en nuestra cultura y sobre la posibilidad 
de un Cinismo filosófico actualizado. En la conclusión el autor plantea la posi-
bilidad de conciliar las sabidurías paganas de la Antigüedad con el pensamiento 
contemporáneo. 

No cabe duda de que la obra de Nietzsche marca algunas directrices para la 
filosofía del siglo XX que pueden allanar el camino a la reaparición del Cinismo 
en en el contexto filosófico contemporáneo. La influencia de Nietzsche es noto-
ria en los tres filósofos señalados anteriormente como principales exponentes de 
la recuperación del cinismo en el debate filosófico contemporáneo. Dichos auto-
res ven en la propuesta Cínica un camino para volver a aquella filosofía práctica 
que integraba reflexión y vida, ética y política, insumisión ante el poder político 
y la reivindicación de la individualidad frente a las convenciones sociales. Para 
ellos, Diógenes representa el prototipo de pensador en acción con el que mu-
chos intelectuales contemporáneos se quieren identificar. 

El último capítulo A. Baquero lo dedica a estudiar la presencia de ideas 
Cínicas, más allá de la tradición filosófica, en ciertos aspecto del pensamiento 
y de la acción de movimientos colectivos contemporáneos. En línea con la 
Teoría Crítica, el autor se plantea lo que podría aportar una teoría Cínica en la 
actualidad. Si la escuela Cínica nació con la intención de derribar las conven-
ciones culturales que oprimen la libertad del individuo, el discurso Cínico es 
siempre un discurso crítico de la cultura en general. Otro aspecto que puede 
aportar el Cinismo antiguo al mundo contemporáneo es el de la rebeldía y 
subversión ante una cultura deshumanizada. La reivindicación que hace A. 
Baquero de los valores Cínicos para el presente no significa recuperar la escue-
la Cínica, aunque sí puede encontrar su lugar como conciencia o corriente de 
pensamiento. Así podemos percibir un cierto rumor del Cinismo en el cosmo-
politismo, en el deseo de vivir de acuerdo con la naturaleza, la utilización de la 
utilización la crítica al poder político, así como la utilización de determinadas 
prácticas de subversión y rebeldía en movimientos contemporáneos de lucha 
y de protesta.

No cabe duda de que el autor en lugar de un estudio histórico del Cinis-
mo pretende aportar una nueva lectura del mismo en clave contemporánea, 
un estudio con el que se podrá estar de acuerdo o no, pero no dejará de llamar 
la atención el hecho de que una escuela del mundo griego que nunca fue muy 
influyente, haya suscitado tanto interés en autores contemporáneos. 

Valentín Lorenzana



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 235-1 (2022)262

Beuchot, M., Filósofos dominicos medievales, San Esteban, Madrid 2020, 255 pp.

El profesor de la Universidad Nacional Autónoma de México Mauricio 
Beuchot es el autor de este estudio sobre los principales filósofos de la Orden do-
minicana durante el periodo de la Edad Media. Es evidente que el foco de aten-
ción recaerá más sobre figuras de la talla de los santos Alberto Magno, Tomás 
de Aquino, Vicente Ferrer, y el Maestro Eckhart. Fieles a la espiritualidad de su 
fundador, en todos ellos su dedicación al estudio es instrumento fundamental 
para la predicación y medio de santificación. Alberto Magno supo consagrar su 
inteligencia a la alabanza de Dios por medio del estudio de la naturaleza, la filo-
sofía y la teología. Tal vez a él deba la Orden de Predicadores el descubrimiento 
de un método organizador científico-teológico. Encuentra en Aristóteles la clave 
para su trabajo de organización: la teología ha de tomar en serio las disciplinas 
lógicas, naturales y humanas para su constitución. No fue fácil la introducción 
de Aristóteles en los centros académicos donde predonimaba el agustinismo 
platónico. San Alberto se vale de Aristóteles para organizar los estudios de la 
Orden, con la esperanza de que esa aportación fuera recibida por la Iglesia en 
su conjunto. La obra de san Alberto Magno es enciclopédica en su afán de acu-
mular diligentemente la mayor cantidad posible de conocimientos. Y para ello 
su intención fue construir un andamiaje sistemático, aunque será su discípulo 
Tomás de Aquino quien alcanzó la cima de tal intento gracias a las bases que 
recibió de su maestro para su labor sintética.

Roberto Kilwardby, de corte platónico, fue figura de transición entre Al-
berto Magno y Tomás de Aquino, aunque aún no recoge la empresa de rescatar 
el aristotelismo. Tiene una interesante visión de las ciencias de su época y las 
utiliza como introducción a la filosofía. En esa forma de actuar será secundado 
por Tomás de Aquino, pese a discrepancias teológicas muy serias entre ambos 
en otras cuestiones. 

El capítulo más extenso del libro lo dedica el autor a la síntesis de santo 
Tomás de Aquino, un sistema filosófico teológico. La teología es la que da forma 
a dicho sistema, pero la filosofía es como el fundamento material del mismo. 
Tanto en filosofía como en teología Tomás tiene una hermenéutica analógica 
que aplica a Dios y a las creaturas. Santo Tomás pone como principal división 
del ser la del ente en acto y la del ente en potencia. Los dos son entes, pero el 
propiamente tal es el que está en acto. El ente en potencia lo es por analogía con 
el primero.

La doctrina del Maestro Eckhart es mística por naturaleza, pero sería in-
comprensible sin conocer la vertebración de sus principales ideas filosóficas. Es 
un autor que conjuga el aristotelismo y el neoplatonismo para llegar a la con-
templación de los misterios que encontramos en la Sagrada Escritura. Tiene una 
clara conciencia de las limitaciones de la metafísica y del lenguaje para expresar 



RECENSIONES 263

la experiencia interior, motivo por el que a menudo se encuentran expresiones 
que usan un lenguaje complicado y fórmulas ambiguas, llegando a ser incluso 
acusado de herético, por más que él siempre dio muestras de una inquebranta-
ble voluntad de ortodoxia. 

El capítulo dedicado a san Vicente Ferrer lo presenta como el predicador 
por antonomasia del mundo medieval, aunque esa faceta llevó a pasar de sosla-
yo por su labor filosófica. Sin embargo, como profesor hubo de dedicarse a los 
problemas filosóficos más acuciantes del momento: el nominalismo y el termi-
nismo ockhamistas. En su opúsculo sobre los universales defiende la tesis tomis-
ta. Centrado en las nociones de significación y suposición se anticipa de alguna 
manera a las nociones fregeanas de sentido y referencia. 

El último capítulo lo dedica M. Beauchot a otros autores que, si bien no alcan-
zaron la notoriedad de los ya expuestos, también fueron importantes para la filoso-
fía de la Edad Media. Ahí encontramos autores coomo Ulrico de Estrasburgo, Rai-
mundo Martí, Jacobo de Metz, Dietrich de Friburgo, Durando de Saint Pourçain, 
o Roberto Holkot. La mayoría se distinguieron por su fidelidad al tomismo. 

Al hacer un repaso por estos autores dominicos medievales podemos per-
cibir que la noción de analogía es una constante en la Orden, adoptada para su 
filosofía y, sobre todo, para su teología. Al salvaguardar las semejanzas a pesar 
de las diferencias, y las diferencias a pesar de las semejanzas, consiguen salva-
guardar siempre la trascendencia de Dios y, a la vez, una especie de inmanencia 
en lo más profundo de todas las cosas, sobre todo en el hombre como ya había 
defendido san Agustín.

Consideramos que esta obra será de gran valor para profundizar en la filo-
sofía medieval y comprender las claves intelectuales del tomismo. Pero, como 
señala el propio autor, lo importante es darse cuenta del valor del trabajo in-
telectual en la Orden dominicana que, desde sus orígenes, concibió el estudio 
como un medio eminente de santificación de la inteligencia y un fundamento 
imprescindible para la predicación. 

Valentín Lorenzana

García Sánchez, R., Belleza sapiente. El agrado de la mente, Eunsa, Pamplona 2020, 
312 pp.

El autor arranca afirmando que es obvio decir lo mucho que debemos a 
los griegos pero que no debemos olvidar a la cultura sumeria, la egipcia, judía y 
romana. Es de justicia reconocer que el teatro, la filosofía y la tragedia, la demo-
cracia y las ciencias se lo debemos a los griegos. Pero no los dioses, la religión, 
la agricultura, la escritura y la economía. A continuación manifiesta que en este 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 235-1 (2022)264

libro solo va a tratar algunos de los haceres y decires básicamente griegos y en 
alguna medida romanos, relacionados a conceptos y términos vinculados a la 
belleza y al arte en general. En el capítulo primero reflexiona «sobre la belleza 
en el mundo arcaico y antiguo». En el neolítico se descubrió la belleza absoluta 
de la mujer, por lo cual su representación pictórica y escultórica fue tan distinta 
de la paleolítica. La noción de belleza en el mundo arcaico y antiguo parece 
guardar una relación fuerte con la belleza física, prevaleciendo la de la mujer 
por su atractivo sexual y erótico. En el neolítico la mujer dejó de ser el bien raíz 
porque la vida dejó de depender de ella. Y mirar a la mujer, a la realidad o a 
las cosas desinteresadamente es lo mismo que abstraerlas.En el capítulo segun-
do, «la belleza como presencia unitaria», muestra cómo en el mundo clásico, a 
diferencia del arcaico, ya no hay propiamente héroes. Sin embargo hay autores 
que los representan en las tragedias y que son observados, contemplados, con la 
misma mirada con que el hombre arcaico contemplaba a los héroes y dioses. En 
la actividad contemplativa es donde descubre que la actividad del nous conduce 
al mayor grado de excelencia humana y a la felicidad. En el capítulo tercero, «la 
belleza como symmetria», afirma que para que la delimitación de una figura pro-
duzca agrado, no solo debe estar en posesión de su límite, hace falta medida. Su 
ausencia o excedencia es la causa de deformidad.En el capítulo cuarto, «Metis 
y téchne: planificación, destreza y habilidad», llega a la conclusión de que lo ar-
caico es más auténtico y veraz, más persona, individual y singular que lo clásico, 
en tanto en que lo que aparece es lo que es, tal es el caso de Aquiles o Helena. 
Quizá por eso, ese tipo de belleza y de estética sea inseparable de la ética, de la 
política, de la religión y la honradez. En los capítulos siguientes explica la noción 
de arte en el mundo antiguo (habilidad, técnica, inspiración y palabra), el canon 
y la medida, el número y la armonía y la producción y accion. Finalmente, en 
el último capítulo, distingue las artes liberales y las serviles, comenta el trabajo 
manual y matiza «el término ars y artes liberales». Como colofón a su exposición 
presenta una amplia bibliografía sobre el tema. 

Alonso Gutiérrez Diez, osa

Gómez Rincón, C. M., Racionalidad y trascendencia, Sal Terrae, Bilbao 2020, 
344 pp.

El autor plantea tres problemas de la religión contemporánea: a. Relación 
entre fe y racionalidad en el pensamiento actual que se caracteriza por el ca-
rácter histórico de la racionalidad y el pluralismo religioso. b. Valor cognitivo 
de la experiencia y creencia religiosa de cara a las pretensiones de verdad y 
conocimiento. Hay un conocimiento propiamente religioso y cómo se relaciona 
con otras formas de conocimiento. La verdad de las creencias religiosas en la 
situación actual. Todo ello se desarrolla en tres partes.



RECENSIONES 265

Primera: Fe y racionalidad en la sociedad postsecular. La desarrolla en tres 
apartados: 1. Las condiciones postseculares de la creencia religiosa. De la estruc-
tura racional básica de la creencia religiosa pasa a transformaciones del universo 
y la creencia religiosa. En la última parte explica la secularización como quiebra 
de la unidad cosmovisional que será un primer momento y el resurgimiento de 
lo religioso en la modernidad tardía como segundo momento donde explica la 
desescularización del mundo, las religiosidades difusas y los fundamentalismos. 
Este primer capítulo finaliza explicando las condiciones de formación y man-
tenimiento de creencias religiosas en la modernidad tardía. 2. Las transforma-
ciones postseculares de las relaciones entre religión y racionalidad. Explica la 
crisis de la imagen ilustrada de la relación entre razón y religión, la religión y la 
racionalidad y concluye afirmando que las opciones cognitivas implican siempre 
un riesgo epistémico. 3. En este punto llega a la conclusión que el hecho de que 
los sistemas sean tan diversos, distintas visiones del mundo, muestra que la justi-
ficación de la creencia está hecha ante la ambigüedad de la realidad.

Segunda: Trascendencia, sentido y conocimiento. Como la primera parte se 
desarrolla en tres apartados. En el primero explica el distinto valor de la experien-
cia mística, el lugar de los conceptos en la experiencia mística y la instauración del 
sentido. En el segundo profundiza en el problema del conocimiento religioso, las 
dimensiones no cognitivas de la creencia religiosa, la verdad del símbolo y conclu-
ye que no debe dejar de admirarnos que sea ineludible la fundamentación mística 
de todas nuestras formas de relación con el mundo. Y en el tercero medita sobre 
las certezas primitivas, la fe como apertura esperanzada y la confrontación de la 
confianza, finalizando con esta pregunta: Habrá también mañana un horizonte 
tácito de la confianza absoluta que solo puede depositarse en Dios?

Tercera: La parte más destacada profundiza en «diálogo y verdad».En un 
primer apartado indaga sobre la historicidad de la verdad y hacia un realismo 
pluralista, concluyendo que restablecer el realismo es posible como una posi-
ción que acepta e incorpora la historicidad y la pluralidad de nuestros modos 
de conocer.En un interesante segundo apartado plantea el desafío de la verdad 
al diálogo interreligioso, la pretensión de verdad religiosa, la evaluación de la 
verdad en el diálogo interreligioso y la verdad como relación, finalizando que 
cada uno debe asumir la tarea de proponer sus propios criterios a partir de sus 
sistemas religiosos.Finalmente en el tercer apartado, «el problema del sentido en 
el diálogo entre ciencia y religión», destaca la trascendencia del sentido como 
eje de relación entre las ciencias y la visión cristiana de la realidad. Y concluye 
el capítulo y el libro con estas interesantes palabras: «He aquí una tarea urgente 
para la filosofía y la teología: ayudar al ser contemporáneo a comprender y des-
cubrir...la vocación a la que nos llama el sentido eterno». 

Alonso Gutiérrez Diez, osa



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 235-1 (2022)266

L. Miravalle, J. M., Defensa de la belleza. Qué es y por qué importa, Ediciones Rialp, 
Madrid 2020, 162 pp.

El Profesor en Mount Sr.Mary divide su reflexión en tres partes. En la pri-
mera reflexiona sobre la naturaleza de la belleza. Trata de entender primordial-
mente la belleza en términos morales dejando claro que la moral necesita en-
tenderse en términos estéticos. No podemos y no tendremos jamás una relación 
sana con la belleza o el arte si no empezamos por la belleza del arte que Dios 
mismo ha creado para nosotros. La sorpresa se asocia menos frecuentemente 
con la belleza que el orden. Así aparece en la tradición filosófica y teológica. 
El orden parece más bien un elemento objetivo y la sorpresa más subjetiva. 
La verdad y la belleza son coextensivas y como la belleza es intrínsecamente 
agradable, la verdad también lo es. Comenta más tarde el autor que el hombre 
persigue el desorden por falta de templanza. Y otro sustituto de la belleza es la 
banalidad que surge de un uso descuidado de formas expresivas establecidas. 
Y finalmente en esta primera parte afirma que tanto el artista como el que con-
templa la obra (hablando de las representaciones artísticas del cuerpo humano) 
tienen la responsabilidad de impedir que la persona humana sea cosificada y 
reducida.

La segunda parte es una reflexión en cuatro puntos sobre la belleza creada 
por el hombre. Sobre los artistas cita dos textos famosos de Platón («el poeta es 
un ser alado, sagrado....) y de Aristóteles («el arte de la poesía es de hombres 
con talento o de exaltados..) y finaliza, después de citar a Hildegarda, Tomás 
Moro, Fra Angelico y Gaudí , que es posible ser una persona santa y también 
artista. En la historia de la reflexión estética suele enfatizarse el papel de la 
imitación en el arte. Pero hay artes en que no es asi, por ejemplo la música, 
que es la forma artística qjue produce el impacto más inmediato y fuerte. Y al 
contrario de la música, la decoración es una de las formas artísticas con menos 
sensaciones.. Y finaliza esta segunda parte afirmando que el artista no tiene que 
esperar al cielo para ver la feliz verdad de las cosas, comunicarla y deleitarse y 
deleitar al prójimo. 

Es en la Tercera parte sobre la belleza y lo sobrenatural donde he encontra-
do reflexiones interesantes sobre la belleza divina y su manifestación en el arte 
cristiano y la liturgia. Destaco el apartado sobre Maria tota pulchra. Y finalmente 
una conclusión del libro sobre la belleza y la disciplina del gozo muy sugerente 
e interesante. Y como colofón un Epílogo sobre la ética del humor donde afirma 
como última tesis que si nos cuesta verle la gracia a quiénes somos, a lo que 
somos, será necesario empezar a practiar el humor para ganar humildad, para 
gozar de nuestra pequeñez y para ser felices. 

Alonso Gutiérrez Diez, osa



RECENSIONES 267

Romera Oñate, L., Existencia y búsqueda de sentido. Escritos sobre cristianismo y 
sociedad contemporánea, EUNSA, Pamplona 2020, 223 pp.

El libro se compone de dos cursos impartidos por Luis Romera Oñate a 
profesores de diferentes especialidades en la Universidad peruana de Piura. En 
la primera parte trata de defender la actualidad del pensamiento cristiano en 
la cultura contemporánea, analizando los desafíos que la cultura postmoderna 
plantean al pensamiento y a la universidad en relación a la religión. El profe-
sor Romera comienza ofreciendo una clave hermenéutica a la que se atiene en 
su exposición, y es que la época actual se concibe en términos dialécticos con 
relación a la modernidad, dado que en parte rechaza alguna de sus pretensio-
nes, aunque también asume parte del marco en el que se encuadra el proyecto 
moderno. La pretensión moderna de construir una subjetividad autónoma y 
autosuficiente exige ineludiblemente dejar de lado la tradición y la fe en cuanto 
fuentes de conocimiento extrínsecas a la propia razón, limitadoras de la propia 
libertad. Sin embargo, en el siglo XX los deplorables resultados de las ideologías 
pondrán en crisis algunos de los ideales de ese proyecto ilustrado como pueden 
ser su pretensión de alcanzar la verdad absoluta con la sola razón así como 
la fe en un progreso indefinido. El desenmascaramiento del poder opresor de 
las ideologías y su razón unilateral absolutizada dará paso a la postmodernidad 
como renuncia a la pretensión de hacerse con la verdad absoluta a través de la 
sola razón. La postmodernidad también enjuiciará equivocadamente a la meta-
física equiparándola con las ideologías, lo que ha llevado a nuestra sociedad a 
calificarse como post-metafísica. 

El desprestigio de la Metafísica significa la ausencia de un saber sapiencial 
de totalidad, lo que tendrá importantes repercusiones vitales. Las ciencias em-
píricas se convierten en únicos jueces para decidir lo que es verdadero o falso. 
El predominio de la razón instrumental en amplios sectores de la sociedad con-
temporánea lleva a centrarse en el cómo, dejando al margen el porqué y el para 
qué. El énfasis en el carácter lingüístico del pensamiento humano hasta el punto 
de reducir el pensamiento a lenguaje lleva a relativizar la idea de verdad y a con-
vertir nuestras ideas en meras interpretaciones lingüísticas. Consecuentemente, 
la concepción del hombre se vuelve relativa al contexto en el que se mueve y 
pierde los puntos de referencia según los cuales orientar la propia existencia. 
Hoy en día resulta problemático pensar en el hombre en términos de finalidad, 
pero cómo orientarse si el ser humano pierde de vista el fin al que apunta su 
misma naturaleza. Para L. Romera el problema reside en el mismo origen de la 
modernidad al entender la libertad y la racionalidad del ser humano en términos 
de emancipación , en lugar de enfocarlas como manifestaciones de su carácter 
espiritual, llamado por Dios a una relación de filiación. 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 235-1 (2022)268

La progresiva secularización de la sociedad se ha encaminado a la margi-
nación progresiva de lo religioso en sociedades modernas hasta su desaparición. 
Sin embargo, asistimos a un resurgir del interés por lo sagrado. 

El profesor Luis Romera analiza algunos de los riegos que la postmoderni-
dad lleva consigo. El primero se deriva del carácter postmetafísico de dicha cul-
tura con los presupuestos de que nuestra razón es capaz de discursos universales 
solo en el ámbito de las ciencias y de que debe conformarse con comprensiones 
de naturaleza apenas lingüistica para alcanzar un sentido global de la realidad. 
Este reduccionismo aboca al relativismo. La ausencia de un horizonte de com-
prensión que nos permita orientarnos en la existencia nos expone al peligro del 
utilitarismo y el emotivismo. El secularismo postmoderno ha llevado a una pro-
gresiva pérdida de la relevancia de la religión para la existencia. La religiosidad 
no ha desaparecido como vaticinaba la modernidad, pero se presenta hoy como 
una necesidad psicológica que conforte en un mundo tedioso, desligada de un 
compromiso ético serio, donde cada cual escoge los ingredientes de la religión a 
partir de una amplia gama de ofertas. 

En la segunda parte Luis Romera se centra en la relación entre lo reli-
gioso y la existencia humana. Modernidad y postmodernidad no se limitan a 
cuestionar algunos aspectos de la religión, sino a la religión misma. El profesor 
Romera analiza la génesis histórica de esta situación cultural, pasando después a 
proponer las vías para hacerle frente. La identificación entre autonomía, eman-
cipación y secularización lleva a una independencia total respecto a la religión.

Todas las ciencias aspiran a profundizar en el campo sobre el que versan. 
Y esa tarea tiene un presupuesto: la inteligibilidad de la realidad sobre la que 
investiga. 

El autor analiza algunas experiencias humanas que abren el espacio en el 
que se asienta la fe. Una de ellas es la experiencia de que la existencia se nos 
presenta como algo dado, pero al mismo tiempo como una tarea. También la 
experiencia de la finitud provoca en el ser humano un anhelo de sentido que le 
permita orientarse en la existencia. 

La experiencia religiosa incluye una visión de totalidad de la realidad que 
brinda sentido a la existencia y es fuente de criterios éticos. Con la fe se dilata 
el horizonte de comprensión del ser humano. La fe reside ante todo en un en-
cuentro con Dios en Cristo que acontece en la interioridad de la persona y la 
interpela en todas sus dimensiones, una experiencia que permite al ser humano 
encontrar sentido ante los desafíos que la existencia conlleva.

Encontramos de gran actualidad y relevancia la problemática presentada 
en este ensayo que lo hace muy aconsejable para profesores universitarios y 
de otras etapas no universitarias que sientan inquietud para alcanzar una in-



RECENSIONES 269

telección más profunda de nuestra época en la que tienen la responsabilidad 
de una educación integral de las nuevas generaciones. El análisis que presenta 
el profesor Romera nos parece muy acertado y sus propuestas son bastante 
coherentes desde una antropología que tenga en cuenta el carácter espiritual 
del ser humano. Coincidimos con el autor en la necesidad de recuperar en la 
cultura actual la amplitud de la razón, superando los reduccionismos y relati-
vismos presentes en nuestra época. Tarea particularmente importante para la 
universidad, llamada a alcanzar una intelección más honda de la verdad en las 
disciplinas académicas. 

Valentín Lorenzana

Rocca, E., Kierkegaard. Secreto y testimonio, Universidad Pontificia Comillas, Ma-
drid 2020, 314 pp. 

Estamos ante una introducción a la obra de Kierkegaard y el libro sigue 
el orden cronológico de la producción literaria del pensador. Como señala el 
propio autor en el prólogo, el centro del libro lo ocupa una discusión de los con-
ceptos principales de cada obra, procurando siempre contextualizarlos histórica, 
filosófica y culturalmente. El primer capítulo presenta el marco de la interpre-
tación puesto que resulta paradójico escribir sobre el cristianismo, dado que 
este es vida y no saber. La estrategia comunicativa de Kierkegaard utilizando 
distintos pseudónimos es una consecuencia de esa paradoja. 

En el segundo capítulo, al preguntarse por la vida del propio Kierkegaard, E. 
Rocca considera que es una trampa tratar de reconstruir la vida interior del pen-
sador. Y esto le lleva a centrarse en el modo en que Kierkegaard mitologiza las 
figuras centrales de su vida: la novia, el padre, el difamador, el obispo y Regine. 

En el capítulo tercero se dedica a su tesis de magister sobre la ironía. En 
una aproximación satírica a la sociedad, Kierkegaard describe la personalidad 
irónica que quiere inventarse a sí misma poéticamente.

Los capítulos quinto y sexto se centran en el concepto de secreto, concepto 
clave de la interpretación del autor sobre la obra O lo uno, o lo otro. La relación 
entre lo oculto y lo revelado, entre lo estético y lo ético son expresión de la rela-
ción asimétrica entre algo interior y escondido y algo exterior como la palabra 
y la acción.

El concepto de angustia presenta la relación entre la libertad y la angustia. El 
ser humano no es libre por naturaleza, pero por naturaleza tiene la posibilidad 
de llegar a ser libre. Y la angustia es la sombra que acompaña inevitablemente 
a la libertad. 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 235-1 (2022)270

Migajas filosóficas es el intento de comparar dos modelos de aprendizaje: el 
socrático y el cristiano. Mientras que en el primero el maestro ayuda al alumno 
a acceder a una verdad que este ya lleva dentro de si, en el modelo cristiano 
ese modelo de enseñanza está cerrado a causa del pecado. Aquí el acceso a la 
verdad acontece a través de la fe en un Dios totalmente Otro.

El capítulo octavo analiza la verdad subjetiva, la única a la que se puede 
acceder en el cristianismo. La subjetividad lleva al concepto de existencia, que 
Kierkegaard analiza en la Apostilla conclusiva y científica. Las verdades subjetivas 
no pueden demostrase argumentativamente y Cristo, como Dios-hombre, es 
para Kierkegaard la paradoja absoluta.

La paradoja del cristianismo vuelve a aparecer en Las obras del amor. El ser 
humano debe llegar a ser amor, aunque el verdadero amor no se encuentre en 
el mundo. Sin embargo, es la desesperación la enfermedad que caracteriza al ser 
humano. Es lo que trata en La enfermedad para la muerte. 

La cuestión que más preocupa a Kierkegaard es la de llegar a ser cristiano, lo 
que no puede consistir más que la imitación de Cristo. Es lo que llevara a Kierke-
gaard a polemizar con el cristianismo institucionalizado. El concepto clave será el 
de sinceridad para hablar clara y verazmente ante el poder establecido.

En definitiva, lo que quiere provocar Kierkegaard a través de sus obras es 
una toma de conciencia que ha de comenzar por la tarea ética de convertirse en 
individuo frente a la masa. Si la mayéutica socrática pretendía primero despertar 
a saber que no se sabe, la mayéutica kierkegaardiana quiere avivar la conciencia 
de que no se es cristiano, no obstante la pertenencia oficial al cristianismo. En 
ese sentido, es la categoría del despertar y la categoría cristiana decisiva. 

Valoramos muy positivamente este estudio profundo y riguroso de Ettore 
Rocca sobre el pensador danés del siglo XIX. Se trata de una obra recomenda-
ble para un público con inquietudes filosóficas o teológicas, así como para cual-
quiera que quiera introducirse en el pensamiento de Kierkegaard. Incluso los 
más versados en el pensamiento kierkegaardiano pueden sentir curiosidad por 
la interpretación de algunos de los conceptos más discutidos de este pensador 
que encontramos en este ensayo.

Valentín Lorenzana

Stewart, I., El infinito. Una introducción, Sal Terrae y Universidad Pontificia de 
Comillas, Madrid 2020, 147 pp.

Se trata de una ensayo divulgativo de Ian Stewart, profesor emérito de ma-
temáticas de la Universidad de Warwick. Nos tenemos que remontar al apeiron 



RECENSIONES 271

de Anaximandro para encontar cierta similitud con teorías posteriores en el es-
fuerzo por alcanzar una comprensión más profunda del infinito. Desde el con-
cepto de lo “indefinido” o “infinito”del autor presocrático hasta los postulados 
Gregor Cantor hay un gran recorrido que nos va presentando I. Stewart en este 
libro. Se detiene primeramente en mostrar los rasgos matemáticos del infinito 
que encierran las paradojas de Zenón de Elea o la misma aritmética. 

En las matemáticas nos encontramos con aspectos del infinito. Pero fue la 
filosofía la que hizo del infinito un tema clásico. También desempeña un impor-
tante papel en el pensamiento religioso. La misma palabra infinito es susceptible 
de muchas interpretaciones. El punto de vista del autor es el que se utiliza en las 
matemáticas puras modernas, que concentran su atención en las cuestiones ló-
gicas. I. Stewart se limitará a breves explicaciones de cada una de las cuestiones 
presentadas. Son muy de agradecer las ilustraciones con las que el autor muestra 
de forma gráfica las explicaciones e incluso las contradicciones y paradojas de 
las diferentes cuestiones tratadas. 

En el primer capítulo nos presenta algunos ejemplos típicos de razonamien-
to sobre el infinito, analizando tanto los métodos como los resultados obtenidos 
para concluir si son lógicamente aceptables. A continuación, aborda algunas de 
las falsas concepciones del infinito que han sido ampliamente difundidas, parti-
cularmente en la aritmética elemental. 

El capítulo tercero gira en torno a las actitudes históricas con respecto al 
infinito, principalmente en filosofía y religión. Desde que los primeros mate-
máticos y filósofos griegos iniciaron sus devaneos con el infinito, éste ha estado 
envuelto en escándalos y polémicas. Al plantearse la existencia del infinito, Aris-
tóteles se decanta por la idea de un infinito potencial, aunque todos los procesos 
naturales sean finitos. Los matemáticos de hoy han dejado de considerar impor-
tante la distinción entre infinito actual e infinito potencial, puesto que los objetos 
matemáticos solo pueden ser considerados “actuales” en el plano conceptual. 

El capítulo cuarto analiza un homólogo lógico del infinito, que son los in-
finitesimales. A continuación, se centra en el infinito geométrico y las repercu-
siones que en el arte renacentista tendrá la geometría proyectiva al concebir la 
perspectiva en choque con la geometría euclidiana, haciendo posible que las 
líneas paralelas se encuentren entre sí en una línea del infinito.

El capítulo sexto nos devuelve al mundo real y plantea el carácter infinito 
del espacio. En el área de la cosmología, el infinito actual no solamente es tolera-
do, sino que se presenta como una posible verdad. En la teoría general de la re-
latividad, el espacio-tiempo está curvado por la presencia de materia, por lo que 
las dos posibilidades de universo, finito e infinito, parecen igualmente plausibles. 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 235-1 (2022)272

En séptimo capítulo expone la teoría de Cantor de cómo contar conjuntos 
infinitos y el descubrimiento de que existen diferentes tamaños de infinitos. Para 
Cantor, el infinito de los puntos que componen un segmento es mayor que el 
infinito de los números. Así Cantor demostró que no todos los infinitos son 
iguales. Después demostró que siempre es posible construir conjuntos infinitos 
mayores que uno dado.

Como podemos observar, se trata de un concepto fascinante, lleno de suti-
lezas, trampas lógicas, rompecabezas y paradojas. No deja de resultar paradójico 
que el ser humano encerrado en su limitado y finito planeta tenga esta inclina-
ción a especular y a soñar con el infinito, e incluso perseguir pruebas para poder 
considerarlo como una entidad física real. El infinito es indispensable en las 
matemáticas actuales, pero como un ente conceptual, no real. Para que un objeto 
o proceso matemático exista, basta con no incurrir en contradicciones lógicas. Y 
es que, como diría el propia Cantor, la esencia de las matemáticas es la libertad. 
Los matemáticos han intentado aportar un poco de luz desde un marco de refe-
rencia lógico a algunos de los rompecabezas relativos al infinito, estableciendo 
distinciones entre diferentes ejemplos de infinito, lo que abre paso a nuevas 
aplicaciones. Estamos convencidos de que este libro puede resultar interesante 
para un público muy variado que puede buscar respuesta a viejas cuestiones que 
surgieron en el seno de la filosofía.

Valentín Lorenzana

Historia

Barrio Gozalo, Maximiliano, Los obispos españoles bajo el régimen del Real Patro-
nato, Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid 2021, 521 pp.

Cualquiera mediamente interesado en la historiografía moderna española 
conoce sobradamente los excelentes trabajos de Barrio Gozalo sobre diversos 
aspectos de la iglesia en la España de esa época. En los últimos años está ocu-
pado en la dirección del Diccionario biográfico de los obispos españoles bajo el régimen 
del Real Patronado, y, con el manejo de esa enorme información que tal obra le 
proporciona, nos manifiesta él mismo en la introducción el objetivo de este libro 
que presentamos: “he creído conveniente presentar este estudio como marco 
introductorio para el Diccionario, ofreciendo una síntesis sobre cuatro apartados: 
la geografía eclesiástica, las provisiones episcopales, la carrera episcopal y las 
rentas de los obispos” (11). Como puede deducirse a simple vista, estos cuatro 
aspectos nos ofrecen una extraordinaria visión de conjunto de la jerarquía ecle-
siástica española, que tanta influencia tuvo en la vida social y política de España 



RECENSIONES 273

durante el Antiguo Régimen. Hay que resaltar, además, que están tratados con 
una excelente visión de conjunto y desde un abrumador conocimiento de datos 
objetivos, obtenidos a lo largo de muchos años de rigurosa investigación.

El primer gran apartado nos muestra la organización eclesiástica que tuvo 
España desde el medievo hasta el siglo XIX. Al hablar de los cambios que en 
este siglo se emprendieron nos ofrece esta visión de conjunto: “A comienzos 
del siglo XIX la organización de la Iglesia española presenta una estructura me-
dieval. Salvo alguna excepción es, es la misma estructura desigual e irregular 
de las viejas diócesis de la reconquista, salpicadas de territorios autónomos, de 
jurisdicciones exentas territoriales o personales, que se habían ido cumulando 
a lo largo de los siglos anteriores. La división de las provincias metropolitanas 
también era muy desigual, pues la de Toledo y Santiago se repartían media 
España y eran cuatro o cinco veces más extensas que las de Valencia y Grana-
da. Las diócesis mostraban parecidas disparidades e irregularidades” (82-83). El 
segundo apartado estudia las provisiones episcopales. Tras recordar los primeros 
pasos de elecciones directas y posteriormente de los cabildos, presenta la polé-
mica medieval entre Roma y los príncipes por controlar la elección de obispos. 
En España tuvo gran importancia la actuación de los Reyes Católicos y su plan-
teamiento continuó con pequeñas variantes a lo largo de los siglos: “Los Reyes 
Católicos, preocupados por la consolidación del Estado y la reforma religiosa, 
intentaron crear un cuerpo episcopal adicto y propulsor de la reforma, y para 
llevarlo a cabo establecieron una serie de criterios para la selección de los can-
didatos: ser natural de sus reinos, honestos, de clase media y letrados” (120). 
Estos adecuados criterios se completaron y enriquecieron con Felipe II y así 
continuaron hasta el siglo XIX, pero siempre en medio de larvados o públicos 
conflictos de fidelidades. El derecho de patronato y presentación de los obispos, 
concedido al emperador en 1523, se mantuvo a pesar de las dificultades y creó 
un vínculo personal entre el rey y los obispos, de manera que la fidelidad al mo-
narca se convirtió en un elemento fundamental. “En suma, dice nuestro autor, 
el nuevo régimen de las provisiones episcopales, originó un episcopado nuevo, 
predispuesto a una singular visión del Estado y a la colaboración con el mismo. 
La Corona fue imponiendo su autoridad y los ministros de Felipe II no dudan 
de su colaboración a los proyectos del gobierno y el rey lo da por supuesto, y 
así se lo dice al papa, afirmando que los prelados de estos reinos, además de ser 
nuestros vasallos, «dependen de nos en lo eclesiástico en cuanto a su promoción 
y acrecentamiento», de forma que su colaboración se tenía en cuenta para su 
promoción. Y esto es válido para todo el Antiguo Régimen, aunque se acentúe 
más en algunos momentos concretos del periodo” (183). En tercer lugar se pre-
senta un esbozo de la carrera episcopal, en el que se resumen aspectos sociales de 
los elegidos obispos: orígenes sociales y formación, cursus honorum, edades de 
nombramiento y cese, niveles de instrucción… El apartado final nos ofrece el 
panorama económico bajo el epígrafe titulado las Rentas de los Obispos. En el que 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 235-1 (2022)274

se estudian la naturaleza y administración de las rentas señalando diferencias 
entre regiones y obispados, se hace distinción de las rentas brutas y disponibles y 
hasta se llegan a confeccionar cuadros comparativos con datos económicos muy 
trabajados. Bien nos puede valer para comprender su contenido estas palabras 
del autor al comenzar el capítulo: 	“Aunque todavía resulta difícil evaluar con 
cierta verosimilitud la riqueza que poseía la Iglesia española durante el Antiguo 
Régimen por la falta de estudios monográficos sobre muchas diócesis, los datos 
disponibles permiten afirmar que se fue incrementando a lo largo de los siglos 
modernos, de forma que si a principios del Seiscientos apenas suma el diez por 
ciento del producto nacional bruto, un siglo y medio después sube hasta el cator-
ce por ciento. Este volumen de riqueza se distribuye de forma desigual entre los 
distintos beneficiarios, pero los obispos son los que se benefician del porcentaje 
relativamente más elevado” (335). 

Si Maximiliano Barrio Gozalo quería con esta obra ofrecernos una intro-
ducción al Diccionario de los obispos anteriormente mencionado, podemos decir 
que lo ha conseguido con creces. Pero además, con esta obra, impecablemente 
editada, creemos que nos deja una visión general de la jerarquía eclesiástica 
española y con ella una pincelada totalmente necesaria para poder entender la 
historia moderna y contemporánea de España.

Mariano Boyano Revilla

Comellas, J. L., Historia Breve del Mundo Reciente, Ediciones Rialp, Madrid 2022, 
510 pp.

Se trata de la cuarta edición de este abordaje a la historia reciente de nues-
tro mundo, que en la primera edición cubrió el periodo 1945-2004, revisándose 
y ampliándose el periodo estudiado en la tercera edición de 2016.

Sirva esta recensión como homenaje a su autor, José Luis Comellas, fa-
llecido recientemente (2021). Brillante historiador, especialmente de la época 
contemporánea, Comellas ganó en 1963 por oposición la cátedra de Historia 
Moderna y Contemporánea de la Universidad de Sevilla, pasando en 2000 a 
la condición de emérito. También impartió enseñanza en otros centros, como 
el Colegio Universitario de Cádiz, Colegio Universitario de Córdoba, Colegio 
Universitario de Huelva, Escuela Diplomática de Madrid y la Universidad del 
Norte (Tucumán, Argentina).

Se podría decir que uno de los cambios que el nuevo siglo XXI ha traído 
a la Historia ha sido precisamente el de incluirse a sí mismo en el abordaje his-
tórico. Tradicionalmente, el enfoque histórico exigía una importante distancia 
cronológica entre el investigador y el hecho histórico investigado, de manera 



RECENSIONES 275

que “lo reciente”, el presente y el pasado muy inmediato, quedaban fuera del 
ámbito del historiador. Era considerado como un negocio aún vivo, un periodo 
aún en gestación, no consumado, por lo que, de algún modo, no era “historia” 
todavía.

La historiografía de los últimos años, primeros del nuevo siglo, está cam-
biando este planteamiento radicalmente, hasta el punto de que el enfoque y los 
análisis históricos se están ampliando casi hasta el momento mismo que el in-
vestigador está viviendo. Ello supone un marco metodológico y epistemológico 
diferenciados para este tipo de investigaciones debido, entre otros muchos facto-
res, a que la Historia Reciente cubre un periodo en el que el propio historiador 
está presente, es actor y fuente, y no se conoce la evolución posterior de muchos 
acontecimientos, lo que hace lindar a estos estudios con la futurología.

Tradicionalmente, los hechos demasiado recientes o en los que el propio 
escritor estuviese involucrado, recaían sobre el oficio del cronista, ya que los 
historiadores comenzaban su trabajo varias generaciones después. Los atrevidos 
historiadores del pasado reciente no parece que puedan eludir cierto carácter de 
cronistas, de relatores animados del pasado inmediato del que ellos mismos son 
actores y espectadores.

La Historia Breve del Mundo Reciente de José Luis Comellas es un relato 
muy ágil, vivaz y ameno, muy cercano a una crónica rápida del mundo desde el 
final de la II Guerra Mundial hasta la crisis del euro en Grecia. El relato no hace 
concesiones a las imágenes ni a los gráficos. Teniendo en cuenta que, si hay una 
época que ha producido imágenes y gráficos en abundancia, incluso como parte 
esencial de su misma cultura, es la de las últimas décadas, echamos en falta una 
galería de imágenes y otra de gráficos representativas.

La selección de temas siguen el guion esperado por cualquier persona 
que haya vivido la época: Cómo se pasó de la derrota del Eje en la II Guerra 
Mundial a la formación de los bloques Este-Oeste; los procesos de descoloni-
zación en África y Asia; la guerra fría, la carrera de armamentos, la espacial, y 
las guerras locales con las que se evitó, probablemente, una III Guerra Mun-
dial; la evolución del bloque capitalista y del comunista durante los años 50 y 
60, la construcción de Europa y el devenir especial de España; la revolución 
del 68 y la Primavera de Praga; los escenarios “de un mundo en crisis” (de 
Nixon a Carter, Iberoamérica, la China maoísta y el Concilio Vaticano II); el 
camino hacia una supuesta victoria final de Occidente, como la pronosticaba 
Fukuyama; la caída de la URSS; los inicios del fundamentalismo islámico y 
la primera Guerra del Golfo; el cambio de siglo en Europa, en los EEUU, 
Rusia (de Yeltsin a Putin), las sempiternas crisis y vaivenes en Iberoamérica, 
los problemas de los “dragones” asiáticos y la tragedia en Palestina; termina 
el guion con la percepción del mundo en la segunda década de siglo: el 11S, 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 235-1 (2022)276

Bin Laden, Afganistán e Irak, la globalización y sus problemas nuevos, como 
la desinformación.

El relato es vibrante y fácil de seguir, pues sus actores y eventos principales 
los conocemos. Pero hay más análisis hasta la caída del Muro que después. Este 
es uno de los problemas epistemológico de la Historia Reciente: a partir de 
un determinado punto, si quieres analizar tienes que hacer futurología, lo que 
muchos historiadores rechazan de plano. Y entonces personajes tan relevantes 
como Putin quedan mal dibujados, como en el aire, mientras que quien lee el 
ensayo ya sabe que acabó siendo una figura de enorme relevancia.

Asimismo, hay otros problemas cuya presencia debería agrandarse. El 
problema ecológico solo queda abiertamente planteado al final. Ahora ya sí 
que se ha reconocido como un problema de primer orden, pero en realidad 
ha sido un problema in crescendo a partir de los modelos llamados desarro-
llistas, en los 50. El movimiento hippie es, en parte, una reacción antidesarro-
llista, y los llamados de atención no han cesado desde los 60. Entendemos 
necesario hacer más énfasis en el debate y las luchas ecologistas a lo largo de 
todo el periodo. Una derivada es el llamado “capitalismo jipi” de California, 
que ha revolucionado el mundo desde Sylicon Valley, y habría merecido un 
análisis como el que hace Richard Florida –Ciudades y Clases Creativas–. Y una 
reinvención es el capitalismo puramente financiero, que necesitaría mayor 
análisis.

Desde hace tiempo hay nuevas epidemias que hunden su raíz en este pe-
riodo, como la de obesidad y de miopía, y las zoonosis. No se tratan, pero se 
han ido convirtiendo en hechos históricos cada vez más relevantes. Así como las 
dinámicas del urbanismo.

Pese a que termina precisamente con un epígrafe dedicado a “la condición 
posmoderna y la crisis de valores”, no vemos un relato lo suficientemente fuerte 
de la evolución cultural. Por ejemplo, el Vaticano II y la figura de Juan Pablo 
II quedan justamente engrandecidas por su potencia histórica, pero un hecho 
muy relevante es la caída en picado de la identificación religiosa cristiana de los 
europeos, lo que merecería un abordaje mayor. Y el África negra queda un poco 
al margen del relato tras los procesos de descolonización.

En suma, un relato ágil y vibrante del tiempo que a todos nos ha tocado en 
mayor o menor medida vivir, con algunas debilidades que ponen de manifiesto 
la dificultad del análisis histórico del presente. 

Jesús Manuel Utrilla Trinidad



RECENSIONES 277

González Guillón, J. L. - Coverdale, J. F., Historia del Opus Dei. Ediciones 
Rialp, Madrid 2021, 700 pp.

Historia, sí; y ciertamente muy completa. Donde se intercalan y refieren, 
no solo datos históricos imprescindibles para conocer el devenir del Opus Dei 
desde su fundación hasta nuestros días, sino también la acertada exposición de 
su carisma, su mensaje evangélico y el quehacer virtuoso de muchas “personas 
corrientes”, como llaman los autores a la mayoría de los integrantes de “La Obra”. 
Difícil me resulta hacer una evaluación crítica de tan magna obra. Más bien 
me ha resultado gratificante leerla, porque no podía por menos de ir evocando 
muchos de los momentos que al principio de mi vida sacerdotal pasé con signi-
ficativas personas del Opus. Tuve la feliz oportunidad de ocupar una plaza entre 
los alumnos de Derecho Canónico de la recientemente fundada Universidad de 
Navarra, cuando todavía el primer año tuvimos que cursarlo en dependencias 
de la Diputación, y los años siguientes ya estrenamos el nuevo y amplio edificio, 
aun sin concluir. Años que en el ambiente eclesiástico, en que me tocó desen-
volverme como Sacerdote recién estrenado, el ser y quehacer de esa llamada 
“gente corriente” del Opus a muchos les resultaba sospechosa, un tanto misteriosa, 
de un proceder rodeado de ocultismo, susceptible de variadas y controvertidas 
opiniones. Sin embargo, al integrarme entre ellos, entre los Profesores y entre 
los jóvenes del Opus, pude comprobar lo hermoso y acertado de su carisma, el 
trato gratamente coloquial que con ellos se podía entablar, y la animación que 
a mis estudios proporcionaba la exquisita lucidez y el bien hacer de aquellos 
competentes Profesores, así como el entusiasmo de los jóvenes que daban sus 
primeros pasos en el carisma del Fundador, con quienes pude compartir de 
igual a igual. Y me resultó muy grato compartir mi quehacer sacerdotal en gran 
parte ratificado con sus evangélicas pretensiones de santificarse en el trabajo 
personal y la misión que a cada uno nos toca realizar. Refiero todo esto, porque 
al repasar muchas de las páginas de la presente obra, no he podido por menos 
de ratificar cuanto entonces percibí, y que ahora doy gracias a Dios de haberme 
brindando aquella animadora oportunidad, precisamente en el comienzo de mi 
vida sacerdotal. Con esto no tengo más que afirmar con rotundidad que si de 
verdad se quiere conocer bien la historia de este Instituto, de tan variados y ya 
abundantes miembros de los distintos estados de vida, es recomendable leer 
despacio el presente volumen. Es verdad: siempre habrá algunos puntos de vista 
que pueden ser un tanto sospechosos, como pasa siempre cuando dos hijos muy 
valiosos del “Padre” son los que aquí escriben su vida y su obra; y así podría 
ocurrir en la narración que los autores hacen –aunque de manera sintética– de 
lo relacionado con las controversias que surgieron en torno a la canonización 
del Fundador. Las viví personalmente; me tocó dialogar bastante al respecto con 
algún “sospechoso” que pretendía denunciar que había hechos negativos que 
no se tenían en cuenta (¡los que siempre resultan ser más papistas que el Papa!); 
conocí y traté al instructor de la causa, el P. Rafael Pérez, jubilado de sus largos 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 235-1 (2022)278

trabajos en la Congregación para las Causas de los Santos (y que por lo mismo 
conocía muy bien las “santas” triquiñuelas con que había que lidiar en los pro-
cesos para sacarlos adelante)... Y todo esto me hace afirmar que me parece muy 
prudentemente realizada la exposición de los hechos que en la presente obra se 
hace entre las páginas 495-509: arrojan una relación sucinta pero clarividente de 
dichas controversias. Al margen de esta apreciación, y junto a la afirmación de 
que todo el conjunto me parece una historia muy instructiva sobre el ser y que-
hacer de este Instituto, yo hubiera preferido que las tan abundantes notas, que 
constatan la oportunas citas, que se ponen al final todas juntas, que tratándose 
de datos históricos, se colocasen –y resultaría más cómodo tenerlas situadas– en 
cada una de las páginas a que se refieren, para no estar constantemente mirando 
al final, con lo que la lectura resulta más molesta y hasta devalúa la continuidad 
de la lectura. No obstante, me parece muy certero y hasta atrayente para el lec-
tor la exposición sugestiva que se hace de la “vitalidad del mensaje de santidad se-
cular..., con que los miembros del Opus encarnan el Evangelio” (p. 679): Intercalar en la 
historia este mensaje cristiano, siempre resulta un acierto para entender mejor, y 
apreciar con más agrado, los datos y el contenido importante que ofrece el libro.

Jesús Domínguez Sanabria

Lazcano, R., Tesauro Agustiniano. Vida, obra y bibliografía de escritores, poetas, catedrá-
ticos, obispos, filósofos, teólogos, biblistas, patrólogos, historiadores, cronistas, gramáticos, 
traductores, filólogos, editores, juristas, bibliógrafos, académicos, bibliotecarios, numismáti-
cos, pintores, arquitectos, constructores, científicos, matemáticos, botánicos, psicólogos, soció-
logos, músicos, diplomáticos, predicadores, misioneros,, mártires, beatos y santos agustinos/
as y agustinos/as recoletos/as de España, Portugal, América Latina y Filipinas. Tomo 9. 
Gouvea - Jerónimo de San Esteban, Pozuelo de Alarcón (Madrid) 2022, 408 pp.

La crítica ha recibido esta grandiosa obra con toda clase de parabienes, 
como nosotros mismos hiciéramos en el prólogo («A quien leyere», Tesauro 1, 13-
16) y en las recensiones que hemos realizado de varios volúmenes (Revista Agusti-
niana 183 (2019) 621-628); Burgense 61/2 (2020) 527-529). Presentamos ahora el 
tomo 9 aparecido recientemente. Lazcano sigue la misma estructura de los volú-
menes anteriores y a partir de la ficha catalográfica, sumario, normas de uso, 
abreviaturas y signos convencionales, continúa con las voces presentadas (desde 
Gouvea, Antonio de (ca. 1573-1628) a Jerónimo de San Esteban (1493-1570), para 
finalizar con el Índice general. A las 48.850 referencias biobibliográficas que su-
man los 8 primeros volúmenes se suman ahora otras 5928. Sorprende el riguroso 
método y la precisión de la cita siempre contrastada con la que el autor presenta 
a cada uno de los elegidos para formar parte de este inmenso Tesauro. Señalaré 
los personajes más sobresalientes que aparecen en este noveno volumen, los que 
aún están vivos y las monjas. Entre los primeros cabe señalar a Antonio de Gou-



RECENSIONES 279

vea (ca. 1573-1628), obispo de Cirene y visitador apostólico de Persia; Manuel 
Gouvea Gómez (1659-1730), orador sagrado; José Govea Ágreda (1767-1843), ca-
tedrático de Sevilla; Diego Gracia Navarro (1648-1714), filósofo, teólogo, biblista, 
predicador y calificador del Santo Oficio de Aragón; Tomás Federico Gresa Pa-
llarés (1825-1896), fundador de la Biblioteca Filipina, en Valladolid; Juan de Gri-
jalva (1580-1638), cronista de los agustinos en Nueva España; Manuel Grijalvo 
Mínguez (1787-1861), obispo de Nueva Cáceres; Alonso de Gudiel (1526-1573), 
exégeta; Cecilio Güemes Ubierna (1870-1921), profesor e historiador de Filipinas; 
Antonio Guerrero (ca. 1685-1766), director de la primera edición de las Obras de 
S. Alonso de Orozco (Madrid 1736); Hernando Guerrero Cabrera (1572-1641), 
obispo de Nueva Segovia y arzobispo de Manila; Diego de Guevara (1567-1633), 
predicador y director espiritual; Jerónimo de Guevara (1554-1589), predicador y 
redactor con Fr. Luis de León de la Forma de vivir de los Recoletos; Juan de Gue-
vara (1518-1600), maestro y catedrático, Miguel de Guevara (ca. 1585-1646), au-
tor del soneto No me mueve, mi Dios, para quererte; Diego Guevara Ruiz (1568-
1621), misionero en Filipinas y Japón; Guillermo de Santa María (†1585), defen-
sor de los indios chichimecas; José Manuel Guirau Cabas (1937-2012), profesor de 
lenguas semitas y bibliotecario del Augustinianum; Bartolomé Gutiérrez (1580-
1632), misionero en Japón; Salvador Gutiérrez Alonso (1899-1980), mariólogo; 
José Gutiérrez Arranz (1883-1936), mártir de Uclés; Mariano Gutiérrez de los 
Dolores (1788-1855), misionero, botánico, zoólogo y mineralólogo; Eladio Gutié-
rrez García (1913-2001), misionero en Brasil, historiador; Gilberto Gutiérrez Gar-
cía (1903-1975), poeta; Honorio Gutiérrez Gutiérrez (1913-1989), comunicador y 
aficionado a las matemáticas; Salvador Gutiérrez Lucas (1887-?), director de la 
publicación satírica El Antifaz, de los alumnos del Real Colegio Universitario 
María Cristina; David Gutiérrez Morán (1903-1992), historiador; Diego Gutié-
rrez Pedraza (1926-1990), misionero y administrador apostólico en Cafayate y 
obispo de Gaguaros y abierto desde 2018 su proceso de beatificación; Marcelino 
Gutiérrez Peinador (1858-1893), filósofo, crítico y prosista; Vicente de Guzmán 
Suárez (1606-1675), escritor y poeta; Lorenzo Guzmán Zúñiga (1601-1651), escri-
tor espiritual; Gonzalo de Hermosillo (ca. 1567-1631), maestro en teología en la 
Universidad de México y biblista, y primer obispo de Durango; Gabriel Hernán-
dez Alegre (1608-1672), doctor en Teología y Derecho; Eduardo José Hernández 
de Torres (1954-1989), educador y redactor de estudios históricos; Luis Hernán-
dez González (1927-2006), músico, director de la revista L.E.A.; Alonso de Herre-
ra († 1655), predicador y poeta; Baltasar de Herrera (1605-1675), orador sagrado 
y lector de Teología; Cipriano de Herrera († 1677), lector de Artes y Teología, 
predicador real y promotor de la beatificación y canonización de S. Toribio de 
Mogrovejo (1538-1606); Eusebio de Herrera († después de 1623), autor de Flores-
ta típica; José de Herrera (ca. 1532-ca. 1582), teólogo y erudito en latín, griego y 
hebreo; Tomás de Herrera Fernández (1585-1654), historiador; Diego de Herrera 
Martínez († 1576), misionero y predicador en mexicano, y en Filipinas; Juan de 



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 235-1 (2022)280

Herrera Narváez († ca. 1635), predicador y promotor de las glorias de la Orden 
(Confesiones, de Alonso de Orozco y vida de Santa Clara de Montefalco); Cándido 
Herrero de la Puebla (1893-1992), educador y misionero en Antillas; Gerardo 
Faustino Herrero Garrote (1885-1965), misionero en China, obispo de Zorolo y 
vicario apostólico de Chanteh; Casimiro Herrero Pérez (1824-1886), misionero 
en Filipinas y obispo de Nueva Cáceres; Ignacio Herrero Velasco (1921-1987), 
pedagogo, teólogo y escriturista; Juan José Hidalgo Martín (1695-1768), catedrá-
tico de teología en Sevilla y cronista de la provincia de Andalucía; Martín Híjar 
de Mendoza (1628-1704), Provincial de las provincias agustinianas de Perú y Qui-
to y obispo de Concepción (Chile); Gabriel de Homar (1737-1796), teólogo, cano-
nista y misionero en Filipinas; Diego Hompanera París (1915-1936), mártir; Boni-
facio Hompanera Villalba (1868-1924), destaca en griego y cultura helénica; 
Francisco de Hontiveros († s. XVII), orador sagrado; Buenaventura Hospital de 
la Puebla (1877-1957), filósofo y misionero en Lima; Juvencio Hospital de la Pue-
bla (1870-1957), misionero y obispo; Carlos Hoydonck Caballero (1721-1792), 
teólogo en universidad de Sevilla; Miguel Huerta Losada (1825-1861), predicador 
y maestro en Teología; Ángel Huidobro González (1906-1989), maestro, docente; 
Francisco Hurtado (1767-1834), catedrático en la Universidad de Valencia; predi-
cador titular y cronista del Ayuntamiento de Valencia; Isidoro Antonio Hurtado 
(† 1797), lector teológico y traductor del francés; Aniceto Ibáñez (1828-1892), 
misionero en Filipinas; Matías Ibarra Goicoechea (1702-1739), misionero en Fili-
pinas, comisario-procurador en la corte de Madrid y Roma; Bruno Ibeas Gutié-
rrez (1879-1957), pensador y sociólogo; Valentín Iglesias Espinalt (1860-1941), 
comisario general de la provincia agustiniana de S. Miguel de Quito; Ignacio de 
Santa María (1590-1644), erudito, intérprete de la S. Escritura y teólogo ascéti-
co-místico; Hipólito Illanes (1719-1785), erudito en Medicina; Ricardo Imas Ugar-
te (1878-1950), director de varios colegios, lector de filosofía, colaborador asiduo 
del diario Heraldo Católico; León Inchausti Minteguía (1859-1936), misionero en 
Filipinas y Brasil y mártir de Motril; Mariano Isar Recio (1864-1902), misionero 
en Filipinas y Australia e historiador; Isidoro de Jesús María (ca. 1641-1699), mi-
sionero en Filipinas, escritor, estudioso de la Sagrada Escritura y predicador ba-
rroco; Ambrosio Iturriaga (1823-1898), misionero en Filipinas; Juan Manuel Iza-
guirre Orcáriz (1881-1968), escritor de varios artículos sobre Francia en El Diario 
de Palencia; Juan Izquierdo Capdevila (1752-1808), predicador; Antonio Jaime 
(1570-1639), historiador; Francisco de la Encarnación Jambrina Gaitán (1906-
1974), misionero en Perú y literato; Joaquín de la Jara Carretero (1809-1880), 
predicador, hebraísta, escritor, traductor y poeta; Roberto Jaramillo Escutia 
(1948-2021), historiador, Eudaldo Jaumeandreu i Triter (1774-1840), docente, es-
critor poético y orador sagrado; Juan Jerez (1627-1688), Jerónimo de la Virgen de 
Monserrat (1744-1807), misionero y autor del primer vocabulario castellano-cala-
miano (isla de Palawan) y Jerónimo de San Esteban (1493-1570), misionero en 
México y Filipinas. Además de los citados, son varios más los misioneros en Fili-



RECENSIONES 281

pinas que vienen tratados: Manuel Gutiérrez Ibeas (1844-1929), Juan Gutiérrez 
Maldonado († ca. 1625), Remigio Hernández Albarrán (1698-1777), Fernando 
Hernández Trenas (1850-1930), Bernardino Hernando García (1865-1914), este 
también historiador; Pedro Herrera Fernández († 1648), Manuel Herrero (1769-
1817), Vicente Ibarra Goicoechea (1694-1760), Esteban Ibeas Ibeas (1839-1893), 
Manuel Ibeas Ibeas (1843-1918), José Inés González (1814-1869) y Baltasar de 
Isasigana (1665-1717). Por su parte, los biografiados que aún viven son Javier Des-
iderio Guerra Ayala (1944-), José Secundino Gutiérrez Álvarez (1930-), Alonso 
Gutiérrez Díez (1942-), Jesús Gutiérrez Herrero (1950-), Jesús Manuel Gutiérrez 
Pérez (1950-), Francisco Javier Hernández Arnedo (1941-), Eusebio Ignacio Her-
nández Sola (1944-), Pablo de la Cruz Antimo Hernando Moreno (1946-), José 
María Herranz Maté (1982-), Zacarías Herrero Bravo (1935-), Manuel Herrero 
Fernández (1947-), José Serafín de la Hoz Veros (1940-), Santiago Manuel Insunza 
Seco (1945-), Antonio Iturbe Saiz (1937-), Francisco Iturbe Saiz (1941-). Y las 
monjas que tienen una reseña biobibliográfica son Gregoria del Espíritu Santo 
(ca. 1606-s. XVII), María Juana Guillén Ramírez (1575-1607), Inés de Benigánim 
(1625-1696), Inés de la Cruz (1588-1651), Inés de la Encarnación (1564-1634), 
Inés Francisca de la Visitación (1640-1715), Isabel Clara de San Miguel (1708-
1781), Isabel de Jesús (1586-1648), Isabel de la Cruz (ca. 1580-1661), Isabel de la 
Madre de Dios (1614-1687) y Isabel María de Santa Teresa († 1757). Felicitamos 
una vez más al autor y editor de esta monumental obra que será de referencia 
obligada para todo estudio que se emprenda sobre la familia agustiniana. Familia 
agustiniana que ha apostado a lo largo del tiempo por hombres de cultura, pen-
samiento, catedráticos, exégetas, literatos, historiadores, filósofos, teólogos, cien-
tíficos, místicos, matemáticos, misioneros, pastores, y un largo etc., como se vie-
nen recogiendo en estos 9 volúmenes y como el subtítulo de la obra viene indi-
cando. Quizás para no dormirnos en los laureles y ser fieles a una tradición lite-
rario-científica que espera continuidad creativa. 

P. Isaac González Marcos

Lorenzo de Zamora (cª 1554-1614), Monarquía Mística-I, Introducción, edición 
española y notas de J. M. Nieto Ibáñez y R. López López et alii, Universidad de 
León, León 2021, 895 pp.

La publicación del Instituto de Humanismo y Tradición Clásica de la univer-
sidad de León viene editando biobibliografias de célebres humanistas españoles, 
como Cipriano de la Huerga, Pedro de Valencia, Arias Montano, etc., con ya 
una treintena de vols. Y hoy reseñamos el tomo 40 que recoge la obra del monje 
cisterciense Lorenzo de Zamora y su Monarquía Mística de la Iglesia, proyecto de la 
Junta de Castilla y León con financiación de Fondos Feder. Y derechos reserva-
dos a Peter Lang con sede en Berlín, Bruselas, New York, Oxford, etc.



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 235-1 (2022)282

La presentación de la obra corre a cargo de Jesús Paniagua Pérez, director 
de la colección “Humanistas Españoles” y de Jesús M. Nieto Ibáñez, director 
del Instituto., más el Prólogo debido a Dom Francisco Rafael de Pascual, monje 
cisterciense de la Abadía de Santa María de Viaceli (Cóbreces, Cantabria), quien 
presenta a su hermano en religión, Lorenzo de Zamora, como monje del Císter, 
nacido en Ocaña (Toledo), discente hasta ser Maestro de Teología y Lector de 
Escritura por la universidad de Sigüenza; y docente en el Colegio Mayor alca-
laíno (entonces complutense) de “Nuestro Padre San Bernardo”, con título de 
Predicador y escritor eminente, siendo abad de Santa María de la Huerta (Soria) 
y después nombrado por Felipe III abad de Veruela y visitador de los monaste-
rios catalanes. 

Y antes de comentar el contenido de esta obra que reseñamos, después de 
fijar criterios a seguir entre las varias publicaciones en distintas ciudades, los 
editores adoptan como texto base la edición de Valencia (1604) con variantes 
textuales de ediciones en Madrid y Barcelona. Y siguiendo el criterio de nor-
malizar y modernizar grafías de letras duplicadas (p/p, y/i,…) y de actualizar 
puntuación y acentuación, se reparten las secciones de la extensa obra entre 
los colaboradores, Nieto Ibáñez, Avelina Carrera, Raúl Manchón, Inmaculada 
Delgado, Pilar Pena, Ángel Ruiz, Manuel Seoane, Concepción Ferragut, Ferrán 
Grau, José Luis Peris y Luis Pomer.

Haciendo un recorrido sumarial, Monarquía Mística de la Iglesia se estructura 
dividida en siete partes generales: 1ª) Cristo/Dios, cabeza de la Iglesia militante 
en camino a la triunfante con todas las perfecciones o atributos trinitarios; 2ª) 
Caída del hombre Adán en el pecado, perdiendo bienes y ganando males; 3ª) 
Reparación redentora y armónica por vía de encarnación; 4ª) Medios sacra-
mentarios para conservación de la armonía; 5ª) Excelencias y obligaciones de 
estados, oficios y dignidades; 6ª) Desfile cristiano de personas eminentes en la 
Iglesia: apóstoles, mártires, confesores, vírgenes…; 7ª ) Baterías cristianas de 
virtudes y medios defensivos contra amigos de vicios ofensivos. 

Y ampliando el contenido de la primera parte, con gran desarrollo teológi-
co-bíblico Monarquía Mística de la Iglesia está hecha de Hieroglyficos [símbolos], 
sacados de “humanas y divinas letras” tocantes a la composición del cuerpo 
místico de Cristo, que es la Iglesia. Y después de anteponer pros y contras en 
una censura o “apología contra los que reprehenden el uso de las humanas letras 
en los sermones y comentarios de la Santa Escritura” (143-224), con método 
semiescolástico en divisiones y subdivisiones y doctrina escolástica, el autor, a 
través de tres libros (y sus partes ), se extiende en largas explicaciones teológi-
cos-bíblicas. En el primer libro trata de los “atributos y perfecciones de la divina 
esencia”, subdividiéndolo en epígrafes que llama símbolos (225-550). Un segun-
do libro aborda el “misterio inefable de la Santísima Trinidad” explicando con 
símbolos , vgr., la escena del niño y la concha apareciendo al monje cisterciense 



RECENSIONES 283

Alano nos recuerda la clásica escena agustiniana que pinceló el pintor Alonso 
Sánchez Coello para el Monasterio del Escorial (551-602). Pasa después a expli-
car los misterios del Verbo Eterno y su filiación e imagen consustancial con el 
Padre (603-653). Y concluye con los misterios y dones del Espíritu Santo y su 
consustancialidad con el Padre y el Hijo (653-684).Y un libro tercero recorre las 
prerrogativas y excelencias de la Iglesia de institución divina (685-815). 

Descendiendo a una cierta valoración y encasillamiento, el Maestro Loren-
zo de Zamora se siente cómodo en su argumentario patrístico-escolástico, apo-
yado sobre todo en San Jerónimo, San Agustín y Santo Tomas de Aquino. Los 
introductores y analistas de esta edición, al ubicar al autor entre los humanistas 
españoles del siglo XVI, ya se advierte en ellos que, por fondo y forma, no con-
sideran a dicho autor ni un patrístico asistemático ni un sistemático escolástico 
medieval, sino que más bien definen al monje cisterciense como un profesor 
renacentista con la firmeza doctrinal de la escolástica en una atmósfera crono-
lógica humanista. Concretamente, Raúl López califica Monarquía Mística como 
la obra “más importante y ambiciosa” de Lorenzo de Zamora, que tuvo éxito 
a juzgar por las varias ediciones y reimpresiones en distintas ciudades contem-
poráneas (52-68). En esta línea valorativa se sitúan otros colaboradores especia-
lizados en áreas del profesor humanista, como Seoane Rodríguez estudioso de 
su metodología y con alegatos de filósofos paganos, peritos en “letras humanas” 
aplicadas a las divinas; y lo mismo Marta Torres elogiando la rica lingüística del 
texto lorenciano en su léxico y morfosintaxis. Ello se advierte en el interesante 
y abundoso “glosario de personajes citados y otros términos” (817-859); en la 
bibliografía consultada –también renacentista– (862-874) y en Índex de todos 
los personajes citados sobresaliendo a distancia el bíblico rey David, el biblista 
san Jerónimo, el Hiponense y el Aquinate, los cuatro con más de un centenar 
de referencias y peritos en letras divinas; y también los profanos, pero exper-
tos en letras humanas Aristóteles y Cicerón (875-895). Nos queda la duda de si 
a esta Monarquía Mística-I, seguirá Monarquía-II de obras menores aquí apenas 
registradas.

José Rodríguez Díez, osa





ACTUALIDAD BIBLIOGRÁFICA 285

Libros Recibidos

La Ciudad de Dios-Revista Agustiniana anuncia en este apartado todos los libros 
recibidos de editoriales y autores. Se recensionarán además, aquellas obras que la Re-
dacción considere de interés para sus lectores. Envíense dos ejemplares a LA CIUDAD 
DE DIOS – REVISTA AGUSTINIANA Paseo de la Alameda, 39 - 28440 Guada-
rrama. Madrid. España.

* * *

BIBLIOTECA DE AUTORES CRISTIANOS 
Añastro, 1. 28033 Madrid

Ramos Vera, M., El sueño utópico de G.K. Chesterton (Col. Estudios y Ensayos. 
Filosofía y Ciencias 260) 2021, 271 pp.

Pié-Ninot, S., Hacia el primado sinodal y diaconal del Papa Francisco (Col. Estudios 
y Ensayos. Teología 262) 2021, 119 pp.

EDICIONES ENCUENTRO, SA 
Conde de Aranda, 20 Bajo B. 28001 Madrid

Esposito, C., El nihilismo de nuestro tiempo. Una crónica (Col. Nuevo Ensayo 88) 
2021, 195 pp.

Lepori, M. G., San José, el eco del Padre (Col. 100xUNO 91) 2021, 87 pp.
Newman, J. H., La iglesia de los Padres (Col. 100xUNO 95) 2022, 231 pp.
Polanco, R., Hans Urs von Balthasar II. Aspectos generales de su trilogía (Col. 

100xUNO 95) 2021, 548 pp.

CiuD-Ra 235-1 (2022) 285-288



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 235-1 (2022)286

EDICIONES KHAF 
Xaudaró, 25. 28034 Madrid

Torralba, F., La interioridad habitada, 2019, 236 pp.
Torralba, F., La lógica del don, 2012, 165 pp.

EDICIONES RIALP, SA 
Manuel Uribe, 13-15. 28033 Madrid

Comellas, J. L., Historia breve del mundo reciente (1945-2004), 20224, 510 pp.
Fontán, A., Episodios republicanos. Apuntes sobre religión y política en la II República 

(1931-1936), 2021, 260 pp.
Newman, J. H., Discursos sobre la fe (Col. Neblí 49) 20214, 451 pp.
San Gregorio Magno, Las parábolas del Evangelio, 20223, 208 pp.

EDITORIAL AGUSTINIANA 
Paseo de la Alameda, 39. 28440 Guadarrama (Madrid)

De La Hoz, S., Prelatura de Cafayate. 50 años. Historia y canto (Col. Augustiniana 
Historica, 5) 2021, 418 pp.

De Luis Vizcaíno, P., Endorfinas Agustinianas (Col. Espiritualidad Agustiniana 
9) 2021, 126 pp.

EDITORIAL CCS 
Joaquin Turina, 39. 28044 Madrid

Bartolomé, J. J., ¿Malestar en la vida consagrada? Una reflexión sobre su fundamen-
tación evangélica (Col. Claves cristianas 26) 2021, 193 pp.

Sánchez-Huete, J. C., Perspectiva histórica de la educación de la mujer en España - 
Retos desafíos y logros (Col. Campus 91) 2021, 109 pp.

EDITORIAL CIUDAD NUEVA 
José Picón, 28 - S. 1. 28028 Madrid

Gómez Toré, J. L., María Zambrano. El centro oscuro de la llama (Col. Pensar 
con…) 2020, 254 pp.



ACTUALIDAD BIBLIOGRÁFICA 287

EDITORIAL SINDÉRESIS 
Venancio Martín, 45. 28038 Madrid

Agís Villaverde, M., Historia de la hermenéutica (Col. Biblioteca de Humanida-
des Salmanticensis. Serie Filosofía 25) 2020, 572 pp.

Savignano, A., Miradas al pensamiento español. La Edad de Plata (Col. Pensamien-
to Ibérico e Hispanoamericano) 2020, 178 pp.

FRAGMENTA EDITORIAL 
Plaça del Nord, 4. 08024 Barcelona

Otón, J., Simone Weil: el silencio de Dios (Col. Fragmentos 76) 2021, 220 pp.
Tamayo, J. J., La compasión en un mundo injusto (Col. Fragmentos 77) 2021, 296 pp.

FUNDACIÓN LÓPEZ QUINTÁS 
C. de la Madre de Dios, 39. 28016 Madrid

López Quintás, A., La juventud actual, entre el vértigo y el éxtasis, 2021, xxviii - 
300 pp.

López Quintás, A., Liderazgo creativo. Hacia el logro de la excelencia personal, 2021, 
xxi -306 pp.

López Quintás, A., Lo noble y lo profundo, 2022, xlv - 478 pp.

HERDER EDITORIAL 
Provenza, 388. 08025 Barcelona

Amarís Duarte, O., Una poética del exilio. Hannah Arendt y María Zambrano de 
Dios (Col. Fragmentos 76) 2021, 319 pp.

RCU ESCORIAL-Mª CRISTINA 
Servicio de Publicaciones 

Alamillos, 2. 28200 San Lorenzo de El Escorial 

Campos y Fernández de Sevilla, F. J., Los Pueblos de la Provincia de Ciudad 
Real en las Relaciones Geográficas de Tomás López (Col. Instituto Escurialense de 
Investigaciones Históricas y Artísticas 69) 2021, 392 pp.

Rodríguez Llamosí, J. R., Leyendo a San Agustín. Reflexiones de un jurista (Col. 
Instituto Escurialense de Investigaciones Históricas y Artísticas 70) 2022, 
xvii - 253 pp.



La ciudad de Dios - Revista Agustiniana 235-1 (2022)288

SAINT LÉGER ÉDITIONS 
1 Chemin des piéces Bron. 49260 Le Coudray-Macconard (France)

García Álvarez, J., OSA, Ta parole est la lumiéres de mes pas. La Lectio divina á la 
lumiére de saint Augustin, 2022, 230 pp.

UNIVERSIDAD DE HUELVA 
Servicio de Publicaciones 

Doctor Cantero Cuadrado, 6. 21004 Huelva 

García Garrido, M. A., Fray Juan Márquez (1564-1621). Un maestro de la Reforma 
católica (Biblioteca Biográfica del Renacimiento 7) 2021, 505 pp.



Jaime García Álvarez
–	 San Agustín. Aproximaciones a su vida, obras y acción pastoral. Tomo I. Colección 

Delectat Audire, 1. Madrid 2017, 266 pp.
–	 San Agustín. Aproximaciones a su pensamiento teológico y espiritual. Tomo II. 

Colección Delectat Audire, 2. Madrid 2017, 286 pp.

Josep Ferre Domínguez
–	 El monasterio de agustinas de Bocairent, Historia de una fundación familiar 

(1556-2004). Colección Augustiniana Historica, 2, Madrid 2018, 444 pp.

José Palomares
–	 Fortuna de Fray Luís de León en la literatura española (ss. XVI-XVIII). 

Colección Augustiniana Historica, 1, Madrid 2016, 526 pp. 

Modesto González Velasco
–	 Btos. José Agustín Fariña y Pedro de la Varga, de Valladolid. Agustinos. Mártires de 

Paracuellos. Colección Testigos de Cristo, 19. Madrid 2017, 175 pp.

Nello Cipriani
–	 Los Dialogi de San Agustín. Guía para su lectura. Colección Delectat Audire, 3. 

Madrid 2017, 335 pp.

Modesto González Velasco
–	 Tres Agustinos de Asturias y de Santander. Mártires en Paracuellos, Colección 

Testigos de Cristo, 20. Madrid 2018, 159 pp.

Pío de Luis Vizcaíno, OSA
–	 La Eucaristía según san Agustín. Ver, creer, entender. Colección Caritas Veritatis, 1. 

Madrid 2017, 318 pp.
–	 El monacato de San Agustín. Comunión, comunidad, ministerio, Colección Caritas 

Veritatis 2. Madrid 2018, 379 pp.
–	 Endorfinas Agustinianas, Colección Espiritualidad Agustiniana, 9, Guadarrama 

(Madrid) 2021, 126 pp.

Ramón Sala González, OSA 
–	 Médico y Liberador. Introducción a la soteriología de San Agustín, Colección 

Caritas Veritatis, 3, Madrid 2021, 273 pp.

P. Serafín de la Hoz Veros, OSA
–	 Prelatura de Cafayate. 50 años. Historia y Canto, Colección Augustiniana 

Histórica, 5, Guadarrama (Madrid) 2021, 418 pp.

Ismael Arevalillo García, OSA
–	 Exclaustración y desamortización eclesiástica en la España del siglo xix. Colección 

Augustiniana Historica, 3, Madrid 2019, 550 pp.
–	 Beato Anselmo Polanco, O.S.A ( 1881-1939). La vida sustenta las palabras. 

Colección Augustiniana Historica, 4, Madrid 2020, 317 pp.

NOVEDADES
EDITORIAL AGUSTINIANA








	_GoBack
	_Hlk94353103
	_Hlk96707101
	_Hlk98361612
	_Hlk99645775

