
Textos y glosas





EL HORIZONTE TEÓRICO DE LA FILOSOFÍA DE LA RELIGIÓN DE HEGEL 223

Beatriz, idea filosófica en Dante

En homenaje a Dante, falleció en Rávena el 14 de septiembre de 1321

Resumen

La investigación que presenta el profesor García expone las tres fuentes que 
Dante tuvo a la vista para elaborar su idea del “eterno femenino”: Platonis-
mo, Poesía Provenzal y la escuela italiana del siglo trece conocida como del 
“Dolce stil novo”.

Palabras claves: Dante - Divina Comedia - Beatriz - Eterno femenino - pla-
tonismo - Amor cortés -

Abstract

The research presented here by Professor Garcia exposes the three sources 
that Dante had in view to elaborate his idea of the “eternal feminine”: Pla-
tonism, Provencal Poetry and the thirteenth-century Italian school called 
“Dolce stil novo”.

Keywords: Dante - Divine Comedy - Beatrice - Eternal female - Platonism 
- Courteous love.

CiuD-Ra 235-1 (2022) 223-232



CÉSAR GARCÍA ÁLVAREZ224

Tal vez nunca como hoy el tema de lo “femenino” haya estado en 
el primer plano de las preocupaciones antropológicas. Esta ponencia 
reconstruye el tema a partir de la Divina Comedia de Dante. Se pasa re-
visión a la Beatriz histórica, si existió o no, para centrar la ponencia en 
la idea de belleza en Platón tal como fue recepcionada por los trovado-
res y Dante tuvo en cuenta. Se concluye que existe en Dante un ideal 
femenino diseñado en tres círculos concéntricos: Primero, el de Beatriz 
Portinari, personaje histórico; segundo, la Beatriz “eterno femenino” o 
Beatriz neoplatónica de los trovadores; tercero, la Beatriz teológica o 
“donna angelicata”, tal como se decía en su tiempo. Se concluye que la 
dimensión antropológica de la mujer, de hoy y de siempre, es de esta 
triple profundidad, algo que los estudios sociológicos femeninos del 
momento no consideran suficientemente.

El problema

Sobre si Dante conoció o no conoció a Beatriz, cuando él tenía 
9 años y ella 8, y si después se vieron o no, no tiene importancia ni 
para lo literario ni para lo filosófico en Dante. Incluso, se duda si ella 
tiene importancia para historiadores. Podría haber sido Beatriz Potinari 
la inspiradora de la Divina Comedia, podría haber sido cualquier otra 
dama con nombre conocido o no.

Muere Beatriz y la crisis lleva a pensar a Dante qué se ama cuando 
se ama y que no sea lo que muere,y se responde: se ama lo que perdu-
ra, lo bello eterno, el eterno femenino, que es una de las expresiones con 
que Dios es y se expresa en las criaturas. Dante lo dice de esta manera, 
después de leer De Consolatione Philosophiae de Boecio: “Beatriz tenía que 
morir, porque si no al cielo le faltaría una perfección y no escribiré una palabra 
más hasta no encontrar un poema digno de ella”. Este poema fue la Divina 
Comedia.

Para comprender mejor la idea sobre lo femenino –tema tan de 
hoy– que Dante llama sublime amore es preciso decir algo sobre las tres 
fuentes con que trabaja su magna obra la Divina Comedia. Fueron éstas: 
con el carácter de sustrato, el concepto de amor tomado de Platón; 
con el carácter de estrato, el amor cortés espiritualizado por la escuela 



BEATRIZ, IDEA FILOSÓFICA EN DANTE 225

italiana; y como superestrato, lo teológico cristiano. Todo esto ha sido 
muy estudiado, pero como elementos separados, no como componen-
tes entre sí entrelazados y su resultante final, el eterno femenino.

Los tres constituyentes conformadoras del eterno femenino dibujan 
una figura piramidal; en la base se encuentra lo platónico, que se adel-
gaza y hace neoplatonismo en el amor cortés, culminando en el vértice 
espiritualizado que es “la donna angelicata”, una idea prestada por la 
escuela italiana del siglo XII, el stil amore. Esta pirámide dinámica e 
integrada es la figura básica de la Divina Comedia que asciende y al final 
explota en los círculos concéntricos del Paraíso, al llegar al Empíreo, 
ahí observamos que el amor de Dios se expande y a la vez insume el 
eterno femenino, que Beatriz en vida expresó en forma mínima parcial.

1.	E l sustrato platónico

El sustrato platónico, como hemos señalado, es fuente de la Divina 
Comedia. Platón aparece en la antesala del Infierno como uno de los 
hombres prominentes que por vía de razón orientaron a la humanidad; 
Platón orientará precisamente a Dante al enseñarle que la vida es una 
apetencia de hermosura capaz de conducirle escalarmente a la Primera 
Hermosura. En El Banquete (202a-212a) Sócrates aprendió de Diótima 
el modo de ascender por diversos peldaños de la hermosura participa-
da y mortal a la Primera Hermosura; usa además la imagen del camino 
escalonado y fatigoso en República 533c; Fedro 246d; Banquete 211c y 
Fedón 79 e. Así conversan Diótima y Sócrates: –“El que ama lo bello, 
¿qué busca en realidad? – Que lo bello le pertenezca –responde Sócrates–. ¿Y 
qué será del hombre, una vez que posea lo bello? En este punto Sócrates guarda 
un silencio dubitativo. Pero Diótima, que conoce la naturaleza moral de su 
alumno, trueca lo bello por lo bueno y repite su interrogatorio: – El que ama lo 
bueno, ¿qué busca en realidad? – Que lo bueno le pertenezca. – ¿Y qué será del 
hombre, una vez que posea lo bueno? – Ese hombre será feliz –declara Sócrates 
ya seguro–. Pero más adelante observará Diótima que no basta poseer lo bueno 
para ser feliz: es necesario, además, poseerlo para siempre, sin lo cual no sería el 
hombre cabalmente dichoso…Oh, mi querido Sócrates, lo que puede dar el pre-
mio a esta vida, es el espectáculo de la belleza eterna en la que todas las bellezas 



CÉSAR GARCÍA ÁLVAREZ226

se resumen!” (Banquete 211 c). Pero, para que el viaje del alma acontezca 
es necesario un motor que la impulse; éste es el amor.

Dante convierte aquel texto de Diótima en este otro:“Digo y afir-
mo que la mujer de la que me enamoré después de mi primer amor fue la muy 
bella y honesta hija del Rey del Universo, a la cual Pitágoras puso por nombre 
Filosofía (Convivio, II, XV-12). “La Filosofía en este mundo tiene por sujeto 
material la sabiduría y por forma el amor, resultando de la unión de ambas 
el ejercicio especulativo. Así que en la estrofa que viene ahora, que empieza con 
“La divina virtud se infunde en ella”, mi pretensión es ensalzar el amor en 
tanto que es parte de la Filosofía” (Convivio (III, 14-2). Amor a la verdad, 
amor a la filosofía, amor a Beatriz, amor a Dios, “convertuntur”, se 
fusionan en una y misma realidad. Advirtamos que Dante dice: “…me 
enamoré después de mi primer amor”, distinguiendo el sublime amore último 
del primer amor, transitorio e insustancial de Beatriz.

2.	E l sustrato provenzal del amor cortés

El amor cortés coloca su impronta sobre lo platónico. En el amor 
cortés un caballero se encuentra con una dama, generalmente una pas-
tora –“vaquera de la Finojosa” en el Marqués de Santillana– a partir de 
cuyo encuentro se genera toda una acción amorosa. Dante se encuen-
tra con Beatriz. El espacio del encuentro es primaveral:

“Por mayo era por mayo, 
cuando hace la calor,
cuando los trigos encañan, 
y están los campos en flor,
cuando canta la calandria
y responde el ruiseñor”.

dice el Romance. Dante y Beatriz se conocen en mayo. La dama debe 
ser de tez blanca y rubia, así apareció la niña Beatriz a los ocho años 
ante Dante, con una cabellera rubia que caía blonda sobre túnica:

“Sobre el cándido velo, orla de oliva
Dama me apareció, tras verde manto,
Vestida de color de llama viva”



BEATRIZ, IDEA FILOSÓFICA EN DANTE 227

El amor cortés pedía gran respeto a la dama, sinceridad con ella 
y gestos de vasallaje feudal. Los poemas de la Vida Nueva piden a 
la dama transmitir como lo hacía Beatriz, “gentileza”, que significa: 
nobleza, estirpe y distinción. Finalmente, el amor cortés no era óbice 
para que el poeta cantase a una dama, aunque casada, pues se trataba 
de un amor de admiración, no de posesión o arrebato. Dante sigue 
enamorado de Beatriz, no obstante casada ella con Simone dei Bardi 
y él con Gemma Donati.

En esta primera etapa camino hacia la elaboración del ideal del 
eterno femenino, Dante sigue las normas de amor cortés dadas por el 
clérigo Chapelain en su libro Traité de l’amour. Este teórico dibuja tres 
puertas en el palacio del amor: en la primera puerta se encuentran las 
damas que escuchan la voz del amor; en la segunda las que se niegan 
a escucharlo y se van, en la tercera las que se entregan a su sexualidad. 
Los caballeros solo honran a las primeras, las que aman al amor por 
ser amor. Leo más en Chapelain: “Los hombres consideran dignas de elogio 
sólo a las mujeres que ingresan en el orden de la caballería del amor, y que en 
todas las cortes son conocidas por su probidad. Todo cuanto se hace de grande en 
el siglo es inconcebible si no tiene su origen en el amor”. Dante se consideraba 
pertenecer a la Caballería del Amor y ama a las damas que se encuentran 
en el palacio del amor, en la primera puerta.

3.	L a marca de la escuela lírica toscana del siglo xiii

Derrotados los albigenses en la Provenza, el amor trovadoresco 
pagano, con su “fin´ amor” diseñado por Chapelain, se traslada a Italia 
a la corte de Federico II, espiritualizándose. Un grupo de poetas se 
encarga de darle forma: Guido Guinizelli (ca. 1235-1276), Guittone de 
Arezzo (1230-1294), Gianni Alfani (ca. 1275-1300), Guido Cavalcan-
ti (ca 1258-1300), Dino Frescobaldi (c1271-1315), Cino Sighibuldi (ca. 
1265-1336), además del mismo Dante. Es por este camino como el 
encuentro entre Beatriz y Dante se va llenando en el transcurso de la 
historia de un amor idealizado, hasta llegar al sublime amore, porque 
ella será al final donna angelicata, reflejo de la bondad y belleza divina. 
El eros de Dante –al revés del de Platón– es ahora más que impulso, se 
sustancializa y se convierte en amor, Dios es amor. Dios es belleza y 



CÉSAR GARCÍA ÁLVAREZ228

amor en sí y en sus manifestaciones en las criaturas, que lo reflejan y 
devuelven como un eco agradecido al que tal belleza les dio.

A este “eterno femenino” no llegó Dante fácilmente, sino tras mu-
chos años de razonable esfuerzo:“Amor que ne la mente mi ragiona”. El 
amor cortés como escuela, el fin´ amor antes de convertirse en stil novo 
y ver a la mujer como angelicata, no se oponía al amor sensual como 
se lee en Chapelain, en la tercera puerta, como él dice, estaban las 
mujeres sensuales que a los poetas trovadores, si querían, pedían acce-
der. Dante pasó por esa etapa primera del fin’amor, por eso Beatriz –a 
quien habían confidenciado las malas conductas de Dante– no osó en 
cierta ocasión saludarle. No le fue fácil a Dante pasar del amor-pasión 
al amor-virtud. Da cuenta de ello el inicio de la Divina Comedia donde 
la lúgubre pantera (la lujuria) lo acecha junto al león (la soberbia) y la 
loba (la ambición).

Pero llegó finalmente a su mente la idea del eterno femenino. Leo en 
Primo Siena: “En la figura idealizada de la mujer la pasión se manifiesta en 
Dante como espejo de las virtudes interiores y por consiguiente se expresa como 
amor virtuoso que asciende a las alturas de la gracia santificante. Bien destaca 
al respeto Hans Urs Von Baltasar (Dante, Morcelliana, Brescia 1984, cap. 
VI) que en Dante lo “eterno femenino” remonta al modelo clásico-patrístico de 
la belleza: Lo eterno femenino, que nos atrae hacia lo alto, es mucho más que 
una alegoría; es una realidad que, desde abajo hacia lo alto, se extiende a todos 
los niveles de lo real, partiendo del cuerpo de la amada visible sobre la tierra, 
para alcanzar – sin solución de continuidad – y por medio de su figura glorifica-
da a Santa Lucia, representante de la Ecclesia Santorum, hasta María , figura 
y modelo de la Iglesia que concibe y da a luz en la virginidad”.

Edith Stein complementa la idea del eterno femenino, dice: “El cons-
titutivo formal íntimo del alma femenina es el amor, tal y como brota del co-
razón divino. El alma femenina gana este principio formal a través de la más 
estrecha unión al corazón divino en una vida eucarística y litúrgica” (Obras 
Completas, IV, 175, Burgos, Ed. Monte Carmelo).

Dante al llegar en el Purgatorio al Canto XXI se encuentra con 
Beatriz y le pide que sus ojos y su boca, que todavía estaban cargados 
para él de una imagen de belleza demasiado humana, se transforme 
en una “segunda belleza”, que el eros se apure a transformar en ágape:



BEATRIZ, IDEA FILOSÓFICA EN DANTE 229

«Volgi, Beatrice, volgi li occhisanti»,
era la sua canzone, «al tuo fedele
che, per vederti, ha mossipassitanti!
Per grazia fa noi grazia che disvele
a lui la bocca tua, sì che discerna
las seconda bellezza che tu cele».
«¡Torna, torna, Beatriz, tus santos ojos
–decía su canción– a tu devoto
que para verte ha dado tantos pasos!
Por gracia haznos la gracia que desvele
a él tu boca, y que vea de este modo
la segunda belleza que le ocultas.»

Pero el eterno femenino que Beatriz representa al llegar al Empíreo 
tiene sus limitaciones, no puede subir más arriba. Beatriz se queda ahí, 
en su lugar en la rosa divina junto a santos del Antiguo y Nuevo Testa-
mento, será San Bernardo, místico contemplativo quien a Dante con-
duzca un poco más alto: se encuentran entonces con la Virgen María y 
al final tres círculos concéntricos, que es imagen y símbolo de la Divina 
Trinidad cuyo misterio se le vela:

“A la alta fantasía aquí faltaron fuerzas;
mas ya movía mi deseo y mi querer,
como rueda a su vez movida,
el amor que mueve el Sol y las demás estrellas”.

El eterno femenino, Beatriz, la dama, pueden alzar al hombre, a Dan-
te, hasta el Paraíso; sin embargo, solo la contemplación, que limpia el 
alma de toda materialidad, será capaz de llevar las almas a la unión con 
Dios. Solo San Bernardo, como representante de la contemplación, 
pudo convertir el amor de eros en amor de ágape, entrando el alma en 
el Banquete celestial.

Quiero concluir con estos versos de Vicente Huidobro en Altazor 
que al viajar en su paracaídas para construir un paraíso de belleza –el 
creacionismo– no sin antes descender y estrellarse en el Infierno de lo 
que no es belleza pura, se encontró con la Virgen María como media-
dora de toda belleza, Madre del Amor Hermoso.



CÉSAR GARCÍA ÁLVAREZ230

Encuentro a la Virgen sentada en una rosa, y me dice: 
«Mira mis manos: son transparentes como las bombillas eléctricas. ¿Ves los 
filamentos de donde corre la sangre de mi luz intacta?
«Mira mi aureola. Tiene algunas saltaduras, lo que prueba mi ancianidad.
«Soy la Virgen, la Virgen sin mancha de tinta humana, la única que no lo 
sea a medias, y soy la capitana de las otras once mil que estaban en verdad 
demasiado restauradas.
«Hablo una lengua que llena los corazones según la ley de las nubes comunicantes.
«Digo siempre adiós, y me quedo.
«Ámame, hijo mío, pues adoro tu poesía y te enseñaré proezas aéreas. 
«Tengo tanta necesidad de ternura, besa mis cabellos, los he lavado esta ma-
ñana en las nubes del alba y ahora quiero dormirme sobre el colchón de la 
neblina intermitente.
«Mis miradas son un alambre en el horizonte para el descanso de las golondrinas.
«Ámame.»
Me puse de rodillas en el espacio circular y la Virgen se elevó y vino a sentarse 
en mi paracaídas.
Me dormí y recité entonces mis más hermosos poemas.
Las llamas de mi poesía secaron los cabellos de la Virgen, que me dijo gracias 
y se alejó, sentada sobre su rosa blanda.
Y heme aquí, solo, como el pequeño huérfano de los naufragios anónimos.

…………………………

Hombre, he ahí tu paracaídas maravilloso como el vértigo.
Poeta, he ahí tu paracaídas, maravilloso como el imán del abismo.
Mago, he ahí tu paracaídas que una palabra tuya puede convertir en un para 
subidas maravilloso como el relámpago que quisiera cegar al creador.
¿Qué esperas?

La belleza, solo la belleza, que es una gracia, salvará el mundo.

Cuando Huidobro llegue en el Canto VII al paraíso de la Belleza, 
del Creacionismo, la palabra desfallece cuando vislumbra lo sublime:

Aurora
Aleluya
Canto
Siempre
Estrella
Planeta



BEATRIZ, IDEA FILOSÓFICA EN DANTE 231

Son restos de lo que vio, pues es un conocer lo celeste sin la espe-
cie impresa de la mente humana.

Octavio Paz en Piedra de Sol, resume la misma idea femenina que 
está en Dante: fuente de vida, renovación del mundo, síntesis de belle-
za, metafísica del ser parmenídeo, antesala de Dios, pues Dios:

Todos los nombres son un solo nombre
todos los rostros son un solo rostro,
todos los siglos son un solo instante
y por todos los siglos de los siglos
cierra el paso al futuro un par de ojos.

…………………………

Mejor la castidad, flor invisible
que se mece en los tallos del silencio,
el difícil diamante de los santos
que filtra los deseos, sacia al tiempo,
nupcias de la quietud y el movimiento,
canta la soledad en su corola,
pétalo de cristal en cada hora,
el mundo se despoja de sus máscaras
y en su centro, vibrante transparencia,
lo que llamamos Dios, el ser sin nombre,
se contempla en la nada, el ser sin rostro
emerge de sí mismo, sol de soles,
plenitud de presencias y de nombres;

Bibliografía

Baltasar, H. U. von (1984), Dante, Morcelliana, Brescia. Italia.
Boecio (1997), La Consolación de la Filosofía, edición de Leonor Pérez Gómez, 

Madrid, Akal.
Chapelain, A. (1992), Tratado del amor cortés, trad. Ricardo Arias, Ed. Porrúa, 

México.
Dante (1983), Divina Comedia, introducción y traducción en versos y notas de 

Ángel Crespo, Ed. Planeta, Barcelona.
–  (2008), Convivium, Ediciones Colihue, Buenos Aires.



CÉSAR GARCÍA ÁLVAREZ232

Gourmont, R. de (1999), Dante, Béatrice en la poésie amoureuse, Paris, Editions 
de L’Herne.

Lubac, H. de (1969), El Eterno femenino, Ed. Sígueme, Salamanca.
Pernoud, R. (1978), Luce del Medioevo (ed. italiana de Lumiére du Moyen Age). 

Volpe Ed., Roma.
–  (1987), Las Mujeres en el tiempo de las catedrales, Ed. Juan Granica SA, 
Buenos Aires.

Platón (1992), Diálogos, Editorial Gredos, Madrid.
Riquer, M. de (1984), Los Trovadores, Ed. Ariel, Barcelona.
Siena, P. (2014), «El eterno femenino en Dante», en Revista-Arbil 109, Zara-

goza, España.
Stein, E. (1998), La estructura de la persona humana, BAC. Madrid.

–  (2003), Obras Completas IV, Escritos antropológicos y pedagógicos, Ed. 
Monte Carmelo, Burgos. Hoy día el tema del género se ha centrado más 
que en preguntarse qué es la mujer, en sus derechos. Edith Stein revierte 
el tema poniendo el acento en la naturaleza de la mujer.

César García Álvarez


